
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 21 (2020)

  

 

  

  Μορφές λαϊκής θρησκευτικής συμπεριφοράς και
τελετουργιών στην Τελμησσό της Καππαδοκίας
(τέλη 19ου - αρχές 20ού αιώνα) 

  Μανόλης Γ. Βαρβούνης   

  doi: 10.12681/deltiokms.26644 

 

  

  Copyright © 2021, Μανόλης Γ. Βαρβούνης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Βαρβούνης Μ. Γ. (2021). Μορφές λαϊκής θρησκευτικής συμπεριφοράς και τελετουργιών στην Τελμησσό της
Καππαδοκίας (τέλη 19ου - αρχές 20ού αιώνα). Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 21, 77–98.
https://doi.org/10.12681/deltiokms.26644

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 14/02/2026 05:29:34



Μανόλης Γ. Βαρβούνης

Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς

και Τελετουργιών στην Τελμησσό της Καππαδοκίας 
(τέλη 19ου - αρχές 20ού αιώνα)

Η παραδοσιακή θρησκευτική συμπεριφορά και οι λαϊκές θρησκευτικές τελε- 
τουργίες των ελληνορθοδόξων κατοίκων της Καππαδοκίας έχουν απα-

σχολήσει σημαντικούς ερευνητές της λαογραφίας, όπως οι Δημήτριος Λουκό-
πουλος,1 Ερμόλαος Ανδρεάδης και Δημήτριος Πετρόπουλος.2 Το μεγαλύτερο 
μέρος των μελετών αυτών στηρίχθηκε σε υλικό που συγκεντρώθηκε από επι-
τόπια έρευνα στους πρόσφυγες, οι οποίοι έφτασαν στον ελλαδικό χώρο από 
την Καππαδοκία με την ανταλλαγή πληθυσμών, σύμφωνα με τις σχετικές κα-
ταγραφές του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών. Πρόκειται για μελέτες που 
καλύπτουν δειγματοληπτικά και βεβαίως δεν εξαντλούν τον σπουδαίο –και 
από λαογραφική άποψη– χώρο της Καππαδοκίας.

Η μελέτη του θησαυρισμένου στο αρχείο του Κέντρου Μικρασιατικών 
Σπουδών υλικού καταδεικνύει ότι πέρα από τα δημοσιευμένα αυτά έργα 
υπάρχουν ακόμη πολλά και σημαντικά στοιχεία που μπορούν και αξίζει να 
μελετηθούν. Πρόκειται για τοπικές παραλλαγές εθίμων και τελετουργιών, που 
παρουσιάζουν ιδιαίτερο κάποτε ενδιαφέρον, καθώς ολοκληρώνουν την εικόνα 
του εθιμικού ρεπερτορίου της Καππαδοκίας, και συμπληρώνουν το μωσαϊκό 
της θρησκευτικής λαογραφίας των κατοίκων της.3

1. Πρβλ. Δ. Λουκόπουλος – Δ. Πετρόπουλος, Ἡ λαϊκὴ λατρεία τῶν Φαράσων, Αθή-
να, Γαλλικό Ινστιτούτο Αθηνών - Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, 1949.

2. Πρβλ. Δ. Πετρόπουλος - Ερμ. Ανδρεάδης, Ἡ θρησκευτικὴ ζωὴ στὴν περιφέρεια 
Ἀκσεράϊ - Γκέλβερι, Αθήνα, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, 1971.

3. Για την εθιμοταξία της λατρείας των ελληνορθοδόξων της Καππαδοκίας, βλ. 
ενδεικτικά Μ. Γ. Βαρβούνης, «Ζητήματα λαογραφίας και μορφές λαϊκής θρησκευτι-
κής συμπεριφοράς των Ελλήνων της Καππαδοκίας», Γρηγόριος ο Παλαμάς 93,837 
(2010), σσ. 657-704. Πρβλ. ο ίδιος, «Καππαδοκικά λαογραφικά», Σαμιακόν Βήμα 
4002 (9 Νοεμβρίου 2015), σ. 4· ο ίδιος, «Στοιχεία ελληνορθόδοξης λαϊκής θρησκευ-



78	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

Μικρή συμβολή στην προσπάθεια αυτή, που οδηγεί στην εθιμική και τελε- 
τουργική χαρτογράφηση του καππαδοκικού χώρου, αποτελεί η μελέτη που 
ακολουθεί, και η οποία εξετάζει τις εκδηλώσεις της λαϊκής λατρευτικής συ-
μπεριφοράς και τις ανάλογες τελετουργίες στην Τελμησσό της Καππαδο- 
κίας, την Ντελμισό ή Ντιλμοσόν κατά το τοπικό ιδίωμα, ένα χωριό της πε-
ριφέρειας της Νίγδης, που γειτόνευε με τα χωριά Ιλοσόν, Σαζάλτζα, Τένεϊ, 
Αραβάν, Γούρδουνος και δίπλα του είχε το χωριό Ναϊνάς, το οποίο κατοικούνταν 
από εξισλαμισμένους χριστιανούς.4 Το χωριό ανήκε στην περιφέρεια και τη 
Μητρόπολη Ικονίου, και μάλιστα τα καλοκαίρια αποτελούσε τόπο θερινής 
διαμονής του μητροπολίτη Ικονίου.5

Σύμφωνα με τις διαθέσιμες πληροφορίες και τη σχετική βιβλιογραφία, η 
Τελμησσός βρέθηκε σε ακμή το διάστημα 1839-1870, καθώς αποτελούσε το 
επίκεντρο του εμπορίου βαμβακιού προς την Κιλικία. Σταδιακά, ωστόσο, οι 
εμπορικοί δρόμοι τροποποιήθηκαν, και οι κάτοικοί της άρχισαν να ξενιτεύο-
νται,6 ιδίως μετά το 1875, με προορισμό κυρίως την Κωνσταντινούπολη, όπου 
συσπειρώθηκαν γύρω από την Αδελφότητα Τελμησιωτών της Πόλης, σωμα-
τείο το οποίο μετά το 1880 άρχισε να υποστηρίζει συστηματικά τον γενέθλιο 
τόπο των μελών του. Τελικά το 1924, στην Έξοδο, είχαν μείνει στην Τελμησσό 
γύρω στους 260 ανθρώπους.7

Με βάση αυτά τα αδρομερή ορόσημα της τοπικής ιστορίας, τα χρονο-
λογικά όρια της μελέτης μας προσδιορίζονται από τα τέλη του 19ου αιώνα 
έως το 1924. Το πρώτο, επειδή οι «αφηγήσεις ακμής» που κατεξοχήν περι-
λαμβάνονται στις προσφυγικές καταγραφές ανάγονται στις δύο τελευταίες 
δεκαετίες του 19ου αιώνα, οπότε ήταν ακόμη ζωντανές οι μνήμες της άνθησης 

τικότητας στους Έλληνες της Καππαδοκίας», Σαμιακόν Βήμα 4004 (23 Νοεμβρίου 
2015), σ. 7· ο ίδιος, «Καππαδοκική λαϊκή θρησκευτικότητα», Σαμιακόν Βήμα 4007 (14 
Δεκεμβρίου 2015), σ. 7· ο ίδιος, « Έθιμα και τελετουργίες του ετήσιου εορτολογικού 
κύκλου των Ελλήνων της Καππαδοκίας», Σαμιακόν Βήμα 4011 (11 Ιανουαρίου 2016), 
σ. 4· ο ίδιος, «Καππαδοκικά ελληνορθόδοξα λαογραφικά», Σαμιακόν Βήμα 4018 (29 
Φεβρουαρίου 2016), σ. 7.

4. Σ. Αναστασιάδη-Μανουσάκη, Μνήμες Καππαδοκίας, επιμ. Μ. Τζεβελέκη-Κον-
δάκη, Αθήνα, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, 2002, σ. 120.

5. Βλ. Α. Λεβίδης, Ἱστορία τῆς Καππαδοκίας, 1: Ἐκκλησιαστικὴ ἱστορία, Αθήνα 
1885, με πληροφορίες για τη Μητρόπολη Ικονίου και την ιστορική της εξέλιξη.

6. Αναστασιάδη-Μανουσάκη, Μνήμες, σσ. 224-232.
7. Ό.π., σ. 235.



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 79

της κοινωνικής και εθιμικής ζωής στο χωριό· και το δεύτερο, επειδή η Έξο- 
δος του 1924 έθεσε τέρμα στην παρουσία χριστιανών στην Τελμησσό, άρα 
και στην τέλεση των εθίμων και των τελετουργιών που μελετώνται. Στα χρο-
νικά και τοπικά αυτά όρια εγγράφονται όσα στη συνέχεια παρατίθενται και 
μελετώνται.8

Στην Τελμησσό, όπως συνέβαινε στις περισσότερες περιοχές με αγροτο- 
κτηνοτροφική οικονομία, τα έθιμα της λαϊκής θρησκευτικής συμπεριφοράς 
που κατανέμονται στον κύκλο του χρόνου είναι συμβατά με την αγροτική 
παραγωγή και τις κορυφαίες στιγμές της. Έτσι, με αφετηρία την 1η Σεπτεμ- 
βρίου, που ως αρχή του εκκλησιαστικού έτους αποτελούσε για τους κατοί-
κους χρονολογικό ορόσημο, οι πρώτες γιορτές του φθινοπώρου, έως και την 
εορτή της Υψώσεως του Τιμίου Σταυρού (14 Σεπτεμβρίου), λόγω των πολλών 
και έντονων γεωργικών εργασιών, δεν παρουσίαζαν ιδιαίτερο εθιμικό ενδια- 
φέρον. Αντιθέτως, την εορτή του Σταυρού τη θεωρούσαν μετεωρολογικό ορό-
σημο, καθώς διάχυτη ήταν η λαϊκή πίστη ότι εκείνη την ημέρα «ο ήλιος 
γύριζε σιγά σιγά», άρα όσοι τον αντίκριζαν την ώρα που ανέτειλε θα προφυ-
λάσσονταν όλη τη χρονιά από παθήσεις των ματιών. Αλλά και τα «σταυρο-
λούλουδα» τα κρατούσαν για να «καπνίζονται» οι ίδιοι και τα ζώα τους, σε 
περιπτώσεις ασθενειών και αδιαθεσιών.9

Ορόσημο για τον άνοιγμα των βαρελιών με το νέο κρασί ήταν στην Τελ-
μησσό η εορτή του αγίου Δημητρίου (26 Οκτωβρίου), ημέρα κατά την οποία 
επισκέπτονταν επίσης τους τάφους των συγγενών τους, στο πλαίσιο του χθό-

8. Οι πληροφορίες και το εξεταζόμενο εδώ πρωτογενές λαογραφικό υλικό προέρχο-
νται από τα δελτία του φακ. Καππαδοκία 265 του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 
για την άδεια και τη διευκόλυνση της μελέτης των οποίων ευχαριστώ θερμά τον καθη-
γητή Πασχάλη Κιτρομηλίδη και το προσωπικό του Κέντρου.

9. Βλ. σχετικά Γ. Α. Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταὶ καὶ ἔθιμα τῆς λαϊκῆς λατρείας, 
Αθήνα 1957, σσ. 236-239· Δ. Σ. Λουκάτος, Τα φθινοπωρινά, Αθήνα, Φιλιππότης, 1982, 
σσ. 40-44· Κ. Κακούρη, «Λαϊκὰ δρώμενα εὐετηρίας», Πρακτικὰ Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν 
27 (1952), σσ. 216-228· Β. Πούχνερ, «Παραστατικά δρώμενα στή Ν.Α. Εὐρώπη», 
Λαογραφία 32 (1979-1981), σ. 318· Ντ. Ψυχογιός, «Σταυρολόγιον», Ἠλειακὰ 10-11 
(1956), σσ. 23 κ.ε.· Μ. Μιχαηλίδης-Νουάρος, Λαογραφικὰ σύμμεικτα Καρπάθου 1, 
Αθήνα 1932, σ. 182· Α. Βρόντης, «Οἱ ζευγάδες τῆς Ρόδου», Λαογραφία 12 (1938), 
σσ. 104 κ.ε.· Α. Καραναστάσης, «Οἱ ζευγάδες τῆς Κῶ», Λαογραφία 14 (1952), σ. 271· 
Ξ. Άκογλου, Ἀπὸ τὴ ζωὴ τοῦ Πόντου. Λαογραφικὰ Κοτυώρων, Αθήνα 1939, σ. 270· 
Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ θρησκευτικὴ ζωή, σσ. 59-61.



80	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

νιου χαρακτήρα που απέδιδαν στη λατρεία του αγίου.10 Το ίδιο μπορεί να πα-
ρατηρηθεί και για την εορτή της Συνάξεως των Αρχαγγέλων (8 Νοεμβρίου), 
μια μέρα που λόγω των αντιλήψεων για τον ψυχοπομπό αρχάγγελο Μιχαήλ 
έχει πανελληνίως χθόνιο χαρακτήρα, οπότε κάθε οικογένεια παρασκεύαζε 
κόλλυβα και τα έφερνε στον ναό να ευλογηθούν.11 

Παρόμοιο χαρακτήρα είχε και η εορτή της αγίας Αικατερίνης (25 Νοεμ- 
βρίου), οπότε οι εορτάζουσες παρασκεύαζαν κόλλυβα και άρτους, κατόπιν 
συγκεντρώνονταν σε ένα σπίτι και μάζευαν σε ένα ταψί όλα τα κόλλυβα, 
και έτσι τα προσκόμιζαν στον ναό για να ευλογηθούν και στη συνέχεια να 
μοιραστούν.12 Γενικότερα, πρέπει να παρατηρηθεί ότι οι ονομαστικές εορτές 
στην Τελμησσό σχετίζονταν άμεσα με την προσφορά από κάθε οικογένεια του 
«αγιατšικού», δηλαδή εορταστικών κολλύβων, που μαζί με ένα ποτήρι νάμα, 
πέντε άρτους, θυμίαμα, δύο κεριά, ένα φλιτζάνι λάδι και ένα «προϊαστό» 
(πρόσφορο) προσφέρονταν στον ναό, προκειμένου να εξασφαλιστεί η καλή 
υγεία και η ευγονία.

10. Για τη λαϊκή λατρεία του αγίου, βλ. ενδεικτικά Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί,  
σσ. 24-26· Λουκάτος, Τα φθινοπωρινά, σσ. 74-84· Α. Σιγάλας, Ἐκλαϊκευμένα μελετή-
ματα, Αθήνα 1970, σσ. 1-34· Β. Πούχνερ, «Θεατρικά στοιχεία στα δρώμενα του βορειο- 
ελλαδικού χώρου», Πρακτικά Δ΄ Συμποσίου Λαογραφία του Βορειοελλαδικού Χώρου, 
Θεσσαλονίκη, ΙΜΧΑ, 1983, σ. 252· Δ. Πετρόπουλος, «Λαογραφικὰ Σκοπέλου - Πέ-
τρας Ἀνατολικῆς Θράκης», Ἀρχεῖον Θρακικοῦ Γλωσσικοῦ καὶ Λαογραφικοῦ Θησαυροῦ 
(1941-1942), σσ. 144-145· W. Puchner, Brauchtumserscheinungen im griechischen 
Jahreslauf und ihre Beziehungen zum Volkstheater, Βιέννη 1977, σ. 235. Για τη χρήση 
της εορτής ως αγροτοκτηνοτροφικού οροσήμου, βλ. D. S. Loukatos, «La St. Demetre 
(26 Oct.) jour de culte, de transhumances et de conventions automnales, chez les 
pasteures nomades ou semi-nomades en Grèce», Symposium du 6-7 Nov. 1975 à 
Belgrade, Βελιγράδι, Académie Serbe des Sciences et des Arts, 1976, σσ. 257-267.

11. Λουκάτος, Τα φθινοπωρινά, σσ. 158-163· Η. Καραναστάσης, Λαογραφικά τῆς 
Κῶς, Αθήνα 1980, σσ. 73-79· Γ. Α. Μέγας, «Ζητήματα Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», Ἐπε-
τηρὶς Λαογραφικοῦ Ἀρχείου 5 (1945-1949), σ. 91· Ν. Γ. Πολίτης, Νεοελληνικὴ Μυ-
θολογία 2, Αθήνα 1874, σσ. 302-325· ο ίδιος, Παραδόσεις 1, Αθήνα 1904, σ. 989· 
R.-H. Kriss, Peregrinatio Neohellenika, Βιέννη 1955, σσ. 117-132· Μέγας, Ἑλληνικαὶ 
ἑορταί, σσ. 28-29.

12. Δ. Σ. Λουκάτος, «Αἰκατερίνη. Λαογραφία», Θρησκευτικὴ καὶ Ἠθικὴ Ἐγκυκλο- 
παιδεία 1 (1962), στ. 1040-1041· Λουκάτος, Τα φθινοπωρινά, σσ. 175-178· Ν. Γ. Πολί-
της, Λαογραφικὰ Σύμμεικτα 3, Αθήνα, Ακαδημία Αθηνών, 1931, σ. 112· ο ίδιος, Παροι-
μίαι 1, Αθήνα 1899, σ. 210· Γ. Κ. Σπυριδάκης, « Ἔκθεσις λαογραφικῆς ἀποστολῆς εἰς 
Κίμωλον (1963)», Ἐπετηρὶς Λαογραφικοῦ Ἀρχείου 15-16 (1962-1963), σ. 316. 



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 81

Πρέπει εδώ να παρατηρήσουμε ότι η χθόνια και η γονιμική διάσταση των 
τελετουργιών της λαϊκής θρησκευτικότητας είναι αλληλένδετες, κάτι που στη-
ρίζεται σε αρχέγονες δοξασίες περί της γονιμοποιητικής δύναμης των νεκρών, 
οι οποίοι σχετίζονται στη λαϊκή σκέψη άμεσα με τη γη όπου έχουν ταφεί. 
Από την άλλη πλευρά, τόσο η χρήση των ορόσημων του ετήσιου εορτολογι-
κού κύκλου ως ορίων διαβατήριων για το πέρασμα από την μια κατάσταση 
στην άλλη, όσο και η προσπάθεια για τη μετάδοση στον άνθρωπο, μέσω των 
φυσικών στοιχείων που έρχονται σε επαφή με τις ορατές μορφές του υπερ-
φυσικού (ιερά σύμβολα και αντικείμενα, εικόνες κ.λπ.), αποτελούν πάγιες 
τελετουργικές αντιλήψεις και πρακτικές, που απαντούν στις εθιμοταξίες διά-
φορων ελληνικών περιοχών, και φυσικά συνιστούν το γενικότερο περίγραμμα 
εντός του οποίου εγγράφονται οι καππαδοκικές εθιμικές και τελετουργικές 
εκδηλώσεις που μελετώνται εδώ.

Λόγω παρετυμολογίας του ονόματός του, ο άγιος Μηνάς (11 Νοεμβρίου) 
θεωρούνταν θαυματουργός για τα χαμένα αντικείμενα,13 ενώ για τον άγιο Φί-
λιππο (14 Νοεμβρίου) ήταν γνωστή η ιστορία για τη σφαγή του βοδιού του 
και τη θαυματουργική ανάσταση και αποκατάσταση του σφαγμένου ζώου, 
πίσω από την οποία κρύβονται αρχέγονες μαγικές δοξασίες και αντιλήψεις, 
σχετιζόμενες με την προσπάθεια για συνειρμική και αναλογική εξασφάλιση 
της ευκαρπίας και της ευόδωσης της σποράς.14 Τέλος, η εορτή του αγίου 
Σπυρίδωνος (12 Δεκεμβρίου), τόσο λόγω των ιδιαίτερων συνθηκών της πε-
ριοχής, όσο και της παρετυμολογικής σύνδεσης του ονόματός του προς το 
«σπυρί» των σπόρων,15 λειτουργούσε ως ορόσημο για την ολοκλήρωση της 
σποράς των δημητριακών.

13. Μέγας, «Ζητήματα Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», σσ. 91-92· Λουκάτος, Τα φθινο-
πωρινά, σσ. 167-170.

14. Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 29-30· Λουκάτος, Τα φθινοπωρινά, σσ. 122-126. 
Για τη σχετική με τη σφαγή του ζώου του αγίου παράδοση, βλ. Μ. Μηλίγκου-Μαρκα-
ντώνη, Ἅγιος Φίλιππος. Λαϊκή παράδοση καί λατρεία, Αθήνα 1978.

15. Μέγας, «Ζητήματα Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», σ. 112· Δ.Σ. Λουκάτος, Συμπλη-
ρωματικά του χειμώνα και της άνοιξης, Αθήνα, Φιλιππότης, 1985, σσ. 46-50· Μέγας, 
Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 35-36· Α. Λυδάκη, «Οι άγιοι των μεγάλων ημερών. Επτανησια-
κές λατρευτικές εκδηλώσεις», Λαογραφία 41 (2007-2009), σ. 179· Γ. Χυτήρης, «Λα-
ϊκή ψυχοσύνθεση και λατρεία», Ιερά Μητρόπολις Κερκύρας, Παξών και Διαποντίων 
Νήσων, Άγιος Σπυρίδων. Ο ναός και η λατρεία του στην Κέρκυρα, Κέρκυρα 2007,  
σσ. 45-52 [= Σπυρίδων ὁ Τριμυθοῦντος, Αθήνα 1970]. 



82	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

Ο κύκλος των εορτών του Δωδεκαημέρου, ένας από τους δύο σημαντι-
κούς εορτολογικούς κύκλους του ετήσιου ενιαυτού με τους τρεις σταθμούς 
του (Χριστούγεννα - Πρωτοχρονιά - Θεοφάνεια), αποτελούσε, για τη λαϊκή 
θρησκευτικότητα των κατοίκων της Τελμησσού, ορόσημο ευγονικό και ευετη-
ρικό.16 Την παραμονή και των τριών μεγάλων εορτών της περιόδου οι κάτοικοι 
του χωριού μετέφεραν τελετουργικά νερό από τις βρύσες του χωριού στα 
σπίτια τους, και έριχναν λίγο στα δοχεία με το κρασί, το ρακί, τα δημητριακά 
και τα όσπρια που είχαν στις αποθήκες τους «για του Θεού την ευλογία», 
ενώ παράλληλα άναβαν τα καντήλια των παρεκκλησιών και των εξωκλησίων 
του οικισμού, όπου θύμιαζαν και προσεύχονταν. 

Έντονος ήταν ο χθόνιος και νεκρολατρικός χαρακτήρας των εορτών αυτών, 
καθώς πίστευαν ότι, ύστερα από σχετική παράκληση της Παναγίας, ο Χριστός 
επέτρεπε στις ψυχές των νεκρών να επισκεφθούν τα χωριά και τα σπίτια τους 
στον κόσμο, για να επιστρέψουν και πάλι στον Κάτω Κόσμο κατά την εορτή 
της συνάξεως του αγίου Ιωάννη του Προδρόμου (7 Ιανουαρίου), στο τέλος 
του Δωδεκαημέρου.17 Γι’ αυτό και την ημέρα εκείνη συνήθιζαν να ανάβουν 
κεριά όσα και οι νεκροί κάθε οικογένειας, ώστε «να μην μένουν παραπονε- 
μένοι», ενώ σε όλη τη διάρκεια του Δωδεκαημέρου προσέφεραν φαγητό στους 
αναξιοπαθείς και έκαναν ελεημοσύνες στη μνήμη των νεκρών της οικογένειας. 
Κατά κύριο λόγο τα νεκρολατρικά αυτά τραπέζια τα έκαναν την παραμονή 
και ανήμερα των Φώτων, ενώ παράλληλα μαγείρευαν πιλάφι και έψηναν μικρά 
ψωμιά, τα οποία μοίραζαν στη γειτονιά στη μνήμη των νεκρών τους.

Καθώς πίστευαν ότι οι ψυχές των νεκρών επισκέπτονταν τα σπίτια όπου 
ζούσαν, δεν έπλεναν το βράδυ τα πιάτα όπου είχαν δειπνήσει, ενώ άφηναν 

16. Για συγκριτικές μαρτυρίες βλ. M. Paraskevopoulou, Recherches sur les 
fêtes religieuses populaires de Chypre, Λευκωσία 1978, σσ. 115-116· T. Domotor, 
Hungarian Folk Beliefs, Βουδαπέστη 1982, σσ. 113-115· M. G. Varvounis, «Balkan 
Resultants and Folkloristic Influences in the Thracian Dromenon of Babo», Παρ-
νασσός 45 (2003), σσ. 253-264· ο ίδιος, «Folk Dromena of Thrace and Macedonia», 
The Word of Dionysus. Music – Dance – Theatre – Folk dromena, Thessaloniki, 
Ministry of Culture - National Theatre of Northern Greece, 2007, σσ. 45-46· ο ίδιος, 
«Fertility and Zoomorphic Masking in the Folk Culture of the Balkan People», 
Church Studies. Annual Journal of the Centre of Church Studies of the University 
of Niş 4 (2007), σσ. 287-295.

17. Λουκάτος, Συμπληρωματικά, σ. 123· Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 33-40· 
Δ. Β. Οικονομίδης, « Ἰανουάριος», Θρησκευτικὴ καὶ Ἠθικὴ Ἐγκυκλοπαιδεία 6 (1965),  
στ. 661-662.



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 83

και ένα πιάτο με φαγητό σε κοινή θέα, ώστε να φάνε και να χορτάσουν οι 
ψυχές των νεκρών. Μάλιστα πίστευαν ότι την παραμονή των Χριστουγέννων 
το βράδυ άνοιγε ο ουρανός και εμφανιζόταν η «Θεού θύρα», την οποία 
έβλεπαν μόνον οι δίκαιοι άνθρωποι, οι οποίοι μπορούσαν να ευχηθούν τότε, 
και οι ευχές τους πραγματοποιούνταν.

Όπως και παραπάνω αναφέρθηκε, κατά τη λαϊκή θρησκευτική αντίληψη 
κάθε τι χθόνιο είναι και γονιμικό. Η πάγια αυτή αρχή ενισχύεται από την άποψη 
ότι στις διαβατήριες και οριακές στιγμές, όπως είναι εν προκειμένω το πέρασμα 
από τη νάρκωση και τον «θάνατο» του χειμώνα στην αναγέννηση και την «ανά- 
σταση» της άνοιξης, καταργούνται περιστασιακά τα όρια μεταξύ του κόσμου 
των ζωντανών και εκείνου των νεκρών, και οι ψυχές ξεχύνονται στον «πάνω 
κόσμο» για να τον γονιμοποιήσουν και να υποβοηθήσουν τη μελλοντική ανθο-
φορία και καρποφορία του. Γι’ αυτό και διαπιστώνουμε στις εορτές του Δωδε-
καημέρου, αλλά και σε εκείνες του κύκλου του Πάσχα, για τις οποίες θα γίνει 
λόγος στη συνέχεια, τόσα νεκρολατρικά στοιχεία σε στενή σχέση πάντοτε με την 
προσπάθεια τελετουργικής και αναλογικής επίτευξης της γονιμότητας της φύ-
σης, των ζώων και των ανθρώπων, της υγείας, της ευγονίας και της ευετηρίας.18

Στις 26 Δεκεμβρίου τελούσαν πανηγυρική λειτουργία στον ναό της Πα-
ναγίας Ιλανλί, όπου προσέφεραν μήλα, πορτοκάλια και κάλτσες. Τα αφιε-
ρώματα αυτά, που τα θεωρούσαν ευλογημένα, τα εκπλειστηρίαζε μετά τη 
λειτουργία στη διάρκεια εθιμικού εκκλησιαστικού πλειστηριασμού η επιτρο-
πή του ναού, και τα αγόραζαν οι κάτοικοι, κατά προτίμηση ο καθένας αυτό 
που είχε αφιερώσει, με την πίστη ότι φέρνουν στην οικογένειά τους ιδιαίτερη 
ευλογία.19 Καθιερωμένη επίσης ήταν και η σειρά με την οποία λειτουργούσαν 

18. Για καππαδοκικά ανάλογα, βλ. Θ. Κωστάκης, Τό Μιστί, Αθήνα, Ακαδημία Αθη-
νών, 1977, σ. 55· Λ. Ευπραξιάδης, Τὸ Προκόπι ἡ πατρίδα μου, Θεσσαλονίκη 1974, 
σσ. 176-177· Κ. Σταματόπουλος, «Η καθημερινή ζωή στη Σινασό Καππαδοκίας», Η 
Σινασός της Καππαδοκίας, Αθήνα, Άγρα, 1986, σ. 66· Ι. Ιωαννίδης, Καισάρεια Μη-
τροπολιτλερὶ βὲ Μααλουμάτη Μουτενεββί, Κωνσταντινούπολη 1896, σ. 19· Γ. Π. Μαυ-
ροχαλυβίδης, Η Αξό Καππαδοκίας 1, Αθήνα, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, 1990, 
σσ. 297-298· Ε. Καρατζά, Καππαδοκία. Ο τελευταίος Ελληνισμός της περιφέρειας 
Ακσεράϊ - Γκέλβερι (Καρβάλης), Αθήνα, Γνώση, 1985, σ. 128.

19. Περί των εθιμικών εκκλησιαστικών πλειστηριασμών, που επιχωρίαζαν στην Καπ-
παδοκία, βλ. Μ. Α. Αλεξιάδης, «Εκκλησιατικοί πλειστηριασμοί στην Κάρπαθο», Δωδε-
κάνησος. Επίσημον Δελτίον των εν Δωδεκανήσω Επαρχιών του Οικουμενικού Θρόνου 
1 (2009), σσ. 173, 174· ο ίδιος, «Δωδεκάνησα: κιβωτός Ορθοδοξίας και πνευματικότη-
τας», Δωδεκάνησος. Επίσημον Δελτίον των εν Δωδεκανήσω Επαρχιών του Οικουμενι-



84	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

τους κυριότερους ναούς του χωριού, καθώς πήγαιναν διαδοχικά σε εκείνους 
του αγίου Ευσταθίου (27 Δεκεμβρίου), του αγίου Παντελεήμονα (28 Δεκεμ-
βρίου), του προφήτη Ηλία (29 Δεκεμβρίου) και των αγίων Κωνσταντίνου 
και Ελένης (30 Δεκεμβρίου), όπου τελούσαν τη θεία λειτουργία, με πάνδημη 
σχεδόν συμμετοχή.20 

Την παραμονή της Πρωτοχρονιάς (31 Δεκεμβρίου) λειτουργούσαν στον 
ναό του αγίου Βασιλείου, που ήταν παρεκκλήσι του ναού της Αναλήψεως, 
και κατόπιν χόρευαν σε παρακείμενη πλατεία. Εδώ επαναλάμβαναν την εθι-
μική δημοπρασία των αφιερωμάτων, με τα έσοδα να ενισχύουν το ταμείο του 
ναού, ενώ προσέρχονταν κατά οικογένειες, κρατώντας δίσκο με φρούτα και 
ρόδι, και μια λαμπάδα την οποία άναβαν όταν γύριζαν στο σπίτι τους, όπου 
έσπαζαν ευετηρικά και τελετουργικά το ρόδι στην πόρτα,21 και έτρωγαν τα 
φρούτα. Αλλά και στον ναό προσέφεραν φρούτα κατά την Πρωτοχρονιά, τα 
οποία τοποθετούσαν κρεμασμένα σε σχοινιά έξω από την πόρτα του ναού, 
και τα εκποιούσαν σε εθιμική δημοπρασία, θεωρώντας τα ευλογημένα.

κού Θρόνου 3 (2010), σ. 149· Μ. Γ. Βαρβούνης, Νεοελληνικοί εθιμικοί εκκλησιαστικοί 
πλειστηριασμοί, Θεσσαλονίκη, University Studio Press, 2002, σσ. 25-28· ο ίδιος, 
«Εθιμικοί εκκλησιαστικοί πλειστηριασμοί στην περιοχή της Καβάλας», Πρακτικά Α΄ 
Διεθνούς Συνεδρίου Βαλκανικών Ιστορικών Σπουδών «Η Καβάλα και τα Βαλκάνια 
από την αρχαιότητα μέχρι σήμερα», Καβάλα 2004, σσ. 819-823· ο ίδιος, «Εθιμικοί 
εκκλησιαστικοί πλειστηριασμοί στην Εύβοια», Αρχείον Ευβοϊκών Μελετών 34 (2001-
2002), σσ. 239-250· ο ίδιος, «Εθιμικοί εκκλησιαστικοί πλειστηριασμοί στη Σάμο. Συ-
μπληρωματικά στοιχεία», Γέρας Αλεξανδρινού Θρόνου [= Σαμιακές Μελέτες 8 (2007-
2008)], σσ. 657-662· ο ίδιος, «Θεατρικά στοιχεία στους εθιμικούς εκκλησιαστικούς 
πλειστηριασμούς», Ι. Βιβιλάκης, επιμ., Στέφανος. Τιμητική προσφορά στον Βάλτερ 
Πούχνερ [= Παράβασις. Επιστημονικό Δελτίο Τμήματος Θεατρικών Σπουδών Πανεπι-
στημίου Αθηνών - Μελετήματα 5, έκδ. Ergo, 2007], σσ. 141-148.

20. Για τη σχέση ανάμεσα στους ναούς και τις λαϊκές θρησκευτικές τελετουργίες στην 
Καππαδοκία, βλ. Μ. Γ. Βαρβούνης, «Ναωνυμικά και αγιωνυμικά τοπωνύμια των Ελ- 
λήνων της Καππαδοκίας Ι», Γρηγόριος ο Παλαμάς, τχ. 778 (1999), σσ. 557-563· ο 
ίδιος, «Ναωνυμικά και αγιωνυμικά τοπωνύμια των Ελλήνων της Καππαδοκίας ΙΙ», 
Πρακτικά Β΄ Πανελληνίου Ονοματολογικού Συνεδρίου «Ελληνικά Τοπωνύμια εκτός 
του ελλαδικού χώρου», Καστελλόριζο, 7-8 Σεπτεμβρίου 1996 [= Ονόματα / Revue 
Onomastique 15 (2000)], σσ. 291-296. 

21. Βλ. ανάλογα Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 14, 232· Μ. Γ. Βαρβούνης, Λαογρα-
φικά Εφήμερα, Αθήνα, Gutenberg, 2000, σσ. 107-108· Γ. Κ. Σπυριδάκης, «Λαογρα-
φικὴ ἀποστολὴ εἰς Κέαν, 1960», Ἐπετηρὶς Λαογραφικοῦ Ἀρχείου 13-14 (1960-1961),  
σ. 261· Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ θρησκευτικὴ ζωή, σσ. 121-122.



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 85

Όπως υποστηρίζεται από τη σχετική με τους εθιμικούς εκκλησιαστικούς 
πλειστηριασμούς βιβλιογραφία (βλ. σημ. 19), αυτοί σχετίζονται άμεσα με τη 
λειτουργία και την ανάγκη οικονομικής ενίσχυσης της κοινότητας, αλλά και 
με την έννοια του κοινωνικού γοήτρου, το οποίο αποκτούσε ενώπιον της κοι-
νότητας ο εκάστοτε πλειοδότης, και φυσικά με την αντίληψη της τελετουργι-
κής μετάδοσης της θείας ευλογίας, με ό,τι αυτή συνεπαγόταν, δηλαδή υγεία, 
ευγονία, ευκαρπία, ευετηρία κ.λπ. Για τους λόγους αυτούς, η συγκεκριμένη 
τελετουργία παρουσίαζε ιδιαίτερη διάδοση σε όσες περιοχές το κοινοτικό σύ-
στημα ήταν ισχυρό και ακμαίο. Είναι ιδιαιτέρως ενδεικτικό το γεγονός ότι οι 
περισσότερες μαρτυρίες για την τέλεση τέτοιων πλειστηριασμών προέρχονται 
από την ευρύτερο μικρασιατικό χώρο, και βεβαίως και την Καππαδοκία. Αυτό 
αποτελεί το κοινωνικό, οικονομικό και πολιτισμικό πλαίσιο εντός του οποίου 
πρέπει να τοποθετηθεί για να γίνει κατανοητή και η μελετώμενη περίπτωση 
των εθιμικών εκκλησιαστικών πλειστηριασμών της Τελμησσού.

Το βράδυ της παραμονής της Πρωτοχρονιάς πήγαιναν στο πηγάδι του 
«άη Βλάση» και μετέφεραν τελετουργικά στα σπίτια τους νερό, με το οποίο 
την Πρωτοχρονιά το πρωί νίβονταν και «βάφτιζαν» το σπίτι και τις αποθή-
κες τους, τα κιούπια και όλα τα φαγώσιμα του νοικοκυριού.22 Την πίστη στην 
ευγονική και ευετηρική δύναμη του νερού αυτού φανερώνουν διηγήσεις για 
τα φλουριά που γέμισαν τη στάμνα μουσουλμάνου και για το λάδι που γέ-
μισε άλλοτε τη στάμνα γυναίκας, οι οποίοι πήγαν πρώτοι να γεμίσουν. Αλλά 
και η παρασκευή κολλύβων σε κάθε σπίτι, τα οποία μάλιστα δίνονταν ως 
κέρασμα και στα παιδιά που έλεγαν το βράδυ της παραμονής τα κάλαντα, 
δείχνει τον χθόνιο χαρακτήρα που λάμβανε η γιορτή στο πλαίσιο της λαϊκής 
θρησκευτικότητας των κατοίκων της Τελμησού.23

Ωστόσο, η υδρολατρική και ευρύτερα η αγιαστική της φύσης διά των 
βασικών στοιχείων της τελετουργικής πρακτικής της περιόδου του Δωδεκαη-
μέρου κορυφωνόταν κατά την εορτή των Θεοφανείων. Την παραμονή της 
εορτής άναβαν τον «τšυφώτšη», μια μεγάλη πυρά, με βάση κλαδιά και ξύλα 

22. Πρβλ. Γ. Ν. Αικατερινίδης, «Χρήσις καὶ σημασία τοῦ “ἀμίλητου νεροῦ” εἰς 
τὸν βίον τοῦ λαοῦ», Ἐπετηρὶς Λαογραφικοῦ Ἀρχείου 15-16 (1962-1963), σσ. 42-59· 
Μέγας, «Ζητήματα Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», σ. 97.

23. Πρβλ. Γ. Σουλιώτης, Τα κόλλυβα, Αθήνα 1986· Μ. Γ. Βαρβούνης, Εισαγωγή 
στη θρησκευτική Λαογραφία, 2: Ο κύκλος του χρόνου – Ο κύκλος της ζωής – Ο κύ-
κλος της λατρείας, Θεσσαλονίκη, Αντ. Σταμούλης, 2017, σσ. 45, 48.



86	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

που είχαν συγκεντρώσει τα παιδιά του σχολείου στο δώμα του υπόσκαφου 
ναού του Αρχαγγέλου Μιχαήλ, ο οποίος υπήρξε ο πρώτος ενοριακός ναός 
του χωριού, έως το 1832, οπότε χτίστηκε ο ναός της Αναλήψεως, και έκτοτε 
λειτουργούνταν μόνο κατά την πανήγυρή του. Το τελετουργικό άναμμα της 
πυράς στον ναό αυτό, φανερώνει την παλαιότητα του συγκεκριμένου εθίμου, 
που συνέχισε να τελείται στην αρχική του θέση, παρά τη μεταφορά της 
έδρας της ενορίας σε άλλο ναό της Τελμησσού.

Το τελετουργικό δικαίωμα του ανάμματος δινόταν ύστερα από δημοπρα-
σία υπέρ του ταμείου του ναού, και οι παριστάμενοι έκαναν μαντεύματα για 
τη χρονιά που ερχόταν με βάση την κατεύθυνση της φωτιάς και τις σπίθες 
της.24 Αν τα κλαδιά άναβαν δύσκολα πίστευαν ότι η χρονιά θα ήταν φτωχή 
σε σοδειά, ενώ σημάδι ευγονίας θεωρούνταν αν οι σπίθες εκτοξεύονταν προς 
την κατεύθυνση των χωραφιών τους. Δίπλα στη φωτιά χόρευαν σε χωριστούς 
κύκλους οι άνδρες και οι γυναίκες, ενώ κατά την επιστροφή στα σπίτια τους 
έπαιρναν ανά οικογένεια από ένα μισοκαμμένο κλαδί, το οποίο πήγαιναν στο 
σπίτι τους ως πρόξενο ευγονίας, υγείας και ευφορίας.

Πρόκειται για λαϊκές θρησκευτικές τελετουργίες που εντάσσονται στο 
πλαίσιο του τελετουργικού καθαγιασμού των βασικών στοιχείων της φύσης, 
όπως είναι το νερό και η φωτιά. Ανάλογες τελετουργίες καθαγιασμού ζωτικών 
για τον άνθρωπο και την επιβίωσή του στοιχείων της φύσης συναντούμε σε 
πολλές ελληνορθόδοξες αγροτοκτηνοτροφικές κοινότητες, καθώς οι οριακές 
και διαβατήριες στιγμές του ετήσιου εορτολογικού κύκλου –όπως η περίοδος 
του Δωδεκαημέρου– απαιτούν και προϋποθέτουν ανάλογες πρακτικές. Με 
τον τρόπο αυτόν ανανεώνεται συνειρμικά και αναλογικά η φύση, και τελε-
τουργικά ενισχυμένη εισέρχεται στην επόμενη χρονική περίοδο, που θα ση-
μάνει την άνθηση και το ανοιξιάτικο «ξύπνημα» της φύσης, το οποίο με τη 
σειρά του θα οδηγήσει στην καλοκαιρινή καρποφορία, την απαραίτητη για 
την επιβίωση της κοινότητας. Μέσα στο πλαίσιο αυτό, οι αγροτοκτηνοτροφι-
κής προέλευσης τελετουργίες της Τελμησσού που περιγράφονται αποκτούν 

24. Για τις πυρές αυτές, βλ. Στ. Ήμελλος, « Ὁ Ἄτλας τῆς ἑλληνικῆς λαογραφίας 
καί οἱ χειμερινές περιοδικές πυρές στόν βορειοελλαδικό χῶρο», Ἐπετηρίς Κέντρου 
Ἐρεύνης Ἑλληνικῆς Λαογραφίας 25 (1977-1980), σσ. 3-12 [= ο ίδιος, Λαογραφικά 3. 
Ποικίλα, Αθήνα 1994, σσ. 7-19)· A. van Gennep, The Rites of Passage, Σικάγο 1960, 
σσ. 24 κ.ε.· R. Wolfram, Die Jahresfeuer, Βιέννη 1972, σσ. 80-96· Ει. Αμπελάκια, 
Η εστία και η πυρά της στις λαϊκές αντιλήψεις και εκδηλώσεις (διδ. διατρ., ΕΚΠΑ, 
Αθήνα 1990).



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 87

νόημα και εντάσσονται στον κύκλο των νοημάτων και των ενεργειών του πα- 
ραδοσιακού πολιτισμικού συστήματος.

Την ημέρα των Φώτων, μετά την πανηγυρική λειτουργία, ο νεωκόρος του 
ενοριακού ναού της Αναλήψεως συγκέντρωνε σε ένα τραπέζι τις μικρές ει-
κόνες του τέμπλου, και ο ιερέας διενεργούσε εθιμική δημοπρασία, διά της 
οποίας ο πλειοδότης αποκτούσε το τελετουργικό δικαίωμα να κρατήσει τη 
συγκεκριμένη εικόνα στην πομπή που θα ακολουθούσε. Ο πλειοδότης, ή ο 
γιος του, πλησίαζαν το τραπέζι, γονάτιζαν και έπαιρναν από τα χέρια του 
ιερέα την εικόνα, ενώ ψαλλόταν το τροπάριο του εικονιζόμενου αγίου. Το 
ίδιο γινόταν και για το λειτουργικό βιβλίο με τα αποστολικά αναγνώσματα, 
τον Απόστολο. 

Στη συνέχεια σχηματιζόταν πομπή προς τον ναό του Άε Εφτέθ’ (αγίου 
Εφραίμ), στο πηγάδι του οποίου έριχναν τον σταυρό αγιάζοντας τα ύδατα. 
Το βράδυ της εορτής έπαιρναν για ευλογία στα σπίτια τους τις εικόνες για τις 
οποίες είχαν πλειοδοτήσει, και την επόμενη ημέρα τις επέστρεφαν στον ναό. 
Επίσης έριχναν τον σταυρό σε δύο φυσικές λεκάνες (χαβούζια) που υπήρχαν 
έξω από τον ναό της Αναλήψεως, και τον ανέσυρε ένα παιδί, ενώ έριχναν τον 
σταυρό και στο πηγάδι του ναού του Αγίου Βλασίου, κατόπιν δε από το νερό 
του πηγαδιού έπιναν και πότιζαν τα ζώα τους, για να είναι «γερά» ολόκληρη 
τη χρονιά που ακολουθούσε.25

Με ιδιαίτερη λαμπρότητα εορταζόταν στην Τελμησσό η εορτή των Τριών 
Ιεραρχών (30 Ιανουαρίου), ως προστατών των μαθητών και των σχολείων της 
κοινότητας. Το απόγευμα της παραμονής ο επίτροπος του ενοριακού ναού 
της Αναλήψεως παρασκεύαζε στο σπίτι του μεγάλο «σινί» με κόλλυβα, στην 
επιφάνεια των οποίων ζωγράφιζαν με χρωματιστή ζάχαρη τους εορταζόμε-

25. Για παρόμοιες τελετουργίες καθαγιασμού της φύσης, βλ. Μ. Γ. Βαρβούνης, «Ο 
καθαγιασμός της φύσης στην ελληνική λατρευτική παράδοση», Νέα Σιών 91 (2007), 
σσ. 63-73. Επίσης, Μ. Τριπερίνα, Έθιμα και τελετουργίες του ετήσιου εορτολογικού 
κύκλου των Ελλήνων κατοίκων στον Πόντο (μέσα 19ου αι. - 1922) (διδ. διατρ., ΔΠΘ, 
Κομοτηνή 2014), σσ. 227, 261· Α. Χατζηχαμπής, «Η δημιουργία των φυτών, ο προ-
ορισμός τους και η παρουσία τους στη λατρεία», Απόστολος Βαρνάβας 75 (2014), 
σ. 578· Γ. Στούκης, «Τα προσκυνητάρια των επαρχιακών δρόμων. Δύο περιπτώσεις 
προσκυνηταριών στο Κυριάκι Λιβαδειάς του νομού Βοιωτίας», Νέα Σιών 93 (2015), 
σσ. 182-183· Παντελεήμων Μουτάφης, Μητροπολίτης Μαρωνείας και Κομοτηνής, Η 
παραδοσιακή θρησκευτικότητα των κατοίκων της Θράκης: η περίπτωση των Αβδήρων 
(διδ. διατρ., ΔΠΘ, Κομοτηνή 2017), σ. 372.



88	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

νους αγίους. Στη συνέχεια, με πομπή το μετέφεραν στον ναό, όπου τελούσαν 
πανηγυρικό εσπερινό. 

Την κυριώνυμη ημέρα, μετά τη θεία λειτουργία, μετέφεραν τα κόλλυβα 
στο σχολείο, όπου έψαλλαν τροπάρια, τα παιδιά απάγγελλαν ποιήματα και 
ο επίτροπος του ναού κερνούσε τους παρισταμένους με λουκούμια και κο-
νιάκ, ενώ μοίραζαν σε όλους τα εορταστικά κόλλυβα.26 Στην περίπτωση αυτή 
έχουμε μια νεότερη εθιμοταξία που σχετίζεται, όχι με τη γονιμότητα της γης 
και των ζώων και την ευετηρία, αλλά με τη λειτουργία της κοινότητας και 
των σχολείων, μια ουσιαστική προσθήκη στο εθιμικό πλαίσιο της αγροτοκτη-
νοτροφικής κοινότητας, που κατέστη όμως αναγκαία λόγω των συνθηκών, 
δομήθηκε με βάση παλαιά τελετουργικά στοιχεία με χθόνιο και γόνιμο συμ-
βολισμό, όπως τα κόλλυβα, απέκτησε όμως νεωτερικό νόημα. Πρόκειται για 
τελετουργία που μας δείχνει με ποιον τρόπο ανανεωνόταν η τελετουργική και 
εθιμική ζωή της κοινότητας προκειμένου να ανταποκρίνεται στις εκάστοτε 
νέες συνθήκες, χρησιμοποιώντας όμως παλαιά και αναγνωρίσιμα στοιχεία, 
μια χαρακτηριστική περίπτωση «παλαιού οίνου σε νέους ασκούς».

Ωστόσο, παρά τις όποιες νεωτερικές προσθήκες στα τέλη του 19ου αιώνα, 
τα βασικά αιτήματα της παραδοσιακής θρησκευτικότητας παρέμεναν προ-
σκολλημένα στον αρχικό αγροτοκτηνοτροφικό πυρήνα τους: για τους γεωρ-
γούς ήταν σημαντική η εορτή του αγίου Τρύφωνα (1η Φεβρουαρίου), καθώς 
με τον αγιασμό της πανηγύρεως ράντιζαν κήπους και αμπέλια, πιστεύοντας 
ότι έτσι θα διώξουν τα φθοροποιά σκουλήκια και τα κάθε είδους ζωΰφια, που 
κατέστρεφαν τις καλλιέργειες.27 Από την Τελμησσό μαρτυρείται και η πανελ-
ληνίως διαδομένη δοξασία για την τήρηση εθιμικής αργίας από τις εγκύους 
κατά την εορτή του αγίου Συμεών (3 Φεβρουαρίου), λόγω του ότι από παρε-

26. Πρβλ. ανάλογα έθιμα Μ. Γ. Βαρβούνης, «Τριών Ιεραρχών λαϊκή λατρεία», 
Παρνασσός 47 (2005), σσ. 171-192. Επίσης, Τριπερίνα, Έθιμα και τελετουργίες, σ. 92.

27. Πρβλ. Μέγας, «Ζητήματα Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», σ. 142· Μ. Γ. Βαρβούνης, 
«Δημώδεις παραδόσεις για τον άγιο Τρύφωνα από τη Θράκη», Θρακικά 7 (1991-1992), 
σσ. 287-294· Μ. Μηλίγκου-Μαρκαντώνη, Δένδρα - φυτά - άνθη στον λαϊκό πολιτι-
σμό των νεοτέρων Ελλήνων, Αθήνα 2006, σσ. 565-566· Μ. Γ. Σέργης, «Λαογραφικά 
νομού Ροδόπης», Γ. Κ. Παπάζογλου, επιμ., Ανατολική Μακεδονία - Θράκη: Λαογρα-
φικό Οδοιπορικό, Κομοτηνή, Περιφέρεια Αν. Μακεδονίας - Θράκης, 2008, σ. 135·  
Α. Δουλαβέρας, «Ευφορικά και ευκαρπικά έθιμα στην παραδοσιακή κοινωνία της 
Κορινθίας», Πρακτικά Γ΄ Παγκορινθιακού Συνεδρίου, Κιάτο 2009, σ. 14 σημ. 113, 
σ. 26.



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 89

τυμολογική ερμηνεία του ονόματός του πίστευαν ότι θα τιμωρήσει όσες πα-
ρέβαιναν την απαγόρευση «σημειώνοντας» τα παιδιά που κυοφορούσαν.28

Ανάλογο ευγονικό και χθόνιο τελετουργικό ενδιαφέρον παρουσιάζει και ο 
κύκλος των κινητών εορτών που σχετίζονται με το Πάσχα, καθώς πάγια ήταν 
η πίστη ότι από το Πάσχα έως και την Πεντηκοστή και πάλι οι ψυχές των 
νεκρών κυκλοφορούσαν ελεύθερες στον κόσμο των ζωντανών, επέστρεφαν δε 
κατά την εορτή της Αγίας Τριάδος, τη Δευτέρα μετά την Πεντηκοστή, οπότε 
και άναβαν κεριά για να βλέπουν στον δρόμο της επιστροφής και τελούσαν 
μνημόσυνα, πηγαίνοντας στους ναούς πρόσφορα και νάμα.29

Ο άλλος μεγάλος ετήσιος εορτολογικός κύκλος, που σχετίζεται με τις 
κινητές εορτές του Πάσχα, άρχιζε στην Τελμησσό με τις Απόκριες και τις 
μεταμφιέσεις τους, στις οποίες συμμετείχαν μόνο οι «λογικοί ανθρώποι», δη-
λαδή όχι τα παιδιά και οι νέοι κάτω από 18 ετών και οι ανύπαντρες κοπέλες. 
Οι μεταμφιεσμένοι άνδρες κυκλοφορούσαν σε όλο το χωριό και διασκέδαζαν 
υπαιθρίως, ενώ οι γυναίκες κατά κανόνα μαζεύονταν σε φιλικά ή συγγενικά 
σπίτια. Πάντως, ο «ανάποδος κόσμος» της Αποκριάς σύντομα έδινε τη θέση 
του στην επάνοδο της κοσμικής και κοινωνικής τάξης, η οποία αποτυπωνό-
ταν ευδιάκριτα στην εθιμική και τελετουργική ζωή της κοινότητας: η τήρηση 
της νηστείας πάντως ήταν καθολική, καθώς το πρωί της Καθαρής Δευτέρας, 
μετά τη γενική καθαριότητα του σπιτιού και των νοικοκυριών τους, νήστευ-
αν με πλήρη ασιτία, για να φάνε ανάλαδα όσπρια το απόγευμα, μετά το 
πρώτο μεγάλο απόδειπνο, κατά το οποίο έπαιρναν «šχωριά» από τον ιερέα 
στον ναό.30

28. Βλ. σχετικά Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 88-89· Μ. Γ. Βαρβούνης, «Ο άγιος 
Συμεών ο Θεοδόχος στη λαϊκή λατρεία και της παραδόσεις του ελληνικού λαού», Μ. Γ. 
Βαρβούνης – Μ. Γ. Σέργης (επιμ.), Δρυς Υψικάρηνος. Τιμητικός τόμος για τον Δημή-
τριο Β. Οικονομίδη, Αθήνα, Graphopress, 2007, σσ. 83-91.

29. Βλ. σχετικά με τις αντιλήψεις και αυτές τις τελετουργικές πρακτικές Μ. Γ. 
Βαρβούνης, «Αγροτικά έθιμα λαϊκής λατρείας στον παραδοσιακό πολιτισμό της Καρ-
πάθου», Μ. Α. Αλεξιάδης (επιμ.), Πρακτικά Β΄ Διεθνούς Συνεδρίου Καρπαθιακής 
Λαογραφίας «Κάρπαθος και Λαογραφία», Αθήνα 2003, σσ. 87-97· ο ίδιος, «Κοινά 
στοιχεία στον παραδοσιακό πολιτισμό των βαλκανικών λαών», Erytheia. Revista de 
Estudios Bizantinos y Neogriegos 24 (2003), σσ. 241-256.

30. Για τα έθιμα της περιόδου, βλ. Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 95-107· Κ. Κακού- 
ρη, «Λαϊκὰ δρώμενα εὐετηρίας», Πρακτικὰ Ἀκαδημίας Ἀθηνῶν 27 (1952), σσ. 216-
228· Δ. Σ. Λουκάτος, Εἰσαγωγή στήν ἑλληνική λαογραφία, 2η έκδ. Αθήνα, MIET, 
1978, σσ. 262-263.



90	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

Κατά τη διάρκεια της Μεγάλης Τεσσαρακοστής έτρωγαν μία μόνο φορά 
την ημέρα, το απόγευμα, ενώ κάθε Τετάρτη και Παρασκευή νήστευαν και 
το λάδι. Επίσης κατά την πρώτη εβδομάδα της Σαρακοστής, έως και την 
Παρασκευή που τελούνταν η πρώτη ακολουθία των Χαιρετισμών, έκαναν 
κάθε βράδυ 300 μετάνοιες. Ειδικότερα οι ακολουθίες των Χαιρετισμών μοι-
ράζονταν ανάμεσα στους ναούς της Αναλήψεως και της Παναγίας Γαλα-
τερής, ενώ την ακολουθία του Ακαθίστου Ύμνου τελούσαν στην Παναγία 
Γαλατερή. Τέλος, όλες τις ακολουθίες της Μεγάλης Εβδομάδας τις τελούσαν 
στον ενοριακό ναό της Αναλήψεως, και μόνο τη Δευτέρα της Διακαινησίμου 
λειτουργούσαν ξανά στην Παναγία Γαλατερή.

Σύμφωνα με μαρτυρίες από την επιτόπια έρευνα, τα τελευταία χρόνια 
πριν από την Έξοδο είχε εισαχθεί στο χωριό, με υπόδειξη ενός δασκάλου, 
και το έθιμο των καλάντων του Λαζάρου, τα οποία τραγουδούσαν τα παιδιά 
στα σπίτια κρατώντας μια κούκλα παίρνοντας ως φιλοδωρήματα φρούτα ή 
νομίσματα.31 Πρόκειται για χαρακτηριστική παράδοση εισαγωγής στο τοπικό 
εθιμικό και τελετουργικό ρεπερτόριο νέων μορφών από άλλες περιοχές, που 
απαντά ευρύτερα στον παραδοσιακό πολιτισμό, και συνδέεται με το στοιχείο 
της αγάπης προς τις παραστατικές τελετουργίες, αδιακρίτως προελεύσεως, 
το οποίο χαρακτηρίζει την ελληνική λαϊκή θρησκευτικότητα.

Ο κατά βάση ευετηρικός, γονιμικός και διαβατήριος χαρακτήρας των ανοι-
ξιάτικων εορτών του Πάσχα αποτυπώνεται ευδιάκριτα σε ορισμένες εθιμοταξίες 
που σχετίζονται με την αναλογική και συνειρμική επίτευξη της καλής υγείας και 
της ευγονίας, σε προσωπικό και οικογενειακό πλαίσιο: τα «βάγια» που έπαιρ-
ναν την Κυριακή των Βαΐων τα έβαζαν στα μπαούλα με τα ρούχα, πιστεύοντας 
ότι απομακρύνουν τους σκόρους, ενώ σε περιπτώσεις που πίστευαν ότι βρίσκο-
νταν υπό την επίδραση βασκανίας τα έκαιγαν σε θυμιατό και «καπνίζονταν» με 
αυτά τρεις φορές, κατόπιν δε έριχναν τις στάχτες σε τρίστρατο.32

31. Πρβλ. Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 163 κ.ε.· Μ. Γ. Σέργης, Έθιμα του Πάσχα από 
τη Θράκη, Κομοτηνή, Παρατηρητής, 2009, σσ. 6-9· W. Puchner, «Südosteuropäische 
Versionen des Liedes von Lazarus redivivus», Jahrbuch für Volksliedforschung 24 
(1979), σσ. 81-126· ο ίδιος, «Lazarusbrauche in Südosteuropa. Probbn und Uberblick», 
Österreichische Zeitschrift für Volkskunde 32,81 (1978), σσ. 17-40· ο ίδιος, Studien zum 
griechischen Volkslied, Βιέννη 1996, σσ. 125-168· ο ίδιος, Συγκριτική Λαογραφία, 1: Έθιμα 
και τραγούδια της Μεσογείου και της Βαλκανικής, Αθήνα, Αρμός, 2009, σσ. 65-166.

32. Πρβλ. για ανάλογα άλλων περιοχών Δ. Σ. Λουκάτος, Πασχαλινά καί τῆς ἄνοι-
ξης, Αθήνα, Φιλιππότης, 1980, σσ. 52-53· Μ. Γ. Βαρβούνης, Λαϊκή λατρεία και θρη-



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 91

Τον ίδιο χαρακτήρα είχε και μια ακόμη τελετουργική μεταφορά και μεταβί-
βαση υπερφυσικής ευλογίας μέσω τελετουργικά καθαγιασμένων αντικειμένων, 
που αφορούσε όχι μόνο το ατομικό και το οικογενειακό πλαίσιο, αλλά και 
ευρύτερα την κοινότητα, μέσω του έμμεσου καθαγιασμού της φύσης, της σο-
δειάς και της εν γένει παραγωγικής δραστηριότητας: τη Μεγάλη Πέμπτη, κάθε 
οικογένεια έστελνε στον ναό ένα σακουλάκι με κόκκινα αβγά όσα και τα μέλη 
της και ένα ακόμη «για το σπίτι», με χώμα από τα χωράφια τους, αλλά και 
φασόλια, σιτάρι, αλάτι, κουκιά, πληγούρι και ένα μικρό ψωμί, το οποίο έμενε 
στο στασίδι της νοικοκυράς, για να ευλογηθεί κατά την ανάγνωση των δώδεκα 
ευαγγελίων, στην Ακολουθία των Παθών.33 Στη συνέχεια τα έπαιρναν στο σπίτι, 
και μετά την Ανάσταση έτρωγαν πρώτα «του βαγγελιού τ’ αβγό», και έβαζαν 
το επιπλέον στο αλεύρι της χρονιάς που φύλαγαν στην αποθήκη «για μπε-
ρεκέτι», και κατόπιν στα εικονίσματα. Το χώμα το έριχναν πίσω στα χωράφια 
τους και τους σπόρους στα ομοειδή αποθηκευμένα τρόφιμα, «για ευλογία».

Σύμφωνα με τις καταγραφές από την επιτόπια έρευνα, κάποτε στον ναό, 
την ώρα της Ακολουθίας των Παθών, το βράδυ της Μεγάλης Πέμπτης, πή-
γαιναν και μουσουλμάνοι, οι οποίοι έπασχαν από ασθένειες χρόνιες και ξά-
πλωναν στο έδαφος για να διαβάσει επάνω τους ο ιερέας το ευαγγέλιο, ή 
άναβαν κεριά τη Μεγάλη Παρασκευή και τα κολλούσαν μπροστά από τον 
Επιτάφιο, για να ιαθούν. Η πρακτική αυτή, που κατά τις αφηγήσεις κάποιες 
φορές επέφερε την επιζητούμενη θαυματουργική ίαση, είναι κοινή σε όλες 
σχεδόν τις περιοχές όπου συνυπήρχαν χριστιανοί και μουσουλμάνοι,34 από 

σκευτική συμπεριφορά των κατοίκων της Σάμου, Αθήνα, Πνευματικό Ίδρυμα Σάμου 
«Νικόλαος Δημητρίου», 1992, σ. 212.

33. Βλ. σχετικά Μέγας, «Ζητήματα Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», σσ. 31-36· Μ. Γ. 
Βαρβούνης, Πάσχα των Ελλήνων. Ελληνικά λαϊκά έθιμα για τον εορτασμό του Πάσχα, 
Αθήνα, Ακρίτας, 1996, σ. 34· Μ. Γ. Μερακλής, Λαογραφικά Ζητήματα, Αθήνα, Μπού-
ρας, 1989, σσ. 247-261.

34. Πρβλ. F. N. Hasluck, Christianity and Islam under the Sultans, Οξφόρ-
δη 1929, σσ. 105, 106-108, 362-366· Ο. Βατίδου, Ἡ χριστιανικότητα τῶν Τούρκων 
καὶ οἱ Ἕλληνες τῆς Μικρασίας, Αθήνα 1956, σσ. 39-40, 45-46· M. G. Varvounis, 
«Christian and Islamic Parallel Traditions in the Popular culture of the Balkan 
People», Journal of Oriental and African Studies 9 (1997-1998), σσ. 53-74· ο ίδιος, 
«A Contribution to the study of Influences of Christian upon Moslem Customs in 
Popular Worship», Journal of Oriental and African Studies 5 (1993), σσ. 75-89· ο 
ίδιος, «Christian Orthodox and Moslem Popular Religious Customs: Α Study of 
Influences and Practices», Γρηγόριος ο Παλαμάς 78 (1995), σσ. 805-814.



92	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

τις οποίες έχουμε πληροφορίες για συμμετοχή μουσουλμάνων σε λατρευτικές 
πρακτικές και τελετουργίες των χριστιανών, ακόμη και για κοινούς τόπους 
και τρόπους λατρείας.

Εν προκειμένω, έχουμε μία ακόμη εκδήλωση της τελετουργικής συμμε-
τοχής μουσουλμάνων σε έθιμα και προσκυνήματα της ελληνορθόδοξης λα-
τρείας και παράδοσης. Μια τελετουργική πρακτική που σχετίζεται τόσο με 
τη συνύπαρξη πιστών των δύο θρησκειών, όσο και με τις εν γένει ιστορικές 
συνθήκες και προϋποθέσεις της εξάπλωσης του ισλάμ στη Μικρά Ασία, διά 
της πρακτικής του κρυπτοχριστιανισμού και των βιαίων, προσχηματικών και 
αναγκαστικών εξισλαμισμών, και η οποία απαντά σε πληθώρα μαρτυριών στον 
ευρύτερο μικρασιατικό και θρακικό χώρο, χωρίς να έχει έως σήμερα συστη-
ματικά αποτυπωθεί και μελετηθεί. Οπωσδήποτε όμως αποτελεί χαρακτηριστι-
κό συστατικό στοιχείο της παραδοσιακής θρησκευτικότητας της Τελμησσού, 
που συνδέεται άμεσα με τις πληθυσμιακές, θρησκευτικές και πολιτισμικές 
συνθήκες του τόπου που το δημιούργησε και το συντήρησε.

Το βράδυ της Μεγάλης Παρασκευής, κατά την ακολουθία του Επιταφίου, 
άφηναν στο μέσο του ναού της Αναλήψεως το βαρύ ξύλινο κουβούκλιο, και 
περιέφεραν μόνο την κεντημένη παράσταση του Επιταφίου Θρήνου γύρω 
από τον ναό, αλλά και στους τάφους που βρίσκονταν στα ανατολικά. Κατό-
πιν δε οι ιερείς μοίραζαν μικρά μπουκέτα με λουλούδια από τον Επιτάφιο, 
παίρνοντας φιλοδωρήματα από τους κατοίκους. Στα μπουκέτα αυτά αποδι-
δόταν μαγική και θεραπευτική δύναμη ανάλογη με εκείνη των «βαγιών» της 
Κυριακής των Βαΐων.

Τον ευετηρικό και γονιμικό χαρακτήρα των σχετικών τελετουργιών, που 
διακρίνονται για τον ανοιξιάτικο και διαβατήριο χαρακτήρα τους, φανερώ-
νει και η τελετουργική διαχείριση των κόκκινων αβγών του Πάσχα, ιδιαίτερα 
όσων έχοντας ευλογηθεί στον ναό θεωρούνταν φορείς υπερφυσικής δύναμης 
και ευλογίας. Από τις περιγραφές που διαθέτουμε προκύπτει ότι μεγάλη 
ήταν η πίστη των κατοίκων της Τελμησσού στη μαγική και ευγονική δύναμη 
των κόκκινων αβγών του Πάσχα, και ιδιαίτερα αυτών που είχαν ευλογηθεί 
στον ναό από τη Μεγάλη Πέμπτη έως την Ανάσταση. Με κόκκινο αβγό και 
με τσεκούρι πήγαιναν την Κυριακή του Πάσχα στα άκαρπα δέντρα τους, 
τοποθετούσαν το αβγό στη ρίζα και τα απειλούσαν τελετουργικά με το τσε-
κούρι, πιστεύοντας ότι έτσι θα καρπίσουν.35 

35. Βλ. σχετικά Στ. Κυριακίδης, «Τὰ κόκκινα ἀβγὰ τοῦ Πάσχα», Πεπραγμένα Θ΄ 



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 93

Πήγαιναν σε πηγάδια που είχαν στερέψει, έτρωγαν ένα κόκκινο αβγό ψάλ-
λοντας το «Χριστός Ανέστη», έριχναν τα τσόφλια στο πηγάδι και πίστευαν 
ότι θα έβγαζαν νερό. Επίσης τα τσόφλια των κόκκινων αβγών τα έριχναν στα 
χωράφια τους, πιστεύοντας ότι έτσι συντελούν στην καλή σοδειά και ότι 
απομακρύνουν τα σκουλήκια και τα έντομα που βλάπτουν τους καρπούς. 
Αλλά και το κόκκινο αβγό του σπιτιού, το οποίο κρατούσαν στο εικονοστάσι, 
ύστερα από χρόνια το έθαβαν στα χωράφια τους, σε «παστρικό μέρος», 
πιστεύοντας ότι ανανέωναν τη γονιμότητα του αγρού.36

Την ανάγνωση του ευαγγελίου του Εσπερινού της Αγάπης σε πολλές γλώσ-
σες, όπως γινόταν στον ενοριακό ναό της Αναλήψεως, επαναλάμβαναν την 
επόμενη μέρα μετά την πασχαλινή θεία λειτουργία, στον ναό της Παναγίας 
Γαλατερής. Την Τρίτη της Διακαινησίμου συνήθως εόρταζαν εκ μεταθέσεως 
τον άγιο Γεώργιο με καθολική πανήγυρη, στην οποία, σύμφωνα με πάγια 
εθιμική πρακτική πολλών περιοχών και με όσα παραπάνω αναφέρθηκαν για 
παρόμοιες περιπτώσεις, συμμετείχαν και οι μουσουλμάνοι της περιοχής. 

Το ίδιο συνέβαινε και με το πανηγύρι της Κυριακής του Θωμά στο γει-
τονικό Φερτέκι, όπου έπλεναν στο αγίασμα του αποστόλου Θωμά τις αγε-
λάδες που τους είχε κοπεί το γάλα, προκειμένου αυτό να επανέλθει. Στο 
ίδιο αγίασμα πλένονταν και όσοι υπέφεραν από ρευματισμούς, αρθριτικά 
και κινητικά προβλήματα, τόσο οι χριστιανοί όσο και οι μουσουλμάνοι, 
για να θεραπευθούν.37 Τέλος, την Κυριακή της Πεντηκοστής, σύμφωνα με 
μια ευρέως διαδομένη συνήθεια, πήγαιναν στον ναό με φύλλα καρυδιάς, 
επάνω στα οποία γονάτιζαν κατά τον Εσπερινό της Γονυκλισίας, κατόπιν 

Διεθνοῦς Βυζαντινολογικοῦ Συνεδρίου, τ. 3, Θεσσαλονίκη 1957, σσ. 5-13. Επίσης, Γ. Ν. 
Αικατερινίδης, « Ἐαρινὰ ἔθιμα λαϊκῆς λατρείας ἀπὸ τὴν περιοχὴ Σερρῶν», Πρακτικὰ 
Α΄ Συμποσίου Λαογραφίας τοῦ Βορειοελλαδικοῦ Χώρου, Θεσσαλονίκη, ΙΜΧΑ, 1975, 
σσ. 14-19· Στ. Ήμελλος, «Θρακικὸν πασχαλινὸν ἔθιμον μαγικοῦ περιεχομένου», Ἐπε-
τηρὶς Κέντρου Ἐρεύνης Ἑλληνικῆς Λαογραφίας 23 (1973-1974), σ. 3.

36. Πρβλ. Αικ. Πολυμέρου, «Δημώδεις δοξασίαι περὶ χαλάζης καὶ τρόποι πρὸς 
ἀποτροπὴν ἢ κατάπαυσίν της», Ἐπετηρὶς Κέντρου Ἐρεύνης Ἑλληνικῆς Λαογραφίας 
23 (1973-1974), σσ. 55-57.

37. Πρβλ. Βατίδου, Ἡ χριστιανικότητα, σσ. 70-71· Ν. Μουτσόπουλος, Τα τζάτζαλα. 
Το πανάρχαιο έθιμο της αναρτήσεως ρακών σε δέντρα, πλάι σε «αγιάσματα» για την 
ίαση των ασθενών, Θεσσαλονίκη, University Studio Press, 2000, σσ. 50-54· Δ. Σ. 
Λουκάτος, « Ἡ θρακικὴ λατρεία τῶν ἁγιασμάτων (λαογραφικὰ καὶ ἐθνολογικὰ στοι-
χεῖα)», Πρακτικὰ Β´ Συμποσίου Λαογραφίας Βορειοελλαδικοῦ Χώρου, Θεσσαλονίκη, 
IMXA, 1976, σσ. 229-240. 



94	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

δε τα έβαζαν σε σεντούκια όπου φύλαγαν ρούχα, πιστεύοντας ότι διώχνουν 
τον σκόρο. 

Από τις ακίνητες και ημερολογιακά σταθερές εορτές της άνοιξης πρέπει 
να αναφερθούν οι πρωτομηνιές του Μαρτίου και του Μαΐου. Την 1η Μαρτίου 
οι κάτοικοι της Τελμησσού τοποθετούσαν πίτουρα και στάχτη από το τζάκι 
σε ένα πήλινο σκεύος, το οποίο στη συνέχεια έσπαζαν τελετουργικά σε ένα 
τρίστρατο, πιστεύοντας ότι όπως σκορπίζεται η στάχτη έτσι θα σκορπιστούν 
και τα βλαπτικά έντομα του σπιτιού και θα απομακρυνθούν οι ασθένειες από 
τα μέλη της οικογένειας. Πίστευαν μάλιστα ότι, αν έσπαζαν το πήλινο τσου-
κάλι και σκόρπιζαν τη στάχτη μπροστά στην πόρτα ενός σπιτιού, τα κακά 
αυτά θα χτυπούσαν το συγκεκριμένο νοικοκυριό, γι’ αυτό και ήταν ιδιαιτέρως 
προσεκτικοί. Αντίθετα σε περιπτώσεις εχθροτήτων πήγαιναν ξημερώματα και 
έσπαζαν επίτηδες το τσουκάλι αυτό μπροστά στα σπίτια των εχθρών τους, 
για να τους κάνουν κακό.38 Πρόκειται για τελετουργία αποδιοπόμπησης του 
κακού, βασική για τη ζωή και την υγεία των κατοίκων της κοινότητας, που κα-
θώς δεν διέθεταν επιστημονικά ή τεχνολογικά μέσα προστασίας κατέφευγαν 
σε μαγικές τελετουργίες και πρακτικές.

Όσον αφορά την Πρωτομαγιά, πήγαιναν στις εξοχές γύρω από το χωριό, 
τόσο οι μεγάλοι όσο και τα παιδιά του σχολείου με τον δάσκαλό τους. Θεω-
ρούσαν τόσο την ημέρα, όσο και όλο τον μήνα χρονική περίοδο αποφράδα, 
γι’ αυτό και δεν άρχιζαν εργασία την Πρωτομαγιά, ούτε τελούσαν γάμους 
κατά τον Μάιο, σύμφωνα με πανελληνίως διαδομένη ανάλογη δεισιδαιμονική 
εθιμική απαγόρευση. Σποραδικά μαρτυρούνται και στοιχειώδεις άνθινοι στο-
λισμοί, διά των οποίων συνειρμικά και αναλογικά διαδίδονταν η γονιμοποιη-
τική δύναμη της ανοιξιάτικης φύσης στους ανθρώπους.39 

Από τις εορτές του Ιουνίου οι κάτοικοι της Τελμησσού τιμούσαν κυρίως 
το Γενέσιο του Προδρόμου (24 Ιουνίου), μια εορτή με έντονο διαβατήριο 
και κοσμολογικό, λόγω των τροπών του ηλίου της χρονικής εκείνης περιόδου, 
χαρακτήρα που οδηγεί στην ανάπτυξη και θέσπιση μαγικών και μαντικών 

38. Για ανάλογες τελετουργίες άλλων ελληνικών περιοχών, βλ. Μέγας, «Ζητήματα 
Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», σσ. 20-21· Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 137· Λουκάτος, 
Πασχαλινά, σ. 28.

39. Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σσ. 55, 185· D. S. Loukatos, Religion populaire 
à Céphalonie, Αθήνα 1950, σσ. 113-119· Πετρόπουλος – Ανδρεάδης, Ἡ θρησκευτικὴ 
ζωή, σσ. 121-122. 



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 95

τελετουργιών. Μετέφεραν την παραμονή της εορτής την εικόνα με την πα-
ράσταση της εορτής σε πηγή, όπου έφερναν ανάλογη εικόνα και από το 
Φερτέκι, άναβαν καντήλι, τελούσαν αγιασμό και στη συνέχεια διασκέδαζαν. 
Μαρτυρείται επίσης ότι κατά εθιμική πρακτική την ημέρα εκείνη έπαιζαν 
πετροπόλεμο τα παιδιά της Τελμησσού με τα παιδιά από το Φερτέκι, κάτι 
που απαγορεύθηκε μετά το 1908-1909, επειδή κάποιο παιδί σκοτώθηκε. Τέ-
λος, μαρτυρείται την παραμονή το άναμμα εθιμικής πυράς, και την κυριώνυμη 
ημέρα η τέλεση από τις κοπέλες της μαντικής τελετουργίας του «κλήδονα».40

Την εορτή των αποστόλων Πέτρου και Παύλου εόρταζαν στο Λοσό, όπου 
τελούσαν πανηγύρι. Στην εορτή της Μεταμορφώσεως του Σωτήρος (6 Αυ-
γούστου) προσέφεραν απαρχές σταφυλιών στον ναό, μεταφέροντας σταφύ-
λια από τον εσπερινό της παραμονής, τα οποία ευλογούνταν από τον ιερέα 
και μοιράζονταν μετά τη λειτουργία της εορτής.41 Πανηγύρι επίσης έκαναν 
στις 16 Αυγούστου, λειτουργώντας εικόνα του Αγίου Μανδηλίου την οποία 
είχαν στον ναό της Αναλήψεως, και την οποία τιμούσαν ιδιαιτέρως. 

Η τελευταία εορτή του ετήσιου εορτολογικού κύκλου που παρουσιάζει 
εθιμικό ενδιαφέρον για τη μελέτη της παραδοσιακής θρησκευτικής συμπερι-
φοράς των κατοίκων της Τελμησσού είναι εκείνη της Αποτομής της κεφαλής 
του Ιωάννου του Προδρόμου (29 Αυγούστου), κατά την οποία τηρούσαν μια 
σειρά εθιμικών απαγορεύσεων: δεν έπιαναν μαχαίρι, κόβοντας και το ψωμί 

40. Για τα έθιμα της ημέρας, βλ. Ν. Γ. Πολίτης, Λαογραφικὰ Σύμμεικτα 1, Αθήνα, 
Ακαδημία Αθηνών, 1920, σσ. 89-92· ο ίδιος, Λαογραφικὰ Σύμμεικτα 2, Αθήνα, Ακα-
δημία Αθηνών, 1921, σσ. 146-153· ο ίδιος, Λαογραφικὰ Σύμμεικτα 3, Αθήνα, Ακαδημία 
Αθηνών, 1931, σσ. 6-10, 14-16. Πρβλ. σχετικά Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σ. 212, Δ. Σ. 
Λουκάτος, Τά καλοκαιρινά, Αθήνα, Φιλιππότης, 1981, σσ. 43-44· Μ. Γ. Βαρβούνης, 
Λαϊκές θρησκευτικές τελετουργίες στην Ανατολική και στη Βόρεια Θράκη, Αθήνα, Πο-
ρεία, 2010, σσ. 230-231· Κ. Καραπατάκης, «Ο Γιάγιαννος στη Λιτσίστα του Ορτάκιοϊ 
της Αδριανούπολης», Πρακτικὰ Β΄ Συμποσίου Λαογραφίας Βορειοελλαδικοῦ Χώρου, 
Θεσσαλονίκη, ΙΜΧΑ, 1976, σσ. 190-191· Στ. Ήμελλος, Λαογραφικά, 3: Ποικίλα, Αθή-
να 1994, σσ. 7-19· R. Wolfram, Die Jahresfeuer, Βιέννη 1972, σσ. 80-96. 

41. Πρβλ. Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σ. 230· Γ. Ν. Αικατερινίδης, «Απαρχές (λα-
τρευτικές και ευετηρίας) στην νεοελληνική εθιμολογία», Λαογραφία 37 (1993-1994), 
σ. 73· Δ. Σ. Λουκάτος, «Ἀργίαι καὶ ἅγιοι τιμωροὶ», Ἑπετηρὶς Κέντρου Ἐρεύνης Ἑλ-
ληνικῆς Λαογραφίας 20-21 (1967-1968), σ. 90· Μ. Γ. Βαρβούνης, «Τα καλοκαιρι-
νά πανηγύρια», Αφιέρωμα: Αιγαίο. Ιστορία και Παράδοση [= Ιστορία 481 (2008)],  
σσ. 24-29· ο ίδιος, «Τρεις σταθμοί του λαϊκού εορτολογίου», Πεμπτουσία 21 (2006), 
σσ. 36-40.



96	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

με το χέρι, δεν έκοβαν καρπούζι επειδή μοιάζει με κεφάλι, δεν έτρωγαν μαύρο 
σταφύλι επειδή θυμίζει αίμα. Επρόκειτο για ημέρα αυστηρής νηστείας, την 
οποία χρησιμοποιούσαν ως αγροτικό ορόσημο για το τρύγημα των αμπελιών 
και για τη συλλογή των καρυδιών, εργασίες που άρχιζαν μετά την πανηγυρική 
θεία λειτουργία της συγκεκριμένης εορτής.42 Έχουμε εδώ άλλη μία περίπτωση 
διαβατήριου εορτολογικού ορόσημου, καθώς άρχιζε το φθινόπωρο και πλησίαζε 
ο χειμώνας, με έντονα ευετηρικό και γονιμικό χαρακτήρα, όπως χρειάζεται για 
την αναλογική και συνειρμική εξασφάλιση υπερφυσικής προστασίας, απαραί-
τητης για τις νέες συνθήκες που η αλλαγή και η μετάβαση θα δημιουργήσει, 
σύμφωνα με πάγιες λαϊκές κοσμοθεωρητικές απόψεις και πρακτικές.

Όσα παραπάνω αναφέρθηκαν, αποτελούν εκδηλώσεις του παραδοσιακού πο-
λιτισμού της Τελμησσού, ο οποίος, όπως άλλωστε συνέβαινε και σε ολόκληρο 
τον ελληνικό πληθυσμό της Καππαδοκίας, είχε έντονο ελληνορθόδοξο χα-
ρακτήρα, υπό την έννοια ότι οι κύριες εκδηλώσεις του ήταν εγγεγραμμένες 
στο πλαίσιο της ελληνικής και ορθόδοξης συνείδησης των κατοίκων, η οποία 
εκδηλωνόταν με ανάλογες τελετουργικές και εθιμικές πρακτικές.43 Στις τελε-
τουργικές αυτές πρακτικές του καππαδοκικού ελληνισμού, ορισμένες από τις 
οποίες είχαν παλαιές ή και αρχέγονες ρίζες.44 υπαγόμενες στο φαινόμενο των 
μακρών διαρκειών που συχνά διαπιστώνεται υπό παρόμοιες συνθήκες, έχουν 
αφιερωθεί τα τελευταία χρόνια αρκετές μελέτες, στις οποίες όχι μόνο πα-
ρουσιάζονται οι σχετικές παραδοσιακές τελετουργικές εκδηλώσεις, αλλά και 
αναλύονται οι επιμέρους οικονομικοί, κοινωνικοί και πολιτισμικοί παράγοντες 
που οδήγησαν στον σχηματισμό και την παγίωσή τους.45

42. Βλ. ανάλογες τελετουργίες και άλλων ελληνικών περιοχών Μέγας, «Ζητήματα 
Ἑλληνικῆς Λαογραφίας», σσ. 83-85· Μέγας, Ἑλληνικαὶ ἑορταί, σ. 230· Δ. Σ. Λου-
κάτος, Τά καλοκαιρινά, σ. 116· Γ. Κ. Σπυριδάκης, «Λαογραφικὴ ἀποστολὴ εἰς Κέαν, 
1960», Ἐπετηρὶς Λαογραφικοῦ Ἀρχείου 13-14 (1960-1961), σ. 261· Πετρόπουλος – 
Ανδρεάδης, Ἡ θρησκευτικὴ ζωή, σσ. 121-122. 

43. Βλ. σχετικά τις διαπιστώσεις στο Α. Καραθανάσης, Καππαδοκίας τύχαι, Θεσ-
σαλονίκη 2000, σ. 89· ο ίδιος, Καππαδοκία. Συμβολή στην ιστορία και τον πολιτισμό 
του Ελληνισμού της Μικράς Ασίας, Θεσσαλονίκη, Μαίανδρος, 2001, σσ. 151, 220.

44. Πρβλ. ενδεικτικά Ν. Κεχαγιόπουλος, «Ἀρχαῖος βίος τῶν ἐν τῷ ἐσωτερικῷ τῆς 
Μικρᾶς Ἀσίας Μικρασιατῶν», Ξενοφάνης 6 (1909), σσ. 444-445.

45. Βλ. ενδεικτικά αρχιμ. Βαρθολομαίος Ιατρίδης, Η θρησκευτικότητα των Καππα-
δοκών (μεταπτ. διατρ., ΑΠΘ - Θεολογική Σχολή, Θεσσαλονίκη 2013), σσ. 36-37, 44-46.



Μορφές Λαϊκής Θρησκευτικής Συμπεριφοράς και Τελετουργιών στην Τελμησσό	 97

Από τη σύγκριση των τελούμενων στην Τελμησσό ετήσιων λαϊκών θρη-
σκευτικών τελετουργιών με όσα ανάλογα άλλων καππαδοκικών ελληνορθόδο-
ξων κοινοτήτων είναι γνωστά από την υπάρχουσα βιβλιογραφία,46 προκύπτει 
ότι υπήρχαν ορισμένες τοπικές ιδιαιτερότητες και παραλλαγές, οι οποίες βε-
βαίως οφείλονται στην ισχύουσα έως και τα μέσα του 20ού αιώνα συνθήκη 
της απομόνωσης των παραδοσιακών κοινοτήτων. Οι δυσκολίες επικοινωνίας 
μεταξύ των χωριών και των κατοίκων τους αποτέλεσαν τη βάση για τη δημι- 
ουργία μιας σειράς εθιμικών και τελετουργικών παραλλαγών, όπως και παρα- 
πάνω διαπιστώσαμε, οι οποίες καθόρισαν τον εθιμικό χαρακτήρα κάθε χωριού 
και κάθε κοινότητας.

Αν εξετάσουμε από άποψη εθιμική την Τελμησσό, σε σχέση με τις γειτονι-
κές της κοινότητες,47 μπορούμε να διαπιστώσουμε ότι οι λαϊκές θρησκευτικές 
τελετουργίες παρουσίαζαν έντονο τον χαρακτήρα της αγροτο-κτηνοτροφικής 
ταυτότητας της κοινότητας, υπό την έννοια ότι ήταν άμεσα συνδεδεμένες με 
τον κύκλο των ασχολιών των κατοίκων, τις ιδιαιτερότητες και τις ιδιομορφίες 
του, αλλά και με τις συνθήκες του τόπου. Κι αυτό είναι που τους προσδίδει 
έναν χαρακτήρα αρχαϊκό και συντηρητικό, ο οποίος τροποποιήθηκε με την 
Έξοδο και την εγκατάσταση των κατοίκων σε διάφορες περιοχές της Ελλάδας, 
όπως συμβαίνει με τις εκδηλώσεις του παραδοσιακού πολιτισμού όταν τροπο- 
ποιηθούν οι κυριαρχικές παράμετροι του τόπου και του χρόνου που τις προσ- 
διορίζουν άμεσα.

46. Ενδεικτική είναι η σύγκριση με το υλικό που διαθέτουμε από κοινότητες, όπως 
η Σινασός, τα Φλαβιανά και οι οικισμοί της περιφέρειας της Καρβάλης, βλ. Ι. Αρχέλα-
ος-Σαραντίδης, Ἡ Σινασός. Τὸ διαμάντι τῆς Ἀνατολῆς, Αθήνα 1899· Μ. Βαϊάννη, Στη 
Σινασό της Καππαδοκίας, Πειραιάς 2000· Κ. Νικολαΐδου-Ντάναση, Καισάρεια Α΄: 
Η μονή του Τιμίου Προδρόμου στο Ζιντζίδερε (Φλαβιανά), το πνευματικό και εκπαι-
δευτικό κέντρο της Καππαδοκίας. Κερμίρα - Μερσίνα - Ποταμιά, Θεσσαλονίκη 2017. 

47. Για την ευρύτερη περιοχή και τα γεωγραφικά και ανθρωπογεωγραφικά χαρα-
κτηριστικά της, βλ. Μ. Λογοθέτη-Μερλιέ, «Οἱ ἑλληνικές κοινότητες στή σύγχρονη 
Καππαδοκία», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικῶν Σπουδῶν 1 (1977), σσ. 29-74. Για τους 
οικισμούς, το οικιστικό δίκτυο και την εν γένει ανθρωπογεωγραφία της περιοχής, βλ. 
ενδεικτικά τις πληροφορίες που παρέχονται στο Οικουμενικός Πατριάρχης Κύριλλος, 
Ἰστορικὴ περιγραφὴ τοῦ ἐν Βιέννῃ προεκδοθέντος χωρογραφικοῦ πίνακος τῆς Μεγά-
λης Ἀρχισατραπείας Ἰκονίου, Κωνσταντινούπολη 1815· Ν. Σ. Ρίζος, Καππαδοκικά, 
ἤτοι δοκίμιον ἱστορικῆς περιγραφῆς τῆς ἀρχαίας Καππαδοκίας καὶ ἰδίως τῶν ἐπαρχιῶν 
Καισαρείας καὶ Ἰκονίου, Κωνσταντινούπολη 1856· Π. Μ. Κοντογιάννης, Γεωγραφία 
τῆς Μικρᾶς Ἀσίας, Αθήνα 1921.



98	 Μανολησ Γ. Βαρβουνησ

Παρέμειναν ωστόσο οι μνήμες, οι καταγραφές τους με βάση τις οποίες 
πραγματοποιήθηκε η μελέτη ορισμένων εκδηλώσεων της λαϊκής θρησκευτι-
κής συμπεριφοράς τους, και βεβαίως η ποικιλότροπη διαχείρισή τους από 
τους απογόνους των προσφύγων σήμερα, κυρίως στο πλαίσιο των συλλόγων 
τους. Το ζήτημα ωστόσο αυτό είναι ευρύτατο και χρειάζεται ιδιαίτερη πραγ-
μάτευση.

Ερείπια «βυζαντινικού» κάστρου στην Τελμησσό.
(φωτ. Σοφία Αναστασιάδη, Σεπτέμβριος 1952)

πηγή: Σοφία Αναστασιάδη-Μανουσάκη, Μνήμες Καππαδοκίας,
επιμ. Μίρκα Τζεβελέκη-Κονδάκη, Αθήνα, Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, 2002, σ. 121.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

