
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 21 (2020)

  

 

  

  Χειροθεσία του διευθυντή του Κέντρου
Μικρασιατικών Σπουδών από τον Οικουμενικό
Πατριάρχη 

  Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, Σταύρος Θ. Ανεστίδης   

  doi: 10.12681/deltiokms.26648 

 

  

  Copyright © 2021, Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, Σταύρος Θ.
Ανεστίδης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Κιτρομηλίδης Π. Μ., & Ανεστίδης Σ. Θ. (2021). Χειροθεσία του διευθυντή του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών από
τον Οικουμενικό Πατριάρχη. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 21, 221–232.
https://doi.org/10.12681/deltiokms.26648

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 03:41:40



Χ Ρ Ο Ν Ι Κ Α





Χειροθεσία του διευθυντή
του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

από τον Οικουμενικό Πατριάρχη

Σ  τις 11 Μαρτίου 2018, Κυριακή της Σταυροπροσκυνήσεως, στον πατριαρ-
χικό ναό του Αγίου Γεωργίου στο Φανάρι, στο τέλος της θείας λειτουργί-

ας, ο Οικουμενικός Πατριάρχης, κύριος κύριος Βαρθολομαίος, χειροθέτησε 
στο οφφίκιο του Άρχοντος Μεγάλου Ρεφερενδαρίου της Αγίας του Χριστού 
Μεγάλης Εκκλησίας τον καθηγητή Πασχάλη Μ. Κιτρομηλίδη.

Ο Οικουμενικός Πατριάρχης εξήρε το διδακτικό, ερευνητικό, συγγραφικό 
και εκδοτικό έργο του καθηγητή Κιτρομηλίδη στην Ελλάδα και σε διακεκρι-
μένα πανεπιστημιακά ιδρύματα της Ευρώπης και της Αμερικής, που τον 
καθιστά κορυφαίο μελετητή κυρίως ως προς την πολιτική θεωρία του Ευ-
ρωπαϊκού και του Νεοελληνικού Διαφωτισμού. Ο Οικουμενικός Πατριάρχης 
συνεχάρη επίσης τον κύριο Κιτρομηλίδη για το έργο του στο Κέντρο Μικρα-
σιατικών Σπουδών, το οποίο υπό την καθοδήγησή του επί μακρά σειρά ετών 
συμβάλλει στη διαφύλαξη της ιστορικής μνήμης και την καλλιέργεια της 
γνώσης για τον μικρασιατικό ελληνισμό, το πάλαι ποτέ ποίμνιο της Μεγάλης 
του Χριστού Εκκλησίας.

Στην αντιφώνησή του ο καθηγητής Π.  Μ. Κιτρομηλίδης εξέφρασε την 
ευγνωμοσύνη του προς τον Οικουμενικό Πατριάρχη για την τιμή της χειρο-
θεσίας του ως Άρχοντος Μεγάλου Ρεφερενδαρίου, επισημαίνοντας ότι θα 
συνεχίσει με την ίδια συνέπεια και αφοσίωση τη μελέτη της παιδείας και του 
πνευματικού βίου του γένους και της μαρτυρίας του Οικουμενικού Πατριαρ-
χείου στη νεότερη ελληνική ιστορία και τον σύγχρονο κόσμο.

Ακολουθούν η προσφώνηση της Α.  Θ. Παναγιότητος του Οικουμενικού 
Πατριάρχου, κυρίου κυρίου Βαρθολομαίου, η αντιφώνηση του καθηγητή Πα-
σχάλη Μ. Κιτρομηλίδη και το κείμενο του πατριαρχικού πιττακίου.

Στ.Θ.Α.



11 Μαρτίου 2018



Προσφώνησις τῆς Α. Θ. Παναγιότητος
τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου

κ.κ. Βαρθολομαίου
κατὰ τὴν χειροθεσίαν τοῦ Ἐντιμ. κ. Πασχάλη Κιτρομηλίδη

εἰς Ἄρχοντα Μέγαν Ρεφερενδάριον
τῆς Ἁγίας του Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας

(Φανάριον, 11 Μαρτίου 2018)

* * *

Ἐντιμολογιώτατε Ἄρχων κύριε Πασχάλη Κιτρομηλίδη,

Ἡ Ἁγία τοῦ Χριστοῦ Μεγάλη Ἐκκλησία ἀπονέμει ὑμῖν διά τῶν χειρῶν τῆς 
ἡμετέρας Μετριότητος, ἐν τῷ φωτοστολίστῳ Ἱερῷ Πατριαρχικῷ Ναῷ τοῦ 
Ἁγίου Μεγαλομάρτυρος Γεωργίου τοῦ Τροπαιοφόρου, σήμερον, κατά τήν 
Κυριακήν τῆς Σταυροπροσκυνήσεως, τό ὀφφίκιον τοῦ Ἄρχοντος Μεγάλου 
Ρεφερενδαρίου.

Ὁ Ρεφερενδάριος ἦτο, εἰς τήν Ὀρθόδοξον Ἐκκλησίαν καί εἰς τήν Ἀνα-
τολικήν Ρωμαϊκήν Αὐτοκρατορίαν, ἀξίωμα, τό ὁποῖον κατεῖχον πρόσωπα μέ 
ἐγνωσμένον κῦρος, κληρικοί ἤ λαϊκοί. Ὡς ἐκκλησιαστικός ἀξιωματοῦχος συν- 
αντᾶται ὁ Ρεφερενδάριος ἤδη ἀπό τοῦ 5ου αἰῶνος. Ἀνελάμβανεν ὡς ἐκ-
πρόσωπος τοῦ Πατριάρχου ἐμπιστευτικάς ἀποστολάς, διπλωματικοῦ χαρα-
κτῆρος, τόσον πρός τάς ἄλλας Ἐκκλησίας καί τά Πατριαρχεῖα, ὅσον καί 
πρός ἀνωτέρους ἀξιωματούχους τοῦ βυζαντινοῦ κράτους καί κυρίως πρός 
τόν Αὐτοκράτορα. Εἰς τήν αὐτοκρατορικήν αὐλήν, οἱ Ρεφερενδάριοι τῶν 
Ἀνακτόρων ἐλειτούργουν ὡς σύνδεσμος μεταξύ τοῦ λαοῦ καί τῆς κρατικῆς 
ἐξουσίας, μεταφέροντες τά αἰτήματα τῶν ὑπηκόων πρός τόν Αὐτοκράτορα, 
καί κοινοποιοῦντες ἁρμοδίως τάς ἀποφάσεις αὐτοῦ πρός τόν λαόν.

Μέ αὐτό το ἀρχοντικόν ὀφφίκιον σᾶς τιμᾷ σήμερον ὁ Οἰκουμενικός Πα-
τριάρχης, Ἐντιμολογιώτατε Ἄρχων, κατ’ ἰδίαν αὐτοῦ προαίρεσιν καί φιλοτι-
μίαν, ἐπιβραβεύων τήν ἀξιάγαστον προσφοράν ὑμῶν πρός τήν Ἐκκλησίαν, 
τό Γένος καί τήν ἐπιστήμην. Εἶσθε γόνος τῆς Μεγαλονήσου καί πνευματικόν 
τέκνον τῆς Ἁγιωτάτης Ἐκκλησίας τῆς Κύπρου, μιᾶς ἐκ τῶν ἀρχαιοτέρων Ὀρ-
θοδόξων Αὐτοκεφάλων Ἐκκλησιῶν. Ἤδη ἀπό τό 1980 ἔχετε τήν εὐθύνην, ὡς 
διευθυντής καί γενικός γραμματεύς, τοῦ ἱστορικοῦ ἐπιστημονικοῦ ἱδρύματος 
τῆς Μέλπως Μερλιέ, τοῦ Κέντρου Μικρασιατικῶν Σπουδῶν, καί κατέχετε καί 



226	 Χρονικα

ἄλλας πολυευθύνους θέσεις. Εἶσθε διακεκριμένος καθηγητής τῆς Νομικῆς 
Σχολῆς τοῦ Πανεπιστημίου Ἀθηνῶν καί ἔχετε διδάξει εἰς πολλά παγκοσμίου 
κύρους Πανεπιστήμια τῶν Ἡνωμένων Πολιτειῶν Ἀμερικῆς καί τῆς Εὐρώπης. 
Τό ἐρευνητικόν καί συγγραφικόν σας ἔργον εἶναι ἐκτενές καί ἀνεγνωρισμένον 
διεθνῶς, γεγονός τό ὁποῖον πιστοποιεῖται καί ἀπό τάς τιμητικάς διακρίσεις, 
αἱ ὁποῖαι ἀπενεμήθησαν εἰς τό πρόσωπόν σας. Σᾶς ἐπαινοῦμεν καί σᾶς συγ-
χαίρομεν.

Ἐχειροθετήθητε σήμερον ὀφφικιάλιος τοῦ Οἰκουμενικοῦ Θρόνου διά τήν 
μέχρι τοῦδε προσφοράν σας. Ἀναμένομεν, ἡ προσγενομένη ὑμῖν τιμή νά 
λειτουργήσῃ καί ὡς ἔναυσμα καί ἐνδυνάμωσις πρός νέας πνευματικάς καί 
ἐπιστημονικάς ἐπιδόσεις καί πρός αὔξησιν τῆς φιλογενοῦς δράσεως καί τῆς 
ἐνθέου ὑμῶν διακονίας.

Ὡς ὀφφικιάλιος τῆς Ἁγίας τοῦ Χριστοῦ Μεγάλης Ἐκκλησίας ἀνήκετε 
πλέον εἰς τόν κύκλον τῶν πολυτίμων συνεργατῶν τῆς ἡμετέρας Μετριότητος, 
καί τῶν συναγωνιστῶν ἡμῶν εἰς τήν ὑπεράσπισιν τῶν Δικαίων τοῦ Οἰκουμε- 
νικοῦ Θρόνου. Ἔχετε πολλάς ἱκανότητας, πολλάς γνώσεις, πολλά χαρίσματα. 
Η Ἐκκλησία ἔχει ἀνάγκην ἀνθρώπων ὡς ἡ ὑμετέρα Ἐντιμολογιότης, μέ ἐπι-
στημοσύνην, εὐγένειαν, πιστότητα εἰς τάς πατρῴας παραδόσεις ἀλλά καί 
σύγχρονον πνεῦμα. Καί ἡ Ἀδελφότης Ὀφφικιαλίων τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πα-
τριαρχείου «Παναγία ἡ Παμμακάριστος», μέλος τῆς ὁποίας ἔχετε σήμερον 
καταστεῖ, ἀναμένει τήν συνεργασίαν καί τήν πολύτιμον συμβολήν σας.

Ἐντιμολογώτατε Ἄρχων κύριε Πασχάλη Κιτρομηλίδη,

Τό Οἰκουμενικόν Πατριαρχεῖον εἶναι ἡ πρωτόθρονος Ἐκκλησία τῆς Ὀρθο-
δοξίας καί ὁ ὕπατος θεσμός τοῦ Γένους. Δέν εἶναι μόνον ἀκοίμητος φρουρός 
τῆς ἀληθείας τῆς πίστεως τῶν Ὀρθοδόξων, ἀλλά καί τῆς αὐθεντικῆς λειτουρ-
γικῆς καί λατρευτικῆς παραδόσεως τῆς Ἐκκλησίας, καί τῆς ὀρθοπραγίας, 
δηλαδή τῆς ἐν Χριστῷ καί κατά Χριστόν βιοτῆς καί τῆς καλῆς μαρτυρίας ἐν 
τῷ κόσμῳ. Καθ’ ὅλην τήν ἱστορίαν αὐτῆς, ἡ Κωνσταντινουπολίτις Ἐκκλησία, 
ὅταν ὡμίλει, τό ἔπραττε διά τόν Θεόν καί τόν «ἠγαπημένον Αὐτοῦ», τόν 
ἄνθρωπον. Ὅταν ἐσιώπα, αὐτό συνέβαινε διά τόν ἴδιον λόγον. Ποτέ ὅμως ἡ 
Ἐκκλησία μας δέν ὑπῆρξεν ἀδιάφορος καί ἀδρανῆς ἀπέναντι εἰς τήν «εἰκο-
νομαχίαν» κατά τῆς εἰκόνος τοῦ Θεοῦ ἐν τῷ ἀνθρώπῳ, ἀπέναντι εἰς τήν 
φαλκίδευσιν τοῦ ἀνθρωπίνου προσώπου, ἀπέναντι εἰς τήν ἀδικίαν καί τήν 



Προσφώνησις τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κ.κ. Βαρθολομαίου	 227

ἐκμετάλλευσιν, ἐν ἐπιγνώσει τῶν βιβλικῶν λόγων, ὅτι ὁ μή ἀγαπῶν τόν ἄνθρω-
πον, τόν ὁποῖον βλέπει, εἶναι ἀδύνατον νά ἀγαπᾷ τόν ἀόρατον Θεόν. « Ὁ γάρ 
μή ἀγαπῶν τόν ἀδελφόν ὅν ἐώρακε, τόν Θεόν ὅν οὐχ ἐώρακε πῶς δύναται 
ἀγαπᾶν;» (Α´ Ἰωάν. δ´, 21).

Καί σήμερον, ἡ εἰκών τήν ὁποίαν ἔχομεν διά τόν Θεόν καί τόν ἄνθρωπον, 
καθορίζει τήν στάσιν μας ἄπεναντι εἰς τήν ζωήν, εἱς τόν ἐαυτόν μας, εἰς τόν 
συνάνθρωπον καί τόν κόσμον. Ἐάν πιστεύωμεν ὅτι «ὁ Θεός ἀγάπη ἐστί»  
(Α´ Ἰωαν. δ´, 16), ὅτι ἡ αὐτή αὕτη ἡ Τριάς σημαίνει «ἄρνησιν τῆς μοναξιᾶς» καί 
τοῦ αὐτοεγκλεισμοῦ τοῦ ἀτόμου, τότε ἡ ζωή μας εἶναι ἀγαπητική, κοινοτική, 
ζωή ἀλληλεγγύης. Ἐάν ἀποθεώνωμεν τό ἄτομον καί τά δικαιώματά του, τότε 
μετατρεπόμεθα εἱς ἐαυτοκεντρικά καί ἐσωστρεφῆ ὄντα, «χωρίς παράθυρο 
στόν κόσμο», ὅπως ἐλέχθη, τότε θά συνεχισθῇ ἡ μείωσις τοῦ ἀριθμοῦ τῶν 
ἀνθρώπων μέ κοινωνικόν προσανατολισμόν παγκοσμίως.

Καλούμεθα ἅπαντες νά συμπράξωμεν, νά ἀγωνισθῶμεν τόν κοινόν ἀγῶνα, 
νά ἐνσαρκώσωμεν τάς φιλανθρώπους κοινωνικάς παραδόσεις τῆς Ὀρθοδοξίας, 
νά ἐπικαιροποιήσωμεν τόν «πολιτισμόν τοῦ προσώπου» εἰς τόν διάλογον μέ 
τόν σύγχρονον κόσμον, νά προωθήσωμεν τήν κοινήν μαρτυρίαν ὅλων των ἀν-
θρώπων καλῆς θελήσεως. Ὅλα αὐτά ἀνήκουν εἰς τό κέντρον τῆς Ὀρθοδόξου 
ἡμῶν ταυτότητος. Ὁ διάλογος καί ὁ πολιτισμός τῆς ἀλληλεγγύης εἶναι θεμε-
λιῶδες αἴτημα τῆς πίστεώς μας. Ὁ ὀρθόδοξος τρόπος τοῦ βίου, ἐν τῷ ὁποίῳ 
συμπυκνοῦται τό ὑψηλότερον ἦθος τό ὁποῖον ἐγνώρισεν ἡ ἀνθρωπότης εἰς 
τήν ἱστορικήν της πορείαν, ἤτοι ἡ ἀκατάλυτος ἑνότης τῆς πίστεως πρός τόν 
Θεόν καί τῆς ἀγάπης πρός τόν ἄνθρωπον, ἀποτελεῖ τήν αὐθεντικήν ἐναλλα-
κτικήν πρότασιν ζωῆς μέσα εἰς τόν σύγχρονον πολιτισμόν τοῦ Ἔχειν.

Μέ αὐτάς τάς σκέψεις, σᾶς καλωσορίζομεν, Ἐντιμολογιώτατε Ἄρχων, εἰς 
τήν Πόλιν τῶν Πόλεων, εἰς τό Σεπτόν Κέντρον τῆς Ὀρθοδοξίας, καταστέφο-
μεν ὑμᾶς, τήν συνευχομένην ἐκ τοῦ μακρόθεν ἐρίτιμον σύζυγόν σας καί τόν 
παρόντα καί συμπανηγυρίζοντα φέρελπιν υἱόν σας, διά τῶν πατρικῶν εὐχῶν 
καί τῆς Πατριαρχικῆς ἠμῶν εὐλογίας, ἐπικαλούμενοι ἐφ’ ὑμᾶς καί ἐπί πάντας 
τούς συναχθέντας ἐπί τό αὐτό σήμερον ἐν Φαναρίῳ τήν ἄφθονον χάριν καί 
τήν ἀγαθουργόν εὐλογίαν τοῦ ζωηφόρου Σταυροῦ τοῦ Σωτῆρος Χριστοῦ.

Ἄξιος!



Αντιφώνηση
προς την

Αυτού Θειοτάτη Παναγιότητα τον Οικουμενικό Πατριάρχη
κατά τη χειροθεσία εις 

Άρχοντα Μέγα Ρεφερενδάριο
της Μεγάλης του Χριστού Εκκλησίας

11 Μαρτίου 2018
Κυριακή της Σταυροπροσκυνήσεως

Παναγιώτατε Πάτερ και Δέσποτα,

« Ἐγένετο ἐπ’ ἐμὲ χείρ Κυρίου καὶ ἐξήγαγέ με ἐν Πνεύματι Κύριος καὶ ἔθηκέ 
με» εις τας αυλάς της Μεγάλης Εκκλησίας, ταπεινόν θεράποντα της παι-
δείας του γένους και της ιστορίας της Εκκλησίας των του Χριστού πενή-
των. Ένα ισχυρό συναίσθημα ταπεινώσεως και συστολής συνέχει την καρδίαν 
μου την ιεράν αυτήν στιγμήν κατά την οποίαν, διά των τιμίων χειρών της 
Υμετέρας Θειοτάτης Παναγιότητος, λαμβάνω την ευλογίαν να συγκαταλε-
χθώ μεταξύ των αρχόντων της Μεγάλης του Χριστού Εκκλησίας. Η ιερότης 
της στιγμής και το ύψος της διακρίσεως λειτουργούν μέσα μου ως επιταγές 
αναδρομών και αυτοκριτικών αποτιμήσεων της επιγείου διακονίας μου. Δια-
κόνησα κατά τις δυνάμεις μου την παιδείαν του γένους από των επάλξεων 
του Πανεπιστημίου Αθηνών και αγωνίστηκα να διδάξω τους νέους τις αξίες 
της ελληνικής πνευματικής παραδόσεως, τη δικαιοσύνη και την ελευθερία, 
αξίες οι οποίες συνιστούν τις πηγές και τα ηθικά θεμέλια του ευρωπαϊκού 
πολιτισμού και της πολιτικής φιλοσοφίας η οποία τον εξέφρασε. Μέριμνά 
μου υπήρξε συγχρόνως να μεταδώσω προς τους νέους τη συναίσθηση του 
κάλλους της ελληνικής γλώσσας στην οποίαν εκφράσθηκε η δημιουργικότη-
τα του ελληνισμού, θεωρώντας το έργο αυτό επιβεβλημένη υποχρέωση όσων 
διακονούν την ανωτάτη παιδεία, κατά το προηγούμενο και τα διδάγματα της 
ολκάδος της παιδείας του γένους, της Πατριαρχικής Σχολής της Κωνσταντι-
νουπόλεως, η οποία απέβλεπε να καθιστά τους τροφίμους της «βαθεῖς τῆς 
γλώσσης μύστας» κατά τον Μανουήλ Γεδεών.

Η εξοικείωση με τις δημιουργικές εκφάνσεις της ελληνικής στη μακρά 
διαχρονία αποτελεί το αναγκαίο θεμέλιο της παιδείας, η οποία μας καθιστά 



Αντιφώνηση προς τον Οικουμενικό Πατριάρχη	 229

ικανούς να αφουγκραζόμαστε τις απηχήσεις της τραγικής ποιήσεως του Αι-
σχύλου και του Σοφοκλέους στη χριστιανική υμνογραφία των Μέσων χρό-
νων, και να βιώνουμε τις συγκινήσεις τις οποίες μπορούν να αισθανθούν όσοι 
διαθέτουν επίγνωση ότι είναι φορείς της αρχαιότερης και πάντα ζωντανής 
πνευματικής παραδόσεως του ευρωπαϊκού κόσμου.

Αν αυτές υπήρξαν οι μέριμνες της εκπαιδευτικής μου διακονίας, την ερευ-
νητική μου προσπάθεια αφιέρωσα κατά μεγάλο μέρος στη μελέτη της παι- 
δείας και του πνευματικού βίου του γένους και της μαρτυρίας της Εκκλησίας 
κατά τους χαλεπούς καιρούς των κάτω χρόνων στους κόλπους της κοινωνίας 
των του Χριστού πενήτων και στις αρχαίες κοιτίδες του χριστιανικού ελληνι-
σμού στη Μικρά Ασία. Ανακαλύπτει ο ερευνητής, ο οποίος συχνά προσπαθεί 
να ανακτήσει την ιστορία κυριολεκτικά «ἀπὸ σκυβάλων», από όσα σπαράγ-
ματα των πηγών επέτρεψε η πονηρία των καιρών να παραδοθούν έως ημών, 
την επιμονή και τη βούληση ιδίως της Εκκλησίας για τη συντήρηση και μετα-
λαμπάδευση της παιδείας, της παρακαταθήκης των ελληνικών και των ιερών 
γραμμάτων των οποίων η καλλιέργεια εξασφάλισε τη συνοχή και την επιβί-
ωση του γένους. Ανακαλύπτει επίσης ο μελετητής της ιστορίας των κάτω 
χρόνων το έπος της μαρτυρικής προσπάθειας της Εκκλησίας να διατηρήσει 
ζωντανές τις οικουμενικές αξίες του χριστιανισμού ως περιεχόμενο της κανο-
νικής της συνειδήσεως και της ποιμαντικής της πράξεως και να ανταποκριθεί 
με αυτόν τον ηθικό εξοπλισμό προς τους πειρασμούς της νεωτερικότητας. 
Θεωρώ ότι αυτοί είναι λόγοι καταλυτικοί για να αφιερωθεί η επίγειος πορεία 
ενός πνευματικού εργάτη σε αυτό το έργο και το έπραξα κατά δύναμιν.

Η ανεκτίμητη μαρτυρία της Εκκλησίας της Κωνσταντινουπόλεως υπήρ-
ξε ακριβώς η περιφρούρηση των οικουμενικών αξιών, τις οποίες διδάσκει η 
Καινή Διαθήκη και δη ο Απόστολος των Εθνών, και η απόδειξη της ακαταμά-
χητης ζωτικότητάς τους απέναντι στις προκλήσεις και τους πειρασμούς του 
κόσμου, ιδίως απέναντι στις ιδεολογίες της μερικότητας και τις αποκλειστι-
κότητας, όπως τυγχάνει να είναι ο εθνικισμός και οι αποφύσεις του. Η προ-
σήλωση της Εκκλησίας στις οικουμενικές αξίες συχνά απέβαινε μαρτυρική, 
συνεπαγόταν πικρίες και ταπεινώσεις, αλλά παρέδωσε αυθεντική και γνήσια 
μέχρι των ημερών μας τη ζείδωρο μαρτυρία της πίστεώς μας και επιβεβαίω-
νε εκάστοτε, μέσα στις δοκιμασίες, στις συνειδήσεις των πιστών ότι «πύλαι 
Ἅδου οὐ κατισχύσουσιν αὐτῆς».

Αυτή τη μαρτυρία της Εκκλησίας της Κωνσταντινουπόλεως μας διδάσκει 
η έρευνα της ιστορίας της κατά τους κάτω χρόνους και αυτήν ακριβώς τη 



230	 Χρονικα

μαρτυρία προσπάθησα με επιμονή, όσο μου επέτρεπαν οι ταπεινές μου δυ-
νάμεις, να μεταφέρω προς τη διεθνή επιστημονική κοινότητα. Πρόκειται για 
τη μαρτυρία την οποία βλέπουμε να παραμένει ζωντανή, να ανανεώνεται, να 
εμπλουτίζεται και να διευρύνεται και να αποβαίνει ανεκτίμητη και ελπιδοφό-
ρος υποθήκη για το μέλλον της Ορθοδοξίας, επί των ημερών της ευκλεούς 
πατριαρχίας της Υμετέρας Θειοτάτης Παναγιότητος. Συμπληρώνεται ήδη η 
τρίτη δεκαετία της οιακοστροφίας του οικουμενικού θρόνου υπό της Υμε-
τέρας Θειοτάτης Παναγιότητος. Τα οράματα τα οποία η Υμετέρα Θειοτάτη 
Παναγιότης μετέβαλε σε πράξη και μαρτυρία του Οικουμενικού Πατριαρ- 
χείου, η εμπέδωση της κανονικής συνειδήσεως στην κοινωνία των Ορθοδόξων 
Εκκλησιών, ο διάλογος της καταλλαγής με τις άλλες ομολογίες και θρησκείες, 
η αφύπνιση της συνειδήσεως του κόσμου υπέρ της κτίσεως του Θεού την 
οποίαν απειλεί η αλαζονεία και η πλεονεξία της πεπτωκυίας ανθρωπότητος, 
η αναζωογόνηση της λατρείας στις κοιτίδες της χριστιανικής πίστεως στη 
Μικρά Ασία, η Αγία και Μεγάλη Σύνοδος της ελπίδας και της προοπτικής, 
η οποία απέδειξε ότι η αποστολική και πατερική Ορθοδοξία παραμένει ζώσα 
μαρτυρία ικανή να ανταποκρίνεται στις προκλήσεις των καιρών, και πλείστα 
άλλα τα οποία «ἐπιλήψει με διηγούμενον ὁ χρόνος», συνθέτουν μία όντως 
εξόχου σημασίας παρακαταθήκη προς τον χριστιανικό κόσμο και προς την 
ανθρωπότητα ολόκληρη πέραν των ορίων των θρησκευτικών κοινοτήτων, την 
οποία προσφέρει η Εκκλησία της Κωνσταντινουπόλεως στις απαρχές της 
τρίτης χριστιανικής χιλιετίας. Για τον μελετητή της ιστορίας του γένους και 
της Εκκλησίας η επίγνωση της σημασίας του επιτεύγματος αυτού συνιστά 
δικαίωση της αφοσιώσεως σε αυτό το έργο και πηγή ευφροσύνης πνευματι-
κής για την ευλογία την οποία η Υμετέρα Θειοτάτη Παναγιότης ηγαθύνθη 
να επιδαψιλεύσει προς την οικογένεια και την ταπεινότητά μου, συγκατα-
ριθμούσα ημάς εις τους παροικούντας τας αυλάς της Μεγάλης του Χριστού 
Εκκλησίας. Η συγκίνησις η οποία με συνέχει μπορεί μόνον να εκφρασθεί με 
τους απλούς λόγους της Θεομήτορος προστάτιδος αυτής της Πόλεως των 
πόλεων, όπως τους καταγράφει ο ιερός Ευαγγελιστής:

Μεγαλύνει ἡ ψυχή μου τὸν Κύριον
ὅτι ἐπέβλεψεν ἐπί τὴν ταπείνωσιν τοῦ δούλου αὐτοῦ.

Από βάθους καρδίας ευχαριστώ την Υμετέραν Θειοτάτην Παναγιότητα.

Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης





Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

