
  

  Bulletin of the Centre for Asia Minor Studies

   Vol 21 (2020)

  

 

  

  Μονοδοξία και ύστερη Αρχαιότητα 

  Ιωάννης Σκλαβούνος   

  doi: 10.12681/deltiokms.26650 

 

  

  Copyright © 2021, Ιωάννης Σκλαβούνος 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
Σκλαβούνος Ι. (2021). Μονοδοξία και ύστερη Αρχαιότητα. Bulletin of the Centre for Asia Minor Studies, 21, 193–220.
https://doi.org/10.12681/deltiokms.26650

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 29/01/2026 01:50:31



Β Ι Β Λ Ι Ο Κ Ρ Ι Σ Ι Ε Σ





Μονοδοξία και ύστερη Αρχαιότητα

Πολύμνια Αθανασιάδη, Η άνοδος της μονοδοξίας στην ύστερη Αρχαιότητα, 
Αθήνα, Βιβλιοπωλείον της Εστίας, 2017, σσ. 260.

Η περίοδος της ύστερης Αρχαιότητας δεν έχει πάψει να προσελκύει το 
ενδιαφέρον των μελετητών τις τελευταίες δεκαετίες. Ως επιφανέστερες 

εργασίες μπορούν να αναφερθούν εκείνες του E. R. Dodds, Εθνικοί και Χρι-
στιανοί σε μια εποχή αγωνίας1 και του Peter Brown, Ο κόσμος της Ύστερης 
Αρχαιότητας, 150-750 μ.Χ.2 (με το οποίο, ως γνωστόν, καθιερώθηκε ο όρος 
“ύστερη Αρχαιότητα”), όμως πληθώρα άλλων μελετών έχουν καταπιαστεί με 
την κρίσιμη καμπή-μεταίχμιο που φαίνεται να αποτελεί η εν λόγω περίοδος 
στη δυτική (και όχι μόνο) ιστορία. Το βιβλίο της Πολύμνιας Αθανασιάδη, Η 
άνοδος της μονοδοξίας στην ύστερη Αρχαιότητα,3 έρχεται να προστεθεί στην 
ήδη πλούσια επιστημονική παραγωγή, εστιάζοντας τις αναλύσεις του στη 
σταδιακή εκτόπιση των ποικίλων μορφών πίστης, φιλοσοφικών συστημάτων 
ή «προσφορών βίων» –όπως τις αποκαλεί– μέχρι την τελική επιβολή της 
μονοδοξίας (και μισαλλοδοξίας). Το θέμα αποκτά περισσότερο ενδιαφέρον, 
αν ληφθεί υπόψη ότι η Μικρά Ασία υπήρξε ένα από κυριότερα θέατρα του 
αγώνα επιβολής της μονοδοξίας, προκειμένου να επιτευχθεί αποτελεσματικό-
τερα ο έλεγχός της από την πλευρά της κεντρικής αυτοκρατορικής εξουσίας.

Η Μικρά Ασία υπήρξε ιστορική κοιτίδα του θρησκευτικού πλουραλισμού 
και μέσα στο περιβάλλον αυτό είχε γίνει δεκτός και ο χριστιανισμός με τις 
περιοδείες του Αποστόλου Παύλου. Από τη Μικρά Ασία εκπορεύτηκαν, 
κατά την ύστερη Αρχαιότητα, οι διάφορες μορφές θρησκευτικού μυστικισμού 

1. E. R. Dodds, Pagan and Christian in an Age of Anxiety: Some Aspects of 
Religious Experience from Marcus Aurelius to Constantine, Κέμπριτζ, Cambridge 
University Press, 1965 [= E. R. Dodds, Εθνικοί και Χριστιανοί σε μα εποχή αγωνίας: 
όψεις της θρησκευτικής εμπειρίας από τον Μάρκο Αυρήλιο στον Μεγάλο Κωνσταντίνο, 
Αθήνα, εκδ. Αλεξάνδρεια, 1995].

2. P. Brown, Ο κόσμος της Ύστερης Αρχαιότητας, 150-750 μ.Χ., Αθήνα, εκδ. 
Αλεξάνδρεια, 1998.

3. Π. Αθανασιάδη, Η άνοδος της μονοδοξίας στην ύστερη Αρχαιότητα, Αθήνα, 
Βιβλιοπωλείον της Εστίας, 2017.



194	 Βιβλιοκρισιεσ

όπως ο μιθραϊσμός, που βρήκε αξιοσημείωτη απήχηση στη ρωμαϊκή κοινω-
νία. Αυτόν τον θρησκευτικό πλουραλισμό, που θα μπορούσε να εκληφθεί ως 
το υπόστρωμα και της ανάπτυξης των «αιρέσεων» –όπως π.χ. του μοντανι-
σμού– και της υπονόμευσης της ενότητας της αυτοκρατορίας, στόχευε να 
ισοπεδώσει η επιβολή της μονοδοξίας.

Η Αθανασιάδη ξεκινά οριοθετώντας την περίοδο της ύστερης Αρχαιότητας 
μέσω της κριτικής αυτού που αποκαλεί «μεταμοντέρνο μοντέλο» (σ. 47).  
Η θεώρηση αυτή, την οποία η συγγραφέας συσχετίζει με τις πολιτικές συνδη-
λώσεις της εποχής κατά την οποία αναδύθηκε, συγκεκριμένα με το αισιόδοξο 
ειρηνιστικό κίνημα των δεκαετιών του 1960 και 1970, εκκινεί με το έργο του 
Peter Brown ο οποίος προχωρά στην αναθεώρηση των προηγούμενων με-
λετών: αρνείται να προβεί σε οποιαδήποτε αξιολόγηση (τα πράγματα είναι 
απλώς διαφορετικά, ποτέ καλύτερα ή χειρότερα, σ. 46), άρα απομακρύνεται 
από προηγούμενες συλλήψεις της ύστερης Αρχαιότητας ως εποχής παρακ-
μής. Ο ίδιος ο Brown έκανε λόγο για εποχή φιλοδοξίας (σ. 43), τονίζοντας τις 
αλλαγές που συνέβησαν στις άρχουσες τάξεις των πόλεων και την υπέρβαση 
των φραγμών στην προσωπική επιτυχία («εποχή φιλοδοξίας», σε αντιπαρά-
θεση με την «εποχή αγωνίας» για την οποία είχε μιλήσει ο E. R. Dodds). 
Απέναντι σε τέτοιες προσεγγίσεις, η συγγραφέας θεάται την ύστερη Αρχαιό-
τητα φανερά με απαισιόδοξη διάθεση, ως το μεσοδιάστημα ανάμεσα σε δύο 
οντότητες, σε δύο αντιθετικούς τρόπους πρόσληψης του κόσμου και του εαυ-
τού: την ανθρωποκρατία και τη θεοκρατία, από μια κοινωνία οργανωμένη στα 
μέτρα του ανθρώπου σε μια κοινωνία οικοδομημένη «προς μείζονα του θεού 
δόξαν» (σ. 57). Η ανάλυση του βιβλίου βασίζεται κυρίως στον πολιτισμικό πα-
ράγοντα, και συγκεκριμένα τη δεσπόζουσα θέση (τον «ηγεμονισμό», σ. 65) της 
θρησκείας στην εν λόγω περίοδο και επιμένει στο πώς από μια πλουραλιστική, 
ανεκτική κοινωνία (όπως εκείνη των ελληνιστικών και πρώιμων και μέσων αυτο-
κρατορικών χρόνων) προχωράμε στη μονοδοξία και τελικά στη μισαλλοδοξία.

Το κεντρικό επιχείρημα της Αθανασιάδη έχει ως εξής: ήδη από την αυγή 
της ελληνιστικής εποχής οι «έξεις της παράδοσης» στέκονταν αμήχανες 
απέναντι σε έναν κόσμο που άλλαζε με ραγδαίους ρυθμούς και γινόταν ολο-
ένα και πιο οικουμενικός (σ. 61). Οι άνθρωποι λοιπόν αναζητούσαν τρόπους 
προσαρμογής και είχαν μια πληθώρα προτάσεων-«προσφορών βίων» για να 
επιλέξουν ελεύθερα («αιρέσεις»), όπως η στωική, η επικούρεια, η αριστο-
τελική, η πλατωνική, η κυνική, η πυθαγόρεια φιλοσοφία: επρόκειτο για μια 
κατάσταση πολυδοξίας (σ. 24) μέσα στην «πνευματικά φιλελεύθερη, πλου-



Μονοδοξια και Υστερη Αρχαιοτητα	 195

ραλιστική ατμόσφαιρα μιας παγκοσμιοποιημένης κοινωνίας» (σ. 179). Τα 
χριστιανικά κινήματα προστέθηκαν στην «προσφορά βίων» της ελεύθερης 
αγοράς, κομίζοντας ωστόσο την ιεραποστολική νοοτροπία και το μαρτύριο 
(σ. 62). Παρ’ όλα αυτά, όπως θα δείξουμε αναλυτικότερα παρακάτω ακο-
λουθώντας τη συγγραφέα, τα πράγματα αρχίζουν να αλλάζουν και σταδιακά 
υιοθετείται ένα πρότυπο κοινής διαχείρισης της κοσμικής και της πνευματι-
κής εξουσίας, με τον ηγεμόνα να θεωρείται ένας ελέω Θεού μονοκράτορας, ο 
οποίος αγωνίζεται νυχθημερόν για να προσηλυτίσει, είτε με το κήρυγμα είτε 
με τον εξαναγκασμό και τη βία, όλο τον λαό του στην ορθή πίστη, τη recta 
fides (σσ. 161-162)· πλέον θεωρείται πως η ευημερία της αυτοκρατορίας και 
η σωτηρία των ανθρώπων εξαρτάται από την ομόνοια και τη θρησκευτική 
ομοιογένεια και συναίνεση (άλλωστε η σωτηρία στην επόμενη ζωή είναι τόσο 
κρίσιμη που δεν επιτρέπεται λάθος στους «διαύλους» που θα επιλεγούν 
για να περάσει κάποιος από αυτήν τη ζωή στην επόμενη). Όλοι, λοιπόν, 
απαιτείται να σκέπτονται και να συμπεριφέρονται με τον ίδιο τρόπο, με τους 
αποκλίνοντες να θεωρούνται βλαβεροί για την υγεία της αυτοκρατορίας και 
όργανα του κακού (σσ. 178-179). Τελικά, η λέξη “αίρεση” (που στην κλασι-
κή περίοδο σήμαινε την πολιτική εκλογή και στην ελληνιστική τις διάφορες 
επιλογές καθοδήγησης του βίου) δαιμονοποιείται, καταλήγοντας να σημαί- 
νει έναν αμαρτωλό όσο και εγκληματικό τρόπο σκέψης, πίστης και ζωής  
(σσ. 179-180). Έτσι, σύμφωνα με την Αθανασιάδη, έχουμε μια παραίτηση 
της ατομικής βούλησης, η οποία αποδίδεται εύστοχα με τον όρο που επι-
στέφει ολόκληρη αυτήν την εποχή: “ισλάμ”, που σημαίνει υποταγή (σ. 59).

Η συγγραφέας εντοπίζει την εξέλιξη αυτή παρακολουθώντας τη δράση των 
αυτοκρατόρων της Ρωμαϊκής Αυτοκρατορίας από τον Δέκιο (3ος αι.) μέχρι 
τον Ιουστινιανό (6ος αι.). Με το διάταγμα που υποχρέωνε όλους του Ρωμαί-
ους πολίτες να θυσιάσουν στους θεούς, ο Δέκιος έκανε το πρώτο βήμα προς 
τη θεοκρατία, ανάγοντας τον ρωμαϊκό παγανισμό σε κρατική θρησκεία και 
κηρύττοντας το αδιαίρετο του πολιτικού και θρησκευτικού χώρου (σ. 83). Στα 
βήματά του θα κινηθεί και ο Μάρκος Αυρήλιος, που διατυπώνει εναργέστε-
ρα την έννοια της κρατικής θρησκείας, με βάση το πρότυπο της θεολογικής 
πυραμίδας, στην οποία στεγάζονται όλες οι θεότητες του ρωμαϊκού κόσμου 
–σύμφωνα με την πολυπολιτισμική νοοτροπία με την οποία είχε ανατραφεί ο 
συγκεκριμένος αυτοκράτορας (σ. 92). Όμως η τομή γίνεται με τον Κωνστα-
ντίνο, ο οποίος βλέποντας την αντιστοιχία ανάμεσα στις δομές του χριστια-
νισμού και της αυτοκρατορίας, θέλησε να χρησιμοποιήσει τον χριστιανισμό 



196	 Βιβλιοκρισιεσ

για να διασφαλίσει τον αποτελεσματικότερο έλεγχο της κεντρικής εξουσίας 
επάνω στο κράτος (σ. 96). Δημιούργησε, λοιπόν, έναν πλήρως ιεραρχημένο 
επαγγελματικό κλήρο και θέλησε να τερματίσει τις αντιθέσεις στους κόλπους 
της Εκκλησίας, με το ενιαίο δόγμα μιας θρησκείας να αντικατοπτρίζει την 
ενότητα και την ευημερία της αυτοκρατορίας. Έτσι, ξεκίνησε η προσπάθεια 
εγκαθίδρυσης της θρησκευτικής μονοδοξίας, προσπάθεια που αναγκαστικά 
περνούσε μέσα από την οικουμενική σύνοδο, για την επίτευξη συναίνεσης 
στους κόλπους της οποίας έπαιζε κρίσιμο ρόλο η άσκηση φυσικής βίας. 

Στα βήματα του Κωνσταντίνου κινήθηκε και ο γιος του, διάδοχος Κωνστά-
ντιος, ο οποίος διέδωσε τον χριστιανισμό στους Ίβηρες, τους Γότθους και το 
Ιράν, μοίρασε προνόμια στον πειθήνιο κλήρο, καταδίωξε τον αρειανισμό και 
έκοψε νομίσματα που εξυμνούσαν την καθοσίωση (consecratio) του πατέ-
ρα του (σ. 129). Ιδιαίτερη αναφορά γίνεται στον Ευσέβιο, ο οποίος έγραψε 
μια «νέα ιστορία» της ανθρωπότητας, με κύριο άξονα τους πολέμους για 
τη θρησκεία και τον αγώνα της πίστης έναντι των δαιμόνων. Κατασκευάζο-
ντας μια «γεωεκκλησιολογία» και ένα χρονολογικό σύστημα παράλληλο με 
εκείνο της αυτοκρατορικής διαδοχής (όπου η αυτοκρατορία παρουσιάζεται 
ως αντανάκλαση του ουράνιου βασιλείου και ο Κωνσταντίνος ως ο επίγειος 
εκπρόσωπος του Θεού), ο Ευσέβιος σκιαγραφεί μια πορεία διάστικτη από 
βία, η οποία όμως καταλήγει στην ομόνοια και την ειρήνη, με τις αιρέσεις της 
εποχής του να αποσιωπώνται. Ο Κωνσταντίνος παρουσιάζεται να προΐσταται 
της οικουμενικής συνόδου («επίσκοπος των εκτός») και ρόλος του είναι η 
πάταξη της διαφορετικότητας, η οικουμενική ομόνοια, η ομοιομορφία της 
λατρευτικής παράδοσης (σσ. 109-113).

Ο Ιουλιανός, παρά τον χαρακτηρισμό του ως «αντιδραστικού», συνεχί-
ζει την πορεία προς την απόλυτη εξουσία: θεωρεί πως με θεϊκή εντολή και 
παρά τη δική του θέληση αναλαμβάνει να υπηρετήσει την επίγεια πολιτεία 
(που είναι πιστό αντίγραφο των ουρανών) και να αποκαθάρει την προγονική 
λατρεία, ως λυτρωτής του ελληνισμού, από τις προσβολές του Κωνσταντίνου 
και των γιων του, αναπαράγοντας τη θεολογική πυραμίδα σε αντιστοιχία με 
την αυτοκρατορική (σσ. 142, 147-148). Έχει την ίδια μέριμνα περί ομοδοξίας 
και «εξυγίανσης» του φιλοσοφικού πεδίου, την οποία επιδιώκει με τον εκτο-
πισμό των επικούρειων, τον αποκλεισμό των ετερόδοξων από την παιδεία, 
την παγίωση του δόγματος της πλατωνικής ορθοδοξίας και την ανάθεση στον 
έπαρχο της Ανατολής Σαλλούστιο να κυκλοφορήσει μια μικρή κατήχηση της 
ελληνικής πίστης, ενώ όποιος ήθελε να διδάξει σε δημόσιο ή ιδιωτικό χώρο 



Μονοδοξια και Υστερη Αρχαιοτητα	 197

απαιτήθηκε να εξασφαλίζει από την τοπική βουλή ένα πιστοποιητικό νομι-
μοφροσύνης (σσ. 150-151). Ως πλατωνικός αυτοκράτορας, ο Ιουλιανός ταυ-
τίστηκε με τους θεούς του (ο ίδιος ως Απόλλων-Ήλιος και η νεκρή σύζυγός 
του ως Άρτεμις-Ίσιδα) και στα νομίσματα απεικονιζόταν δίπλα στον Δία, με 
τον τελευταίο να του εγχειρίζει τα σύμβολα της βασιλείας (σ. 155).

Με τον διάδοχο του Ιουλιανού, Ιοβιανό, και στη συνέχεια με τους Βαλεντι-
νιανό και Βάλλη έχουμε μια «ανακωχή» (φιλελευθεροποίηση, αποποινικοποί-
ηση της μαντείας, ανεξιθρησκία). Όμως, με τον Θεοδόσιο (379-395), φανατι-
κό οπαδό της Συνόδου της Νικαίας, η «πορεία προς τη μονοδοξία» επιταχύ-
νεται: η ορθοδοξία γίνεται κύρια συνιστώσα του πολιτικού του προγράμματος 
και ό,τι αντιτάσσεται στην καθολική πίστη (vera religio) –αιρετικό δόγμα, 
εθνική λατρεία ή ιουδαϊσμός– χαρακτηρίζεται ως δεισιδαιμονία και καταδικά-
ζεται (σ. 167). Παρά τη διάκριση που γίνεται στον Θεοδοσιανό Κώδικα μεταξύ 
θρησκείας και πολιτισμού, οι επίσκοποι και οι μοναχοί αποδύονται ατιμωρητί 
σε μια εικονοκλαστική εκστρατεία (για παράδειγμα, πυρπόληση ναών), ενώ 
από τον 2ο έως τον 8ο αιώνα συντελείται με ολοένα αυστηρότερους όρους 
ο προσδιορισμός της αίρεσης (σύμφωνα με τη γενική τάση της εποχής προς 
την ταξινόμηση και την απλούστευση) μέσω της σύνταξης αιρεσιολογικών 
εγκυκλοπαιδειών, της ακριβούς απαρίθμησης και λοιπά. Το είδος δε που ανθεί 
είναι το «δογματικό ανθολόγιο»: συλλογές από παραθέματα/αποφθέγματα 
συχνά από δεύτερο και τρίτο χέρι και εκτός περικειμένου, που χρησιμοποι-
ούνταν ως βοηθήματα για την επιχειρηματολογία εναντίον των αιρέσεων –ο 
δημόσιος διάλογος τελειώνει έτσι τον 5ο αιώνα (σσ. 191-192). Ο Ιουστινιανός 
σηματοδοτεί την ολοκλήρωση της όλης πορείας: με τον Ιουστινιάνειο Κώδικα 
το καθεστώς της ορθοδοξίας παγιώνεται και αυτή ανάγεται σε κρατική θρη-
σκεία (είναι χαρακτηριστικό ότι το πρώτο από τα δώδεκα βιβλία είναι ένας 
κατάλογος με τις ποινές για τους αποκλίνοντες του κανόνα της ορθοδοξίας 
πληθυσμούς της αυτοκρατορίας), ενώ η παράδοση ανακατασκευάζεται εκ βά-
θρων και η ιστορία ξαναγράφεται (σ. 194). Το θεολογικό μίσος έχει γεννηθεί 
(για παράδειγμα, συντάσσεται κατάλογος απαγορευμένων βιβλίων προς καύση) 
και ο έλεγχος στη ζωή των υπηκόων γίνεται πιο ασφυκτικός από ποτέ.

Απέναντι στον τον κόσμο αυτόν «με τους ραγδαία συρρικνούμενους ορί-
ζοντες» (σ. 218) και το «κλίμα ηθικής και πνευματικής πτωχείας» (σ. 79), 
η Αθανασιάδη αντιπαραθέτει τον μυστικισμό, φέροντας ως παραδείγματα 
τον «σοφό» Μάξιμο τον Ομολογητή και τον «εν Χριστώ σαλό» Συμεών 
Εμέσης. Ο μυστικισμός ήταν κληρονόμος ενός περιρρέοντος πλατωνισμού, 



198	 Βιβλιοκρισιεσ

που έθετε στο επίκεντρό του τη διάκριση μεταξύ της διάνοιας και του νου, 
δηλαδή «ανάμεσα στην εγκεφαλική ευφυΐα και τη διαισθητική αντίληψη, η 
οποία θεωρείτο ως η μόνη ικανή να οδηγήσει τον άνθρωπο στον Θεό» (σ. 
208). Οι μυστικοί απέρριπταν την κοσμική ζωή και αντιστρατεύονταν την 
έριδα και βία που επέβαλε η μονοδοξία αποσυρόμενοι στον εσωτερικό τους 
κόσμο, όπου και επιτυγχάνουν με τρόπο μοναχικό την ένωση με τον Θεό. 
Τόσο η φήμη που ακολουθούσε τον Μάξιμο μετά τα βασανιστήρια που του 
επιβλήθηκαν (επειδή δεν αναγνώρισε στον Κώνσταντα Β´ το δικαίωμα να 
αναμειγνύεται στα της Εκκλησίας) όσο και το πνευματικό υπόβαθρο της 
ελευθεριότητας του Συμεών (ως όπλο να περιγελά τη σεμνοτυφία της γκρίζας 
κοινωνίας της ύστερης Αρχαιότητας) τεκμηριώνουν, σύμφωνα με την Αθανα-
σιάδη, τους τρόπους με τους οποίους «ένας ολόκληρος λαός προσπαθούσε 
να αντισταθεί στην επιβολή της μονοδοξίας» (σ. 212).

Η εργασία της Αθανασιάδη θα πρέπει να επαινεθεί για την καταρχήν γό-
νιμη προσπάθειά της να τηρήσει αποστάσεις από κυρίαρχες προϊδεάσεις που 
αναμφίβολα χρωμάτισαν την αντίληψή μας περί της ύστερης Αρχαιότητας 
στο παρελθόν, για τη λεπτομέρεια με την οποία αναπτύσσει το επιχείρημά 
της παρακολουθώντας τις πολιτισμικές και πολιτικές εξελίξεις σε ένα σημα-
ντικό χρονικό διάστημα καθώς και για την κατανόηση και διαύγεια που μας 
προσφέρει περί ενός αναντίρρητα σημαντικού φαινομένου, δηλαδή της κυρι-
αρχίας της μονοδοξίας (και μισαλλοδοξίας) έναντι ενός πιο πλουραλιστικού 
(και συνάμα άναρχου, θα προσθέταμε) σκηνικού στο επίπεδο των αξιών.

Παρ’ όλα αυτά, ίσως μπορεί να εγερθεί μια σειρά ενστάσεων επί του κε-
ντρικού επιχειρήματος. Αυτές έχουν να κάνουν με τον τρόπο με τον οποίο 
ο χριστιανισμός και η μονοδοξία θριάμβευσαν: ήταν πράγματι πρωτεύων ο 
ρόλος που διαδραμάτισαν σε αυτήν την εξέλιξη η φυσική βία και οι σχεδια-
σμοί των αυτοκρατόρων που χρησιμοποίησαν τη θρησκεία ως εργαλείο για τη 
συντήρηση και ενίσχυση της επικράτειάς τους (όπως μοιάζει να υποστηρίζει 
η συγγραφέας στο πλαίσιο μιας «από τα πάνω» προσέγγισης); Ή μήπως θα 
πρέπει να αξιολογηθεί το γενικότερο κλίμα της εποχής για να γίνει κατανοητό 
το πώς ο χριστιανισμός έγινε δεκτός από πλατιές μάζες, κερδίζοντας στον 
«ελεύθερο ανταγωνισμό» με τις άλλες αιρέσεις (για να ακολουθήσουμε το 
σχήμα της Αθανασιάδη), ενώ η βία και οι ενέργειες των αυτοκρατόρων απλώς 
«αγκάλιασαν» και προώθησαν αυτήν την τάση; Παρακάτω υποστηρίζουμε 
ότι οι απαντήσεις που δίνονται σε αυτές τις ερωτήσεις στο βιβλίο μοιάζουν 
να επικαθορίζονται από την καταφανώς θετική αξιολόγηση της περιόδου που 



Μονοδοξια και Υστερη Αρχαιοτητα	 199

προηγήθηκε της ανόδου του χριστιανισμού, στην οποία προβαίνει η συγγρα-
φέας και η οποία θα μπορούσε επίσης να επανεξεταστεί.

Πρώτα από όλα, είναι κρίσιμο να εξετάσουμε τη μεταβολή στις γεωπολιτι-
κές συνθήκες, κάτι για το οποίο κάνει λόγο και η Αθανασιάδη παρεμπιπτόντως 
όταν αναφέρεται στην «παγκοσμιοποίηση» της ύστερης Αρχαιότητας. Το τέ-
λος του κλασικού κόσμου επέφερε και το τέλος της πόλης-κράτους, δηλαδή 
της εδαφικής και πολιτικής οντότητας, στην οποία αναφέρονταν οι άνθρωποι, 
με την οποία συνδέονταν με δικαιώματα και υποχρεώσεις και μέσω της οποίας 
αποκτούσαν την αίσθηση του ανήκειν. Ο πιο περιχαρακωμένος κόσμος των 
πόλεων-κρατών έδωσε τη θέση του σε έναν ευρύτερο, άναρχο κόσμο, με τους 
ανθρώπους να περιφέρονται σε αχανείς πολιτείες, όπως η Αντιόχεια και η 
Αλεξάνδρεια, χωρίς να συνδέονται με αυτές (και μεταξύ τους) με κάποιο δε-
σμό πολιτειότητας, αλλά αποτελώντας απλώς μέρος ενός «κράματος», όπως 
έγραψε ο Κ. Π. Καβάφης.4 Ο Γιώργος Σεφέρης, σχολιάζοντας το ποίημα του 
Καβάφη «Νέοι της Σιδώνος», βάζει τα παρακάτω υποθετικά λόγια στο στό-
μα του Αισχύλου (στο πλαίσιο ενός φανταστικού διαλόγου με ένα Σιδώνιο 
ποιητή της ελληνιστικής εποχής), τα οποία μας βοηθούν να ανασυστήσουμε 
την αντίθεση για την οποία κάνουμε λόγο:5

Εμείς είχαμε την πόλη· και τα ξυλένια τείχη ακόμη λογάριαζαν· είχαν 
μια δύναμη μαγική. Σεις έχετε πρωτεύουσες και τον ξέσκεπο κόσμο. Οι 
ορίζοντές μας ήταν στενοί μπροστά στους δικούς σας· αλλά ποιος ξέρει 
πόσο μεγάλους ορίζοντες μπορεί να σηκώσει ο νους του ανθρώπου και 
από ποιο πλάτος πέφτει στην υπνοβασία. Τα τείχη μας έγιναν σκόνη μέσα 
στον ανθρώπινο πολτό όπου ζείτε· όμως είναι φοβερή η απομόνωσή σας 
–η καλαμιά στον κάμπο.

Φαίνεται λοιπόν ότι ο νέος, πιο παγκόσμιος κόσμος, που ανέτειλε μετά το τέ-
λος της κλασικής Αρχαιότητας, μοιάζει να δημιούργησε μια αίσθηση απώλει-
ας της ταυτότητας, ανασφάλειας και γενικότερου αποπροσανατολισμού. Το 
ίδιο ισχύει και για την πανσπερμία θρησκευτικών επιλογών (ή «αιρέσεων»), 
δογμάτων, φιλοσοφιών και «προσφορών βίων» που έκαναν την εμφάνισή 
τους τότε. Ο E. R. Dodds, στο βιβλίο του Οι Έλληνες και το Παράλογο, επι-

4. Στο ποίημά του « Ἐν πόλει τῆς Ὀσροηνῆς»: «Εἴμεθα ἕνα κρᾶμα ἐδώ· Σύροι, Γραι-
κοί, Ἀρμένιοι, Μῆδοι».

5. Γ. Σεφέρης, Δοκιμές, τ. Α´, Αθήνα, Ίκαρος, 2003, σ. 445.



200	 Βιβλιοκρισιεσ

σήμανε ότι, ήδη από τον 3ο αι. π.Χ., ο «φόβος μπροστά στην ελευθερία», 
όπως τον αποκάλεσε, επανέφερε τα παράλογα στοιχεία της ανθρώπινης φύ-
σης και έδωσε τέλος στον ελληνικό ορθολογισμό.6 Τα στοιχεία αυτά καθό-
ρισαν το θρησκευτικό κλίμα και κατά τους επόμενους αιώνες, όπως δείχνει 
στο έργο του Εθνικοί και Χριστιανοί σε μια εποχή αγωνίας: όψεις της θρη-
σκευτικής εμπειρίας από τον Μάρκο Αυρήλιο στον Κωνσταντίνο. Ο Dodds 
παρατηρεί ότι στην περίοδο αυτή (2ος-4ος αι. μ.Χ.) μια σειρά πνευματικών 
αλλαγών χαρακτηρίζουν το γενικότερο κλίμα περί θρησκείας, όσον αφορά 
τόσο τους εθνικούς όσο και του χριστιανούς.7 Πρώτον, η τάση απόρριψης 
του υλικού κόσμου ως κάτι ψεύτικου και ευρισκόμενου σε αντίθεση με έναν 
άλλον, αληθινό κόσμο· δεύτερον, η πρόσληψη του πνευματικού ανθρώπου ως 
ξένου (alien) στον επίγειο κόσμο· τρίτον, η διερώτηση των ανθρώπων περί 
του για ποιο λόγο βρίσκονται στη ζωή (ἐπὶ τί γεγόναμεν;) –σημάδι δυστυχίας, 
όπως σημειώνει ο Dodds, δεδομένου ότι η ευτυχισμένη ζωή δικαιολογεί από 
μόνη της τον εαυτό της· τέταρτον, η απόρριψη του εαυτού, που οδηγεί στον 
ασκητισμό και σε μια πλήρη ρήξη ανάμεσα σε σώμα και ψυχή. Η γενικότερη 
εικόνα είναι αυτή μιας εποχής δυστυχίας, από την οποία οι άνθρωποι ζητούν 
τη διαφυγή, με την αναζήτηση του θείου να ρίχνει τη σκιά της σε όλες τις 
ανθρώπινες δραστηριότητες και τη φιλοσοφία να προσλαμβάνεται ως προ-
σπάθεια σύνδεσης του ανθρώπου με το θείο.

Οι παραπάνω περιγραφές δίνουν μια πολύ διαφορετική οπτική από εκεί-
νη ενός ελεύθερου, πλουραλιστικού και διαλογικού κόσμου, όπου ποικίλες  
αξίες ανταγωνίζονται και οι άνθρωποι κάνουν επιλογές βάσει των προτιμήσεών 
τους χωρίς καμία αυταρχική εξουσία να τους καταπιέζει. Αντίθετα, έχουμε 
μια εικόνα αταξίας, διερώτησης επί της ίδιας της αξίας της ζωής και ευρύ-
τερου αποπροσανατολισμού, με τους ανθρώπους μάλλον να επιζητούν μια 
ανώτερη αρχή που θα τους κατευθύνει και θα οριοθετήσει τις επιλογές τους: 
o A. D. Nock έχει επισημάνει ως χαρακτηριστικές τάσεις της περιόδου την 
επιθυμία για θεϊκούς προστάτες έναντι της Μοίρας (που θεωρείτο ότι κυβερ-
νούσε τον αχανή κόσμο μετά τις κατακτήσεις του Αλεξάνδρου), το ανανεω-
μένο ενδιαφέρον για την αθανασία και, πολύ σημαντικά, την καταφυγή σε 
αυθεντίες για καθοδήγηση (ει δυνατόν την επαφή με τον ίδιο το Θεό, μέσω 

6. E. R. Dodds, Οι Έλληνες και το παράλογο, μτφρ. Γ. Γιατρομανωλάκη, Αθήνα, 
Καρδαμίτσας, 1996.

7. Dodds, Pagan and Christian, σσ. 1-36.



Μονοδοξια και Υστερη Αρχαιοτητα	 201

της συμμετοχής σε μυστήρια ή της έκστασης).8 Είναι γνωστό άλλωστε ότι για 
τον άνθρωπο, που από τη φύση του προσπαθεί μέσω της εφαρμογής αξιών 
να μετατρέψει την εμπειρική πραγματικότητα σε πνευματικό πολιτισμό,9 να 
εγκαθιδρύσει μια «τάξη του Είναι»,10 να δημιουργήσει έναν πλήρη νοήματος 
κόσμο προκειμένου να αποφύγει την ανομία και το χάος,11 η αταξία και το 
αξιακό κενό συνιστούν μια πραγματικότητα αβάσταχτη. Το ίδιο αβάσταχτη 
είναι και η απώλεια της αίσθησης του ανήκειν, στο μέτρο που το εγχείρημα 
της αξιοδότησης του κόσμου αναλαμβάνεται συλλογικά από τις κοινωνίες. 
Κατά την περίοδο της ύστερης Αρχαιότητας και οι δύο αυτές πραγματικό-
τητες ήταν εν ισχύ –είναι μάλιστα πρωτευόντως στο φως αυτών που πρέπει 
να δούμε την άνοδο της μονοδοξίας. Σύμφωνα και πάλι με τον Dodds, ο 
σημαντικότερος ίσως παράγων που εξηγεί την επιτυχία του χριστιανισμού 
ήταν ότι κατάφερε να προσφέρει το αίσθημα του ανήκειν στους μοναχικούς 
και ξεριζωμένους ανθρώπους εκείνης της εποχής και δεν είναι τυχαίο ότι οι 
πιο πρώιμες και εντυπωσιακές πρόοδοί του έγιναν σε μεγάλες πόλεις, όπως 
η Αντιόχεια, η Ρώμη και η Αλεξάνδρεια.12

Φαίνεται τελικά ότι η μονοδοξία που (όπως αναγνωρίζει και η Αθανα-
σιάδη) χαρακτηρίζει τον χριστιανισμό, αλλά δεν αφορά μόνο αυτόν, καθώς 
διαπνέει μια ολόκληρη εποχή, δεν ήρθε (τουλάχιστον όχι πρωτίστως) ως μια 
βίαιη «από τα πάνω» επιβολή, κατευθυνόμενη από τις πολιτικές βλέψεις 
αυτοκρατόρων, αλλά ως «φυσική» απόκριση σε αναπάντητα ερωτήματα και 
ανεκπλήρωτες ανάγκες και σε ένα «εύφορο» για την άνθησή της έδαφος. Σε 
ό,τι δε αφορά συγκεκριμένα τον χριστιανισμό, θα πρέπει να ληφθεί υπόψη ο 
ιδιαίτερα δομημένος τρόπος με τον οποίο απάντησε στην εν λόγω συγκυρία 
και το διανοητικό-διαλογικό στοιχείο στη διαδικασία σχηματισμού του δόγ-
ματος,13 στο φως των οποίων ίσως μοιάζει να υπερτιμάται στο βιβλίο η χρήση 

8. A. D. Nock, Conversion: The Old and the New in Religion from Alexander 
to Augustine of Hippo, Βαλτιμόρη, The John Hopkins University Press, 1998,  
σσ. 99-121.

9. M. Weber, The Methodology of the Social Sciences, Νέα Υόρκη, The Free 
Press, 1968, σσ. 76-77.

10. E. Voegelin, Modernity Without Restraint, Κολούμπια-Λονδίνο, University 
of Missouri Press, 2000.

11. P. Berger, The Sacred Canopy, Νέα Υόρκη, Anchor Books, 1990.
12. Dodds, Pagan and Christian, σσ. 136-138.
13. A. Graffton – M. Williams, Christianity and the Transformation of the Book: 



202	 Βιβλιοκρισιεσ

της βίας για την ερμηνεία του φαινομένου. Αν θέλαμε να αναδιατυπώσουμε 
την κριτική μας, θα λέγαμε ότι, ενώ η συγγραφέας παρουσιάζει με ενάργεια 
την πρόοδο της μονοδοξίας εξετάζοντας τις ενέργειες της κεντρικής πολιτι-
κής εξουσίας, δεν προχωρά στην εξήγηση του τι πραγματικά γέννησε ή/και 
επέτρεψε αυτές τις ενέργειες και την επιτυχία τους. Σε αυτό ίσως παίζει ρόλο, 
όπως αναφέραμε, η αξιολογικά χρωματισμένη αντίθεση πλουραλισμού - μο-
νοδοξίας στην οποία προβαίνει και η οποία αποκρύπτει το ότι οι δύο αυτοί 
«πόλοι» συνδέονται αιτιακά.

Ας καταστήσουμε εδώ σαφές ότι δεν θεωρούμε τη μονοδοξία μια «ευχά-
ριστη» κατάσταση, ούτε τη λογίζουμε ως τον μόνο τρόπο πλήρωσης της αν-
θρώπινης ανάγκης για νοηματική τάξη. Είναι κρίσιμο όμως να σταθμίσουμε 
στις επιπτώσεις της διάβρωσης του ηθικού υποστρώματος μιας κοινωνίας, 
των κοινών της παραδοχών, των αντιλήψεων περί του δέοντος και του μη 
δέοντος, περί αυτού που επιφέρει τον έπαινο και αυτού που προκαλεί τη 
ντροπή ή ενοχή –αντιλήψεις χωρίς τις οποίες μια κοινωνία δεν μπορεί να συ-
γκροτηθεί. Τα παραδείγματα είναι αρκετά: τα ομηρικά έπη αποτέλεσαν, όπως 
έχει ειπωθεί, τη «Βίβλο» των αρχαίων χρόνων,14 θέτοντας ένα μυθοποιημένο 
παρελθόν ως οδηγό για το παρόν και το μέλλον15 και δημιουργώντας μια 
κοινότητα παραστάσεων και μια συναισθηματική και ηθική ατμόσφαιρα (μια 
«σκηνοθεσία», θα έλεγε κανείς) επάνω στην οποία ρίζωσε και αναπτύχθηκε 
ο αρχαίος ελληνικός πολιτισμός στο πλαίσιο των πόλεων-κρατών· η έννοια 
της romanitas συμπύκνωνε την αυτοαντίληψη του ρωμαϊκού λαού ως μιας 
οικογένειας και ταυτόχρονα ιστορικής κοινότητας16 που κατευθύνεται σε έναν 
ιερό σκοπό/πεπρωμένο –αυτόν της αθανασίας της Ρώμης και της ευρύτερης 
χειραφέτησης και πολιτισμικής προόδου, όπως αποτυπώνεται στην ποίηση 
του Βιργιλίου·17 η χριστιανική ηθική μέσα από την Παλαιά και την Καινή 
Διαθήκη και τη φιλοσοφία ιδίως των αγίων Αυγουστίνου και Θωμά Ακινάτη 

Origen, Eusebius, and the Library of Caesarea, Κέμπριτζ-Λονδίνο, Harvard Uni-
versity Press, 2006.

14. C. Mossé, Η Αρχαϊκή Ελλάδα, Αθήνα, ΜΙΕΤ, 2015, σ. 45.
15. E. Voegelin, Order and History, v. II: The World of the Polis, Κολούμπια, 

University of Missouri Press, 2000, σσ. 135-136.
16. M. Oakeshott, Διαλέξεις για την ιστορία της πολιτικής σκέψης, Αθήνα, Τόπος, 

2020, σσ. 209-212.
17. C. N. Cochrane, Christianity and Classical Culture, Ινδιανάπολη, Liberty 

Fund, 2003, σ. 69.



Μονοδοξια και Υστερη Αρχαιοτητα	 203

οριοθέτησε τη συμπεριφορά και σκέψη των ανθρώπων του δυτικού Μεσαί-
ωνα. Όλα τα παραπάνω αποτελούν επιτυχημένες απόπειρες με τις οποίες 
οι άνθρωποι συντάσσονται απέναντι στη ζωή, προσανατολίζονται αξιακά και 
(ανα)κατασκευάζουν το πολιτισμικό περιβάλλον τους.18 Εύλογα αναμένουμε 
ότι η διάβρωση τέτοιων σχημάτων θα προκαλεί όποτε επέρχεται μια σημα-
ντική κρίση που θα επιζητεί τη λύση της (όπως και πράγματι συνέβη με 
κάθε ένα από τα προαναφερθέντα συστήματα αξιών). Είναι, λοιπόν, πιθανώς 
παρελκυστική η παρουσίαση μιας τέτοιας κρίσης ως θετικά χρωματισμένου 
πλουραλισμού επιλογών, σε αντιπαράθεση με μια αρνητική μονοδοξία που 
τον κατέλυσε.

Κλείνοντας, θα είχε ίσως ενδιαφέρον να βλέπαμε την επικαιρότητα της 
ύστερης Αρχαιότητας σήμερα. Η Αθανασιάδη προβαίνει σε έναν τέτοιο στο-
χαστικό παραλληλισμό, αναφέροντας τον θρησκευτικό φονταμενταλισμό, 
την πολιτική μονοδοξία και την άνοδο της βίας ως σημαντικές αναλογίες 
ανάμεσα στο τότε και στο τώρα (σσ. 47-48). Παρ’ όλα αυτά, ίσως ακόμα πιο 
έντονη είναι η αναλογία της αμήχανης και εναγώνιας απομάκρυνσης από 
κάτι παλιό και της μετάβασης σε κάτι νέο(;) που όμως παραμένει άδηλο, η 
οποία χαρακτήριζε την ύστερη Αρχαιότητα πριν από την άνοδο της μονοδο-
ξίας και ταυτόχρονα μοιάζει να χαρακτηρίζει και τον σημερινό μας (δυτικό) 
κόσμο. Η απώλεια των σταθερών, των αξιών, των διαιρετικών τομών της 
«πρώτης» πολιτικής νεωτερικότητας, η διάβρωση σε ορισμένα επίπεδα του 
έθνους-κράτους, που αποτέλεσε το ιστορικό και συμβολικό πλαίσιο του πο-
λιτεύματος της φιλελεύθερης δημοκρατίας, η άνοδος αυταρχικών πολιτικών 
δυνάμεων εντός των δημοκρατιών και νέων γεωστρατηγικών οντοτήτων που 
διαταράσσουν το διεθνές περιβάλλον καθιστώντας το όλο και ρευστότερο: 
όλα τα παραπάνω μας φέρνουν για μία ακόμη φορά αντιμέτωπους με ένα 
αίσθημα «τέλους του αιώνα» (fin de siècle) και μια «εποχή αγωνίας». Από 
αυτή την άποψη, η περαιτέρω μελέτη της ύστερης Αρχαιότητας δεν είναι 
μόνο ένα ενδιαφέρον επιστημονικό εγχείρημα αλλά και μια άσκηση συλλο- 
γικής αυτογνωσίας.

Ιωάννης Σκλαβούνος

18. Για τη σύλληψη και κατανόηση αυτών των αντιλήψεων χρειάζεται αυτό που ο Vico 
αποκάλεσε fantasia (I. Berlin, Three Critics of the Enlightenment: Vico, Hamamn, 
Herder, Πρίνστον, Princeton University Press, 2013, σ. 15).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

