
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 19 (2015)

  

 

  

  Ἐνυπόγραφη μεταβυζαντινὴ εἰκόνα (1765) μὲ τὴν
παράσταση τῆς Ἄκρας Ταπείνωσης ἀπὸ τὴν
Κερμίρα τῆς Καππαδοκίας 

  Μαρία Σκλείδα   

  doi: 10.12681/deltiokms.316 

 

  

  Copyright © 2015, Μαρία Σκλείδα 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Σκλείδα Μ. (2015). Ἐνυπόγραφη μεταβυζαντινὴ εἰκόνα (1765) μὲ τὴν παράσταση τῆς Ἄκρας Ταπείνωσης ἀπὸ τὴν
Κερμίρα τῆς Καππαδοκίας. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 19, 55–64.
https://doi.org/10.12681/deltiokms.316

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 23/01/2026 02:06:19



Μαρία Σκλείδα

Ενυπογραφη Μεταβυζαντινη Εικονα (1765)
με την Παρασταση τησ Ακρασ Ταπεινωσης

απο την Κερμιρα τησ Καππαδοκιασ

Το άρθρο1 αυτό έχει στόχο την εικονογραφική και τεχνοτροπική ανάλυση 
μιας μεταβυζαντινής εικόνας (εικ. 1), η οποία απεικονίζει τον Χριστό 

στον τύπο της Άκρας Ταπείνωσης και προέρχεται πιθανόν από την Κερμίρα 
της Καππαδοκίας . Ειδικότερα, θα γίνει προσπάθεια, με βάση την εικονογρα-
φική και τεχνοτροπική ανάλυση, την επιγραφική της μαρτυρία αλλά και τις 
ιστορικές πηγές, να δώσουμε μια όσο το δυνατόν πιο αξιόπιστη εικόνα για 
το ευρύτερο κοινωνικοπολιτικό πλαίσιο μέσα στο οποίο ο ζωγράφος δημιούρ-
γησε το συγκεκριμένο έργο, αλλά και να το εντάξουμε στο ιστορικό πλαίσιο 
καλλιτεχνικής παραγωγής του Ελληνισμού των χρόνων της Τουρκοκρατίας.

Από τα βιβλία εισαγωγής και καταγραφής των αντικειμένων του Βυζαντι-
νού και Χριστιανικού Μουσείου (Ευρετήρια ΒΜ και Τ)2 αντλούμε την πλη-
ροφορία ότι η εν λόγω εικόνα παραχωρήθηκε στις 25 Οκτωβρίου 1937 στο 
Βυζαντινό Μουσείο μαζί με άλλα 250 αντικείμενα (εικόνες, ιερά σκεύη, άμ-
φια, χειρόγραφα, έντυπα βιβλία), τα οποία συγκεντρώθηκαν από το «Ταμείο 
ανταλλαξίμων κοινοτικών και κοινωφελών περιουσιών»3. Πιο συγκεκριμένα, 

1. Για τη δημοσίευση του παρόντος άρθρου εκφράζω τις θερμές ευχαριστίες μου 
στην καθηγήτρια Βυζαντινής Αρχαιολογίας του Πανεπιστημίου Αθηνών κ. Μαρία 
Κωνσταντουδάκη-Κιτρομηλίδου, για τις πολύ χρήσιμες και γόνιμες υποδείξεις της.

2. Πιο συγκεκριμένα, από το πρωτόκολλο παραλαβής, με ημερομηνία 25 Οκτωβρίου 
1937, πληροφορούμαστε ότι ο Γεώργιος Σωτηρίου, ο τότε Διευθυντής του Βυζαντινού 
και Χριστιανικού Μουσείου Αθηνών, παρέλαβε από το «Ταμείο Ανταλλαξίμων Κοινο- 
τικών και Κοινωφελών Περιουσιών» προς φύλαξη την υπ. αρ. 33 εικόνα, η οποία 
αναφέρεται ως «Εικών της Άκρας Ταπεινώσεως του Χριστού (με την επιγραφήν της 
Αποκαθηλώσεως) εκατέρωθεν του οποίου δύο σεβίζοντες άγγελοι».

3. Βλ. Α. Μπαλλιάν, Θησαυροί από τις Ελληνικές Κοινότητες της Μικράς Ασίας και 
της Ανατολικής Θράκης, Κατάλογος Έκθεσης, επιμέλεια Α. Μπαλλιάν, Αθήνα 1992, σ. 11.



56	 Μαρια Σκλειδα

τα αντικείμενα αυτά μεταφέρθηκαν στην Ελλάδα μετά τη Μικρασιατική Κα-
ταστροφή και προέρχονται από ναούς των ελληνικών κοινοτήτων της Καπ-
παδοκίας, της Ανατολικής Θράκης και του Πόντου. Ειδικότερα, η συλλογή 
των κειμηλίων προσφύγων4 του Βυζαντινού και Χριστιανικού Μουσείου είναι 
σημαντική, καθώς περιλαμβάνει έργα τα οποία αποτελούν εξαιρετικά δείγμα-
τα της βυζαντινής και κυρίως της μεταβυζαντινής τέχνης.

Η παράσταση της Άκρας Ταπείνωσης πρωτοεμφανίζεται στη βυζαντινή 
τέχνη5 τον 12ο αιώνα σε μικρογραφίες και φορητές εικόνες, κάτω από την 
επίδραση των ύμνων της Θεοτόκου. Οι εικόνες αυτές χρησιμοποιούνταν σε 
ταφές αλλά και για τις ανάγκες της ιδιωτικής λατρείας, ενώ έβγαιναν σε 
προσκύνηση τη Μεγάλη Παρασκευή. Ένα από τα πιο πρώιμα γνωστά πα-
ραδείγματα της παράστασης σε εικόνες αποτελεί μια αμφιπρόσωπη εικόνα 
που προέρχεται από την Καστοριά6 και χρονολογείται στο δεύτερο μισό του 
12ου αιώνα. Επίσης, χαρακτηριστικά παραδείγματα αποτελούν μια εικόνα του  

4. Για τη συλλογή των «κειμηλίων προσφύγων» του Βυζαντινού και Χριστιανικού 
Μουσείου, βλ. Ειδική Έκθεση Κειμηλίων Προσφύγων, Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 
1982 (στο εξής: Ειδική Έκθεση Κειμηλίων Προσφύγων)· Από τη Χριστιανική Συλλογή 
στο Βυζαντινό Μουσείο (1884-1930), Κατάλογος Έκθεσης, επιμέλεια Ό. Γκράτζιου-Α. 
Λαζαρίδου, Αθήνα 2006, σ. 340-352· Μικρασιατικά Κειμήλια, Ημερολόγιο Βυ- 
ζαντινού και Χριστιανικού Μουσείου, Αθήνα 2003· Άνθρωποι και εικόνες, Κειμήλια 
προσφύγων, Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 2009, σ. 56-152 (στο εξής: Άνθρωποι και 
εικόνες). 

5. Από τις παλαιότερες παραστάσεις της βυζαντινής παράδοσης με το θέμα της 
Άκρας Ταπείνωσης είναι η μικρογραφημένη παράσταση του 12ου αιώνα στο Καραχισάρ 
gr. 105, στη Δημόσια Βιβλιοθήκη της Αγίας Πετρούπολης, φ. 65ν, H. Belting, “An 
Image and its Function in the Liturgy: The Man of Sorrows in Byzantium”, 
DOP 34-35 (1980-1981), σ. 1-16, εικ. 7. Ο ίδιος, Das Bild und sein Publikum im 
Mittelalter. Form und Funktion früher Bildtafeln der Passion, Βερολίνο 1981,  
σ. 142-198. Επίσης, για τις απαρχές της εμφάνισης του θέματος στην τέχνη και την 
επικράτησή του τη μεσοβυζαντινή και την υστεροβυζαντινή εποχή, βλ. Μ. Αχειμάστου-
Ποταμιάνου, «Εικαστικές εκφράσεις των Παθών και της Ανάστασης του Χριστού», 
στο Μυστήριον μέγα και παράδοξον, Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 2001, σ. 55-56 (στο 
εξής: Μυστήριον).

6. Βλ. The Glory of Byzantium, Art and Culture of the Middle Byzantine Era 
A. D. 843-1261, Κατάλογος Έκθεσης, Νέα Υόρκη 1997, αρ. 72 (A. Weyl-Carr), Robin 
Cormack, Maria Vassilaki, Byzantium 330-1453, Royal Academy of Arts, London 
25 October 2008-22 March 2009, σ. 282-283, αρ. 246, 442, αριθ. 244 (στο εξής: 
Byzantium 330-1453), Holy Image, Holy Space. Icons and Frescoes from Greece, 
Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 1988 (M. Chatzidakis).



Ενυπογραφη Μεταβυζαντινη Εικονα (1765) με την Παρασταση τησ Ακρασ Ταπεινωσης	 57

1300 στη Δημοτική Πινακοθήκη της Θεσσαλονίκης7, δύο εικόνες, της Τατάρ-
νας8 του 13ου και της Ρώμης9 του 14ου αιώνα, μία περί το 1400 με το ίδιο 
θέμα που βρίσκεται σε ιδιωτική συλλογή10 στην Αθήνα, ένα δίπτυχο από τη 
Μονή Μεταμορφώσεως11 των Μετεώρων του δευτέρου μισού του 14ου αιώνα. 
Σε ορισμένες από αυτές τις εικόνες την παράσταση του Χριστού συνοδεύει η 
μορφή της Παναγίας, αν και όχι πάντα στον ίδιο εικονογραφικό τύπο, όπως 
στην εικόνα της Καστοριάς, στο δίπτυχο των Μετεώρων, σε αυτήν από τη δυ-
τική Μακεδονία, σε άλλη μία των αρχών του 15ου αιώνα στη συλλογή της Ρέ-
νας Ανδρεάδη12, αλλά και σε πιο όψιμα μεταβυζαντινά έργα, όπως μία εικόνα 
από τη Μονή Ιβήρων του Αγίου Όρους, του πρώτου μισού του 16ου αιώνα13. 

Το θέμα του Χριστού μόνου στον τύπο της Άκρας Ταπείνωσης εικονίζεται 
στη μνημειακή ζωγραφική14 από τον πρώιμο 14ο αιώνα, συνήθως στη διακό-

7. Μυστήριον, αρ. 8, σ. 92-95 (Α. Τούρτα).
8. Βυζαντινή Τέχνη. Τέχνη Ευρωπαϊκή, 9η Έκθεση Συμβουλίου της Ευρώπης, 

Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 1964.
9. Βλ. K. Weitzmann, G. Alibegašvili, A.Volskaya, M. Chatzidakis, G. Babić,  

M. Alpatov, T. Veins, Le Icones, Μιλάνο 1981, σ. 72-73 (Κurt Weitzmann) (στο εξής: 
Le Icones). Byzantium 330-1453, σ. 260-261, αρ. 228, σ. 437, Π. Λ. Βοκοτόπουλος, 
Βυζαντινές εικόνες, Αθήνα 1995, αρ. 89.

10. Βλ. From Byzantium to El Greco. Greek Frescoes and Icons, Κατάλογος Έκθεσης, 
Αθήνα 1987, αρ. 27 σ. 163, εικ. 27, σ. 93 (στο εξής: From Byzantium to El Greco). Επίσης, 
Affreschi e icone dalla Grecia, Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 1986, σ. 80, 82-83, αρ. 42.

11. M. Χατζηδάκης, Δ. Σοφιανός, Το Μεγάλο Μετέωρο. Ιστορία, Τέχνη, Αθήνα 
1990· M. Chatzidakis, “Ikonen aus Griechenland” στο Κ. Chatzidakis, K. Miatev, 
S. Radiojčič, Frűhe, Ikonen, Sinai-Griechenland-Bulgarien Jugoslawien, Βιέννη και 
Μόναχο 1965, Μυστήριον, αρ. 138, σ. 370-373.

12. Βλ. Συλλογή Ρ. Ανδρεάδη, αρ. 3, σ. 20-23. Επίσης, Χ. Μπαλτογιάννη, Εικόνες. 
Ο Χριστός στην ενσάρκωση και το πάθος, Αθήνα 2003, αρ. 67, σ. 389-390, εικ. 139, 
σ. 398-399 (στο εξής: Χ. Μπαλτογιάννη, Ο Χριστός).

13. Οι Θησαυροί του Αγίου Όρους, Κατάλογος Έκθεσης, Μουσείο Βυζαντινού 
Πολιτισμού, Θεσσαλονίκη 1997, αρ. 2. 39, σ. 104-105 (Ε. Ν. Τσιγαρίδας) (στο εξής: Οι 
Θησαυροί του Αγίου Όρους). Συλλογή Ρ. Ανδρεάδη, αρ. 12, σ.23.

14. Για την παράσταση σε τοιχογραφίες ενδεικτικά αναφέρουμε δύο παραδείγ-
ματα, την εντοίχια ζωγραφική του Θεοφάνη στα Μετέωρα και στο Άγιον Όρος, 
βλ. M. Chatzidakis, «Les débuts de ľécole crétoise et la question de ľécole dite 
“italogrecque”», Μνημόσυνο Σοφίας Αντωνιάδη, Βενετία 1974, πίν. ΙΔ΄, 3. Επίσης, 
για το ίδιο θέμα βλ. M. Χατζηδάκης, Ο κρητικός ζωγράφος Θεοφάνης. Η τελευταία 
φάση της τέχνης του στις τοιχογραφίες της Ιεράς Μονής Σταυρονικήτα, Άγιον Όρος 
1986, σ. 49-50, 69. 



58	 Μαρια Σκλειδα

σμηση της κόγχης της πρόθεσης και σε μικρογραφίες χειρογράφων15. Εμφα-
νίζεται όμως και στα αντιμήνσια16 από τα τέλη του 16ου αιώνα. Παράλληλα, 
η παράσταση απαντάται ευρέως σε ιταλοκρητικές εικόνες τον 15ο και 16ο 
αιώνα. Παραδείγματα αποτελούν μια εικόνα του τέλους του 15ου αιώνα της 
Συλλογής Σαρόγλου17 στο Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο, αποδιδόμενη 
στον Νικόλαο Τζαφούρη, άλλη μια στο Μουσείο Κανελλοπούλου18 του τέ-
λους του 15ου αιώνα, μία ακόμα στη Μονή Ζωοδόχου Πηγής στην Πάτμο19, 
του δεύτερου μισού του 15ου αιώνα, εικόνα στη συλλογή Περατικού στο Λον-
δίνο20 του πρώτου μισού του 16ου αιώνα, το φύλλο ενός τριπτύχου στο μο-
ναστήρι των Αγίων Θεοδώρων στην Κέρκυρα21, μια εικόνα στη συλλογή Μα-
ριάννας Λάτση22 στην Αθήνα και άλλη μία στο Μουσείο Recklinghausen23. 
Επίσης, στη ίδια κατηγορία με την παράσταση του Χριστού ως μεμονωμένη 
μορφή ανήκουν εικόνες των οποίων η εικονογραφική εκτέλεση ακολουθεί τις 
βασικές αρχές της κρητικής ζωγραφικής του 15ου και του 16ου αιώνα, βασι-
σμένων όμως σε παλαιολόγεια πρότυπα. Τέτοιο παράδειγμα αποτελεί εικόνα 
του Βυζαντινού και Χριστιανικού Μουσείου24, του τέλους του 16ου-αρχών 

15. Belting, Das Bild und sein Publikum, εικ. 53, 57, 58.
16. Αναφέρω ενδεικτικά δύο αντιμήνσια ευρισκόμενα στο Βυζαντινό και Χριστιανικό 

Μουσείο, ένα του 1730, προερχόμενο από τη Ζάκυνθο, Βλ. Μυστήριον, αρ. 142, σ. 380, 
εικ. σ. 381, Ο κόσμος του Βυζαντινού Μουσείου, Αθήνα 2004, αρ. 361, σ. 362· και ένα 
άλλο το οποίο αποτελεί δωρεά του Αρχιεπισκόπου Μεσσηνίας Παναρέτου και χρονο-
λογείται το 1740, στο ίδιο, αρ. 362, σ. 363.

17. Οι Πύλες του Μυστηρίου. Θησαυροί της Ορθοδοξίας από την Ελλάδα, 
Κατάλογος Έκθεσης (επιμ. Μπορμπουδάκης), Αθήνα 1994, αριθ. 3 (Μ. Αχειμάστου-
Ποταμιάνου), The Splendour of Heaven. Sacred Treasures from Byzantine 
Collections and Museums in Greece, Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 2001, αρ. 2 (K. 
Ph. Kalafati), Χ. Μπαλτογιάννη, Ο Χριστός, αρ. 68, σ. 391-393, εικ. 142 σ. 401.

18. Βλ. Χ. Μπαλτογιάννη, Ο Χριστός, αρ. 69, σ. 393-394, εικ. 141, σ. 400, 
Μυστήριον, αρ. 139, σ. 374-375.

19. From Byzantium to El Greco, αρ. 44, σ. 177-178, εικ. 44, σ. 112.
20. Στο ίδιο, αρ. 61, σ. 188-189.
21. Π. Λ. Βοκοτόπουλος, «Τέσσερις ιταλοκρητικές εικόνες», ΔΧΑΕ ΙΘ΄ (1996-

1997), σ. 88-89, εικ. 6.
22. Μετά το Βυζάντιο. The Survival of Byzantine Sacred Art, Aθήνα 1996, αρ. 

33 (Μ. Καζανάκη-Λάππα).
23. Iconen-Museum Recklinghausen (H. Skrobucha), Meisterwerke der Ikonen- 

malerei, Recklinghausen 1961, σ. 139-140, πίν. ΧΧΙΙΙ.
24. Για τη συγκεκριμένη εικόνα, βλ. σχετική δημοσίευση της γράφουσας στο ηλε-



Ενυπογραφη Μεταβυζαντινη Εικονα (1765) με την Παρασταση τησ Ακρασ Ταπεινωσης	 59

17ου αιώνα, έργο καλού εργαστηρίου αλλά και έμπειρου και ικανού ζωγρά-
φου, η οποία συνδυάζει στοιχεία της βυζαντινής παράδοσης με αντίστοιχα 
από τη δυτική εικονογραφία, με την οποία είχαν ιδιαίτερα εξοικειωθεί οι κρη-
τικοί ζωγράφοι, εξαιτίας των συνθηκών που επικρατούσαν στη βενετοκρατού-
μενη Κρήτη25. Επιπλέον, άλλη μια εικόνα με την ίδια σχεδόν τεχνοτροπική 
εκτέλεση βρίσκεται σε ιδιωτική συλλογή στην Κέρκυρα26 και χρονολογείται 
στο πρώτο μισό του 17ου αιώνα. 

Άλλη εικονογραφική παραλλαγή του θέματος αποτελεί παράσταση του 
Χριστού με την Παναγία και τον Ευαγγελιστή Ιωάννη. Χαρακτηριστικό πα-
ράδειγμα αποτελεί εικόνα χρονολογούμενη στο δεύτερο τέταρτο του 15ου 
αιώνα, από τον Χάνδακα της Κρήτης, στο Μουσείο Civico Correr της Βε-
νετίας27. Επίσης, εικόνα του Νικολάου Τζαφούρη ευρισκόμενη στο Μουσείο 
Kunsthistorisches της Βιέννης28, χρονολογούμενη το δεύτερο μισό του 15ου 
αιώνα, και άλλη μία από την Κρήτη ή τη Βενετία του 1500 περίπου, απο-
διδόμενη στον ίδιο ζωγράφο ή τους ζωγράφους του εργαστηρίου του, στο 
Μουσείο Ερμιτάζ της Αγίας Πετρούπολης29. Επιπρόσθετα, σε γνωστή εικόνα 

κτρονικό περιοδικό Πεμπτουσία, Μαρία Σκλείδα, «Κρητική εικόνα της Άκρας Ταπείνω- 
σης», διαθέσιμο στον διαδικτυακό τόπο http://www.pemptousia.gr /2013/09/%CF%
84%CE%BF%CE%B8%CE%AD%CE%BC%CE%B1 – τελευταία ανάκτηση 15/4/2014. 

25. Βλ. Cattapan, “Nuovi elenchi e documenti dei pittori in Creta dal 1300 
al 1500”, σ. 202-235, Μ. Κωνσταντουδάκη-Κιτρομηλίδου, «Οι κρητικοί ζωγράφοι 
και το κοινό τους», σ. 246-261, Χατζηδάκης-Δρακοπούλου, Έλληνες ζωγράφοι, Μ. 
Χατζηδάκης-Ευγενία Δρακοπούλου, Οι Έλληνες ζωγράφοι μετά την Άλωση (1450-
1830), τόμ. 1, Αθήνα 1987, σ. 79-82.

26. Π. Λ. Βοκοτόπουλος, Εικόνες της Κέρκυρας, Αθήνα 1990, αριθ. 64, εικ. 192.
27. Βλ. M. Constantoudaki-Kitromilides, “The Man of Sorrows from By- 

zantium to Venetian Crete: Some Observations on Iconography and Function”, 
στο New Perspectives on the Man of Sorrows. Studies in Iconography: Themes 
and Variations, εκδ. Catherine R. Puglisi and William L. Barcham, Medieval 
Institute Publications, Western Michigan University 2013, σ. 164-166. Επίσης, Ν. 
Χατζηδάκη, Από τον Χάνδακα στη Βενετία. Ελληνικές εικόνες στην Ιταλία. 15ος-
16ος αι., Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 1993, αρ. 35, σ. 148-150, A. Drandaki, The 
origins of El Greco. Icon painting in Venetian Crete, Κατάλογος Έκθεσης, Νέα 
Υόρκη 2009, εικ. 1, σ. 12 (στο εξής: The origins of El Greco), Χειρ Αγγέλου. Ένας 
ζωγράφος εικόνων στη βενετοκρατούμενη Κρήτη (επιμ. Μ. Βασιλάκη), Αθήνα 2010, 
αρ. λήμ. 49, σ. 200-201. 

28. Le Icones, σ. 296-297 (G. Babić – M. Chatzidakis). 
29. The origins of El Greco, αρ. 19, σ. 68-69.



60	 Μαρια Σκλειδα

των αρχών του 16ου αιώνα του Βυζαντινού και Χριστιανικού Μουσείου οι 
παραδοσιακές μορφές της Θεοτόκου και του Ιωάννη του Θεολόγου έχουν 
δώσει τη θέση τους στον άγιο Ιωάννη τον Πρόδρομο και τον άγιο Ιερώνυμο30.

Η υπό μελέτη εικόνα έχει αριθμό ΒΧΜ 12204, είναι διαστάσεων 39,7×39,4 
εκ. και διατηρείται σε πολύ καλή κατάσταση31. Σε αυτήν παριστάνεται ο Χρι-
στός νεκρός, μέχρι τη μέση, με σταυρωμένα τα χέρια μπροστά στο υπογά-
στριο. Στο κεφάλι φορεί ακάνθινο στεφάνι. Έχει στικτό φωτοστέφανο με 
την επιγραφή «Ο ΩΝ». Τα σύμβολα του Πάθους, η λόγχη και ο σπόγγος, 
ξεπροβάλλουν πίσω από το Σταυρό. Δεξιά και αριστερά του νεκρού σώματος 
του Χριστού παριστάνονται ολόσωμοι οι Αρχάγγελοι Μιχαήλ και Γαβριήλ, οι 
οποίοι εκφράζουν τη θλίψη τους με συγκρατημένες κινήσεις και με αυτοκυ-
ριαρχία των συναισθημάτων τους. Πάνω από τα φωτοστέφανά τους διακρί-
νονται τα αρχικά τους, ΜΙ και Γ αντίστοιχα. Επίσης στην επάνω αριστερή 
γωνία της εικόνας η επιγραφή, «Η ΑΓΙΑ ΑΠΟΚΑΘΗΛΟCIC». Ανάμεσα στον 
Αρχάγγελο Μιχαήλ και τον Χριστό διαβάζουμε την επιγραφή, «ΔΙΑ ΔΑΠΑ-
ΝΗC K ΕΞΟΔΟΥ ΑΝΙCΤΟΡΗΘΗ Η ΕΙΚΟΝ ΑΥΤΗ», ενώ στη δεξιά πλευρά, 
μεταξύ του Αρχαγγέλου Γαβριήλ και του Χριστού, την επιγραφή «ΤΟΥ ΧΑ-
ΤΖΗΠΑΝΑΓΙΩΤΗ ΕΞ ΑΓΚΥΡΑC αψξε (1765)». Επιπλέον, στη δεξιά στενή 
πλευρά της λάρνακας διακρίνεται η υπογραφή του ζωγράφου, «διά χειρός 
ΑΝΤΩΝΙΟΥ». Η μπροστινή όψη της λάρνακας διακοσμείται με φυτική ανθε-
μωτή διακόσμηση, στοιχείο που προσδίδει λαϊκότροπο χαρακτήρα στη σύνθε-
ση. Η παράσταση πλαισιώνεται περιμετρικά από χρυσή ταινία με διακόσμη-
ση συμμετρικών κυκλίσκων.

Στο έργο ο προπλασμός είναι σκούρου καστανού και γκριζοκάστανου χρώ-
ματος, ενώ στα γυμνά μέρη η τεχνική των λευκών φώτων δίνει στον Χριστό 
την ψυχρή όψη του νεκρού σώματος. Ιδιαίτερη προσοχή δίνεται στη λεπτο-
μερειακή αλλά και με υπερβολή απόδοση των αρθρώσεων, ενώ παρατηρείται 

30. Βλ. Χ. Μπαλτογιάννη, Ο Χριστός, αρ. 70, σ. 395-397, εικ. 143-144, σ. 402-
403, Α. Κατσελάκη, «Ιταλοκρητική εικόνα με την Άκρα Ταπείνωση και τους Αγίους 
Ιωάννη τον Πρόδρομο και Γεράσιμο», ΔΧΑΕ ΚΔ΄ (2003), σ. 281-292, εικ. 1-2, 4, 6. 
Ειδικότερα για την παράσταση του Αγίου Ιερωνύμου στη βυζαντινή τέχνη, βλ. Μ. 
Κωνσταντουδάκη-Κιτρομηλίδου, «Ο άγιος Ιερώνυμος με τον λέοντα σε εικόνες κρη-
τικής τέχνης. Το θέμα και οι συμβολισμοί του», Άνθη Χαρίτων, Βενετία, Ελληνικό 
Ινστιτούτο Βυζαντινών και Μεταβυζαντινών Σπουδών, 1998, σ. 193-215.

31. Βλ. Άνθρωποι και εικόνες, αρ. 31, σ. 97, Ειδική Έκθεση Κειμηλίων Προσφύγων, 
αρ. 20, σ. 22.



Ενυπογραφη Μεταβυζαντινη Εικονα (1765) με την Παρασταση τησ Ακρασ Ταπεινωσης	 61

έξαρση της ανατομίας του στήθους, σε αντίθεση με την ισχνότητα των βραχιό-
νων. Παρά τη σχηματοποίηση του σώματος του Χριστού, τα νεανικά πρόσωπα 
των αγγέλων, οι χρυσές πινελιές στα ενδύματά τους, η χαρούμενη χρωματική 
κλίμακα, τα χρυσά φωτοστέφανα, η χρυσή ταινία που διατρέχει περιμετρικά 
την εικόνα, της προσδίδουν ιδιαίτερο χαρακτήρα και πρωτοτυπία.

Η εικόνα συνδυάζει στοιχεία της βυζαντινής παράδοσης και της δυτικής 
τέχνης. Οι σχηματοποιημένες ρυτίδες, η λεπτή μακριά μύτη του Χριστού, ο 
βαθυκάστανος προπλασμός, τα γραμμικά λευκά φώτα, συνεχίζουν τη βυζα-
ντινή τεχνική. Από την άλλη, το μαλακό πλάσιμο της σάρκας στα πρόσωπα, 
οι μαλακές πτυχώσεις των ενδυμάτων των αγγέλων, η επιλογή των χρωμάτων, 
η πετυχημένη προσπάθεια απόδοσης της τρίτης διάστασης στον λαρνακοει-
δή τάφο και στο Σταυρό, η διακόσμηση της λάρνακας με ανθέμια αλλά και 
η επιγραφή, μαρτυρούν μακρινές αναγεννησιακές επιδράσεις. Τα χαρούμενα 
και φωτεινά χρώματα, η μπαρόκ διάθεση και η διακοσμητική τάση, που δια-
φαίνεται και στην άνθινη διακόσμηση της λάρνακας, αποτελούν στοιχεία που 
χαρακτηρίζουν και άλλες μορφές της εκκλησιαστικής τέχνης τον 18ο αιώνα 
στο πλαίσιο της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας και συνδέονται με την τάση της 
εποχής για συνδυασμό των παραδοσιακών μορφών της τέχνης με καλλιτεχνι-
κά στοιχεία της Δύσης.

Η εικονογραφική απόδοση του Χριστού στην εικόνα μας βασίζεται στην 
προηγούμενη παράδοση του θέματος και θυμίζει ανάλογη παράσταση σε ει-
κόνα του Εμμανουήλ Τζάνε στα Μετέωρα του 1670 (εικ. 2)32, αλλά και άλλες 
δύο σε αντιμήνσια προερχόμενα το ένα από τη Σκήτη της Αγίας Άννης του 
έτους 1664 (εικ. 3)33 και το άλλο από το σκευοφυλάκιο της Μονής Σταυρο-
νικήτα του έτους 1717 (εικ. 4)34. Κοινό στοιχείο στην απόδοση του θέματος σε 
όλα τα έργα αποτελoύν κάποια στοιχεία δυτικής απόδοσης εικονογραφικών 
λεπτομερειών, όπως είναι στην απόδοση των μυών του σώματος, της λάρ-
νακας με προοπτική, αλλά και στα λυτά μαλλιά που πέφτουν στους ώμους. 

Τα τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά της εικόνας μαρτυρούν έργο καλής ποιό- 
τητας και παραπέμπουν σε ικανό και εγγράμματο ζωγράφο35, όπως αποδει-

32. Η εικόνα βρίσκεται στο Σκευοφυλάκιο της Ιεράς Μονής Αγίου Στεφάνου 
Μετεώρων, Μυστήριον μέγα, σ. 378-379, αρ. 141 (Ι. Βιταλιώτης).

33. Οι Θησαυροί του Αγίου Όρους, αρ. 12. 2, σ. 421 (Ιερ. Νείλος Σιμονωπετρίτης).
34. Ό.π., αρ. 12. 3, σ. 422 (Ιερ. Νείλος Σιμονωπετρίτης).
35. Βλ. Ε. Δρακοπούλου, Έλληνες ζωγράφοι μετά την Άλωση (1450-1850), 



62	 Μαρια Σκλειδα

κνύουν οι ορθογραφημένες επιγραφές, του βορειοελλαδικού ή του ευρύτε-
ρου μικρασιατικού χώρου, χωρίς ωστόσο να μπορούμε να τον ταυτίσουμε 
με βεβαιότητα. Ειδικότερα, πρόκειται για έναν καλλιτέχνη με γνώσεις των 
δυτικών τάσεων, τις οποίες ενσωματώνει στο έργο του προσαρμοσμένες όμως 
στο δικό του ιδιαίτερο ύφος. Επιπλέον, διαφαίνεται ότι ο ζωγράφος διατηρεί 
κάποιου είδους σχέση με το ρεύμα του μπαρόκ, το οποίο πιθανότατα γνώριζε 
μέσω των εικονογραφημένων εκδόσεων αλλά και από τις χαλκογραφίες, οι 
οποίες διέδωσαν στοιχεία του μπαρόκ σε όλα τα Βαλκάνια36.

Ταυτόχρονα, η εικονογραφική επιλογή του θέματος και το γεγονός ότι το 
όνομα του δωρητή-παραγγελιοδότη συνοδεύεται από την προσωνυμία «χα-
τζής», σχετίζονται με τις θεολογικές αναζητήσεις του και με τα προσκυνημα-
τικά ταξίδια του προς τους Αγίους Τόπους, τα γνωστά χατζηλίκια. Επίσης, ο 
αφιερωτής της εικόνας μας θα ήταν χριστιανός ορθόδοξος και θα ανήκε στην 
ελληνική εύπορη και καλλιεργημένη αστική τάξη της Άγκυρας37, αν κρίνουμε 
από τη χρήση φύλλων χρυσού, χωρίς όμως να μπορεί να ταυτιστεί. 

Όσον αφορά το γενικότερο ιστορικό και κοινωνικό πλαίσιο μέσα στο 
οποίο εντάσσεται η εικόνα μας και ο δημιουργός της, είναι γεγονός ότι ο 
18ος αιώνας ήταν ένας αιώνας έντονων θεολογικών ζυμώσεων και διαμάχης 
στο διεθνές εκκλησιαστικό προσκήνιο. Αναλυτικότερα, την εποχή αυτή πλεί-

Ινστιτούτο Νεοελληνικών Ερευνών ΕΙΕ, αρ. 114, τόμ. 3, Αθήνα 2010, σ. 167 (Αντώνιος 
13. 1). Αναφορές την ίδια εποχή με το όνομα του ζωγράφου της εικόνας μας υπάρχουν 
για τα Μετέωρα (1741), τα Καλάβρυτα (1746-1756), την Πάτμο (1755), τη Μακρυνίτσα 
του Πηλίου (1762), την Πάργα (1757) και την Κέρκυρα (1758)· βλ. Μ. Χατζηδάκης – 
Ευγενία Δρακοπούλου, Οι Έλληνες ζωγράφοι μετά την Άλωση (1450-1830), τόμ. 1, 
Αθήνα 1987, σ. 173-174· Βασίλειος Σφυρόερας, «Τουρκοκρατία – Λατινοκρατία. 
Επισκόπηση του Ελληνισμού κατά περιοχές», Ιστορία του Ελληνικού Έθνους, τόμ. 
ΙΑ: Ο Ελληνισμός υπό ξένη κυριαρχία (1669-1821), Αθήνα, Εκδοτική Αθηνών, 1975, 
σ. 255, 258, 261.

36. Ό.π., σ. 247.
37. Η παρουσία Ορθοδόξων στον ευρύτερο γεωγραφικό χώρο της Γαλατίας και 

της πρωτεύουσάς της, της Άγκυρας, η οποία διοικητικά υπαγόταν στο Οικουμενικό 
Πατριαρχείο, πιστεύεται ότι υπήρχε ήδη από τα πρώτα χρόνια του Χριστιανισμού, 
καθώς είναι πολύ πιθανόν να κήρυξαν εκεί οι Απόστολοι Πέτρος, Ανδρέας και Παύλος, 
αλλά και να ίδρυσαν την τοπική Εκκλησία. Η παρουσία αυτή των Ορθοδόξων ενισχύ-
εται τον 18ο αιώνα και μετά, λόγω εσωτερικής μετανάστευσης από την Καππαδοκία. 
Βλ. Αναστάσιος Κ. Ιορδάνογλου, «Η ελληνορθόδοξη κοινότητα της Αγκύρας», Η καθ’ 
ημάς Ανατολή Β´ (1994), σ. 165-184.



Ενυπογραφη Μεταβυζαντινη Εικονα (1765) με την Παρασταση τησ Ακρασ Ταπεινωσης	 63

στοι ετερόδοξοι δυτικοί θεολόγοι προσπάθησαν να ασκήσουν επιρροή στον 
ανατολικό εκκλησιαστικό χώρο, ενώ οι πιο συντηρητικοί ορθόδοξοι θεολόγοι 
υποστήριξαν τα βασικά θεολογικά δόγματα της Εκκλησίας. 

Ταυτόχρονα όμως, την ίδια εποχή η Ορθόδοξη Εκκλησία ως θεσμός εδραίω- 
σε τη θέση της με εξουσίες και δικαιώματα που παραχωρήθηκαν στον ανώτατο 
ηγέτη της, τον Πατριάρχη, ο οποίος κατάφερε να διασώσει την ακεραιότητά 
της και να αποτελέσει ενοποιητικό παράγοντα για όλους τους χριστιανούς. 
Επιπλέον, η υπογραφή από την Υψηλή Πύλη συνθηκών με τη Ρωσία και την 
Αυστρία συνέτεινε ώστε σταδιακά να βελτιωθούν οι συνθήκες διαβίωσης των 
χριστιανικών εθνοτήτων στο πλαίσιο της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας38. Είναι 
γεγονός ότι από την εποχή ακόμα της κατάκτησης της Κωνσταντινούπο-
λης, ενώ θεωρητικά οι χριστιανοί δεν μπορούσαν να εκφράζουν ανοιχτά και 
δημόσια την πίστη τους, στην πραγματικότητα ο σουλτάνος ηγεμόνας τούς 
παρείχε τη δυνατότητα για τη διατήρηση των τόπων λατρείας τους και για 
την ελεύθερη εκδήλωση της ορθόδοξης χριστιανικής πίστης τους39. 

Επιπλέον, οι ναοί και οι ενορίες αποτελούσαν τον πυρήνα των τοπικών 
κοινοτήτων στα αστικά κέντρα και στην ενδοχώρα, αλλά και σημείο σύνδε-
σης των ανθρώπων μεταξύ τους. Ειδικότερα για την περιοχή της Κερμίρας, 
υπήρχαν δύο ενορίες-εκκλησίες, αυτή των Αγίων Θεοδώρων και μια δεύτερη, 
αυτή της Κοίμησης της Θεοτόκου40. Δεδομένου ότι η συνοικία που βρισκό-
ταν η Εκκλησία της Παναγίας ήταν καθαρά ελληνική, ενώ εκείνη στην οποία 
βρίσκονταν οι Άγιοι Θεόδωροι κατοικούνταν από Αρμενίους και Τούρκους, 
μπορούμε να κάνουμε την υπόθεση ότι η εικόνα μας πιθανόν ανήκε στα ιερά 
κειμήλια τα οποία περιείχε η Εκκλησία της Παναγίας και μετά την ανταλλα-
γή των πληθυσμών συγκεντρώθηκαν μέσα σε κιβώτια και παραδόθηκαν για 

38. Βλ. Α. Βακαλόπουλος, Ιστορία του Νέου Ελληνισμού, τόμ. 1-8, 1964-1986,  
Ι. Χασιώτης, Μεταξύ οθωμανικής κυριαρχίας και ευρωπαϊκής πρόκλησης. Ο ελληνικός 
κόσμος στα χρόνια της τουρκοκρατίας, Θεσσαλονίκη 2001, σ. 59 κ. ε.

39. Βλ. S. Runciman, Η Μεγάλη Εκκλησία εν αιχμαλωσία. Μια μελέτη για το 
Πατριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως από την παραμονή της άλωσης της πόλης μέχρι και 
την επανάσταση του 1821, μετάφραση Πολυξένη Αντωνοπούλου, Αθήνα 2010, σ. 211 κ. ε.

40. Η συγκεκριμένη μαρτυρία-πληροφορία παρέχεται μέσα από το Αρχείο Προφο- 
ρικής Παράδοσης του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών (Καππαδοκία, οικισμός Κερ- 
μίρα, φάκελοι 85-88). Επίσης, βλ. χειρόγραφο βιβλίο του Κέντρου Μικρασιατικών 
Σπουδών που γράφτηκε το 1959: Νικόλαος Σαρίογλου, Πληροφορίες για την Κερμίρα, 
Αθήνα 1958, σ. 9.



64	 Μαρια Σκλειδα

φύλαξη στο Βυζαντινό Μουσείο μαζί με τα υπόλοιπα κειμήλια των ελληνορ-
θόδοξων κοινοτήτων της Μικράς Ασίας και της Ανατολικής Θράκης41.

Καταλήγοντας, το εικονογραφικό θέμα της Άκρας Ταπείνωσης αναφέρε-
ται στο λειτουργικό τυπικό της Μεγάλης Εβδομάδας και σχετίζεται με την 
ευχαριστιακή, σταυρική θυσία του Θεανθρώπου για τη σωτηρία όλων των 
ανθρώπων, και γι’ αυτό τοποθετείται στην κόγχη της πρόθεσης του ιερού. Ει-
δικότερα, η παράσταση της Άκρας Ταπείνωσης αποτελεί μια αποκαλυπτική 
μαρτυρία του έργου της θείας οικονομίας για τη λύτρωση του ανθρώπου42. 
Τεχνοτροπικά η φωτεινότητα του νεκρού σώματος του Χριστού και η ηρεμία 
που αποπνέει ακυρώνουν την αίσθηση του θανάτου και δημιουργούν την 
εντύπωση μιας προσωρινής κατάστασης ύπνου. Με τον τρόπο αυτό προα-
ναγγέλλεται το χαρμόσυνο γεγονός της Ανάστασης. Έπειτα, ο Σταυρός του 
Μαρτυρίου αποτελεί σύμβολο νίκης του θανάτου και θεμέλιο της σωτηρίας 
όλων των ανθρώπων. Τέλος, το αίμα και το νερό που ρέουν από την πληγή 
έχουν ευχαριστιακό νόημα και παραπέμπουν στα δύο βασικά μυστήρια της 
Εκκλησίας, του Βαπτίσματος (νερό) και της Θείας Ευχαριστίας (αίμα), μέσω 
των οποίων ο άνθρωπος αποκτά τη δυνατότητα της μετοχής του στην αιώνια 
ζωή και Βασιλεία του Θεού.    

41. Σχετική μαρτυρία αναφέρει: «Η Εκκλησία της Παναγίας… δεν είχε δυστυχώς τον 
πλούτο της Εκκλησίας των Αγίων Θεοδώρων, αλλά ήταν αρκετά πλούσια και αυτή, και 
αυτής τα πράγματα οι πρόσφυγες κάτοικοι της κωμόπολης έφεραν όλα τα πράγματα». 
Και: «Όλα αυτά ευτυχώς τα έφεραν οι πρόσφυγες κάτοικοι της Κερμίρας εις την Ελλάδα 
και πού διετέθησαν δεν ξεύρω, άκουσα μόνον ότι άλλα είναι εις τα Μουσεία, άλλα διε-
νεμήθησαν εις διάφορες προσφυγικές Εκκλησίες», βλ. Νικολάου Σαρίογλου, ό.π., σ. 9-10. 
Ανάλογη είναι και η μαρτυρία της Μαρίας Πορλόγλου-Κοσμίδου, με καταγωγή από την 
Κερμίρα της Καππαδοκίας: «…Η επιτροπή μας άρχισε να μαζεύει τα πράγματα της εκ-
κλησίας. Τα βάλαμε σε μεγάλες κάσες. Τα φέραμε και τα παραδώσαμε στο κράτος. Στο 
Βυζαντινό Μουσείο βρίσκεται ένα άγιο ποτήριο δικό μας. Στο ίδιο μουσείο βρίσκεται και 
ένας επιτάφιός μας, μεγάλης αξίας…», βλ. Ειδική Έκθεση Κειμηλίων Προσφύγων, σ. 57. 

42. Για το θεολογικό λυτρωτικό νόημα της σταυρικής θυσίας του Θεανθρώπου, 
βλ. Σ. Ν. Μαρίνης, Ιδού ο Νυμφίος, Αθήνα, Ακρίτας, 2002, Κ. Ware, Η Ορθόδοξη 
Εκκλησία, Αθήνα, Ακρίτας, 2007, σ. 356-363, Ι. Μάγιεντορφ, Βυζαντινή Θεολογία, 
Αθήνα, Ίνδικτος, 2010, σ. 344 κ. ε, Δ. Μπαθρέλλος, Σχεδίασμα Δογματικής Θεολογίας, 
Αθήνα, Εν Πλω, 2008, σ. 120 κ. ε., σ. 202-205. Επίσης, γενικά για τις εκκλησιαστι-
κές πηγές σχετικά με το Θείο Πάθος, βλ. Ι. Καραβιδόπουλος, «Το Θείον Πάθος και 
η Ανάστασις του Χριστού», στο Μυστήριον, σ. 27-32, για τις εικαστικές εκφράσεις 
των Παθών του Χριστού, βλ. Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, «Εικαστικές εκφράσεις των 
Παθών και της Ανάστασης του Χριστού», ό.π., σ. 52-56. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

