
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 19 (2015)

  

 

  

  Οἱ Περσικὲς Ἐπιστολὲς τοῦ Μοντεσκιὲ στὰ
ἑλληνικὰ στὴ Σμύρνη (1836). Μιὰ ἔκδοση μὲ
σημασία; 

  Σταύρος Θ. Ανεστίδης   

  doi: 10.12681/deltiokms.318 

 

  

  Copyright © 2015, Σταύρος Θ. Ανεστίδης 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Ανεστίδης Σ. Θ. (2015). Οἱ Περσικὲς Ἐπιστολὲς τοῦ Μοντεσκιὲ στὰ ἑλληνικὰ στὴ Σμύρνη (1836). Μιὰ ἔκδοση μὲ
σημασία;. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών, 19, 65–80. https://doi.org/10.12681/deltiokms.318

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 10/01/2026 00:22:59



Σταύρος Θ. Ανεστίδης

Οι Περσικές Επιστολές του Μοντεσκιέ

στα ελληνικά στη Σμύρνη (1836). 
Μια έκδοση με σημασία;

Ηαναβίωση των ιδεών του πολιτικού ουμανισμού στους κόλπους του Δια- 
φωτισμού τον 18ο αιώνα υπήρξε αποφασιστικής σημασίας ως προς την 

άρθρωση του ριζοσπαστισμού και της κοινωνικής κριτικής που σφυρηλάτησαν 
τις ιδεολογίες της σύγχρονης Ευρώπης. Στην αναβίωση του θεωρητικού αυτού 
προβληματισμού θεμελιώδης υπήρξε η συνεισφορά του Μοντεσκιέ, η γονιμότη-
τα και η ακτινοβολία της σκέψης του οποίου επηρεάζουν τον πολιτικό στοχασμό 
έως τη Γαλλική Επανάσταση. Η θεωρητική συμβολή του βαρόνου της Brède 
συναρθρώνεται, πρώτον, με τη συστηματική κριτική της απολυταρχίας και του 
δεσποτισμού και, δεύτερον, με τη διερεύνηση των προϋποθέσεων και των βάσεων 
της πολιτικής νομιμότητας. Στη σκέψη του Μοντεσκιέ η διαπλοκή του ζητή-
ματος της πολιτικής νομιμότητας με την αναζήτηση του πολιτειακού ιδεώδους 
μετουσιώθηκε σε καταλυτική ιδεολογία κοινωνικής κριτικής1. 

Ο πολιτικός ουμανισμός επιβίωσε και σε άλλες εθνικές παραδόσεις μετά 
την ολοκλήρωση του κύκλου του στη Γαλλία. Οι ιδέες των Γάλλων ριζοσπα-
στών ενέπνευσαν και υποκίνησαν επαναστατικά κινήματα στη νοτιοανατολι-
κή Ευρώπη μέσα από το δίαυλο του Διαφωτισμού2. Ο πολιτικός ουμανισμός 
ως συνδήλωση της αρχαίας πολιτικής αρετής και των δημοκρατικών πολιτεια- 

1. Βλ. Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, «Πολιτικός Ουμανισμός και Διαφωτισμός: Συμ- 
βολή στη διερεύνηση της ιδεολογικής λειτουργίας της πολιτικής θεωρίας του Mon- 
tesquieu», Φιλοσοφία και Πολιτική (Πρακτικά του A΄ Πανελληνίου Συνεδρίου Φι- 
λοσοφίας), Αθήνα, Καρδαμίτσας, 1982, σ. 291-304. Πρβλ. Paschalis M. Kitromilides, 
Enlightenment and Revolution. The Making of Modern Greece, Cambridge, Mass. 
και Λονδίνο, Harvard University Press, 2013, σ. 118-119, 127-128.

2. Βλ. Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, H Γαλλική Επανάσταση και η Νοτιοανατολική 
Ευρώπη, 2η έκδοση, Αθήνα, Πορεία, 2000, σ. 69-82, 133 κ.ε.



66	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ

κών προτύπων και ως έκφραση ριζικής κοινωνικής κριτικής απέβη η lingua 
franca της επανάστασης και της κοινωνικής αλλαγής. 

Στη νεοελληνική πολιτική ζωή, η ριζοσπαστική τάση του Νεοελληνικού Δια- 
φωτισμού εκφράστηκε στον προδρομικό κύκλο του Ρήγα, στις ελληνικές κοι-
νότητες της διασποράς (Βιέννη, Βουκουρέστι, Ιάσιο), στις μητροπόλεις όπως 
η Κωνσταντινούπολη και η Σμύρνη και, βεβαίως, στους ριζοσπάστες οπαδούς 
του Κοραή στο Παρίσι, οι οποίοι και πραγματοποίησαν, τελικά, τις πρώτες 
ελληνικές εκδόσεις των δύο σημαντικότερων έργων του Ρουσσώ. Πρώτος ο 
Σπυρίδων Βαλέττας, ο οποίος με το ψευδώνυμο Δημήτριος Αριστομένης με-
ταφράζει το δεύτερο Discours: Ιωάννου Ιακώβου Ρουσσώ του εκ Γενεύης, 
Λόγος, περί αρχής και βάσεως της ανισότητος των ανθρώπων προς αλλή-
λους, Μεταφρασθείς εκ της Γαλλικής γλώσσης υπό Δημητρίου Αριστομένους  
[=Σπυρίδων Βαλέττας], Παρίσι 1818· και ακολουθεί σε λίγα χρόνια η ελληνική 
έκδοση του Contrat Social, από τον Γρηγόριο Ζαλύκη ή Ζαλύκογλου: Περί 
της κοινωνικής συνθήκης, ή αρχαί του πολιτικού δικαιώματος. Σύγγραμμα του 
φιλοσόφου Ιωάννου Ιακώβου Ρουσσώ, Εκ της Γαλλικής γλώσσης κατά πρώ-
τον μεταφρασθέν υπό του Γρηγορίου Γεωργιάδου Ζαλύκου και εκδοθέν μετά 
προλεγομένων υπό Κωνσταντίνου Νικολοπούλου, Παρίσι 1828.

 Στους κόλπους της ελληνικής κοινωνίας της Σμύρνης, όπου δημιουργή-
θηκαν ισχυρές εστίες παιδείας, όπως η Ευαγγελική Σχολή και το Φιλολογικό 
Γυμνάσιο, ο Διαφωτισμός έγινε δεκτός σε συγκυρία κορύφωσης των προσ-
δοκιών αλλά και των ιδεολογικών ζυμώσεων και αντιθέσεων3. Η πυκνότητα 
της πνευματικής ζωής συνδέθηκε κυρίως με τα ανοίγματα και τη δεκτικό-
τητα της σμυρναϊκής λογιοσύνης προς τη δυτική γραμματεία. Από το 1834, 
που ο Ιωάννης Ισιδωρίδης Σκυλίτσης μεταφράζει και εκδίδει τη Θηβαΐδα του 
Racine (Ρακίνας), έως το 1920, που ο Γεώργιος Σημηριώτης εκδίδει τα δύο 
πρώτα τεύχη της Γαλλικής Ανθολογίας, 1800-1920, σε δικές του μεταφρά-
σεις, υπάρχει ένας καλός αμητός. Μεταφράζονται ο Corneille (Κορνήλιος), 
o Lamartine (Λαμαρτίνος), ο Αλέξανδρος Δουμάς, ο Victor Hugo (Βίκτωρ 
Ούγος), ο Ιούλιος Βερν, ο Μολιέρος, o Chateaubriand (Σατωβριάνδος), o 
Walter Scott (Ουάλτερ Σκώττος), o Honoré de Balzac, o Goethe (Γοίθιος), 

3. Βλ. Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, «Iδεολογικές συνέπειες της κοινωνικής δια-
μάχης στη Σμύρνη (1809-1810)», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών 3 (1982),  
σ. 9-39· πρβλ. Φίλιππος Ηλιού, Κοινωνικοί αγώνες και Διαφωτισμός. Η περίπτωση της 
Σμύρνης (1819), Αθήνα 1986, σ. 16-21 κ. α.



Οι Περσικεσ Επιστολεσ του Μοντεσκιε στα ελληνικα στη Σμυρνη (1836)	 67

o Δοστοϊέβσκη κ.ά. Ιδιαίτερα δημοφιλείς υπήρξαν ο Xavier de Montepin 
(Ξαβιέ δε Μοντεπέν) και ο Eugène Sue (Ευγένιος Σύης). Επισημαίνω επί-
σης την κατ’ επιτομήν έκδοση της Encyclopédie σε 4 τόμους (1861-1864) 
και παράρτημα (1867). 

Μόλις το 1877 εμφανίζεται μετάφραση έργου του Βολταίρου: Πίστις, Πατρίς 
και Έρως ή Οροσμάνης Σουλτάνος της Ιερουσαλήμ και Ζαΐρα η αιχμάλωτος. 
Τραγωδία Βολταίρου. Εις πράξεις 5. Μεταφρασθείσα υπό Ιακώβου Ρ. Ραγκαβή, 
παραφρασθείσα εκδίδεται υπό Νικολάου Φλαμπουριάρου. Εν Σμύρνη, τύποις 
Ν. Χέλμη, 1877. Το πρώτο έργο του Βολταίρου που μεταφράστηκε στα οθω-
μανικά είναι ο πνευματώδης φιλοσοφικός μύθος Μικρομέγας  (Micromégas, 
1752) [=Muhaverat-ı hikemiyye, μετάφραση: Münif Efendi, Κωνσταντινού-
πολη 1859]. Το 1869 ο Μικρομέγας εκδόθηκε επίσης στα οθωμανικά με αρ-
μενικούς χαρακτήρες. Το 1938 μεταφράστηκε από τον A. Fehmi Baldaş ο 
Αγαθούλης (Candide, 1759) [=Kandid, Κωνσταντινούπολη 1938]. 

Επομένως η πρώτη ελληνική έκδοση των Περσικών Επιστολών από τον 
Νεοκλή Παπάζογλου, το 18364, εντάσσεται στις μεταφραστικές πρωτοβουλίες 
που πύκνωσαν με την πάροδο των δεκαετιών και συνέβαλαν στη ζωτικότητα 
του πολυπολιτισμικού πνευματικού περίγυρου. Θυμίζω εδώ ότι οι Περσικές 
Επιστολές, που πρωτοεκδόθηκαν ανώνυμα το 1721 στο Άμστερνταμ, αποτε-
λούν μια διασκεδαστική, εν πολλοίς καυστική, σάτιρα της Γαλλίας και του 
δυτικού πολιτισμού. Μέσα από την υποθετική αλληλογραφία δύο Περσών 
επισκεπτών της Γαλλίας με την πατρίδα τους, σκιαγραφείται η εικόνα της 
γαλλικής κοινωνίας εκείνης της εποχής, γίνεται κριτική των πολιτικών θεσμών 
και αναδημιουργείται μια ζωντανή ηθογραφική εικόνα που πηγάζει από την 
κοινωνιολογική οξυδέρκεια του Μοντεσκιέ. 

Πρώτος ο Ρήγας Βελεστινλής, το 1790, στο έργο του Φυσικής απάνθισμα, 
αποκάλυψε ότι είχε αποπειραθεί να μεταφράσει στα ελληνικά το Πνεύμα των 
Νόμων5 «προς όφελος του Γένους»6. Το 1797, ο Ρήγας θα εκδώσει το επα-

4. Η πλέον πρόσφατη, αρκούντως επιμελημένη και με καλή απόδοση στα ελληνικά 
έκδοση του έργου κυκλοφόρησε το 1998: Μοντεσκιέ, Περσικές επιστολές, μετάφραση 
Νίκη Μολφέτα, Αθήνα, Καστανιώτης: Κλασική Βιβλιοθήκη, 1998.

5. Στις ημέρες μας υπάρχει αρκετά αξιόπιστη και άξια λόγου έκδοση των Νόμων 
στα ελληνικά: Το πνεύμα των νόμων, εισαγωγή: Παναγιώτης Κονδύλης, μετάφραση: 
Κωστής Παπαγιώργης-Παναγιώτης Κονδύλης, Αθήνα, Γνώση, 1994, τόμ. Α-Β.

6. Βλ. Ρήγας Βελεστινλής, Φυσικής απάνθισμα διά τους αγχίνους και φιλομαθείς 
Έλληνας, Βιέννη 1790, σ. 176. 



68	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ

ναστατικό φυλλάδιο Νέα Πολιτική Διοίκησις, που απευθυνόταν προς όλους 
τους υπηκόους της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, καλώντας τους να εξεγερ-
θούν εναντίον της τυραννίας και να απελευθερωθούν πολιτικά και κοινωνι-
κά7. Εμπνευσμένος από τον Ντιντερό, τον γαλλικό εγκυκλοπαιδισμό και τη 
Γαλλική Επανάσταση, καθώς και από τον Μοντεσκιέ, ο Ρήγας κήρυσσε μια 
νέα «Ελληνική Δημοκρατία», που θα βασιζόταν στην ισότητα, στο σύνταγμα 
και στην αρχή των ανθρωπίνων δικαιωμάτων8. 

Το 1795 και το 1796 κυκλοφόρησαν δύο διαφορετικές μεταφράσεις των 
Considérations sur les causes de la grandeur des Romains et de leur 
décadence9. Η πρώτη αποδίδεται στον Γεώργιο Εμμανουήλ, ο οποίος πί-
στευε ότι συνέβαλε με τη μετάφρασή του στην καλύτερη γνωριμία του Ελλη-
νισμού με την ιστορία της χριστιανικής ρωμαϊκής αυτοκρατορίας. Η δεύτερη 
υπήρξε ανώνυμη και ημιτελής. Το έργο αυτό θα εκδοθεί ξανά στα ελληνικά, 
το 1836, στην Αθήνα10. Στον κύκλο των οθωμανών διανοουμένων δοκιμές για 
τη μετάφραση του Πνεύματος των Νόμων καθώς και των Considérations, 
στα οθωμανικά, έγιναν από τον σημαντικότερο διανοητή του οθωμανισμού11, 

7. Βλ. Pήγα Bελεστινλή, Άπαντα τα σωζόμενα, τόμ. E΄: Nέα Πολιτική Διοίκησις 
των Kατοίκων της Pούμελης, της Mικράς Aσίας, των Mεσογείων Nήσων και της Bλα-
χομπογδανίας, Εισαγωγή – Επιμέλεια – Σχόλια: Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, Αθήνα, 
Βουλή των Ελλήνων, 2000, σ. 11-13, 31 κ.ε.

8. Βλ. Πασχάλης Μ. Κιτρομηλίδης, Ρήγας Βελεστινλής. Θεωρία και πράξη, Αθήνα, 
Βουλή των Ελλήνων, 1998, σ. 68-82. 

9. Βλ. Έρευνα περί προόδου και πτώσεως των Ρωμαίων, Λειψία 1795. Η δεύτερη 
μετάφραση των Considérations, που περιλαμβάνει μόνο τα κεφάλαια Ι-VI του έργου, 
εκδόθηκε ως Μέρος Δεύτερο του βιβλίου, Βιβλίον διηρημένον εις μέρη δύο, Βενετία 
1796, σ. 77-154. 

10. Βλ. Σκέψεις περί των αιτίων του μεγαλείου και της πτώσεως των Ρωμαίων, σύγ-
γραμμα του Μοντεσκιώ. Μεταφρασθέν εκ του Γαλλικού. Υπό Γ. Α. Θερινού, Εν Αθήναις, 
εκ της τυπογραφίας Ι. Φιλήμονος, 1836. Βλ. επίσης Σκέψεις περί των αιτίων του μεγαλείου 
και της πτώσεως των Ρωμαίων, Υπό Μοντεσκίου, Εκ του γαλλικού, Υπό Τ. Μανταφούνη, 
Αθήνησι, Τύποις Α. Κτενά και Π. Σούτσα, 1862. Πολύ μεταγενέστερα έχουμε: Διατριβή 
περί της πολιτικής των Ρωμαίων εν τη θρησκεία [=Dissertation sur la politique des 
Romains dans la religion (1716)], εξελληνισθείσα υπό Γεωργίου Αθ. Τουρλίδου, Αθήνα 
1969· και Μοντεσκιέ. Επιλογή από το έργο του, Μετάφραση, επιλογή: Γεώργιος Δ. Ζιού-
τος, Αθήνα, Σύγχρονη Εποχή, 1993 [=Νεανικά έργα (1713-1721), Περσικές Επιστολές, 
Έργα περιόδου 1721-1728, Τα ταξίδια (1728-1731), Μετά από τα ταξίδια (1731-1734), 
Considérations, Περίοδος 1734-1748, Το πνεύμα των νόμων, Τελευταία έργα, Σκέψεις]. 

11. Υπενθυμίζω ότι ο οθωμανισμός πρέσβευε τη νομιμοφροσύνη προς τον εκάστοτε 



Οι Περσικεσ Επιστολεσ του Μοντεσκιε στα ελληνικα στη Σμυρνη (1836)	 69

τον Ναμίκ Κεμάλ12, του οποίου η πολιτική σκέψη είχε εν μέρει επηρεασθεί 
από τον Μοντεσκιέ ως προς το θέμα της διάκρισης των εξουσιών13. 

Ποιος ήταν όμως αυτός ο πρωτουργός της έκδοσης των Επιστολών στα 
ελληνικά; Τα ουσιώδη βιογραφικά του στοιχεία αποθησαυρίζονται χάρη στα 
μελετήματα του Ματθαίου Παρανίκα, Ιστορία της Ευαγγελικής Σχολής 
Σμύρνης εκ των πηγών συνταχθείσα, Αθήνα 1885, σ. 50-55, του Γεωργίου 
Βαλέτα, «Σελίδες από την πνευματική ιστορία της Σμύρνης», Μικρασιατικά 
Χρονικά, τόμ. Β (1939), σ. 208, 212-214, και κυρίως του Κώστα Συμ. Παπα-
δοπούλου, «Οι Διευθυνταί της Ευαγγελικής Σχολής Σμύρνης Νεοκλής Πα-
πάζογλους και Βενέδικτος Κωνσταντινίδης», Μικρασιατικά Χρονικά, τόμ. Ι 
(1963), σ. 384-460. 

Ο Νεοκλής Παπάζογλου γεννήθηκε το 1799 στη Σμύρνη. Είχε ως ανάδο-
χο τον ηγούμενο της Πατριαρχικής και Σταυροπηγιακής Μονής Αγίας Τριά- 
δος της Κοινότητας Μουζουρά Χανίων Κρήτης, η οποία είχε αποκτήσει Με-
τόχιο στη Σμύρνη στα προεπαναστατικά χρόνια. Τα πρώτα γράμματα τα δι-
δάχθηκε στη Μονή και σε ηλικία 17 ετών, το 1816, χειροτονήθηκε διάκονος 
από τον τότε Μητροπολίτη Σμύρνης και κατόπιν Οικουμενικό Πατριάρχη 
Άνθιμο ΣΤ΄, «πράγμα εις το οποίον αι κλίσεις μου αντεφέροντο και διά το 
οποίον φαίνεται δεν ήμην προωρισμένος», όπως με παρρησία ομολογού-

εκπρόσωπο της δυναστείας του Οσμάν και την κατάργηση των θρησκευτικών ή εθνο-
τικών διακρίσεων. Διακήρυττε την ισότητα των μελών της οθωμανικής κοινότητας, την 
κατοχύρωση των ελευθεριών και των δικαιωμάτων τους και απέβλεπε στη συσπείρωση 
των οθωμανών υπηκόων με την καλλιέργεια κοινής πατριωτικής συνείδησης και στην 
εγκαθίδρυση συνταγματικής μοναρχίας.

12. Βλ. επίσης Ruh-ül-kavanin [=Το πνεύμα των νόμων], μετάφραση: Hüseyin 
Nazım, 1η έκδοση Κωνσταντινούπολη 1915, 2η έκδοση Κωνσταντινούπολη 1923 και 
Kanunların Ruhu Üzerine [=Το πνεύμα των νόμων], τόμ. Α, μετάφραση: Fehmi 
Baldaş, 1η έκδοση Άγκυρα 1963, 2η έκδοση Κωνσταντινούπολη 1998, τόμ. Β, μετά- 
φραση: Fehmi Baldaş, 1η έκδοση Άγκυρα 1965, 2η έκδοση Κωνσταντινούπολη 1998. 
Για τις Επιστολές εντοπίσθηκε μόνο μία τουρκική έκδοση και αυτή πρόσφατη: İran 
Mektupları. Lettres Persanes, μετάφραση: Muhiddin Göklü, 2η έκδοση Κων- 
σταντινούπολη, 2001.

13. Βλ. Nurettin Öztürk, “Αydınlanma Hareketi ve Yeni Türk Edebiyatı” 
[=Διαφωτισμός και Νεοτουρκική Λογοτεχνία], Pamukkale Üniversitesi Eğitim 
Fakültesi Dergisi 9 (2001), σ. 54, πρβλ. Şerif Mardin, The genesis of Young Ottoman 
thought: a study in the modernization of Turkish political ideas, Princeton, N. J., 
Princeton University Press, 1962, σ. 334· Orhan Özgüç, “Rousseau ve Türkiye”  
[=Rousseau και Τουρκία], Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi 16 (2013), σ. 121-148.



70	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ

σε ο ίδιος14. Από τότε άρχισαν και οι σπουδές του στην Ευαγγελική Σχολή 
Σμύρνης. Εάν παρέμενε στο ίδρυμα αυτό έως τα χρόνια της Επανάστασης, 
θα είχε διδάσκαλο και τον Βενιαμίν τον Λέσβιο, ο οποίος διηύθυνε τη Σχολή 
από τον Οκτώβριο του 1820 έως τον Απρίλιο του 1821. Η Ευαγγελική Σχο-
λή έκλεισε μετά το 1821 και επαναλειτούργησε τον Φεβρουάριο του 1824, 
αλλά ο Νεοκλής, μετά την έκρηξη της Επανάστασης, είχε εγκαταλείψει τη 
Σμύρνη. Το 1822 συμμετείχε ως μυστικός σύμβουλος στην ελληνική αντι-
προσωπεία του Συνεδρίου της Βερόνας. Σχετικά με τη μετάβασή του αυτή 
στην Ιταλία σημειώνει ο ίδιος: «Το δεύτερον της ελληνικής ανεξαρτησίας 
έτος (εικοστόν τρίτον της ηλικίας μου) συνηριθμήθην κ’ εγώ ως μυστικός 
σύμβουλος, μετά των ψηφισθέντων εις την προς τον πάπαν πρεσβείαν, την 
επιφορτησθείσαν να παρακαλέση αυτόν τον Δυτικόν Αρχιερέα, να μεσιτεύση 
υπέρ των Ελλήνων προς τους βασιλείς συναγομένους τότε εις Βερόνην, ίνα 
σκεφθώσι και αποφασίσωσι περί των πραγμάτων της Ισπανικής Χερρονήσου 
και της Ελλάδος»15. Μετά τη λήξη του Συνεδρίου, το οποίο προέβη, εντέ-
λει, στην καταδίκη της Ελληνικής Επανάστασης, ο Νεοκλής επέστρεψε στην 
Πελοπόννησο, κατατάχθηκε στο Τακτικό Σώμα Στρατού και το 1826 μετέβη 
στο Παρίσι, «υπό την ζήτησιν και υπεράσπισιν του φιλελληνικού κομητάτου 
των Παρισίων, μετά του υιού του Μαυρομιχάλη και άλλων σημαντικών νέων 
προς αύξησιν των φώτων και τελειοποίησιν των γνώσεών του»16. Στο Παρίσι 
σπούδασε και μελέτησε εννέα χρόνια περίπου και γαλουχήθηκε με τις αρχές 
και τις ιδέες των δημοκρατικών. Ο Παπάζογλου υπήρξε μεταξύ αυτών που 
υπέγραψαν την Έκκλησιν προς τους Έλληνας της Ελληνικής Εταιρείας Πα-
ρισίων. Το κείμενο αυτό εκδόθηκε το 1831 και εντάσσεται στην αντιρρητική 
φιλολογία για την εγκαθίδρυση βασιλείας στην Ελλάδα17. 

Το 1834 ο Νεοκλής, αφού εν τω μεταξύ απεκδύθηκε το ιερατικό σχή-
μα και το λειτούργημα του διακόνου, επέστρεψε στη Σμύρνη, όπου με την 
προτροπή των γονέων και των φίλων του εγκαταστάθηκε για να εργαστεί ως 
δάσκαλος· θεωρούσε άλλωστε τη διδασκαλία ως «έργον έντιμον και κοινωφε-

14. Βλ. Κ. Παπαδόπουλος, «Οι διευθυνταί της Ευαγγελικής Σχολής Σμύρνης», 
ό.π., σ. 391.

15. Βλ. ό.π., σ. 398.
16. Βλ. ό.π., σ. 401.
17. Βλ. ό.π., σ. 401-402 και Δ. Σ. Γκίνη – Β. Γ. Μέξα, Ελληνική Βιβλιογραφία, 

τόμ. Α, Αθήνα (1939), σ. 316-317, αρ. 2121.



Οι Περσικεσ Επιστολεσ του Μοντεσκιε στα ελληνικα στη Σμυρνη (1836)	 71

λές». Έτσι διορίσθηκε αρχιδιδάσκαλος στην Ευαγγελική Σχολή αντικαθιστώ-
ντας τον Βενέδικτο Κωνσταντινίδη, «μη επαρκούντα» για το αξίωμα αυτό, 
σύμφωνα με τον Ματθαίο Παρανίκα18. Υπηρέτησε τη Σχολή από τον Ιούνιο 
του 1834 έως τον Ιούνιο του 1835 και από τον Δεκέμβριο του 1837 έως 
τον Δεκέμβριο του επομένου έτους, οπότε και απομακρύνθηκε οριστικά. Ο 
Νεοκλής καταδιώχθηκε από τον Μητροπολίτη Σμύρνης (Παΐσιος) ως «απο-
κλήρικος», «ανήθικος» και «άθρησκος», ενώ ο Οικουμενικός Πατριάρχης 
(Γρηγόριος ΣΤ΄) τον χαρακτήρισε ως «κακοήθην και ύποπτον διδάσκαλον»19. 

Στη φωτεινή διάβαση του Παπάζογλου από την Ευαγγελική Σχολή οφεί-
λεται η ίδρυση της Βιβλιοθήκης και του Αναγνωστηρίου (1838), του περί-
φημου Ελληνικού Μουσείου, το οποίο θεωρείται ως ο πρώτος επιστημονικός 
Σύλλογος στη Μικρά Ασία20. Ο Παπάζογλου αποσκοπούσε στην «άσκησιν 
και ανάπτυξιν των νοητικών δυνάμεων διά της αναγνώσεως ωφελίμων βιβλί-
ων, διά της παραδόσεως ποικίλων μαθημάτων και διά της συζητήσεως εμπο-
ρικών, φιλολογικών και ηθικών υποθέσεων». Έργο επίσης του Παπάζογλου 
υπήρξε ο πρώτος «Διοργανισμός» της Ευαγγελικής Σχολής που δημοσιεύ-
τηκε το 1838 και αποτέλεσε τη βάση όλων των υπολοίπων21. Η μετάφραση 
και έκδοση των Στοιχείων Γραμματικής Γαλλικής (Σμύρνη, Εκ της Ιωνικής 
Τυπογραφίας, 1836) αποτελεί επίσης εργασία δική του άξια λόγου. 

Το παρόν μελέτημα δεν επεκτείνεται στην αντιβολή του κειμένου του Μο-
ντεσκιέ με τη μετάφραση που μας παρέδωσε ο Παπάζογλου. Ίσως αυτό να 
επιχειρηθεί άλλοτε. Πάντως ο αρχιδιδάσκαλος της Ευαγγελικής Σχολής είχε 
υπόψη του τη δεύτερη αναθεωρημένη έκδοση του 1754 εφόσον μετέφρασε 
και τις 160 επιστολές. Παραλείπει εντούτοις τις «Σκέψεις επί των Περσι-
κών Επιστολών», που είχαν επισυναφθεί στην επανέκδοση. Στην προσθήκη 
αυτή είχε προβεί τότε ο Μοντεσκιέ για να ανασκευάσει τις απόψεις του αββά 
Gaultier22 για το έργο του. Αξιοπερίεργο επίσης ότι ο Παπάζογλου αναδιατυ-
πώνει την εισαγωγή του Μοντεσκιέ και την παρουσιάζει εν πολλοίς ως δική του. 

18. Βλ. Μ. Παρανίκας, ό.π., σ. 50.
19. Βλ. Γ. Βαλέτας, ό.π., σ. 213. 
20. Βλ. Μ. Παρανίκας, ό.π., σ. 204 κ.ε.· Γ. Βαλέτας, ό.π., σ. 245-247· Χρ. 

Σολομωνίδης, Η παιδεία στη Σμύρνη, Αθήνα 1961, σ. 202-222. 
21. Τυπώθηκε υπό τον τίτλο Διοργανισμός της Ευαγγελικής Σχολής, Σμύρνη 1838. Το 

πλήρες κείμενο αποθησαυρίζεται από τον Μ. Παρανίκα, ό.π., σ. 88-95, βλ. και σ. 190. 
22. Βλ. Abbé Jean-Baptiste Gaultier, Les Lettres persanes convaincues 

d’impiété, 1751 (Οι αποδεδειγμένα άσεμνες Περσικές Επιστολές).



72	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ

Ο πρύτανης του πολιτικού στοχασμού του Διαφωτισμού αναφέρεται στο εισα-
γωγικό κείμενο ως ο Γάλλος που μεταγλώττισε τις επιστολές από τα περσικά 
στα γαλλικά. Κατ’ ουσίαν ο Παπάζογλου μετέτρεψε τον πρώτο πληθυντικό 
του Μοντεσκιέ σε τρίτο ενικό (Ο Γάλλος Μεταφραστής) για να επανέλθει 
στην κατακλείδα του σημειώματος στον πρώτο ενικό, δηλαδή στον εαυτό του. 

Να σταθούμε όμως στη δεύτερη παράγραφο. Εκεί ο Παπάζογλου σπεύδει 
να μας αποκαλύψει το συστατικό στοιχείο της πνευματικής του ιδιοσυγκρα-
σίας, το οποίο αποτελεί ταυτόχρονα και πυξίδα ανάγνωσης του κειμένου: 
πρόκειται για την κυριαρχική αυθεντία του λογικού. Ο δεδηλωμένος ορθο-
λογισμός του «λιποτάκτου από της ιεροδιακονίας»23 μάς βοηθά να συμπε-
ράνουμε γιατί καταπιάστηκε με το έργο του συγκεκριμένου στοχαστή της 
παιδείας των Φώτων και όχι με αυτό του Ρουσσώ, για παράδειγμα. 

Ο συγγραφέας της Έρευνας περί προόδου και πτώσεως των Ρωμαίων 
(Παρίσι 1734) αναζητούσε μια φιλοσοφία που θα του επέτρεπε να συνδυάσει 
την αιτιοκρατική εξήγηση των κοινωνικών φαινόμενων με ηθικές και φιλο-
σοφικές κρίσεις καθολικής ισχύος. Αντίθετα, στον πολίτη της Γενεύης είναι 
αισθητή η σχέση με τη νέα ρομαντική ευαισθησία που αναδύθηκε ως αντί-
δραση στον απόλυτο ορθολογισμό του Διαφωτισμού. Ο Παπάζογλου θεωρού-
σε μάλιστα «παραδοξολόγο» τον Ρουσσώ με αφορμή τις απόψεις του στον 
πρώτο Λόγο για τις επιστήμες και τις τέχνες (Discours sur les sciences et 
les arts, Παρίσι 1751)24. Αφορμή για τις αιτιάσεις αυτές υπήρξε η επιστολή 
ΡΕ΄, στην οποία ο ένας Πέρσης καταφέρεται κατά της προόδου: «Εις μίαν 
των επιστολών σου μ’ ελάλησες πολύ περί των καλλιεργουμένων εις την Δύ-
σιν επιστημών και τεχνών. Θέλεις με θεωρήσειν ως βάρβαρον· αλλά δεν εξεύ-
ρω εάν η εξ αυτών ωφέλεια αποζημιόνει τους ανθρώπους κατά την οποίαν 
καθ’ εκάστην κάμνουσι κακήν χρήσιν εις αυτάς». Ο Μοντεσκιέ βεβαίως δεν 
πρεσβεύει την άποψη αυτή25 και διά χειρός του άλλου Πέρση απαντά: 

23. Βλ. Κ. Παπαδόπουλος, ό.π., σ. 414. 
24. Πρβλ. το Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi 

les hommes, Άμστερνταμ 1755. Ο πρώτος Λόγος μεταφράστηκε και εκδόθηκε στα 
οθωμανικά το 1883. Βλ. Fezail-i ahlakiye ve kemalat-ı ilmiyye, μετάφραση: Kemal 
Paşazade Said Bey, Κωνσταντινούπολη 1883. Ο Αιμίλιος (Emile, 1762) κυκλοφόρησε 
στα τουρκικά μόλις το 1930. Βλ. Emil, yahud, Terbiye, μετάφραση: Ali Rıza Ülgener, 
Σμύρνη 1930. Βλ. περαιτέρω Οrhan Özgüç, ό.π., σ. 121-148.

25. Πρβλ. το Discours sur les motifs qui doivent nous encourager aux sciences, 
στις 15 Νοεμβρίου 1725, στην Ακαδημία του Bordeaux. 



Οι Περσικεσ Επιστολεσ του Μοντεσκιε στα ελληνικα στη Σμυρνη (1836)	 73

« Ή δεν συλλογίζεσαι ο τε λέγεις, ή κάμνεις κάλλιον να μη συλλογίζεσαι. 
Συ αφήκες την πατρίδα σου διά να μάθης, και συ καταφρονείς πάσαν μάθη-
σιν: Έρχεσαι να μορφωθής εις τόπον όπου αι ωραίαι τέχναι καλλιεργούνται, 
και συ τας θεωρείς ως ολεθρίας. Θέλω άραγε σε το ειπείν, Ραίδη; πλειότερον 
σύμφωνος είμαι εγώ με σε παρ’ ό,τι συ είσαι με τον εαυτόν σου. 

»Εσυλλογίσθης καλά την βάρβαρον και αθλίαν στάσιν όπου ήθελε μας 
κατασύρειν των τεχνών ο χαμός; Δεν έχει τις ανάγκην να το φαντασθή, εμπο-
ρεί να το ίδη. Επάνω της γης υπάρχουν ακόμη λαοί μεταξύ των οποίων πί-
θηκας μ’ ολίγην μάθησιν εδύνατο να ζήση εντίμως. Αυτός σχεδόν ήθελεν 
ευρεθήν εις την αυτήν με τους λοιπούς κατοίκους στάσιν» (Επιστολή ΡΣΤ΄, 
Ουσβέκ προς Ραίδην). 

Ο Παπάζογλου προβαίνει σε εκτενή σχόλια επί των επιστολών, τα οποία 
καταδεικνύουν την ευρυμάθειά του και την εξοικείωση με το πνευματικό, κοι-
νωνικό και πολιτικό κλίμα της γαλλικής πρωτεύουσας. Σε ένα από αυτά μάλι-
στα διαπιστώνουμε ότι έχει μελετήσει καλά και το Πνεύμα των νόμων26. Είναι 
σε αυτό το μεγάλο έργο (1748) που ο Μοντεσκιέ συνέχισε τη διερεύνηση του 
προβλήματος της νομιμότητας που έθεσε στις Επιστολές. Η απάντηση συνδέ-
θηκε με την ανάπτυξη μιας σύνθετης ιστορικής κοινωνιολογίας του δικαίου και 
των πολιτικών καθεστώτων που επέτρεψε στον κορυφαίο πολιτικό στοχαστή να 
παρουσιάσει την άποψή του για την πολιτική νομιμότητα ως διαπίστωση θεμε-
λιωμένη στις αναγκαίες σχέσεις που ανακύπτουν από τη φύση των πραγμάτων. 

Η ιστορική σκέψη του Μοντεσκιέ αποτέλεσε για τους Έλληνες ριζοσπά-
στες την αφορμή και την πρόκληση για να στοχαστούν ως προς τις συν-
θήκες της κοινωνίας τους με τους όρους της θεωρίας της διαφθοράς και 
της παρακμής των πολιτικών συστημάτων. Η καταγγελία του δεσποτισμού 
ως τροφού της διαφθοράς, η ανάδειξη της δημοκρατικής πολιτείας ως του 
καθεστώτος της πολιτικής αρετής, η προσήλωση στην αξία της ελευθερίας 
υπό την εγγύηση του δικαίου, η διατύπωση της αρχής της διάκρισης των 
εξουσιών ως μέσου ελέγχου της αυθαιρεσίας και προστασίας των ελευθεριών 

26. Πρόκειται για την ογδοηκοστή επιστολή, στο σχόλιο της οποίας ο Παπάζογλου 
σημειώνει: « Έπρεπε να σημειώσωμεν όλα τα χωρία του πνεύματος των νόμων, όπου 
ο Μοντεσκιώ ανέπτυξε τας φωτεινάς ιδέας όσας ενέσπειρεν εις τας Περσικάς του 
επιστολάς: ο αναγνώστης όστις εξεύρει πόσα υπέφερεν η ανά χείρας έκδοσις θέλει 
συγχωρήσειν τον μεταφραστήν. Ελπίζω ότι θέλει γενήν και δευτέρα έκδοσις τούτου και 
μετάφρασις εκείνου, και τότε ίσως ευχαριστηθή ο αναγνώστης καλήτερα». Βλ. σ. στ΄ 
σημειώσεων. 



74	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ

αποτέλεσαν την παρακαταθήκη του Μοντεσκιέ και διέγραψαν το πλαίσιο 
για την περαιτέρω επεξεργασία του προβληματισμού για την ελευθερία με 
τους όρους της δημοκρατικής πολιτειακής σκέψης. Σε έναν αγωνιστή της 
ελληνικής επανάστασης όπως ο Παπάζογλου, η μετάφραση και η έκδοση των 
Περσικών Επιστολών παρείχαν την καταλληλότερη αφορμή για να εκφράσει 
και να εξωτερικεύσει την προσωπική του απέχθεια για τον δεσποτισμό και  
ό,τι στοιχειοθετούσε έναν κόσμο βαρβαρότητας, αυταρχισμού και διαφθοράς. 
Η αλληγορία του κλειστού και τυραννικού κόσμου του σεραγίου του Πέρση 
άρχοντα Ουσβέκ αναπαριστούσε με μοναδική αποτελεσματικότητα το ψυ-
χολογικό κλίμα του φόβου και της ανθρώπινης εξαθλίωσης και αλλοτρίωσης 
που εκτρέφει η απολυταρχία. 

Ο Παπάζογλου κατάφερε να εξασφαλίσει γύρω στους εξήντα συνδρομη-
τές. Οι περισσότεροι είναι από τη Σμύρνη αλλά υπάρχουν επίσης χορηγοί 
από τις Κυδωνίες, την Αθήνα, το Ναύπλιο, τη Βιέννη, όχι όμως και την 
Κωνσταντινούπολη27. Ένα χρόνο νωρίτερα, ο ίδιος είχε εμφανισθεί στον κα-
τάλογο των συνδρομητών του έργου του επτανήσιου νομικού Παύλου Γαΐτα, 
Στοιχεία του πολιτικού και εγκληματικού δικαιώματος: Συντεθέντα εις χρήσιν 
της φιλομαθούς ελληνικής νεολαίας, που εκδόθηκε και αυτό στη Σμύρνη (Α. 
Πατρίκιος 1835). Σύγγραμμα το οποίο φαίνεται ότι γράφτηκε με πνεύμα που 
προσιδιάζει στις ιδεολογικές κατευθύνσεις του Διαφωτισμού και ειδικότερα 
στις απόψεις του Ιταλού νομικού Καίσαρος Βεκκαρία (1738-1794), ο οποίος 
υποστήριζε ότι το «Κοινωνικό Συμβόλαιο» που συγκροτεί την κοινωνία πρέ-
πει να παράγει ποινικούς νόμους σαφείς, λειτουργικούς και ανθρωπιστικούς, 
έτσι ώστε ο ποινικός κολασμός –εξοπλισμένος με κύρος και ηθική θωράκιση– 
να λειτουργεί αποτρεπτικά28. Ο Παπάζογλου ως φαίνεται γνώριζε το έργο του 
Βεκκαρία, το οποίο αναφέρει όχι όπως το μεταφράζει ο Κοραής, αλλά με τον 
δικό του τίτλο Περί εγκλημάτων και ποινών29. 

27. Βλ. σ. ια΄-ιγ΄: «Οι χορηγήσαντες φιλόμουσοι εις την έκδοσιν του παρόντος βι-
βλίου».

28. Βλ. Περί Αμαρτημάτων και Ποινών, πολιτικώς θεωρουμένων. Σύγγραμμα Καί-
σαρος Βεκκαρίου, Μεταφρασθέν εκ της Ιταλικής γλώσσης, και διά σημειώσεων εξηγη-
θέν υπό Δ. Κοραή, Παρίσι 1802. Το πρωτότυπο εκδόθηκε το 1764 (Cesare Beccaria, 
Dei delitti e delle pene). Στις σημειώσεις του ο Κοραής αναγγέλλει την πρόθεσή του 
να μεταφράσει το Κοινωνικό Συμβόλαιο του Ρουσσώ, «καθώς και άλλα τινά του φιλο-
σόφου τούτου». 

29. Βλ. σ. ε΄ των σημειώσεων. 



Οι Περσικεσ Επιστολεσ του Μοντεσκιε στα ελληνικα στη Σμυρνη (1836)	 75

Μετά την απομάκρυνσή του από την Ευαγγελική Σχολή, ο Νεοκλής πα-
ρέμεινε στη Σμύρνη όπου ίδρυσε ιδιωτικό εκπαιδευτήριο. Είναι το τελευταίο 
στοιχείο που γνωρίζουμε για τον βίο και το έργο του. Ο Κώστας Παπαδό-
πουλος θεωρεί ότι «υπήρξεν ατυχής και μαρτυρικόν της ανθρωπίνης κακίας 
θύμα, ενώ ήτο ομολογουμένως άξιος πολύ καλυτέρας τύχης»30. Ανθρώπινη 
εικασία, βεβαίως, εν πολλοίς αναπάντητη. Αυτό που αποτελεί πραγματικότη-
τα, εν τούτοις, είναι ότι Παπάζογλου αντιπαρήλθε τις αντιξοότητες που τον 
περιέβαλλαν, αγνόησε τη συγκυρία του οθωμανικού καθεστώτος και πραγμα-
τοποίησε την ελληνική έκδοση των Lettres persanes, ενσωματώνοντας στην 
ελληνική γραμματεία ένα έργο που αποτελεί τη χάρτα της νέας φιλοσοφίας 
και αναβαθμό της ελευθερίας του λόγου31. 

30. Βλ. Κ. Παπαδόπουλος, ό.π., σ. 414.
31. Βλ. Montesquieu, Lettres persanes, Etablissement du texte, préface, 

chronologie, bibliographie et notes par Laurent Versini, Παρίσι, Flammarion, 1995, 
σ. 25, πρβλ. Paul Valéry, Préface aux “Lettres persanes”, Παρίσι, Terquem, 1926, 
αναδημοσίευση στο Variété II, Παρίσι, Gallimard, 1929, και στο Œuvres, τόμ. II, σ. 
508-517, Bibliothèque de la Pléiade.



76	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ



Οι Περσικεσ Επιστολεσ του Μοντεσκιε στα ελληνικα στη Σμυρνη (1836)	 77



78	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ



Οι Περσικεσ Επιστολεσ του Μοντεσκιε στα ελληνικα στη Σμυρνη (1836)	 79



80	 Σταυρος Θ. Ανεστιδησ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

