
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 19 (2015)

  

 

  

  Συγκατοικώντας μὲ τὴν ἄλλη πλευρὰ τῆς
Ἀνταλλαγῆς τῶν Πληθυσμῶν: Ἡ συμβίωση
Χριστιανῶν προσφύγων καὶ Μουσουλμάνων
ἀνταλλαξίμων στὴν Ἑλλάδα τὴν περίοδο 1914-1924

  Γιάννης Γκλαβίνας   

  doi: 10.12681/deltiokms.327 

 

  

  Copyright © 2015, Γιάννης Γκλαβίνας 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Γκλαβίνας Γ. (2015). Συγκατοικώντας μὲ τὴν ἄλλη πλευρὰ τῆς Ἀνταλλαγῆς τῶν Πληθυσμῶν: Ἡ συμβίωση
Χριστιανῶν προσφύγων καὶ Μουσουλμάνων ἀνταλλαξίμων στὴν Ἑλλάδα τὴν περίοδο 1914-1924. Δελτίο Κέντρου
Μικρασιατικών Σπουδών, 19, 218–240. https://doi.org/10.12681/deltiokms.327

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 17/02/2026 05:52:13



B´.
ΟΙ ΕΠΙΠΤΩΣΕΙΣ ΤΗΣ ΠΡΟΣΦΥΓΙΚΗΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΗΣ

ΣΤΟΝ ΜΟΥΣΟΥΛΜΑΝΙΚΟ ΠΛΗΘΥΣΜΟ ΤΩΝ ΝΕΩΝ ΧΩΡΩΝ





Γιάννης Γκλαβίνας

Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ

των Πληθυσμων: Η Συμβιωση Χριστιανων Προσφυγων

και Μουσουλμανων Ανταλλαξιμων στην Ελλαδα

την Περιοδο 1914-1924

ΗΑνταλλαγή των Πληθυσμών και τα γεγονότα που οδήγησαν σε αυτήν, 
καθώς και η αποκατάσταση εκατοντάδων χιλιάδων προσφύγων που κα-

τέφυγαν στην Ελλάδα μετά το 1922, αποτελούν από πολλές πλευρές ένα 
καθοριστικό ορόσημο για τη σύγχρονη ελληνική ιστορία. Το μέγεθος της Μι-
κρασιατικής Καταστροφής και το τραύμα που προκάλεσαν τα γεγονότα του 
1922-1923 στην εθνική μας ταυτότητα είχαν ως φυσιολογικό αποτέλεσμα την 
πρόσληψη της Ανταλλαγής αποκλειστικά υπό το πρίσμα της τραγωδίας του 
μικρασιατικού Ελληνισμού και της προσπάθειας αποκατάστασής του στη 
μητέρα-πατρίδα. Ωστόσο, η Ανταλλαγή των Πληθυσμών έχει και μια άλλη 
πλευρά, που σε γενικές γραμμές είναι άγνωστη στην ελληνική ιστοριογραφία· 
αυτή που αφορά τη μετανάστευση στην Τουρκία του μουσουλμανικού πλη-
θυσμού των ελληνικών Νέων Χωρών. Παρά την καταδίκη στη λήθη της μιας 
πλευράς της Ανταλλαγής, χριστιανοί πρόσφυγες και μουσουλμάνοι ανταλ-
λάξιμοι συναντήθηκαν στον ίδιο χώρο και συμβίωσαν, κατά διαστήματα, την 
περίοδο 1914-1924 στον ίδιο οικισμό, την ίδια συνοικία, ακόμη και στο ίδιο 
σπίτι. Σκοπός του άρθρου είναι να ερευνήσει, κυρίως από την οπτική γωνία 
των μουσουλμάνων, το πλαίσιο και τα χαρακτηριστικά της συμβίωσης των 
δύο αυτών πληθυσμιακών ομάδων την περίοδο από τις πρώτες προσφυγικές 
εγκαταστάσεις στο ελληνικό κράτος, μετά τους Βαλκανικούς Πολέμους, έως 
την οριστική μετανάστευση των μουσουλμάνων της Ελλάδας στο πλαίσιο της 
Ανταλλαγής Πληθυσμών, τον Δεκέμβριο του 1924. 
	 Προτού διερευνηθεί το πλέγμα που διέπει τις σχέσεις χριστιανών προσφύ-
γων και μουσουλμάνων ανταλλάξιμων, θα πρέπει να δοθούν κάποιες πληρο-
φορίες για τις δύο αυτές πληθυσμιακές ομάδες. Η εδαφική επέκταση της 



218	 Γιαννησ Γκλαβινασ

Ελλάδας με τους Βαλκανικούς Πολέμους και τον Α΄ Παγκόσμιο Πόλεμο σε 
Μακεδονία, Ήπειρο, νησιά του Αιγαίου και Θράκη –τις επονομαζόμενες 
Νέες Χώρες– έθεσε το ελληνικό κράτος αντιμέτωπο με το πρόβλημα της 
ενσωμάτωσης στις διοικητικές και κοινωνικές δομές του μιας πολυπληθούς 
μουσουλμανικής μειονότητας. Οι μουσουλμάνοι των Νέων Χωρών, σύμφωνα 
με την απογραφή του πληθυσμού της Ελλάδας του 1920, ανέρχονταν σε πε-
ρίπου 480.000. Από αυτούς οι 316.300 κατοικούσαν στη Μακεδονία, 26.100 
στην Ήπειρο, 105.600 στη Δυτική Θράκη, 8.850 στα νησιά του ανατολικού 
Αιγαίου, 19.181 στην Κρήτη και 3.500 στη Θεσσαλία. Οι μουσουλμάνοι απο-
τελούσαν την πλειονότητα στους νομούς Δράμας και Γκιουμουλτζίνας1 (Κο-
μοτηνής), καθώς και στις υποδιοικήσεις Λαγκαδά, Καρατζόβας (Αλμωπίας), 
Κιλκίς, Καϊλαρίων (Πτολεμαΐδας) και Μαργαριτίου. Οι μουσουλμάνοι των 
Νέων Χωρών ήταν κυρίως τουρκόφωνοι, ωστόσο υπήρχαν και αρκετοί που 
μιλούσαν «μακεδονίτικα», βουλγαρικά, ελληνικά, αλβανικά, βλάχικα. Πολ-
λοί ήταν δίγλωσσοι, ενώ σε αυτούς θα πρέπει να προστεθούν οι μουσουλ-
μάνοι Αθίγγανοι και οι Ντονμέδες, οι εξισλαμισμένοι, δηλαδή, Εβραίοι της 
Θεσσαλονίκης. Το μεγαλύτερο ποσοστό των μουσουλμάνων ήταν Σουνίτες, 
αλλά συναντώνται και σημαντικοί πληθυσμοί Μπεκτασήδων και Μεβλεβή-
δων. Μετά τη Μικρασιατική Καταστροφή και στο πλαίσιο της Σύμβασης της 
Λωζάννης, περίπου 380.000 μουσουλμάνοι εγκατέλειψαν την Ελλάδα για να 
εγκατασταθούν στην κεμαλική Τουρκία2. 
	 Το ελληνικό κράτος, ήδη κατά τη διάρκεια των Βαλκανικών Πολέμων και 
στο αμέσως επόμενο διάστημα, δέχθηκε συνεχή ρεύματα Ελλήνων προσφύγων 
κυρίως από τη Βουλγαρία και τις περιοχές της ανατολικής Μακεδονίας και 
Δυτικής Θράκης. Η μεγάλη όμως εισροή προσφύγων σε ελληνικό έδαφος θα 
γίνει το 1914, όταν αρχίζει ο διωγμός του ελληνορθόδοξου στοιχείου της Οθω-
μανικής Αυτοκρατορίας, διωγμός που θα συνεχιστεί μέχρι και το τέλος του Α΄ 
Παγκοσμίου Πολέμου, το 1918. Έτσι, την περίοδο 1913-1918, 130.000 ελλη-
νορθόδοξοι της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας κατέφυγαν στην ελληνική Μακε-
δονία, 70.000 στα νησιά του Αιγαίου και 30.000 στη νότια Ελλάδα. Με την 

1. Τα διοικητικά όρια του Νομού Δράμας το 1920 ταυτίζονται με τους σημερινούς 
νομούς Δράμας και Καβάλας, ενώ αυτά του Νομού Γκιουμουλτζίνας με τους σημερι-
νούς νομούς Κομοτηνής και Ξάνθης.

2. Γιάννης Γκλαβίνας, Οι μουσουλμανικοί πληθυσμοί στην Ελλάδα (1912-1923): 
Από την ενσωμάτωση στην ανταλλαγή, Θεσσαλονίκη 2013, σ. 19-46.



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 219

κατάληψη της Θράκης και της δυτικής Μικράς Ασίας από τον ελληνικό στρα-
τό, άρχισε η παλιννόστηση των προσφύγων που είχαν εγκαταλείψει τις εστίες 
τους την περίοδο 1913-1918. Σύμφωνα με στοιχεία του Υπουργείου Περιθάλ-
ψεως, μέχρι το 1920 είχαν παλιννοστήσει 126.000 Έλληνες στη Μικρά Ασία 
και 94.000 στη Θράκη. Την περίοδο 1919-1921 μεταφέρθηκε στην Ελλάδα ένα 
τμήμα του ελληνικού πληθυσμού της νότιας Ρωσίας (55.000 περίπου), ενώ 
καθ’ όλη τη διάρκεια του ελληνοτουρκικού πολέμου ελληνικοί πληθυσμοί των 
περιοχών που ήλεγχε ο Κεμάλ αναζητούσαν καταφύγιο σε περιοχές υπό ελλη-
νική διοίκηση. Η Μικρασιατική Καταστροφή και η Σύμβαση περί Ανταλλαγής 
Πληθυσμών της Λωζάννης θα δημιουργήσει το μεγαλύτερο προσφυγικό ρεύ-
μα που γνώρισε ποτέ το ελληνικό κράτος, αφού κατέφυγαν σ’ αυτό περίπου 
1.260.000 ελληνορθόδοξοι της Μικράς Ασίας και της Ανατολικής Θράκης3.
	 Οι σχέσεις των δύο παραπάνω πληθυσμιακών ομάδων καθορίζονταν από 
το πλαίσιο της περιόδου από τους Βαλκανικούς Πολέμους έως την Ανταλ-
λαγή των Πληθυσμών· περιόδου που χαρακτηρίζεται από την έξαρση εθνι-
κισμών και αλυτρωτισμών, από πολεμικές συγκρούσεις, πολιτικές αντιπα-
ραθέσεις, αλλαγές συνόρων, διώξεις μειονοτικών πληθυσμών. Υπό αυτές τις 
συνθήκες, στα Βαλκάνια και την Εγγύς Ανατολή, πληθυσμιακές ομάδες με 
διαφορετικά εθνικά, θρησκευτικά και κοινωνικά χαρακτηριστικά ήρθαν σε 
σύγκρουση συμμετέχοντας σε έναν δικό τους πόλεμο, παράλληλο με τις πο-
λεμικές συγκρούσεις των κρατικών εθνικισμών.
	 Στις ελληνικές Νέες Χώρες το τέλος της οθωμανικής εποχής σηματο-
δοτούσε νέους όρους στη συμβίωση των σύνοικων πληθυσμιακών ομάδων. 
Χριστιανική και μουσουλμανική κοινότητα αναζητούσαν μια νέα ισορροπία 
στις σχέσεις τους, που μοιραία σε αυτήν την ταραγμένη δεκαετία χαρακτηρί-
ζονταν από εντάσεις και συγκρούσεις. Ωστόσο, υπήρχαν πάντοτε περιθώρια 
αρμονικής συνύπαρξης χριστιανών και μουσουλμάνων, αφού οι δομές συμβί-
ωσης που δημιουργήθηκαν την περίοδο της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας δεν 
καταστράφηκαν εξ ολοκλήρου μετά τους Βαλκανικούς Πολέμους. 

3. Για τα προσφυγικά ρεύματα στο ελληνικό κράτος, βλ. ενδεικτικά Αλέξανδρος 
Πάλλης, Στατιστική μελέτη περί των φυλετικών μεταναστεύσεων Μακεδονίας και Θρά-
κης κατά την περίοδο 1912-1924, Αθήνα 1925 και Περί ανταλλαγής πληθυσμών και 
εποικισμού εν τη Βαλκανική κατά τα έτη 1912-1920, Κωνσταντινούπολη 1920· Μιχαήλ 
Αιλιανός, Το έργον της ελληνικής περιθάλψεως, Αθήνα 1921· Υπουργείο Περιθάλψεως, 
Το έργο των αποστολών του υπουργείου Περιθάλψεως: Πόντος, Κωνσταντινούπολη, 
Σμύρνη, Μακεδονία, Αθήνα 1920.



220	 Γιαννησ Γκλαβινασ

	 Και αν στις σχέσεις ντόπιων χριστιανών και μουσουλμάνων οι μακροχρό-
νιες δομές συμβίωσης άμβλυναν την ένταση, κάτι τέτοιο δεν ίσχυε στη συνύ-
παρξη χριστιανών προσφύγων και μουσουλμάνων των Νέων Χωρών. Για τον 
μουσουλμάνο, εκτός από τη διαφορά της θρησκείας, ο πρόσφυγας από τη 
Μικρά Ασία και τη Θράκη ήταν ξένο σώμα, έπηλυς, που εισήλθε βίαια στην 
καθημερινότητά του και διεκδικούσε τα χωράφια και τα σπίτια του. Τις ίδιες 
απόψεις, βεβαίως, είχαν και οι ντόπιοι χριστιανοί. Για τον πρόσφυγα, από την 
άλλη, ο μουσουλμάνος ήταν διεκδικητής πόρων απαραίτητων για την επιβίω-
ση και την εγκατάσταση στη νέα πατρίδα, ενώ μερικές φορές απέδιδε στους 
μουσουλμάνους της Ελλάδας συλλογική ευθύνη για τα δεινά που υπέστη 
από ομοθρήσκους τους στη Μικρά Ασία.

Βασικό σημείο τριβής ανάμεσα σε μουσουλμάνους και πρόσφυγες, ήδη από 
τις πρώτες προσφυγικές εγκαταστάσεις μετά τους Βαλκανικούς Πολέμους, 
ήταν η διεκδίκηση μουσουλμανικών κτημάτων και οικιών. Το ελληνικό κράτος 
εγκατέστησε τους πρόσφυγες των Βαλκανικών Πολέμων και του διωγμού του 
1914 κυρίως σε κτήματα που εγκατέλειψαν μουσουλμάνοι και Βούλγαροι. Η 
κατάληψη όμως αυτών των κτημάτων χωρίς καμία επίσημη νόμιμη διατύπωση 
θα δημιουργήσει μια σειρά περιπλοκών στο γαιοκτητικό καθεστώς των Νέων 
Χωρών, στις σχέσεις με την Οθωμανική Αυτοκρατορία, αλλά και στις σχέ-
σεις μεταξύ μουσουλμάνων, ντόπιων χριστιανών και προσφύγων4. Ο τρόπος 
αυτός κατάληψης και το γεγονός ότι η Σύμβαση των Αθηνών προέβλεπε το 
δικαίωμα διατήρησης της ακίνητης περιουσίας των μουσουλμάνων των Νέων 
Χωρών που είχαν μεταναστεύσει και της διαχείρισής της μέσω τρίτων, δημι-
ούργησε τεράστιες δυσχέρειες στο ελληνικό κράτος, αφού εμφανίζονταν είτε 
οι ιδιοκτήτες είτε πληρεξούσιοί τους και ενοικιαστές στηριζόμενοι σε νόμιμα 
πληρεξούσια και ενοικιαστήρια ζητώντας την απόδοση των κτημάτων, ενώ, 
παράλληλα, το χάος επέτεινε το φαινόμενο των ανωμάλων δικαιοπραξιών. 
Πρόσφυγες, για παράδειγμα, από τον Καύκασο εγκαταστάθηκαν το 1914 
στο χωριό Παζαρλάδες (Λόφος) της Ελασσόνας, από όπου, όμως, εκδιώχθη-
καν ύστερα από ενέργειες των μουσουλμάνων κατοίκων του που μετά τους 

4. Γεννάδειος Βιβλιοθήκη, Αμερικανική Σχολή Κλασσικών Σπουδών (στο εξής Γεν-
νάδειος Βιβλιοθήκη), Αρχείο Στέφανου Δραγούμη (στο εξής ΑΣΔ), φ. 130, Πάλλης 
προς Στ. Δραγούμη, Θεσσαλονίκη, 5 Απριλίου 1916, όπου έκθεση σχετικά με την εγκα-
τάσταση προσφύγων στη Μακεδονία· Αιλιανός, Το έργον, σ. 253· Α. Π. «Το προσφυ-
γικόν ζήτημα εν Μακεδονία», Πολιτική Επιθεώρησις, τ. Α(1916), σ. 838-843.



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 221

Βαλκανικούς Πολέμους είχαν εγκαταλείψει τις εστίες τους5. Ο Αλέξανδρος 
Πάλλης, γενικός γραμματέας της Επιτροπής Περίθαλψης και Εγκατάστασης 
Προσφύγων, έκανε λόγο για εγκατάσταση προσφύγων σε δύο μουσουλμανικά 
χωριά που θεωρήθηκαν εγκαταλελειμμένα, ενώ οι κάτοικοί τους, εξαιτίας των 
πολεμικών επιχειρήσεων, είχαν προσωρινά αναζητήσει καταφύγιο στη Θεσ-
σαλονίκη και επιθυμούσαν να επιστρέψουν στις εστίες τους6. Ο Μιλτιάδης 
Νεγρεπόντης, υπεύθυνος για την εγκατάσταση προσφύγων στη Γενική Διοί-
κηση Μακεδονίας, σε τηλεγραφήματά του προς τον Βενιζέλο, το καλοκαίρι 
του 1914, τόνιζε ότι η εγκατάσταση των προσφύγων είναι αδύνατη αν δεν τα-
κτοποιηθεί το ζήτημα των εγκαταλελειμμένων κτημάτων, αφού οι πρόσφυγες 
διώκονταν από τα κτήματα με προσωρινά μέτρα και δικαστικές αποφάσεις 
υπέρ ιδιοκτητών, ενοικιαστών ή πληρεξουσίων· παράλληλα, χαρακτήριζε την 
κατάσταση επικίνδυνη, εξαιτίας των συγκρούσεων ανάμεσα σε πρόσφυγες, 
ιδιοκτήτες και ντόπιους κατοίκους που παράνομα κατέλαβαν εγκαταλελειμ-
μένα κτήματα7. Το γεγονός, επίσης, ότι η εγκατάσταση των προσφύγων έγινε 
σε μουσουλμανικά χωριά τα οποία δεν είχαν εγκαταλειφθεί από το σύνολο 
των κατοίκων τους, δημιούργησε νέες αιτίες διενέξεων, αφού οι οικονομι-
κοί έφοροι, λόγω έλλειψης προσωπικού και του επείγοντος της προσφυγικής 
αποκατάστασης, ανέφεραν απλώς στο πρωτόκολλο κατάληψης ότι εκτός από 
εγκαταλελειμμένα κτήματα υπήρχαν και κτήματα κατοίκων που δεν είχαν 
εγκαταλείψει τις εστίες τους, χωρίς όμως να διευκρινίζουν ποια ήταν αυτά8. 
Αντιλαμβάνεται κανείς τις προστριβές που δημιουργήθηκαν ανάμεσα σε πρό-
σφυγες και μουσουλμάνους για το ποιο κτήμα ήταν εγκαταλελειμμένο και 
ποιο όχι.
	 Αλλά και οι νομικές πρωτοβουλίες της ελληνικής πλευράς ώστε να μπει 

5. Ιστορικό Αρχείο Μακεδονίας (στο εξής ΙΑΜ), Αρχείο Γενικής Διοίκησης Μακε-
δονίας (στο εξής ΑΓΔΜ), φ. 117, αναφορά αντιπροσώπων κοινότητος Χανδέρες Καυ-
καύσου προς τον Βασιλέα των Ελλήνων, Ελασσόνα, 13 Μαΐου 1914.

6. Γεννάδειος Βιβλιοθήκη, ΑΣΔ, φ. 130/2, Πάλλης προς Στ. Δραγούμη, Θεσσαλο- 
νίκη, 5 Απριλίου 1915.

7. Ελληνικό Λογοτεχνικό και Ιστορικό Αρχείο (στο εξής ΕΛΙΑ), Αρχείο Ελ. Βε-
νιζέλου (στο εξής ΑΕΒ), φ. 7, Επιτροπή Προσφύγων Γενικής Διοίκησης Μακεδονίας 
προς Πρόεδρο Κυβερνήσεως, Θεσσαλονίκη, 15 και 20 Ιουνίου 1914. Επίσης, Ιστορικό 
Αρχείο Μουσείου Μπενάκη (στο εξής ΙΑΜΜ), ΑΕΒ, φ. 312, Νεγρεπόντης προς Βε-
νιζέλο, Θεσσαλονίκη, 2 Ιουλίου 1914.

8. Αιλιανός, Το έργον, σ. 257· Α. Π., «Το προσφυγικόν ζήτημα», σ. 842.



222	 Γιαννησ Γκλαβινασ

μια τάξη στο γαιοκτητικό καθεστώς των Νέων Χωρών με την ψήφιση των 
νόμων 262 του 1914 και 687 του 1915 έδιναν αφορμές εντάσεων ανάμεσα σε 
πρόσφυγες και μουσουλμάνους, αφού χορηγούσαν το δικαίωμα επιστροφής 
περιουσιών στους μουσουλμάνους ιδιοκτήτες, εφόσον προσήγαγαν, εντός 
ορισμένου χρονικού διαστήματος, νόμιμους τίτλους ιδιοκτησίας9.

Η συγκατοίκηση στο ίδιο χωριό μουσουλμάνων και προσφύγων ήταν εκ 
προοιμίου δύσκολη, εξαιτίας των τάσεων αντεκδίκησης των προσφύγων για τις 
διώξεις που υπέστησαν στην Οθωμανική Αυτοκρατορία, της απροθυμίας των 
μουσουλμάνων να δεχτούν στα χωριά τους επήλυδες, αλλά και της διαφοράς 
σε αντιλήψεις και θρησκευτικές πεποιθήσεις. Έτσι, η Αστυνομική Υποδιεύ-
θυνση Λαγκαδά σημείωνε τη δυσφορία των φανατικών μουσουλμάνων του 
Λαχανά από την παρουσία χριστιανών προσφύγων στο χωριό τους. Σε άλλα 
χωριά του Λαγκαδά, όπως στο Σαράι (Σχολάριο), οι μουσουλμάνοι κάτοικοι 
διαμαρτύρονταν γιατί θεωρούσαν ότι οι 35 οικογένειες προσφύγων που εγκα-
ταστάθηκαν στα μόλις τρία εγκαταλελειμμένα σπίτια του χωριού βεβήλωναν 
τεμένη και νεκροταφεία και καταλάμβαναν τα κτήματά τους10. Η εγκατάστα-
ση των χριστιανών προσφύγων σε τζαμιά, τεκέδες και βακούφια αποτελούσε, 
φυσικά, προσβολή για τις θρησκευτικές αντιλήψεις των μουσουλμάνων. Στη 
Θεσσαλονίκη, ο μουφτής της πόλης διαμαρτυρόταν για την εγκατάσταση προ-
σφύγων σε τζαμιά, σημειώνοντας ότι υπήρχαν εκκλησίες γι’ αυτόν το σκοπό11. 

Στα αστικά κέντρα της Μακεδονίας, εκτός από τα μουσουλμανικά θρησκευ-
τικά και εκπαιδευτικά ιδρύματα, οι πρόσφυγες καταλάμβαναν, πολλές φορές 
βίαια, μουσουλμανικά σπίτια. Στην Κατερίνη, για παράδειγμα, ο υποδιοικητής 
ανέφερε τον Δεκέμβριο του 1914 ότι η εγκατάσταση προσφύγων σε σπίτια μου-

9. Για τις νομικές αυτές πρωτοβουλίες και τη στάση του ελληνικού κράτους απένα-
ντι στο ζήτημα της μουσουλμανικής γαιοκτησίας, βλ. Γιάννης Γκλαβίνας, «Η πολιτική 
της ελληνικής διοίκησης απέναντι στη μουσουλμανική γαιοκτησία των Νέων Χωρών 
την περίοδο 1912-1922», Ελληνική Ιστορική Εταιρεία, Πρακτικά του ΚΖ΄ Πανελλήνιου 
Ιστορικού Συνεδρίου, τόμ. Β, Θεσσαλονίκη 2007, σ. 459-478.

10. ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 76, Αστυνομική Υποδιεύθυνση Λαγκαδά προς Αστυνομική 
Διεύθυνση Θεσσαλονίκης, Λαγκαδάς, 15 Απριλίου 1914, αρ. πρ. 18· ΕΛΙΑ, ΑΕΒ, φ. 
7/5, αίτηση μουχτάρηδων και αζάδων χωριών Δουκουντζή και Σαράι Λαγκαδά προς 
νομάρχη Αργυρόπουλο, Θεσσαλονίκη, 6 Απριλίου 1914.

11. The National Archives (στο εξής ΤNA), Foreign Office (στο εξής FO), 
371/1997b, προξενείο Μ. Βρετανίας προς πρεσβεία Κωνσταντινούπολης, Θεσσαλονί-
κη, 20 Ιουλίου 1914, αρ. 42434.



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 223

σουλμάνων δημιουργούσε καθημερινές προστριβές με τους ιδιοκτήτες που αξίω- 
ναν την εκκένωσή τους12. Η Γενική Διοίκηση Μακεδονίας αναγκάστηκε να εκ-
δώσει εγκύκλιο που καλούσε τις αρχές να αποτρέπουν τους πρόσφυγες από 
το να καταλαμβάνουν σπίτια που κατοικούνταν από μουσουλμάνους. Παράλ-
ληλα, το εχθρικό κλίμα ανάμεσα σε μουσουλμάνους και πρόσφυγες επέτειναν 
οι συλλήψεις από την αστυνομία προσφύγων που είχαν εγκατασταθεί βίαια σε 
μουσουλμανικά σπίτια, με την κατηγορία της διατάραξης της οικιακής ειρήνης, 
ή οι εξώσεις ύστερα από καταγγελίες των μουσουλμάνων ιδιοκτητών και τα 
παράπονα των οθωμανικών διπλωματικών αποστολών13. Από την άλλη, οι μου-
σουλμάνοι, προσπαθώντας να αποτρέψουν την εγκατάσταση προσφύγων στα 
χωριά τους, κατέστρεφαν τις οικίες όσων μετανάστευαν14. 
	 Η εχθρότητα ανάμεσα σε πρόσφυγες και μουσουλμάνους, οι δυσκολίες της 
συγκατοίκησης, ο ανταγωνισμός για κτήματα και σπίτια οδήγησαν, σε κάποιες 
περιπτώσεις, σε γενικευμένη σύρραξη. Στο χωριό Ισικλάρ των Γιαννιτσών, στο 
Κούσοβο (Κοκκινιά Κιλκίς) και στην περιοχή της Γουμένισσας σημειώθηκαν 
συμπλοκές προσφύγων με μουσουλμάνους, με αποτέλεσμα εκατέρωθεν τραυ-
ματισμούς και την επέμβαση στρατιωτικών ή αστυνομικών δυνάμεων για την 
αποκατάσταση της τάξης15. Το ήδη τεταμένο κλίμα στις σχέσεις των δύο πληθυ-
σμιακών ομάδων επιδείνωναν η δράση ληστρικών ομάδων προσφύγων, περιπτώ-
σεις φόνων, ληστειών κ.λπ. με θύματα μουσουλμάνους και θύτες πρόσφυγες16. 

12. ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 13, υπόμνημα Υποδιοικητή Κατερίνης προς νομάρχη, Κατερί-
νη, 12 Δεκεμβρίου 1914· ΤNA, FO, 371/1996b, έκθεση βρετανικού προξενείου για την 
άφιξη Ελλήνων προσφύγων, Θεσσαλονίκη, 2 Ιουνίου 1914, αρ. 26715.

13. Ιστορικό Αρχείο Υπουργείου Εξωτερικών (στο εξής ΙΑΥΕ), Κεντρική Υπηρεσία 
(στο εξής ΚΥ), 1914, φ. Α/19δ, Βενιζέλος προς Γενική Διοίκηση Μακεδονίας, Αθήνα, 6 
Μαΐου 1914, και απάντηση της Γενικής Διοίκησης, Θεσσαλονίκη, 20 Μαΐου 1914·Μα-
κεδονία (5, 9 και 18 Ιουλίου 1915).

14. ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 78β, Ανωτέρα Διοίκηση Χωροφυλακής Μακεδονίας προς Γε-
νική Διοίκηση Μακεδονίας, Θεσσαλονίκη, 5 Σεπτεμβρίου 1914, «Περί εβδομαδιαίων 
συμβάντων»· Γεννάδειος Βιβλιοθήκη, ΑΣΔ, φ. 117, Υπουργείο Εσωτερικών-Γενική Διοί-
κηση Μακεδονίας, Δελτίο του Γραφείου Εργασίας Μακεδονίας του έτους 1914, σ. 38.

15. ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1914, φ. Β/44, Νομαρχία Θεσσαλονίκης προς Κεντρική Υπηρεσία, 
Θεσσαλονίκη, 24 Αυγούστου 1914, αρ. 830· ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 78β, Ανωτέρα Διοίκηση 
Χωροφυλακής Μακεδονίας προς Γενική Διοίκηση Μακεδονίας, Θεσσαλονίκη, 18 Ιου-
νίου 1914, αρ. πρ. 15269, «Περί εβδομαδιαίων συμβάντων».

16. Βλ. ενδεικτικά ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 78β, όπου εκθέσεις εβδομαδιαίων συμβάντων 
του 1914 της Ανωτέρας Διοίκησης Χωροφυλακής Μακεδονίας.



224	 Γιαννησ Γκλαβινασ

	 Οι διώξεις των μουσουλμάνων της Ελλάδας από πρόσφυγες, ντόπιους 
χριστιανούς και εκπροσώπους της ελληνικής διοίκησης είχαν αντίκτυπο και 
στην αντίπερα όχθη του Αιγαίου. Η άφιξη στην Οθωμανική Αυτοκρατορία 
των muhacir17 από την Ελλάδα, οι οποίοι κατέχονταν από την ανάμνηση των 
όσων υπέστησαν από τους χριστιανούς και την επιθυμία της αντεκδίκησης, 
η διάδοση αυτών των αναμνήσεων μέσω της κρατικής οθωμανικής προπα-
γάνδας, αλλά, κυρίως, η επίσημη πολιτική της Υψηλής Πύλης18 οδήγησαν στο 
διωγμό του ελληνικού πληθυσμού της Ανατολικής Θράκης και της Μικράς 
Ασίας, το 1914, στον οποίο οι μουσουλμάνοι πρόσφυγες από τα Βαλκάνια 
πρωτοστατούσαν. Οι Έλληνες πρόσφυγες έφταναν, με τη σειρά τους, διωγμέ-
νοι στην Ελλάδα με ανάλογα αισθήματα αντεκδίκησης, τα οποία ξεσπούσαν 
στους μουσουλμάνους του ελληνικού κράτους, δημιουργώντας έτσι, όπως 
σημείωνε ο Toynbee, έναν φαύλο κύκλο διώξεων σε Ελλάδα και Οθωμανική 
Αυτοκρατορία19.

Θύματα και θύτες των διώξεων του 1914 ήρθαν ξανά αντιμέτωποι το 1919. 
Η κατάληψη της Θράκης και περιοχών της Μικράς Ασίας από τον ελληνικό 
στρατό ώθησε τους Έλληνες πρόσφυγες που εκδιώχθηκαν από τις περιοχές 
αυτές το 1914 να παλιννοστήσουν στις εστίες τους. Την επιτυχία, όμως, της 
παλιννόστησης απειλούσε το γεγονός ότι σπίτια και κτήματα των Ελλήνων 

17. Πρόσφυγας στα τουρκικά· προέρχεται από την αραβική λέξη hijra, που σημαί-
νει μετανάστευση. Μετά το 1923 ο όρος muhacir αντικαθίσταται σταδιακά με τον όρο 
göçmen.

18. Για την πολιτική εκτουρκισμού Μικράς Ασίας και Θράκης από τους Νεότουρ-
κους, βλ. ενδεικτικά Feroz Ahmad, The Young Turks. The Committee of Union 
and Progress in Turkish politics 1908-1914, Οξφόρδη 1969, σ. 152-155· Erol Ülker, 
“Contexualising Turkification: nation building in the late Ottoman Empire, 1908-
1918”, Nation and Nationalism, 11/4 (2005), σ. 613-636· Σία Αναγνωστοπούλου, 
Μικρά Ασία 19ος-1919. Οι ελληνορθόδοξες κοινότητες. Από το Μιλλέτ των Ρωμιών στο 
Ελληνικό Έθνος, Αθήνα 1997, σ. 527-532, όπου το ιδεολογικό υπόβαθρο της πολιτικής 
αυτής, και τη βιογραφία του πρωτεργάτη της πολιτικής εκτουρκισμού Ταλαάτ Πασά, 
Hasan Babacan, Mehmed Talât Paşa 1874-1921, Άγκυρα 2005, σ. 88-99.

19. ΙΑΜΜ, ΑΕΒ, φ. 10, Γενικό Προξενείο Ελλάδας προς Κεντρική Υπηρεσία  
Αθήνα, Σμύρνη, 30 Αυγούστου 1914, αρ. πρ. 4257, όπου αναφέρεται στις βιαιοπραγίες 
εις βάρος του ελληνικού πληθυσμού από τους μουσουλμάνους πρόσφυγες, τις οποίες 
αντιδιαστέλλει με τη συμπεριφορά των «νουνεχών» ντόπιων μουσουλμάνων· Arnold 
Toynbee, Το δυτικό ζήτημα μεταξύ Ελλάδας και Τουρκίας. Μια μελέτη επαφής πολι-
τισμών, μτφρ. Π. Πάρτσος, Θεσσαλονίκη 2003, σ. 163.



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 225

προσφύγων είχαν καταληφθεί από μουσουλμάνους πρόσφυγες των βαλκανι-
κών χωρών20. Για τις ελληνικές αρχές μια λύση στο παραπάνω πρόβλημα θα 
έδινε η παλιννόστηση των μουσουλμάνων στις εστίες τους στις Νέες Χώρες. 
Για να αποφευχθούν, βέβαια, οι συγκρούσεις ανάμεσα σε πρόσφυγες και 
μουσουλμάνους, η αμοιβαία αυτή παλιννόστηση θα έπρεπε να γίνει ταυτό-
χρονα και μεθοδικά.21 Ωστόσο, ο παραπάνω στόχος δεν επιτεύχθηκε, καθώς 
οι πρόσφυγες ανυπομονούσαν να επιστρέψουν στις εστίες τους και δεν πε-
ρίμεναν τη μετεγκατάσταση των μουσουλμάνων προσφύγων που διέμεναν σε 
ελληνικά σπίτια22. Από την άλλη, οι μουσουλμάνοι που επέστρεφαν μετά το 
1919 στις εστίες τους στην Ελλάδα έβρισκαν εγκατεστημένους στα σπίτια και 
στα κτήματά τους Έλληνες πρόσφυγες οι οποίοι δεν είχαν ακόμη παλιννο-
στήσει, ενώ τις μουσουλμανικές περιουσίες εποφθαλμιούσαν και άλλοι πρό-
σφυγες, όπως οι Καυκάσιοι, που είχαν χάσει κάθε ελπίδα παλιννόστησης23. 
Υπό αυτές τις συνθήκες, οι εντάσεις ανάμεσα στις δύο πληθυσμιακές ομάδες 
ήταν μάλλον αναπόφευκτες24.

Ωστόσο, οι σχέσεις προσφύγων και μουσουλμάνων δοκιμάστηκαν πολύ 
περισσότερο μετά την ήττα των ελληνικών στρατευμάτων στη Μικρά Ασία. 
Οι βιαιοπραγίες εις βάρος του μικρασιατικού ελληνικού πληθυσμού, η αιχ-
μαλωσία και εξόντωση του άρρενος πληθυσμού, η δραματική έξοδος των 

20. Κέντρο Νεοελληνικών Σπουδών-Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών, αρχείο Α. Πάλλη, φ. 
Α΄, πίνακας στατιστικών πληροφοριών για την παλιννόστηση ελληνικών πληθυσμών 
Θράκης και Μικράς Ασίας, Αθήνα, 18 Φεβρουαρίου 1920.

21. ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1919, φ. Β/46(2), Βενιζέλος προς αντιπρόεδρο κυβέρνησης, Παρί-
σι, 2 Μαΐου 1919, αρ. 4491· Αιλιανός, Το έργον, σ. 296.

22. ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1919, φ. Β/46(2), Σύνδεσμος Προσφύγων περιφέρειας Περγάμου 
«η Παλιννόστησις» προς Κεντρική Υπηρεσία, Αθήνα, 10 Ιουνίου 1919, αρ. πρ. 13.

23. Στη Λήμνο, για παράδειγμα, επιτροπή προσφύγων διαμαρτυρόταν για τις πιέ- 
σεις που δεχόταν από μουσουλμάνους οι οποίοι είχαν επιστρέψει στο νησί και απαι-
τούσαν την απόδοση των οικιών τους, ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1919, φ. Α/5(ε), τηλεγράφημα 
επιτροπής προσφύγων προς Υπουργείο Περιθάλψεως, Λήμνος, 11 Σεπτεμβρίου 1919. 
Στην ανατολική Μακεδονία, οι Καυκάσιοι πρόσφυγες αντιδρούσαν στην απόφαση των 
αρχών να απαγορευτεί η εγκατάστασή τους σε κενά μουσουλμανικά χωριά εν όψει 
της παλιννόστησης των κατοίκων τους, ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1919, φ. Α/5(ε), Γενική Διοίκηση 
Ανατολικής Μακεδονίας προς Κεντρική Υπηρεσία, Δράμα, 25 Σεπτεμβρίου 1919, αρ. 
πρ. 29870.

24. Βλ. ενδεικτικά, ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1919, φ. Β/46(2), Α. Πάλλης, υπόμνημα επί του 
ζητήματος της παλιννοστήσεως των εν Ελλάδι ευρισκομένων προσφύγων, Κωνσταντι-
νούπολη, 29 Απριλίου 1919· Toynbee, Το δυτικό ζήτημα, σ. 192.



226	 Γιαννησ Γκλαβινασ

ελληνορθόδοξων από τις εστίες τους και η εγκατάστασή τους στην Ελλάδα 
υπό άθλιες συνθήκες γέννησαν στους πρόσφυγες, εκτός από ανείπωτο πόνο, 
τάσεις ρεβανσισμού που, σε ένα βαθμό, εκδηλώθηκαν εις βάρος των μου-
σουλμάνων Ελλήνων υπηκόων. Βασική όμως αιτία εντάσεων ανάμεσα στις 
δύο πληθυσμιακές ομάδες ήταν ο ανταγωνισμός για τη μουσουλμανική περι-
ουσία, η οποία για τους πρόσφυγες ήταν πηγή επιβίωσης, καθώς και το γεγο-
νός ότι μέχρι το 1924 μουσουλμάνοι και πρόσφυγες συμβίωναν όχι μόνο στο 
ίδιο χωριό, αλλά πολλές φορές και στο ίδιο σπίτι. Το 1923 ο γενικός διοικητής 
Θράκης, περιγράφοντας τις σχέσεις μουσουλμάνων και προσφύγων, ανέφερε 
χαρακτηριστικά: «Οι πρόσφυγες έβλεπαν στους μουσουλμάνους την αφορ-
μή της δυστυχίας τους, χωρίς να διακρίνουν ευθύνες, ενώ οι μουσουλμάνοι 
έβλεπαν στους πρόσφυγες την αφορμή της κακοδαιμονίας τους»25.

Το χάος στις Νέες Χώρες μετά τη στρατιωτική ήττα, την πολιτική αλλαγή 
και την άφιξη εκατοντάδων χιλιάδων εξαθλιωμένων προσφύγων, δημιούργη-
σε κατάλληλο έδαφος για την εμφάνιση ληστοσυμμοριών, αρκετές από τις 
οποίες συγκροτούνταν από πρόσφυγες, με τους μουσουλμάνους να είναι ο 
εύκολος στόχος τους. Έτσι, μέχρι την Ανταλλαγή των Πληθυσμών σημειώθη-
καν, κυρίως στην ύπαιθρο χώρα, φόνοι, ληστείες και κάθε είδους πιέσεις εις 
βάρος των μουσουλμάνων, είτε από οργανωμένες συμμορίες προσφύγων είτε 
από μεμονωμένους πρόσφυγες, χωρίς όμως να αποκλείεται και η αντιστρο-
φή των ρόλων. Στο Κιλκίς, τον Σεπτέμβριο του 1922, συνέβη το σοβαρότερο 
επεισόδιο βιαιοπραγιών εις βάρος μουσουλμάνων. Σύμφωνα με τις ελληνικές 
στρατιωτικές αρχές, Έλληνας αξιωματικός με τη συνδρομή χωροφυλάκων 
και Καυκάσιων προσφύγων φόνευσε 51 μουσουλμάνους οκτώ χωριών της 
Υποδιοίκησης Κιλκίς. Η ενέργεια αυτή φαίνεται ότι δεν είχε σχέση με πρά-
ξη αντεκδίκησης για όσα έγιναν στη Μικρά Ασία, αλλά σχεδιάστηκε από 
αξιωματικούς και πολιτικούς παράγοντες της περιοχής που είτε ήθελαν να 
δημιουργήσουν προβλήματα στην «Επανάσταση του 1922» στα πρώτα βή-
ματά της είτε να εξυπηρετήσουν οικονομικά συμφέροντά τους26. Και στην 
υπόλοιπη Μακεδονία η δημόσια ασφάλεια είχε διασαλευτεί, στην ύπαιθρο 
σημειώνονταν ληστείες και φόνοι μουσουλμάνων, δράστες των οποίων ήταν 

25. ΙΑΥΕ, Κοινωνία των Εθνών (στο εξής ΚτΕ), 1923, φ. 8/3, Γενική Διοίκηση 
Θράκης προς Κεντρική Υπηρεσία, Κομοτηνή, 5 Νοεμβρίου 1923, αρ. πρ. 3545.

26. ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 99, ταγματάρχης Παπαδάκης προς γενικό διοικητή Θεσσαλο-
νίκης, Θεσσαλονίκη, 17 Οκτωβρίου 1922, αρ. εμπ. πρ. 451.



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 227

πρόσφυγες, αλλά και ντόπιοι χριστιανοί ή στρατιώτες που μόλις είχαν απο-
λυθεί. Σύμφωνα με την Ανώτερη Διοίκηση Χωροφυλακής Μακεδονίας, εκτός 
από τα γεγονότα στο Κιλκίς, ληστείες και φόνοι μουσουλμάνων έγιναν τον 
Σεπτέμβριο του 1922 σε περιοχές της ανατολικής Μακεδονίας, με αποτέλε-
σμα να σταλούν στρατιωτικές δυνάμεις για να επιβληθεί η τάξη27. Ο γενικός 
διοικητής Θεσσαλονίκης, με αφορμή τη δολοφονία ενός Αλβανού από πρό-
σφυγα στην πόλη της Θεσσαλονίκης, περιέγραφε τη δημόσια ασφάλεια στη 
Μακεδονία αναφέροντας ότι βρίσκεται σε οικτρή κατάσταση και ότι σημειώ- 
θηκαν αρκετά ανάλογα εγκλήματα τόσο στην πόλη, όσο και στην ύπαιθρο 
χώρα28. Πιο συχνές πάντως από τις αιματηρές ληστείες ήταν οι μικροκλοπές 
και οι αρπαγές τροφίμων από τα μουσουλμανικά σπίτια και τα μαγαζιά με 
δράστες απελπισμένους από την ασιτία πρόσφυγες29.

Η ένταση ανάμεσα σε πρόσφυγες και μουσουλμάνους μέχρι την οριστι-
κή ανταλλαγή των τελευταίων πυροδοτήθηκε κυρίως από το γεγονός ότι το 
βάρος της διατροφής και της στέγασης των προσφύγων ανέλαβε, σε μεγάλο 
βαθμό, ο μουσουλμανικός πληθυσμός της Ελλάδας. Για να καλυφθούν οι 
ανάγκες των προσφύγων, οι ελληνικές αρχές αποφάσισαν την επίταξη της 
μισής κινητής και ακίνητης περιουσίας των μουσουλμάνων, επέβαλαν ανα-
γκαστικούς εράνους στις μουσουλμανικές κοινότητες, ενώ το μέτρο εκείνο 
που προκάλεσε τις περισσότερες αντιδράσεις ήταν η σύμπτυξη των μουσουλ-
μάνων στο ένα τέταρτο των οικιών τους, με τα υπόλοιπα τρία τέταρτα να 

27. ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 87, Ανώτερη Διοίκηση Χωροφυλακής Μακεδονίας προς Αρχη-
γείο Χωροφυλακής, Θεσσαλονίκη, 20 Οκτωβρίου 1922, «έκθεσις δημοσίας ασφαλείας 
μηνός Σεπτεμβρίου».

28. ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1923, φ. 6/7, Γενική Διοίκηση Θεσσαλονίκης προς Υπουργείο Εσω-
τερικών, Θεσσαλονίκη, 4 Νοεμβρίου 1922, αρ. πρ. 540.

29. Για τέτοιου είδους περιστατικά, βλ. ενδεικτικά Mark Mazower, Salonica the 
city of the ghosts. Christians, Muslims and Jews 1430-1950, Λονδίνο 2004, σ. 347· 
IAYE, K.Y., 1923, φ. 7/1, υποδιοικητής Καβάλας προς Νομάρχη Δράμας, Καβάλα, 
18 Νοεμβρίου 1922, αρ. πρ. 2860, όπου πληροφορίες για μικροκλοπές εις βάρος 
μουσουλμάνων· ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1923, φ. 11/6, Κεντρική Υπηρεσία προς Γενική Διοίκη-
ση Θράκης, Αθήνα, 10 Νοεμβρίου 1923, αρ. πρ. 34099, όπου αναφορά σε λεηλασία 
μουσουλμανικών σπιτιών από πρόσφυγες στο Σαρί Σαμπάν (Χρυσούπολη)· Iskender 
Özsoy, Iki vatan yorgunlari. Mübadele Acısını Yaşayanlar Anlatıyor (Τσακισμένοι 
δύο πατρίδων. Αυτοί που υπέφεραν από την Ανταλλαγή διηγούνται την ιστορία τους), 
Κωνσταντινούπολη 2007, σ. 51-52, όπου μαρτυρία για καταπίεση μουσουλμάνων της 
Γέρας από πρόσφυγες.



228	 Γιαννησ Γκλαβινασ

διατίθενται για τη στέγαση των προσφύγων30. Η συγκατοίκηση κάτω από την 
ίδια στέγη και η εξάρτηση της επιβίωσης αμφοτέρων από τους ίδιους πόρους 
οδήγησαν μοιραία σε προστριβές που ενίοτε κλιμακώνονταν σε συγκρούσεις. 
Η Margaret Hasluck31, σε επιστολή της προς τη βρετανική πρεσβεία των 
Αθηνών, περιέγραφε τις δυσκολίες συμβίωσης μουσουλμάνων και προσφύ-
γων στα μουσουλμανικά χωριά της δυτικής Μακεδονίας, ενώ στην περιοχή 
του Λαγκαδά μουσουλμανικές κοινότητες διαμαρτύρονταν ότι αδυνατούσαν 
να θρέψουν τους πρόσφυγες που εγκαταστάθηκαν στα χωριά τους32. Οι πρό-
σφυγες, μάλιστα, πολλές φορές εγκαταστάθηκαν με δική τους πρωτοβου-
λία και χωρίς την επίβλεψη κάποιων αρχών σε μουσουλμανικά σπίτια, με 
αποτέλεσμα αναπόφευκτες συγκρούσεις. Στη Θεσσαλονίκη, ο Reşat Tesal 
θυμόταν πως πενήντα πρόσφυγες εισέβαλαν και εγκαταστάθηκαν στα δωμά-
τια του σπιτιού της οικογένειάς του, ενώ στο Ηράκλειο η αστυνομία έδιωξε 
πρόσφυγες που κατέλαβαν βίαια μουσουλμανικά σπίτια33. Οι επιτάξεις της 

30. ΙΑΜ, ΑΓΔΜ, φ. 99, υποδιοικητής Ενωτίας προς Γενική Διοίκηση Θεσσαλο-
νίκης, Αριδαία, 27 Οκτωβρίου 1922, αρ. πρ. 113, όπου αναφέρεται στον τρόπο εφαρ-
μογής της εμπιστευτικής διαταγής της Γενικής Διοίκησης σχετικά με την επίταξη της 
περιουσίας των μουσουλμάνων· Γενικά Αρχεία του Κράτους (στο εξής ΓΑΚ) Νομού 
Κοζάνης, αρχείο Νομαρχίας Κοζάνης, φ. 1048, Νομαρχία Κοζάνης προς πρόεδρο κοι-
νότητας Ιντίλαβος (Αυγή), Κοζάνη, 12 Οκτωβρίου 1922, όπου απόφαση για υποχρεω-
τική εισφορά υπέρ των προσφύγων· ΓΑΚ, Κ.Υ., Αρχείο Πολιτικού Γραφείου Πρωθυ-
πουργού (στο εξής ΑΠΓΠ), φ. 620, Υπουργείο Εξωτερικών προς Πολιτικό Γραφείο 
Πρωθυπουργού, Αθήνα, 20 Αυγούστου 1923, αρ. πρ. 7613, όπου συνημμένη εγκύκλιος 
για την εφαρμογή της Ανταλλαγής. Βλ. επίσης Stephen Ladas, The exchange of 
minorities. Bulgaria, Greece and Turkey, Νέα Υόρκη 1932, σ. 425, και γενικά για τις 
επιτάξεις στις πόλεις Βίκα Γκιζελή, «Επιτάξεις ακινήτων κατοικουμένων ή οπωσδήποτε 
χρησιμοποιουμένων», στο Πρακτικά επιστημονικού συμποσίου: Ο ξεριζωμός και η 
άλλη πατρίδα. Οι προσφυγουπόλεις στην Ελλάδα, Αθήνα 1999, σ. 69-87. 

31. Σκωτσέζα ανθρωπολόγος και σύζυγος του επίσης ανθρωπολόγου F. W. Hasluck. 
Εργάστηκε στη Βρετανική Σχολή των Αθηνών και ασχολήθηκε με τη λαϊκή παράδοση 
των Βαλκανίων, ιδιαίτερα της Αλβανίας και του μακεδονικού χώρου.

32. FO 286/874, πρεσβεία Μ. Βρετανίας προς Foreign Office, Αθήνα, 19 Ιανουαρίου 
1923, αρ. 35, όπου συνημμένη η επιστολή της Hasluck, στο Bejtullah Destani (επιμ.), 
Ethnic minorities in the Balkan states 1860-1971, τόμ. 3, Λονδίνο 2003, σ. 602-611, 
αρ. 115· ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1923, φ. 7/1, πρεσβεία των Κάτω Χωρών προς Κεντρική Υπηρεσία, 
Αθήνα, 15 Νοεμβρίου 1922, όπου συνημμένη επιστολή μουσουλμάνων κατοίκων Λαγκαδά.

33. Resat Tesal, Selâniκ’ten Istanbul’a. Bir Ömrün Hikâyesi (Από την Θεσσα-
λονίκη στην Κωνσταντινούπολη. Η αφήγηση μιας ζωής), Κωνσταντινούπολη 1998, σ. 
60-63· Νέα Εφημερίς (16 Οκτωβρίου 1922).



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 229

κινητής και ακίνητης περιουσίας συνοδεύονταν, όπως συνήθως συνέβαινε σε 
αυτές τις περιπτώσεις, από αυθαιρεσίες των αρχών, ενώ οι πρόσφυγες ενί-
οτε χρησιμοποιούσαν βία για να διεκδικήσουν τμήμα της μουσουλμανικής 
περιουσίας34. Η διατροφή των προσφύγων από τους πόρους των μουσουλ-
μανικών οικογενειών εξάντλησε τους μουσουλμάνους, που αντιμετώπιζαν και 
αυτοί πλέον την απειλή της πείνας, όπως στην περιοχή των Καϊλαρίων35, ενώ 
στερήσεις και πείνα αντιμετώπιζαν και όσοι μουσουλμάνοι, πιεζόμενοι από 
τους πρόσφυγες, εγκατέλειψαν τα σπίτια τους κατευθυνόμενοι στα αστικά 
κέντρα, όπως η Θεσσαλονίκη, η Μυτιλήνη, το Ηράκλειο ή το Ρέθυμνο36. Συ-
νέπεια όλων των παραπάνω ήταν η απροθυμία των μουσουλμάνων στην περί-
θαλψη και εγκατάσταση των προσφύγων στα χωριά τους. Έτσι, οι μουφτήδες 
Θεσσαλονίκης και Καϊλαρίων υπέβαλαν αίτημα στο Πολιτικό Γραφείο του 
πρωθυπουργού να απαλλαγούν οι μουσουλμάνοι των περιφερειών τους από 
τα βάρη της συντήρησης των προσφύγων37. Ο υποδιοικητής Καϊλαρίων, από 

34. Ministère Des Affaires Étrangères (στο εξής MAΕ) 11, série Z Europe 1918-
1940 Grèce/Gr 88, προξενείο Γαλλίας προς Κεντρική Υπηρεσία, Θεσσαλονίκη, 18 
Σεπτεμβρίου 1923, αρ. 71, όπου αναφορά για την κατάσταση των μουσουλμάνων της 
Μακεδονίας· ΓΑΚ Νομού Κοζάνης, αρχείο Νομαρχίας Κοζάνης, φ. 920, Γενική Διοί-
κηση Θεσσαλονίκης προς Νομαρχία Κοζάνης, Θεσσαλονίκη, 20 Ιουνίου 1923, αρ. πρ. 
21422, όπου συνημμένο έγγραφο του Υπουργείου Γεωργίας σχετικά με τις επιτάξεις 
της μουσουλμανικής περιουσίας με την επισήμανση να αποφευχθούν οι αυθαιρεσίες 
του παρελθόντος· ΙΑΥΕ, ΚτΕ, 1923, φ. 8/3, Νομαρχία Κοζάνης προς Γενική Διοίκηση 
Θεσσαλονίκης, Κοζάνη, 3 Νοεμβρίου 1923, αρ. πρ. 13383, όπου αναφορά σε φόνο 
μουσουλμάνου από πρόσφυγες στο χωριό Μεντεσλί (Μοσχούλα).

35. ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1923, φ. 11/6, Κεντρική Υπηρεσία προς Υπουργείο Προνοίας, Αθή-
να, 13 Οκτωβρίου 1923, αρ. πρ. 39302.

36. ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 720, υπόμνημα Μουσουλμανικής Κοινότητας Θεσσα-
λονίκης προς Πρόεδρο Ελληνικής Κυβερνήσεως, «περί της θέσεως των Μουσουλμά-
νων Μακεδονίας», Αθήνα, 24 Οκτωβρίου 1922· MAΕ 11, série Z Europe 1918-1940 
Grèce/Gr 88, προξενείο Γαλλίας προς Κεντρική Υπηρεσία, Θεσσαλονίκη, 18 Σεπτεμ-
βρίου 1923, αρ. 71, όπου αναφορά στην κατάσταση των μουσουλμάνων της Μακεδο-
νίας· ΙΑΥΕ, Κ.Υ., φ. 17/6, μουφτής Μυτιλήνης προς Κεντρική Υπηρεσία, Μυτιλήνη, 
22 Αυγούστου 1923. αρ. 2821· Ladas, The exchange of minorities, σ. 424· ΙΑΥΕ, 
Κ.Υ., φ. 11/6, Μουσουλμανική Δημογεροντία Ρεθύμνου προς Γενική Διοίκηση Κρήτης, 
Ρέθυμνο, 23 Ιουνίου 1923, αρ. πρ. 1094· ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 610, «Υπόμνημα των 
προκρίτων πολιτών Μουσουλμάνων των χωρίων του Νομού Ηρακλείου Κρήτης προς 
τον Πρόεδρον της Κυβερνήσεως», Ηράκλειο, 12 Μαΐου 1923.

37. ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 620, Πολιτικό Γραφείο Πρωθυπουργού προς Υπουργείο 
Γεωργίας, Αθήνα, 30 Αυγούστου 1923, αρ. πρ. 5810.



230	 Γιαννησ Γκλαβινασ

την άλλη, πληροφορούσε ότι οι μουσουλμάνοι της περιφέρειάς του δεν εί-
χαν καμιά διάθεση να συμβάλλουν στην περίθαλψη των προσφύγων, ενώ η 
κατάσταση της δημόσιας ασφάλειας στην περιοχή ήταν επισφαλής εξαιτίας 
των καθημερινών επεισοδίων ανάμεσα σε μουσουλμάνους και πρόσφυγες, 
όπως ο ξυλοδαρμός πρόσφυγα αγροφύλακα από μουσουλμάνους του χω-
ριού Σούλποβο (Άρδασσα)38. Ανάλογα επεισόδια, που κατέληξαν σε φόνους 
προσφύγων, έγιναν στην περιοχή της Ανασέλιτσας (Βόιο Κοζάνης) και στη 
Νάουσα39. Στο Σαρί Σαμπάν οι προστριβές οδήγησαν σε γενικευμένη σύ-
γκρουση, αφού μουσουλμάνοι, παρακινούμενοι από δύο πρώην βουλευτές 
τους, επιτέθηκαν και έδιωξαν τους πρόσφυγες που είχαν εγκατασταθεί στα 
σπίτια τους40.

Η ένταση στις σχέσεις προσφύγων και μουσουλμάνων, η οποία συνοδευό-
ταν ενίοτε από περιστατικά βιαιοπραγιών, δεν έλαβε γενικευμένες διαστάσεις, 
παρά τις εκρηκτικές συνθήκες που επικρατούσαν στις Νέες Χώρες μετά τη 
Μικρασιατική Καταστροφή, ενώ οι όποιες τάσεις αντεκδίκησης των προ-
σφύγων δεν μεταφράστηκαν σε διωγμό του μουσουλμανικού πληθυσμού της 
Ελλάδας. Μάλιστα, οργανώσεις προσφύγων διαμαρτύρονταν για τις συκο-
φαντίες ότι οι πρόσφυγες καταπίεζαν τους μουσουλμάνους41. Oι βιαιότητες 
εις βάρος των μουσουλμάνων από πρόσφυγες, ντόπιους και αρχές δεν έλα-
βαν γενικευμένο χαρακτήρα. Σε αυτό συνέβαλε και η στάση της ελληνικής 
κυβέρνησης. Η Ελλάδα, μετά τη στρατιωτική ήττα στη Μικρά Ασία, ήταν 

38. ΓΑΚ Νομού Κοζάνης, αρχείο Νομαρχίας Κοζάνης, φ. 920, υποδιοικητής Καϊ-
λαρίων προς Νομάρχη Κοζάνης, Καϊλάρια, 10 Ιανουαρίου και 30 Απριλίου 1923.

39. ΙΑΥΕ, ΚΤΕ, 1923, φ. 5/4, Γενική Διοίκηση Θεσσαλονίκης προς Υπουργείο 
Εξωτερικών, Θεσσαλονίκη, 22.12.1923, αρ. πρ. 42120, όπου συνημμένο τηλεγράφημα 
προσφύγων Λειψίστης (Νεάπολη)· ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 618, Σύνδεσμος Προσφύγων 
Ναούσης και Περιφερείας προς Πολιτικό Γραφείο Επαναστάσεως, Νάουσα, 1 Αυγού-
στου 1923, αρ. πρ. 5405.

40. Ισμαήλ Χακκί Κομπάκογλου, Η ζωή μου, μτφρ. Γ. Αουντίν, Καβάλα 2010, 
σ. 85-89. Ο πρώην βουλευτής Κομπάκογλου φυλακίστηκε ως υποκινητής των επει- 
σοδίων και εξορίστηκε στην Κρήτη· Ladas, The exchange of minorities, σ. 424.

41. ΙΑΥΕ, ΚτΕ, 1923, φ. 5/4, όπου τηλεγραφήματα διαμαρτυρίας προσφυγικών 
οργανώσεων δυτικής Μακεδονίας· Σωτήρης Ζερδαλής, Η εγκατάσταση των προσφύγων 
στη Βέροια (1914-1930), πτυχιακή εργασία, Φλώρινα 1998, σ. 19-20, όπου μαρτυρία 
της Θρακιώτισσας Χρυσάνθης Μεταλλίδου: «Οι πρόσφυγες δεν καταδέχτηκαν, αν και 
τράβηξαν τόσα, να πειράξουν τους Τούρκους που έμεναν εδώ. Ούτε εχθροπραξίες ούτε 
μίσος, γιατί οι άνθρωποι δεν έφταιγαν σε τίποτε».



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 231

σε δεινή διπλωματική, στρατιωτική και οικονομική θέση, με αποτέλεσμα να 
μην επιθυμεί σε καμία περίπτωση να προκληθεί η αντίδραση της Τουρκίας 
από ενδεχόμενες βιαιοπραγίες εις βάρος του μουσουλμανικού πληθυσμού 
της Ελλάδας. Η προσπάθεια, για παράδειγμα, της Ελλάδας να περιθάλψει 
τους πρόσφυγες θα ήταν ακόμη πιο δύσκολη, αν η Άγκυρα δεν συναινούσε 
στη μετανάστευση των Ελλήνων μουσουλμάνων στην Τουρκία ή αν επέμενε 
στο να συμπεριληφθούν στην ανταλλαγή και οι Έλληνες της Κωνσταντινού-
πολης42. 

Ήταν φυσικό οι εντάσεις με τους πρόσφυγες και τα σκληρά μέτρα των 
ελληνικών αρχών της περιόδου 1922-1923 να επηρεάσουν τις απόψεις των 
μουσουλμάνων για τον προσφυγικό πληθυσμό, την ελληνική διοίκηση, αλλά 
και για το μέτρο της Ανταλλαγής των Πληθυσμών. Το άκουσμα της Μικρα-
σιατικής Καταστροφής γέμισε με φόβο τους μουσουλμάνους των Νέων Χω-
ρών για πιθανές αντεκδικήσεις. Ο φόβος συνυπήρχε πολλές φορές με το μί-
σος για τον πρόσφυγα. Ο μουσουλμανικός πληθυσμός, σημείωνε τον Μάρτιο 
του 1923 ο γενικός διοικητής Θράκης, «μισεί μετά πάθους τον πρόσφυγα, 
τόσο τον επίεσε, εξ άλλου οι πρόσφυγες είναι θανάσιμος εχθρός του Μου-
σουλμάνου διότι εις τούτον διακρίνει την αφορμή της καταστροφής»43. Οι 
επιτάξεις, οι απελάσεις, το μέτρο της σύμπτυξης και η βίαιη συμπεριφορά 
των αρχών έκαναν τους μουσουλμάνους να διάκεινται εχθρικά απέναντι στην 
ελληνική διοίκηση. Πλέον το μέτρο της Ανταλλαγής δεν ήταν τόσο αποκρου-
στικό για τους μουσουλμάνους. Η Hasluck και εκπρόσωποι των ελληνικών 
αρχών τόνιζαν ότι οι μουσουλμάνοι, παρά την αρχική τους δυσφορία, επιθυ-
μούσαν την εφαρμογή της Ανταλλαγής των Πληθυσμών, μετά την καταπίεση 
που υπέστησαν, την εγκατάσταση προσφύγων στα μέχρι πρότινος αμιγώς 
μουσουλμανικά χωριά τους και την ανάληψη του βάρους της προσφυγικής 
περίθαλψης44. 

42. Bruce Clark, Twice a stranger. How mass expulsion forged modern Greece 
and Turkey, Λονδίνο 2007, σ. 54-55, 61.

43. ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1923, φ. 7/1, Γενική Διοίκηση Θράκης προς Πολιτικό Γραφείο 
Επαναστάσεως, Κομοτηνή, 7 Μαρτίου 1923, αρ. πρ. 476.

44. FO 286/874, πρεσβεία Μ. Βρετανίας προς Foreign Office, Αθήνα, 19.1.1923, 
αρ. 35, όπου συνημμένη η επιστολή της Hasluck, Destani (επιμ.), Ethnic minorities, 
σ. 602-611, αρ. εγγρ. 115· Γενική Διοίκηση Θεσσαλονίκης προς Υπουργείο Εσωτερι-
κών, Θεσσαλονίκη, 31 Μαΐου 1923, παρατίθεται στη διδακτορική διατριβή του Ιάκωβου 
Μιχαηλίδη, Σλαβόφωνοι μετανάστες και πρόσφυγες από τη Μακεδονία και τη Δυτι-



232	 Γιαννησ Γκλαβινασ

Από την άλλη πλευρά, οι πρόσφυγες ενδιαφέρονταν περισσότερο για την 
επιβίωσή τους και λιγότερο να πάρουν εκδίκηση από τους μουσουλμάνους 
της Ελλάδας για όσα υπέστησαν από τους ομοθρήσκους τους στη Μικρά 
Ασία. Η επιβίωση όμως εξαρτιόταν σε μεγάλο βαθμό από τη μουσουλμανική 
κινητή και ακίνητη περιουσία και, συνεπώς, οποιαδήποτε προσπάθεια πε-
ριορισμού των πόρων αυτών ερχόταν αντιμέτωπη με την έντονη αντίδραση 
των προσφύγων. Οι πρόσφυγες, για παράδειγμα, διαμαρτύρονταν επειδή οι 
ανταλλάξιμοι μουσουλμάνοι δεν επιδίδονταν στην καλλιέργεια των χωραφιών 
τους, έκοβαν τα καρποφόρα δέντρα και πωλούσαν, παρά τις απαγορευτικές 
διατάξεις, την κινητή περιουσία τους, το μισό της οποίας προοριζόταν για 
τους πρόσφυγες45. Τις αντιδράσεις του προσφυγικού κόσμου προκαλούσαν 
και οι προσπάθειες των μουσουλμάνων μεγαλογαιοκτημόνων να παραμείνουν 
στην Ελλάδα αποκτώντας ξένη υπηκοότητα ή οι σκέψεις να εξαιρεθούν ομά-
δες μουσουλμάνων από την Ανταλλαγή46. Για τους πρόσφυγες που αγωνιού-
σαν για την επιβίωσή τους, τα μέτρα των ελληνικών αρχών που στόχο είχαν 
να βελτιώσουν τις συνθήκες διαβίωσης των μουσουλμάνων και να μετριάσουν 
τις αντιδράσεις από τις επιτάξεις ήταν ακατανόητα. Οι επιδιώξεις της ελλη-
νικής εξωτερικής πολιτικής δεν ήταν άμεσα αντιληπτές, σε αντίθεση με το 
φάσμα της πείνας. Αδιανόητη λοιπόν ήταν για τους πρόσφυγες η επιστροφή 

κή Θράκη (1912-1930), Θεσσαλονίκη 1996, σ. 214-220· Mazower, Salonica, σ. 345. 
Στην αποδοχή του μέτρου της ανταλλαγής συνέβαλε και η κεμαλική προπαγάνδα, 
βλ. Samim Akgönül, “Les nouveaux Turcs: les muhacirs de 1923 en Turquie”, 
Balkanologie, V/1-2 (2001), σ. 243.

45. Ηχώ της Μακεδονίας (22, 29 Απριλίου και 6 Μαΐου 1923), όπου σχετικές 
πληροφορίες για τον Νομό Κοζάνης.

46. ΙΑΥΕ, Κ.Υ., 1923, φ. 11/6, Γενική Διοίκηση Κρήτης προς Κεντρική Υπηρεσία, 
Χανιά, 30 Νοεμβρίου 1923, αρ. πρ. 941, όπου αναφορά για εκνευρισμό των προ-
σφύγων από την προσπάθεια μουσουλμάνων μεγαλογαιοκτημόνων να εξαιρεθούν της 
Ανταλλαγής· Νίκος Ανδριώτης – T. Izbek, «... Μηδέ Τούρκοι Τούρκοι μηδέ Έλληνες 
Έλληνες υπήκοοι είμαστε: Οι Μουσουλμάνοι της Κρήτης 1898-1939. Από την Κρή-
τη στην Τουρκία», Πεπραγμένα Θ΄ Διεθνούς Κρητολογικού Συνεδρίου, Γ/1, Ηράκλειο 
2004, σ. 346· ΓΑΚ, Κ.Υ, ΑΠΓΠ, φ. 805, υπουργείο Εξωτερικών προς Πολιτικό Γρα-
φείο Πρωθυπουργού, Αθήνα, 31 Ιουλίου 1926, αρ. πρ. 23279, όπου συνημμένο φυλλά-
διο του σωματείου « Ένωσις προσφύγων Χανίων», με τίτλο Το αστήρικτον των προβαλ-
λόντων ξένας υπηκοότητας μουσουλμάνων Κρήτης, Χανιά 1926· Ηχώ της Μακεδονίας 
(15 Ιουλίου 1923), όπου στηλιτεύονται απόψεις για εξαίρεση από την Ανταλλαγή των 
ελληνόφωνων μουσουλμάνων Βαλαάδων: «Τη στιγμή που πεθαίνουν άστεγοι αδελφοί 
μας αυτές οι σκέψεις είναι εγκληματικές».



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 233

όσων επιτάχθηκαν από τους μουσουλμάνους μετά τις 7 Οκτωβρίου 1923, 
την ημέρα σύγκλησης της Μικτής Επιτροπής Ανταλλαγής Πληθυσμών47. Οι 
στρατιωτικές αρχές της Μακεδονίας θεωρούσαν αδύνατη την επιστροφή των 
επιταχθέντων στους μουσουλμάνους «άνευ εξεγέρσεως και ταραχών προ-
σφύγων», όπως έγινε στο χωριό Ζουμπάτες (Τρίλοφο Θεσσαλονίκης), όπου 
οι κάτοικοι δέχθηκαν την επίθεση των προσφύγων του γειτονικού χωριού 
Αδαλή (Κάτω Σχολάρι)48. Ο γενικός διοικητής Θεσσαλονίκης σημείωνε τη 
δυσφορία των προσφύγων για τη διαταγή απαγόρευσης περαιτέρω επιτάξεων 
μουσουλμανικών οικιών και νέας σύμπτυξης των μουσουλμάνων κατοίκων 
της πόλης49, ενώ την οργή των προσφύγων και των οργανώσεών τους προ-
καλούσαν, επίσης, η παρελκυστική τακτική των μουσουλμάνων όσον αφορά 
την αναχώρησή τους και το γεγονός ότι, σε σχέση με τις δραματικές συν-
θήκες της εξόδου των ελληνικών πληθυσμών της Μικράς Ασίας, η μετανά-
στευση των Ελλήνων μουσουλμάνων γινόταν συστηματικά και οργανωμένα, 
επιτρέποντάς τους να πάρουν μαζί τους χρήματα και κινητή περιουσία50. Η 
σύγκριση της δικής τους φυγής με την ανταλλαγή των μουσουλμάνων, αλλά 
και γενικά των σχετικά καλύτερων όρων διαβίωσης των τελευταίων την περί-
οδο 1922-1924, γέμιζε με θυμό τους πρόσφυγες. Οι γυναικείες προσφυγικές 
οργανώσεις της Βέροιας, για παράδειγμα, για να επιτευχθεί η επιστροφή 

47. ΙΑΥΕ, ΚΤΕ, 1923, φ. 11, υπουργείο Εξωτερικών προς Γ΄, Δ΄ και Ε΄ Σώμα Στρα-
τού, Γενικές Διοικήσεις Μακεδονίας, Θράκης και Ηπείρου, Νομάρχες Λάρισας, Άρτας 
και Τρικάλων, Αθήνα, 9 Νοεμβρίου 1923, αρ. πρ. 33846, όπου διαταγή για παύση των 
επιτάξεων και επιστροφή των επιταχθέντων.

48. ΙΑΥΕ, ΚΤΕ, 1923, φ. 8/2, Γ΄ Σώμα Στρατού προς Υπουργείο Εξωτερικών, Θεσ-
σαλονίκη, 7 Νοεμβρίου 1923, αρ. πρ. 33846.

49. ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 737, Γενική Διοίκηση Θεσσαλονίκης προς Πρόεδρο Κυ-
βερνήσεως, Θεσσαλονίκη, 21 Οκτωβρίου 1923, αρ. 1107.

50. Mazower, Salonica, σ. 347-348· Γεωργία Μπακάλη, Το «Θάρρος» και το 
προσφυγικό ζήτημα στη Δράμα και την περιοχή της (1923-1926), διπλωματική εργα-
σία, ΑΠΘ, Φιλοσοφική Σχολή, Τμήμα Ιστορίας και Αρχαιολογίας, Θεσσαλονίκη 2007, 
σ. 16, 19, 112. Επίσης, ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 618, Σύνδεσμος Προσφύγων Ναούσης και 
Περιφερείας προς Πολιτικό Γραφείο Επαναστάσεως, Νάουσα, 1 Αυγούστου 1923, αρ. 
πρ. 5405, όπου αίτημα για άμεση ανταλλαγή των μουσουλμάνων· Ηχώ της Μακεδονί-
ας (12 Αυγούστου 1923). Πρβλ. Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Η Έξοδος. τόμ. Α: 
Μαρτυρίες από τις Επαρχίες των Δυτικών Παραλίων της Μικρασίας, Αθήνα 1980, σ. 
41, όπου η Άννα Καραμπέτσου αναφέρει για την ανταλλαγή των Τουρκοκρητικών ότι 
τους έδωσαν άδεια και πήραν «ως και το μαστραπά τους».



234	 Γιαννησ Γκλαβινασ

των Ελλήνων που κρατούνταν αιχμάλωτοι στην Τουρκία πρότειναν τη λήψη 
αντιποίνων εις βάρος του μουσουλμανικού άρρενος πληθυσμού της Ελλά-
δας51. Με την οριστική μετανάστευση των μουσουλμάνων των Νέων Χωρών, 
οι πρόσφυγες προσπάθησαν να επιβιώσουν και να φτιάξουν από την αρχή τη 
ζωή τους, εκμεταλλευόμενοι τις μουσουλμανικές ανταλλάξιμες περιουσίες, 
τις οποίες όμως εποφθαλμιούσαν και οι ντόπιοι χριστιανοί52. 

Το πεδίο όμως της ιστορίας της περιόδου 1914-1924, όπως και κάθε άλ-
λης περιόδου, δεν είναι μονοδιάστατο, αλλά πολυδύναμο και πολυκερματι-
σμένο. Οι βιαιότητες, οι συγκρούσεις, οι τάσεις αντεκδίκησης και η συλλογική 
απόδοση ευθυνών δεν ήταν πάντοτε ο κανόνας που χαρακτήριζε τις σχέσεις 
μουσουλμάνων και χριστιανών προσφύγων. Οι δύο πληθυσμιακές ομάδες, σε 
πείσμα των επιπτώσεων που κληροδότησαν ο εθνικισμός και οι πολεμικές 
αναμετρήσεις της περιόδου 1912-1922, μπορούσαν σε αρκετές περιπτώσεις 
να συμβιώνουν αρμονικά53. Βέβαια, τα στοιχεία γι’ αυτήν τη διαφορετική 
εικόνα στις σχέσεις μουσουλμάνων και προσφύγων αντλούνται από προφορι-
κές μαρτυρίες και από τη μελέτη της τοπικής ιστορίας και όχι από τις επίση-
μες εθνικές ιστορίες Ελλάδας και Τουρκίας, οι οποίες συχνά δαιμονοποιούν 
το σύνολο των Τούρκων μουσουλμάνων και των Ελλήνων χριστιανών, αδιαφο-
ρώντας για τις περιπτώσεις που ξεφεύγουν από αυτήν την προκαθορισμένη 
ιστορική «αλήθεια».

Καθ’ όλη τη διάρκεια της περιόδου από την άφιξη των Ελλήνων προ-
σφύγων, τον Σεπτέμβριο του 1922, μέχρι την οριστική αναχώρηση των μου-
σουλμάνων της Ελλάδας, τον Δεκέμβριο του 1924, εντοπίζονται στις πηγές 
πληροφορίες που κάνουν λόγο για καλές σχέσεις ανάμεσα στις δύο πληθυ-

51. ΙΑΥΕ, ΚΤΕ, 1923, φ. 5/4, γυναικείος προσφυγικός κόσμος Βεροίας προς Υπο-
διοικητή Βεροίας, Βέροια 12 Νοεμβρίου 1923.

52. Για τον ανταγωνισμό ντόπιων και προσφύγων όσον αφορά την ανταλλάξιμη 
περιουσία, βλ. Elisabeth Kontogiorgi, Population exchange in Greek Macedonia: 
the rural settlement of refugees, Νέα Υόρκη 2006, σ. 165-185.

53. Για τις καλές σχέσεις χριστιανών και μουσουλμάνων στη Μικρά Ασία, βλ. 
Renée Hirschon, “We got on well with the Turks: Christian-Muslim relations in 
late Ottoman times”, στο David Shankland (επιμ.), Archaelogy, Anthropology and 
Heritage. The work of F.W. Hasluck (1878-1920), Κωνσταντινούπολη 2004, τόμ. 2, 
σ. 325-343 και της ιδίας “Knowledge of diversity: towards a more differentiated set 
of Greek perception of Turks”, South European Society and Politics, 11/1 (2006), 
σ. 61-78.



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 235

σμιακές ομάδες. Υπογραμμιζόταν, για παράδειγμα, από διάφορες πλευρές το 
γεγονός ότι σε αρκετές περιπτώσεις οι μουσουλμάνοι έκαναν ό,τι μπορούσαν 
για να συμβάλουν στην περίθαλψη των προσφύγων. Στο Ηράκλειο οι μου-
σουλμάνοι πρόθυμα στέγαζαν τους πρόσφυγες και συγκέντρωναν εράνους, 
ενώ στην Κοζάνη, σύμφωνα με προφορικές μαρτυρίες προσφύγων, οι μου-
σουλμάνοι βοήθησαν τους πρόσφυγες που εγκαταστάθηκαν στην περιοχή54. 
Καλές χαρακτήριζαν τις σχέσεις τους με τους μουσουλμάνους γείτονες και 
συγκάτοικούς τους πρόσφυγες της Βέροιας, του Βοΐου και της Δράμας, ενώ 
στο Πράβι (Ελευθερούπολη) ο εμπορικός σύλλογος ανέφερε ότι οι μουσουλ-
μάνοι περιέθαλψαν και συνεργάστηκαν «αδελφικώς» με τους πρόσφυγες 
στην καλλιέργεια του καπνού55. Ανάλογες ήταν και οι απόψεις των μουσουλ-
μάνων ανταλλαξίμων. Ο Tesal θυμάται ότι η οικογένειά του δεν μπόρεσε να 
αποτρέψει την εγκατάσταση προσφύγων στο σπίτι τους στη Θεσσαλονίκη, 
αλλά συμβίωσαν χωρίς προβλήματα μέχρι την αναχώρησή τους, αφού οι πρό-
σφυγες ήταν τίμιοι άνθρωποι, μιλούσαν τουρκικά και σέβονταν τα έθιμα της 
μουσουλμανικής οικογένειας56. Ο Ναζμί Ονάλ από το χωριό Κοζλού (Καρυο-
χώρι) των Καϊλαρίων δεν θυμόταν να υπήρχαν φασαρίες με τους πρόσφυγες, 
μόνο όσοι ήρθαν από την Προύσα ήταν λίγο ανάποδοι· αλλά και η Χαββά 
Αϊκάν από το χωριό Κιοσελέρ (Κίσσα) της ίδιας περιοχής περιγράφει πώς η 
οικογένειά της συνδέθηκε με τους πρόσφυγες που εγκαταστάθηκαν στο σπίτι 
τους και πώς οι τελευταίοι κατά την αναχώρηση για την Τουρκία τούς συνό-
δευσαν, για να τους προστατεύσουν, μέχρι το Σόροβιτς (Αμύνταιο)57. Άλλοι 

54. Νέα Εφημερίς (21 και 29 Σεπτεμβρίου 1922)· Νίκος Ανδριώτης, «Χριστιανοί 
και Μουσουλμάνοι στην Κρήτη 1821-1924. Ένας αιώνας συνεχούς αναμέτρησης εντός 
και εκτός του πεδίου της μάχης», Μνήμων, 26 (2004), σ. 84· Νίκος Λαπαρίδης, Ο 
Δήμος Ελλησπόντου (τα Μπουτζάκια του Νομού Κοζάνης). Ιστορική αναδρομή, Θεσ-
σαλονίκη 2003, σ. 41, 112, όπου προφορικές μαρτυρίες προσφύγων.

55. Ζερδαλής, Η εγκατάσταση των προσφύγων, σ. 19-20· Αλέξανδρος Αδαμίδης, 
Η Βροντή και το Λευκάδι Βοΐου Κοζάνης, Θεσσαλονίκη 1985, σ. 17· Clark, Twice a 
stranger, σ. 79, 174-176· ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 616, Εμπορικός Σύλλογος Πραβίου 
προς πρωθυπουργό Γονατά, Πράβι, 13 Ιουλίου 1923, αρ. πρ. 5007 και Μπακάλη, Το 
«Θάρρος» και το προσφυγικό ζήτημα, σ. 31, 100, για ανάλογες πληροφορίες για την 
περιοχή της Δράμας.

56. Tesal, Selâniκ’ten Istanbul’a , σ. 60-63.
57. Κεμάλ Γιαλτσίν, Μια προίκα αμανάτι. Οι άνθρωποι της ανταλλαγής, Αθήνα 

2000, σ. 262, 292, 310, 341, όπου ανάλογες προφορικές μαρτυρίες μουσουλμάνων 
της δυτικής Μακεδονίας.



236	 Γιαννησ Γκλαβινασ

μουσουλμάνοι ανταλλάξιμοι ανακαλούν στη μνήμη τους ότι οι πρόσφυγες, 
υπόχρεοι από την περιποίηση που έλαβαν, τους έδιναν πληροφορίες για το 
πού θα εγκατασταθούν ή πού είχαν κρύψει χρήματα58. Σημαντικό στοιχείο 
στην ανάπτυξη καλών σχέσεων ανάμεσα στις δύο πληθυσμιακές ομάδες ήταν 
και ο κοινός κώδικας επικοινωνίας, δηλαδή η τουρκική γλώσσα. 

Η απόφαση των διαπραγματεύσεων στη Λωζάννη για την Ανταλλαγή των 
Πληθυσμών προκάλεσε, αρχικά, στους περισσότερους χριστιανούς και μου-
σουλμάνους που επρόκειτο να ανταλλαχθούν, την ίδια αντίδραση. Με τη 
γνωστοποίηση της απόφασης, διοργανώθηκαν στην Ελλάδα συλλαλητήρια 
προσφύγων, στα οποία συμμετείχαν και μουσουλμάνοι· με αυτά εξέφραζαν 
την κοινή αντίθεσή τους στο μέτρο της ανταλλαγής59. Η κοινή μοίρα του 
ξεριζωμού έκανε, αυτήν τη φορά, συμμάχους χριστιανούς πρόσφυγες και 
μουσουλμάνους.

Την ίδια περίοδο στην κεντρική Μικρά Ασία ανάμεσα στους χριστιανι-
κούς πληθυσμούς –οι οποίοι ανταλλάχθηκαν υπό την εποπτεία της Μικτής 
Επιτροπής Ανταλλαγής Πληθυσμών– και των μουσουλμάνων ανταλλαξίμων 
που κατέφθαναν από την Ελλάδα διαδραματίζονταν ανάλογες σκηνές με τις 
παραπάνω. Σε μαρτυρίες χριστιανών προσφύγων από την περιοχή διαπιστώ-
νει κανείς τόσο περιπτώσεις έντασης και συγκρούσεων με τους νεοαφιχθέ-
ντες μουσουλμάνους πρόσφυγες, με αφορμή κυρίως τη σύμπτυξη των χρι-
στιανών σε τμήμα των οικιών τους και την επίταξη τμήματος της κινητής και 
ακίνητης περιουσίας τους, όσο και περιπτώσεις όπου η σύντομη περίοδος 

58. Özsoy, Iki vatan yorgunlari, σ. 95, 98, 106, όπου μαρτυρίες ανταλλαξίμων 
από χωριά του Κιλκίς· Tolga Köker – Leyla Keskiner, “Lessons in refugeehood. The 
experience of forced migrants in Turkey”, στο Renée Hirschon (επιμ.), Crossing 
the Aegean. An Appraisal of the 1923 Compulsory Population Exchange Between 
Greece and Turkey, Νέα Υόρκη-Οξφόρδη 2003, σ. 197· Sinan Kalayoğlu, The Greek 
Muslim Migration: Rethinking the role of security and nationalism within the 
1923 compulsory exchange of populations between Greece and Turkey, Master’s 
Thesis, Department of International Relations Bilkent University, Άγκυρα 2004, σ. 
88, όπου συνεντεύξεις με μουσουλμάνους ανταλλάξιμους.

59. ΓΑΚ, Κ.Υ., ΑΠΓΠ, φ. 596, Γενική Διοίκηση Θεσσαλονίκης προς πρόεδρο 
Υπουργικού Συμβουλίου, Θεσσαλονίκη, 10 Ιανουαρίου 1923, αρ. πρ. 1019, όπου ανα-
φορά στη διοργάνωση συλλαλητηρίων κατά της Ανταλλαγής· Κωνσταντίνος Τσιτσελί-
κης, «Ανιχνεύοντας το ιστορικό και ιδεολογικό υπόβαθρο της Ανταλλαγής», στο Κων-
σταντίνος Τσιτσελίκης (επιμ.), Η ελληνοτουρκική ανταλλαγή πληθυσμών. Πτυχές μιας 
εθνικής σύγκρουσης, Αθήνα 2006, σ. 23-24. 



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 237

συγκατοίκησής τους ήταν αρμονική. Ο Αβραάμ Ελβανίδης και ο Ιωάννης 
Μουσαήλογλου από το Καρατζορέν θυμούνται τα προβλήματα και τις προ-
στριβές με τους μουσουλμάνους πρόσφυγες από τα Καϊλάρια. Αντίθετα, ο 
Ευγένιος Λαζαρίδης από τη Δίλα και ο Λουκάς Κανάκης από τη Μαλακοπή 
είχαν εντελώς διαφορετικές εμπειρίες60. Αλλά και μουσουλμάνοι ανταλλά-
ξιμοι έχουν τις ίδιες αναμνήσεις. Η Μουγεσσέρ Ερτούντς από τα Ιωάννινα 
όταν έφτασε στο Πεντίκι δεν θυμάται να υπήρχαν εντάσεις κατά τη διάρ-
κεια της συγκατοίκησης της οικογένειάς της με τους χριστιανούς· αντιθέτως, 
θυμάται τη μητέρα της που ετοίμαζε κουραμπιέδες για τους Ρωμιούς που 
εγκατέλειπαν τις εστίες τους61. 

Χριστιανοί και μουσουλμάνοι ανταλλάξιμοι εκτός από την κοινή μοίρα 
του ξεριζωμού αντιμετώπισαν στις νέες πατρίδες τους ανάλογα προβλήματα 
και δυσκολίες. Η ανταλλάξιμη περιουσία δεν αποδόθηκε στο σύνολό της 
στους δικαιούχους πρόσφυγες, αφού λεηλατήθηκε ή καταπατήθηκε και στις 
δύο πλευρές του Αιγαίου62. Επιπλέον, οι σχέσεις των προσφύγων με τους 
ντόπιους σε Ελλάδα και Τουρκία χαρακτηρίζονταν από εντάσεις και βαθύ 
χάσμα, εξαιτίας τόσο του ανταγωνισμού τους για την ανταλλάξιμη περιουσία 
όσο και των κοινωνικών, πολιτιστικών και γλωσσικών διαφορών τους. Το χά-
σμα με τους ντόπιους οδήγησε σε κοινωνική απομόνωση και περιχαράκωση 
των προσφυγικών ομάδων σε προσφυγικούς οικισμούς ή γειτονιές. Στα «προ-
σφυγικά» των ελληνικών πόλεων αντιστοιχούν οι “muhacir mahallesi” των 
τουρκικών αστικών κέντρων. Ιδιαίτερες πάντως αντιδράσεις στους γηγενείς 
και στους εκπροσώπους της κεντρικής διοίκησης προκαλούσε το γεγονός ότι 

60. Κέντρο Μικρασιατικών Σπουδών, Η Έξοδος, τόμ. Β: Μαρτυρίες από τις επαρ-
χίες της Κεντρικής και Νότιας Μικρασίας, Αθήνα 1982, σ. 77-78, 80, 159, 166.

61. Özsoy, Iki vatan yorgunlari, σ. 38 και σ. 132, όπου ανάλογη μαρτυρία ανταλ-
λάξιμου από χωριό της Κοζάνης.

62. Ayhan Aktar, “Homogenising the Nation, Turkifying the Economy. The 
Turkish experience of population exchange reconsidered”, στο Hirschon (επιμ.), 
Crossing the Aegean, σ. 86. Για σχετικές μαρτυρίες μουσουλμάνων και χριστιανών 
προσφύγων, βλ. Γιαλτσίν, Μια προίκα αμανάτι, και Özsoy, Iki vatan yorgunlari. Για 
την εγκατάσταση των μουσουλμάνων από την Ελλάδα στην Τουρκία και τα προβλήμα-
τα που αντιμετώπισαν, Kemal Ari, Büyük mübadele. Türkiye’ye zorunlu göç (1923-
1925) (Η μεγάλη ανταλλαγή. Η υποχρεωτική μετανάστευση στην Τουρκία), Κωνστα-
ντινούπολη 2000, και Onur Yildirim, Diplomacy and Displacement. Reconsidering 
the Turco-Greek Exchange of Populations, 1922-1934, Νέα Υόρκη-Λονδίνο, 2006. 



238	 Γιαννησ Γκλαβινασ

πολλοί πρόσφυγες ήταν τουρκόφωνοι ή ελληνόφωνοι αντίστοιχα63. Η δια-
φορετική γλώσσα των χριστιανών και μουσουλμάνων προσφύγων αποτελού-
σε κοινωνικό στίγμα, έθετε σε αμφισβήτηση την εθνική τους ταυτότητα και 
απαιτούσε μέτρα για τη γλωσσική και εθνική αφομοίωσή τους. Ακόμη και οι 
βρισιές που εκτόξευαν οι ντόπιοι προς τους χριστιανούς και τους μουσουλ-
μάνους πρόσφυγες ήταν σχεδόν πανομοιότυπες σε Ελλάδα και Τουρκία. Στο 
χαρακτηρισμό «τουρκόσπορος» ή «γιαουρτοβαφτισμένος» για τους πρό-
σφυγες στην Ελλάδα, στην Τουρκία αντιστοιχούσε το “yari gâvur” (μισός 
άπιστος) ή το “gâvur tohumu” (σπόρος απίστων) για τους μουσουλμάνους 
πρόσφυγες64. 

Η εισαγωγή στις κοινωνίες της Εγγύς Ανατολής της δυτικής αρχής των 
εθνοτήτων λειτούργησε καταλυτικά στη συμβίωση των σύνοικων στοιχείων. 
Η ένταση ήταν πολύ πιο έντονη στις σχέσεις ανάμεσα στα δύο κατεξοχήν 

63. Για τις σχέσεις ντόπιων και προσφύγων σε Ελλάδα και Τουρκία, βλ. Aktar, 
“Homogenising the Nation”, σ. 88· Γιώργος Μαυρογορδάτος, Μελέτες και κείμενα 
για την περίοδο 1909-1940, Αθήνα-Κομοτηνή 1982, σ. 28-29, 46-47· Νίκος Μαραντζί-
δης, «Οι τουρκόφωνοι Πόντιοι πρόσφυγες στην Ελλάδα: προβλήματα ενσωμάτωσης», 
στο Τσιτσελίκης (επιμ.), Η ελληνοτουρκική ανταλλαγή πληθυσμών, σ. 225-237· Erol 
Ülker, “Assimilation of the Muslim communities in the first decade of the Turkish 
Republic (1923-1934)”, European Journal of Turkish Studies, 2007, http://www.
ejts.org/document822.html/1.10.2008· Anastasia Karakasidou, Fields of wheat 
hills of blood. Passages to nationhood in Greek Macedonia 1870-1990, Σικάγο 1997, 
σ. 152-157· Sophia Koufopoulou, “Muslim Cretans in Turkey. The reformulation 
of ethnic identity in an Aegean community”, στο Hirschon (επιμ.), Crossing the 
Aegean, σ. 209-220· Akgönül, “Les nouveaux Turcs”, σ. 249-255· Clark, Twice a 
stranger, σ. 90· Thede Kahl, “The Islamisation of the Meglen Vlachs (Megleno-
Romanians): The village of Nânti (Notia) and the Nântinets in Present-Day 
Turkey”, Nationalities Papers, 34/1(March 2006), σ. 71-90.

64. Clark, Twice a stranger, σ. 32· Feryal Tansuğ, “Memory and migration: 
the Turkish experience of the compulsory population exchange”, Δελτίο ΚΜΣ, 17 
(2011), σ. 200· Özsoy, Iki vatan yorgunlari, σ. 118, όπου μουσουλμάνος ανταλλά-
ξιμος θυμάται ότι οι ντόπιοι τούς αποκαλούσαν gâvur, gâvur muhacir και Ali Paşa 
Müslüman. Επίσης, Müfide Pekin, “Twisted memories of a lost homeland – the 
Turkish Cretan community of Turkey”, Ramses 2: Euro-Mediterrenean research 
network workshop: Memories in the Mediterrenean, between history and politics, 
Athens, Institute of Neohellenic Research, 2007, http://www.lozanmubadilleri.
org.tr/ingilizce/en_mufidepekin_twistedmemories.htm/15.7.2014, σ. 6, όπου ανα-
φέρεται ότι ο χαρακτηρισμός “gâvur tohumu” αποδιδόταν στους μπεκτασήδες Τουρ-
κοκρητικούς.



Συγκατοικωντασ με την Αλλη Πλευρα τησ Ανταλλαγησ των Πληθυσμων	 239

θύματα της έξαρσης του εθνικισμού της περιόδου: τις μειονότητες και τους 
πρόσφυγες, εφόσον μάλιστα, όπως στην περίπτωση των μουσουλμάνων και 
των χριστιανών προσφύγων των Νέων Χωρών, η επιβίωσή τους βασιζόταν στη 
διεκδίκηση των ίδιων πόρων. Ωστόσο, οι δεσμοί ειρηνικής συνύπαρξης που 
δημιουργήθηκαν με το πέρασμα των αιώνων ανάμεσα στους ετερόθρησκους 
πληθυσμούς των Βαλκανίων δεν καταστράφηκαν ολοκληρωτικά. Οι πηγές 
και η μικροϊστορία της εποχής παρέχουν πληθώρα παραδειγμάτων για την 
κοινή καθημερινότητα, τις επαγγελματικές και προσωπικές σχέσεις ανάμεσα 
σε χριστιανούς και μουσουλμάνους, καθώς και φαινόμενα θρησκευτικού συ-
γκρητισμού κυρίως στις κοινωνίες της υπαίθρου. Όλα τα παραπάνω μπορεί 
να υπερβαίνουν τη διαχωριστική γραμμή ανάμεσα στις δύο κοινότητες, αλλά 
δεν την καταργούν, ούτε αναιρούν το γεγονός ότι σε περίπτωση γενικευμένης 
σύγκρουσης σχεδόν όλοι τείνουν να αναζητούν ασφάλεια εντός της κοινότη-
τάς τους65. 

Η μελέτη της άλλης πλευράς της Ανταλλαγής των Πληθυσμών και των 
σχέσεων των μουσουλμάνων με το ελληνικό κράτος και το ντόπιο ή προσφυ-
γικό χριστιανικό στοιχείο αποτελεί σημαντικό κομμάτι της κατανόησης της 
ιστορίας της περιόδου 1912-1923. Είναι αυτονόητο ότι η μελέτη –με τους 
όρους που επιτάσσει η επιστήμη της Ιστορίας και όχι η «εργαλειακή» χρήση 
του παρελθόντος– της παρουσίας των μουσουλμάνων στην Ελλάδα την πα-
ραπάνω περίοδο δεν αναιρεί την πολιτική εξόντωσης του ελληνικού στοιχείου 
της Μικράς Ασίας, ούτε εξισώνει τα όσα συνέβησαν στις δύο πλευρές του 
Αιγαίου. Και είναι, επίσης, αυτονόητο ότι ο ανείπωτος πόνος που προκάλεσε 
η Μικρασιατική Καταστροφή δεν μπορεί να «απαγορεύει» εσαεί τη μελέ-
τη πλευρών της ιστορίας της περιόδου όχι και τόσο αρεστών. Η ανάδειξη, 
λοιπόν, του ζητήματος της παρουσίας των μουσουλμάνων της Ελλάδας την 
περίοδο 1912-1923 και η εγγραφή του στη δημόσια ιστορία προκαλεί αντι-
δράσεις, αφού έρχεται σε αντίθεση με την κυρίαρχη αντίληψη για τα γεγονό-
τα της περιόδου66. Για την επιστήμη της Ιστορίας, όμως, που λειτουργεί με 

65. Clark, Twice a stranger, σ. 169.
66. Ενδεικτικά για το ζήτημα αυτό, βλ. Έφη Αβδελά, «Η σχολική ιστορία πρό-

σφορο έδαφος για πολιτική προπαγάνδα. Ιστοριογραφία και δημόσια ιστορία σήμερα: 
μια δύσκολη σχέση», Χρόνος, 12 (Απρίλιος 2014) και Αντώνης Λιάκος, «Εισαγωγή. 
Το 1922 και εμείς», στο Αντώνης Λιάκος (επιμ.), Το 1922 και οι πρόσφυγες. Μια νέα 
ματιά, Αθήνα 2011, σ. 11-20. 



240	 Γιαννησ Γκλαβινασ

κανόνες και μέθοδο, δεν υπάρχουν «άβολες» πλευρές του παρελθόντος που 
θα πρέπει να τοποθετούνται κάτω από το «χαλί» της συλλογικής ιστορικής 
μας μνήμης. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

