
  

  Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών

   Τόμ. 19 (2015)

  

 

  

  Ἀνταλλάξιμα κτήρια, σιωπηλὲς κληρονομιές: Ἡ
προσωρινὴ ἐγκατάσταση τῶν Μικρασιατῶν
προσφύγων καὶ τὰ ἰσλαμικὰ τεμένη τῆς
Θεσσαλονίκης 

  Ελένη Καλλιμοπούλου, Παναγιώτης Κ. Πούλος   

  doi: 10.12681/deltiokms.328 

 

  

  Copyright © 2015, Ελένη Καλλιμοπούλου, Παναγιώτης Κ. Πούλος 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Καλλιμοπούλου Ε., & Πούλος Π. Κ. (2015). Ἀνταλλάξιμα κτήρια, σιωπηλὲς κληρονομιές: Ἡ προσωρινὴ ἐγκατάσταση
τῶν Μικρασιατῶν προσφύγων καὶ τὰ ἰσλαμικὰ τεμένη τῆς Θεσσαλονίκης. Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών
Σπουδών, 19, 241–270. https://doi.org/10.12681/deltiokms.328

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 17/02/2026 05:52:13



Ελένη Καλλιμοπούλου – Παναγιώτης Κ. Πούλος

Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ:
Η Προσωρινη Εγκατασταση των Μικρασιατων Προσφυγων

και τα Ισλαμικα Τεμενη τησ Θεσσαλονικησ

Εισαγωγή 1

Ηπρόσφατη έρευνα σχετικά με την ανταλλαγή των πληθυσμών στο σύνολό 
της έχει αναδείξει τον καθοριστικό ρόλο της προσφυγικής εγκατάστα-

σης στη διασφάλιση της εθνολογικής/εθνοτικής ομοιογένειας και της εδαφικής 
ακεραιότητας της χώρας, αλλά και τον εμπλουτισμό της ελληνικής κοινωνί-
ας2. Παράλληλα, έχει επισημανθεί από αρκετούς ερευνητές το κόστος αυτής 
της διαδικασίας, κυρίως σε ανθρώπινο επίπεδο3. Η περίπτωση της αγροτικής 
εγκατάστασης στη Μακεδονία, με τις έντονες διαμάχες μεταξύ ντόπιων και 
προσφύγων γύρω από ιδιοκτησιακά ζητήματα, είναι ενδεικτική των δυσκολιών 

1. Θα θέλαμε να ευχαριστήσουμε τους συναδέλφους Πάρη Παπαμίχο-Χρονάκη 
και Βασίλη Κουτσούκο για τη βοήθειά τους στον εντοπισμό συγκεκριμένου υλικού, 
και τον Δημήτρη Λούπη για τις πολύτιμες παρατηρήσεις του και την παραχώρηση 
φωτογραφικού υλικού. Ευχαριστούμε, επίσης, το προσωπικό του Ιστορικού Αρχείου 
Προσφυγικού Ελληνισμού του Δήμου Καλαμαριάς, του Αρχείου Ιεράς Μητρόπολης 
Θεσσαλονίκης, του Αρχείου της 16ης Εφορείας Προϊστορικών και Κλασικών Αρχαιοτή-
των, της 9ης Εφορείας Βυζαντινών Αρχαιοτήτων Θεσσαλονίκης, της Κτηματικής Υπη-
ρεσίας Ν. Θεσσαλονίκης, του Οθωμανικού Αρχείου της Πρωθυπουργίας (Başbakanlık 
Osmanlı Arşivi) στην Κωνσταντινούπολη, καθώς και τον Σπύρο Τσιπίδη και το Αρχείο 
A. Karamitsos – International Auctions για την παραχώρηση φωτογραφικού υλικού. 
Το παρόν άρθρο στηρίζεται σε έρευνα, μέρος της οποίας πραγματοποιήθηκε με χρη-
ματοδότηση του Κοινωφελούς Ιδρύματος Ιωάννη Σ. Λάτση, στο πλαίσιο των Επιστη-
μονικών Μελετών 2012.

2. Paschalis Kitromilides, «The Greek Turkish Population Exchange», στο Erik-
Jan Zürcher (επιμ.),Turkey in the Twentieth Century. La Turquie au vingtième 
siècle, Βερολίνο 2008, σ. 265.

3. Kitromilides, «The Greek Turkish», σ. 265.



242	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

και της πολυπλοκότητας της διαδικασίας αυτής4. Η κεντρική πολιτική που 
ακολουθήθηκε στην περίπτωση της Θράκης, εξάλλου, αναδεικνύει τη σημασία 
που είχε η προσφυγική εγκατάσταση ως μέσο για την προώθηση από την κε-
ντρική εξουσία ενός προγράμματος εποικισμού, που συντέλεσε στην εθνοτική 
ομογενοποίηση των Νέων Χωρών5. Σε κάθε περίπτωση, είναι σαφές ότι η προ-
σφυγική εγκατάσταση και ο εποικισμός είχαν έντονο εργαλειακό χαρακτήρα.

Σε αυτό το πλαίσιο, δημόσια κτήρια, όπως τα τζαμιά, οι εκκλησίες, τα 
σχολεία κ.ά., χρησιμοποιήθηκαν μέσω της επίταξης και του χαρακτηρισμού 
τους ως ανταλλάξιμη περιουσία. Ειδικά τα δημόσια κτήρια που αντιστοιχούν 
στους λατρευτικούς χώρους των κοινοτήτων αποτελούν μέρος του υλικού 
πολιτισμού τους, αλλά και του συμβολικού τους κεφαλαίου. Μία από τις 
λειτουργίες που επιτελούν είναι αυτή των οροσήμων των κοινοτήτων στον 
δημόσιο χώρο. Σε συγκυρίες μετάβασης, όπως αυτή της ανταλλαγής των 
πληθυσμών, τα κτήρια γίνονται αντικείμενα διαχείρισης και πολιτικών επιδιώ- 
ξεων, διαδικασία που τα καθιστά άμεσα πεδία διαπραγμάτευσης εξουσιών. 
Στο πλαίσιο αυτής της διαχείρισης, τα κτήρια εξετάζονται συνήθως ως προς 
τη νομική τους υπόσταση (ως περιουσία, δικαιώματα επί αυτής κτλ), ως δια-
θέσιμοι χώροι που μπορούν να στεγάσουν έναν συγκεκριμένο αριθμό ατόμων 
ή, τέλος, ως αρχιτεκτονικοί όγκοι στον αστικό χώρο που συνδέονται κυρίως 
μνημειακά με μια συγκεκριμένη ιστορική περίοδο και που η διατήρησή τους 
ή μη αποφασίζεται βάσει συγκεκριμένων πολιτικών κριτηρίων. 

Η αναφορά στις «σιωπηλές κληρονομιές» που περιέχεται στον τίτλο της 
παρούσας μελέτης σκιαγραφεί δύο βασικούς άξονες ανάλυσης. Ο πρώτος 
άξονας αφορά στις σιωπές της υπάρχουσας ιστοριογραφίας σχετικά με συ-
γκεκριμένες πτυχές της ανταλλαγής των πληθυσμών και της εγκατάστασης 
των προσφύγων, όπως, για παράδειγμα, η σταδιακή λήθη της μουσουλμανι-
κής πολιτισμικής ιστορίας της πόλης της Θεσσαλονίκης. Επ’ αυτού, ο Μark 
Mazower6 παρατηρεί ότι η αποχώρηση των μουσουλμάνων της Θεσσαλο-

4. Elisabeth Kontogiorgi, «Economic Consequences following Refugee Settle-
ment in Greek Macedonia.», στο Renée Hirschon (επιμ.), Crossing the Aegean. 
An appraisal of the 1923 compulsory population exchange between Greece and 
Turkey, Οξφόρδη 2003, σ. 75.

5. Βλ. Βασίλης Κουτσούκος, «Το πλαίσιο εφαρμογής της προσφυγικής εγκατάστα-
σης και αποκατάστασης και η επιβολή εθνοτικής και χωρικής ομοιογένειας στη θρακική 
επαρχία (1922-1930)», στον παρόντα τόμο, σ. 161.

6. Mark Mazower, Salonica, City of Ghosts. Christians, Muslims and Jews 
1430-1950, Λονδίνο 2005, σ. 354. 



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 243

νίκης –σε αντίθεση με την εξόντωση των Εβραίων, που μετά από περίοδο 
μακράς σιωπής άνοιξε προς συζήτηση– παραμένει ακόμα ταμπού για την 
ελληνική κοινωνία, καθώς επισκιάζεται σε μεγάλο βαθμό από την προσφυ-
γική εμπειρία. Ο δεύτερος άξονας αφορά στη μεθοδολογία που υιοθετείται 
κατά τη διερεύνηση της παραπάνω πτυχής της ιστορίας της Θεσσαλονί-
κης και που βασίζεται στην ιστορική μελέτη του ήχου, η οποία διατυπώθηκε 
στις πρωτοπόρες εργασίες ιστορικών της κοινωνικής και πολιτισμικής ιστορί-
ας, όπως ο Γάλλος Alain Corbin7. Ο Corbin, στο βιβλίο του Village Bells: 
Sound and Meaning in the 19th Century French Countryside, μελετά την 
κοινωνική οργάνωση και τους κοινωνικούς μετασχηματισμούς της γαλλικής 
υπαίθρου κατά τον 19ο αιώνα μέσω του συστήματος κωδωνοκρουσιών. Σε 
αυτό το πλαίσιο, οι καμπάνες και τα κωδωνοστάσια εξετάζονται τόσο ως 
υλικά και ηχητικά σύμβολα συγκρότησης ενοριακών ταυτοτήτων, όσο και ως 
διαμεσολαβητές μεταξύ παράδοσης και νεωτερικότητας, καθώς πέραν των 
ιερών συνδηλώσεων του ήχου τους συμμετέχουν με πολλαπλούς τρόπους 
στις πολιτικές διαμάχες και τα πολιτικά διακυβεύματα της κοινωνίας της γαλ-
λικής υπαίθρου8. Συνεπώς, στην παρούσα μελέτη η έννοια της σιωπής χρη- 
σιμοποιείται τόσο ως προς την κυριολεκτική της σημασία όσο και ως προς 
τη μεταφορική.

Η προσέγγιση της εγκατάστασης των προσφύγων στην πόλη της Θεσσα-
λονίκης μέσω της μελέτης της ιστορίας του ήχου των θρησκευτικών κτηρίων 
με τη χρήση της έννοιας του ηχοτοπίου9 προσθέτει μια νέα και διαφορετική 

7. Alain Corbin, Village Bells: Sound and Meaning in the 19th Century French 
Countryside, Νέα Υόρκη 1998[1994]. 

8. Για το ζήτημα της κωδωνοκρουσίας κατά την οθωμανική περίοδο, βλ. Κώστας 
Συμ. Παπαδόπουλος, «Απαγόρευσις της κωδωνοκρουσίας και προνομιακή κατά τό-
πους χρήσις εκκλησιαστικών κωδώνων και σημάντρων επί τουρκοκρατίας», Γρηγόριος 
Παλαμάς [σε 2 συνέχειες], ετ. ΜΒ΄, Θεσσαλονίκη (1959) τ. 490-491 (1959), σ. 110-
119 και τ. 492-493 (1959), σ. 204-214. Ειδικότερα για τη Θεσσαλονίκη, βλ. Μερόπη 
Αναστασιάδου, Θεσσαλονίκη 1830-1912. Μια μητρόπολη την εποχή των οθωμανικών 
μεταρρυθμίσεων (μτφ. Βασίλης Πατσογιάννης), Αθήνα 2008, σ. 110.

9. Αντλώντας από τη μελέτη του Μurray Schaffer, η ιστορικός της ακρόασης 
Emily Thompson, στο βιβλίο με τίτλο The Soundscape of Modernity: Architectural 
Acoustics and the Culture of Listening in America, 1900-1933, προσφέρει τον εξής 
ορισμό του ηχοτοπίου: «...ένα ακουστικό τοπίο. Όπως το τοπίο, έτσι και το ηχοτοπίο 
είναι ταυτόχρονα ένα φυσικό περιβάλλον και ένας τρόπος για να αντιληφθούμε το πε-
ριβάλλον αυτό. Είναι ένας κόσμος και, παράλληλα, ο πολιτισμός που συγκροτείται για 
να κατανοηθεί ο κόσμος αυτός». Emily Thompson, The Soundscape of Modernity: 



244	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

οπτική, καθώς επιχειρεί να αφουγκραστεί την ατομική εμπειρία και τη σχέση 
που αναπτύσσεται μεταξύ των ιστορικών υποκειμένων και των πολιτικών που 
εφαρμόζονται από τα πάνω. Η σχέση αυτή ορίζεται από τις διάφορες χρήσεις 
και διαχειρίσεις του ήχου (π.χ. τελετουργικές χρήσεις, έλεγχος σε συγκεκριμέ-
νες ηχητικές πρακτικές κ.ά.) και την πρόσληψη αυτών. Υπό αυτό το πρίσμα, 
η έμφαση στην ακουστική αντίληψη και πρόσληψη μπορεί να αποτελέσει 
προνομιακό πεδίο ανάλυσης της ιστορίας της πόλης κατά το πέρασμά της 
από μια αυτοκρατορία σε ένα σύγχρονο έθνος-κράτος, αναδεικνύοντας ιδιαί-
τερες πτυχές των παραπάνω μεταβάσεων.

Ο απόηχος της μουσουλμανικής κοινότητας της Θεσσαλονίκης 

Η ιστορία της μουσουλμανικής κοινότητας της Θεσσαλονίκης από το 1912 
έως και τις ημέρες της ανταλλαγής, όταν πλέον κατέληξε να αριθμεί γύρω 
στα 18.000 άτομα10, εκτός του πεδίου της δημογραφίας και των αριθμών, 
μπορεί να ειπωθεί και μέσω της παρουσίας των μελών της στον δημόσιο χώρο 
της πόλης, δηλαδή μέσω της ορατότητάς της. Η απόδοση των τζαμιών που 
είχαν προκύψει από τη μετατροπή βυζαντινών ναών στην ελληνική κοινότητα, 
βάσει της Σύμβασης των Αθηνών11 του 1913, αποτέλεσε καθοριστικό γεγονός 
στον σταδιακό περιορισμό της δημόσιας παρουσίας των μουσουλμάνων κα-
τοίκων της πόλης, καθώς τα τζαμιά κατείχαν έως τότε περίοπτη θέση συγκρι-
τικά με τις ορθόδοξες εκκλησίες12. Η αποτύπωση αυτής της μετάβασης στο 
οπτικό επίπεδο αναδεικνύεται στο παρακάτω απόσπασμα από το αυτοβιο-
γραφικό βιβλίο του Leon Sciaky, Farewell to Salonica. Η έντονη αντίθεση 

Architectural Acoustics and the Culture of Listening in America, 1900-1933, Κέι-
μπριτζ Μασαχουσέτης 2002, σ. 1.

10. Mazower, Salonica, σ. 345.
11. Εφημερίς της Κυβερνήσεως του Βασιλείου της Ελλάδος, 14 Νοεμβρίου 1913, 

αρ. φυλ. 229, πρ. αρ. 3/1.
12. Αναστασιάδου, Θεσσαλονίκη 1830-1912, σ. 86. Για μια γενική επισκόπηση της 

οθωμανικής αρχιτεκτονικής της Θεσσαλονίκης αλλά και του ελλαδικού χώρου γενι-
κότερα, βλ. Έρση Μπρούσκαρη (επιμ.), Η Οθωμανική Αρχιτεκτονική στη Ελλάδα, 
Αθήνα 2008. Ειδικότερα για τη Θεσσαλονίκη, βλ. Βασίλης Δημητριάδης, Τοπογρα-
φία της Θεσσαλονίκης κατά την εποχή της Τουρκοκρατίας 1430-1912, Θεσσαλονίκη 
2008[1983]· Machiel Kiel, Studies on the Ottoman Architecture of the Balkans, 
Aldershot 1990· Semavi Eyice, «Yunanistan’da Türk Mimarî Eserleri», Türkiyat 
Mecmuası 11 (1954), σ. 157-182. 



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 245

που προκύπτει από την αναφορά στην αντικατάσταση των ισλαμικών επι-
γραφών από τις χριστιανικές εικόνες, αναδεικνύει τις εικονιστικές ιδιότητες 
των πρώτων13, που, πέραν του μηνύματος που φέρουν, αποτελούσαν βασική 
έκφανση της μουσουλμανικής ταυτότητας στον δημόσιο χώρο της πόλης: 

Οι αραβικές φυσιογνωμίες είχαν εξαφανιστεί από τις βιτρίνες των μαγαζιών 
και από τις αφίσες των τοίχων και είχαν αντικατασταθεί από ελληνικές. Στις 
παμπάλαιες βυζαντινές εκκλησίες που είχαν καταληφθεί από τους Μουσουλ-
μάνους στήθηκαν νέα ιερά, και οι άγιες εικόνες αντικατέστησαν τους στίχους 
του Κορανίου που διακήρυσσαν την μοναδικότητα του Θεού14.

Ένας μεγάλος αριθμός τζαμιών, κάποια από τα οποία είχαν προσφάτως 
ανακαινιστεί από την οθωμανική διοίκηση, αποδόθηκαν στη χριστιανική λα-
τρεία, με αποτέλεσμα τις λατρευτικές ανάγκες των μουσουλμάνων πιστών να 
καλύπτουν πλέον τα τοπικά συνοικιακά τεμένη (mescit) και τα κατά πολύ λι-
γότερα σε αριθμό τζαμιά, τα οποία είχαν χτιστεί κατά την οθωμανική περίοδο 
και δεν επηρεάζονταν άμεσα από τη συνθήκη. Παράλληλα, οι καταπατήσεις 
ή αμφισβητήσεις βακουφικών κτημάτων που πραγματοποιούνται από ιδιώτες 
και το δημόσιο, καθώς και η επίταξη χωρίς επαρκή αποζημίωση κτηρίων της 
μουσουλμανικής κοινότητας, συμπεριλαμβανομένων και τζαμιών, συντελούν 
στη διαρκή επιδείνωση της οικονομικής κατάστασης των μουσουλμανικών κοι-
νοτήτων μετά το 191315, συμβάλλοντας στη σταδιακή συρρίκνωσή της. 

Όσον αφορά στα τζαμιά που κατασκευάστηκαν κατά την οθωμανική πε- 
ρίοδο εξ αρχής ως χώροι μουσουλμανικής λατρείας στο κέντρο της πόλης, 

13. İrvin Camil Schick, «The Iconicity of Islamic Calligraphy in Turkey», RES: 
Anthropology and Aesthetics, 53/54 (2008), σ. 211-224.

14. Leon Sciaky, Αποχαιρετώντας τη Θεσσαλονίκη. Σταυροδρόμι Ανατολής και Δύ-
σης, μτφρ. Παντελής Τσιμπισκάκης, Θεσσαλονίκη 2007, σ. 246. Κατά την περίοδο που 
εξετάζεται σε αυτό το τμήμα του άρθρου, η φυσιογνωμία του κέντρου της πόλης της 
Θεσσαλονίκης χαρακτηρίζεται από την έντονη παρουσία της εβραϊκής κοινότητας, η 
οποία όμως θα διακοπεί από την πυρκαγιά του 1917. Η εστίαση της παρούσας μελέτης 
δεν επιτρέπει τη διεξοδική εξέταση αυτής της πτυχής της ιστορίας του κέντρου της 
πόλης. Για την ιστορία της εβραϊκής κοινότητας της Θεσσαλονίκης κατά την ύστερη 
οθωμανική περίοδο, βλ. Gilles Vienstein (επιμ.), Salonique 1850-1918, La “ville de 
Juifs” et le réveil des Balkans, Παρίσι 1992· Ρένα Μόλχο, Οι Εβραίοι της Θεσσαλο-
νίκης 1856-1919. Μια ιδιαίτερη κοινότητα, Αθήνα 2014[2001]. 

15. Γιάννης Γκλαβίνας, Οι μουσουλμανικοί πληθυσμοί στην Ελλάδα 1913-23, Θεσ-
σαλονίκη 2013, σ. 376-7.



246	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

αυτά περιορίζονταν σε μικρό αριθμό, με σημαντικότερα το Hamza Βey 
Camii (γνωστό ως Αλκαζάρ – εικ. 1) στην Εγνατία οδό και το τζαμί του İshak 
Paşa (γνωστό και ως Alaca İmaret) στην οδό Κασσάνδρου.

Ιδιαίτερη περίπτωση αποτελεί το νεόδμητο την εποχή εκείνη Hamidiye 
Camii (ή Γενί Τζαμί)16 στο προάστιο Χαμιντιέ, που αναπτύχθηκε στο πλαίσιο 
εκσυγχρονισμού της πόλης στα τέλη του 19ου αιώνα, ανατολικά της παλαιό-
τερης περιτείχισής της, και το οποίο ήταν ένα από τα τελευταία οθωμανικά 

16. Το Γενί Τζαμί χτίστηκε με σχέδια του Ιταλού αρχιτέκτονα Vitaliano Poselli 
(1838-1918) για να καλύψει τις λατρευτικές ανάγκες της κοινότητας Ma’min (Ισπα-
νο-Εβραίων μουσουλμάνων), γνωστών και ως Ντονμέ (τουρκικά: dönme/προσήλυτος), 
και αποτελεί εξαιρετικό δείγμα όψιμου οθωμανικού αρχιτεκτονικού εκλεκτικισμού. Για 
μια γενική ιστορία του κτηρίου, βλ. Βασίλης Κολώνας και Λένα Παπαματθαιάκη, Ο 
αρχιτέκτονας Vitaliano Poselli, Θεσσαλονίκη 1980· Βασίλειος Κολώνας, Η εκτός των 
τειχών επέκταση της Θεσσαλονίκης. Εικονογραφία της Συνοικίας Hamidie (1885-
1912), Αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Θεσσαλονίκη 1980· Λίλα Σαμπανοπούλου, 
«Γενί Τζαμί (ή Παλαιό Αρχαιολογικό Μουσείο)», στο Έρση Μπρούσκαρη (επιμ.), 
Η Οθωμανική Αρχιτεκτονική, σ. 226-228. Ειδικότερα για τον Vitaliano Poselli, βλ. 
Zorzeta Poselli, Ο Vitaliano Poselli της Θεσσαλονίκης. Η ζωή και το έργο του μεγά-
λου αρχιτέκτονα μέσα από το χειρόγραφο της εγγονής του, Αθήνα 2003.

1. Άποψη του εσωτερικού του Hamza Bey Camii
κατά τη δεκαετία του 1910 (Ιδιωτική Συλλογή Δημήτρη Λούπη, Αθήνα).



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 247

θρησκευτικά κτήρια που κτίστηκαν στη Θεσσαλονίκη. Η ανέγερση του τζα-
μιού, που ολοκληρώθηκε το 1902, χρηματοδοτήθηκε από μέλη της κοινότητας 
των Ντονμέ της Θεσσαλονίκης, η οποία παρέμεινε δραστήρια και μετά το 1912 
και έως την ανταλλαγή, τόσο στο επίπεδο τοπικής διοίκησης της Θεσσαλο-
νίκης όσο και σε οικονομικό επίπεδο (εικ. 2 α, β)17. Λαμβάνοντας υπόψη την 
ιδιαιτερότητα της κοινότητας αυτής αναφορικά με τη δημόσια έκφανση της 
θρησκευτικής της ταυτότητας, την έμφαση στον εκσυγχρονισμό και την εκπαί-
δευση μέσω του δικτύου σχολείων, αλλά κυρίως την ενεργή συμμετοχή και την 
υποστηρικτική στάση της κατά την επανάσταση των Νεοτούρκων το 190818, 
η ανέγερση του εν λόγω τεμένους μπορεί ενδεχομένως να συσχετιστεί περισ-
σότερο με την αύξηση της πολιτικής και οικονομικής ισχύος ενός μέρους της 
κοινότητας, παρά με την πρόθεση ενίσχυσης του μουσουλμανικού χαρακτήρα 
της συνοικίας του Χαμιντιέ και της πόλης της Θεσσαλονίκης γενικότερα. 

17. Marc David Baer, The Donme: Jewish Converts, Muslim Revolutionaries, 
and Secular Turks, Στάνφορντ 2010, σ. 118.

18. Şükrü Hanioğlu, «Jews in the Young Turk Movement to the 1908 Revolu-
tion», στο Avigdor Levy (επιμ.) The Jews in the Ottoman Empire, Πρίνστον 1994, 
σελ. 521-522.

2α. Το Hamidiye Camii (Γενί Τζαμί)
μετά την ολοκλήρωση της ανέγερσής του 

(Yıldız Esas Evrakı Defterleri,
Başbakanlık Osmanlı Arşivi).

2β. Το Hamidiye Camii (Γενί Τζαμί)
από την πλευρά του τοίχου κίμπλα και μερική 

άποψη της γειτονιάς (Yıldız Esas Evrakı 
Defterleri, Başbakanlık Osmanlı Arşivi).



248	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

Είναι σημαντικό να σημειωθεί ότι αρκετά από τα μεγάλα τεμένη του κέ-
ντρου της πόλης και οι αντίστοιχες συνοικίες που αναπτύσσονταν γύρω από 
αυτά βρίσκονταν ήδη από τον 19ο αιώνα σε φθίνουσα πορεία. Ενδεικτικά, 
το Kasimiye Camii –ο ναός του Αγίου Δημητρίου– ανακαινίσθηκε μεταξύ 
του 1907 και του 1908, ενώ είχε παραμείνει για κάποιο διάστημα κλειστό19. 
Αντίστοιχα, ο ναός της Αγίας Σοφίας υπέστη σημαντικές καταστροφές 
κατά την πυρκαγιά του 1890, και έκτοτε «παρέμεινεν εις κατάστασιν σχε-
δόν ερειπίου μέχρι του 1908, οπότε ήρχισαν υπό των τούρκων μεγάλαι επι-
σκευαί περατωθείσαι εν έτει 1910»20. Το εμβληματικό Eski Cuma Camii 
–ο ναός της Παναγίας Αχειροποιήτου/Αγίας Παρασκευής–, συνδεδεμένο 
για κάποιους με την τέλεση της πρώτης προσευχής της Παρασκευής και 
του πρώτου ισλαμικού κηρύγματος κατά την κατάκτηση της πόλης από τον 
Μουράτ Β´ το 143021, συγκέντρωνε ήδη ελάχιστο κόσμο από τα μέσα του 
19ου αιώνα και αντιμετώπιζε δομικά προβλήματα. Σε αυτό το σημείο, έχει 
ενδιαφέρον να παρατηρήσει κανείς ότι, παράλληλα με τη φθίνουσα πορεία 
των τζαμιών, εκφράζεται σταδιακά από την πλευρά της οθωμανικής διοίκη-
σης η αντίληψη ότι αποτελούν μέρος της πολιτιστικής κληρονομιάς των πό-
λεων και περιγράφονται ως «αρχαιότητες» (asar-ı atika). Χαρακτηριστικό 
επίσημο έγγραφο στο οποίο διατυπώνεται αυτή η αντίληψη αποτελούν οι 
επετηρίδες (salname), οι οποίες εκδίδονταν από τις διοικήσεις των οθωμα-
νικών περιφερειών22. Ειδικά στην περίπτωση της Θεσσαλονίκης, ήδη από 
τις πρώτες εκδόσεις του 1870-1871, υπάρχει το σχετικό κεφάλαιο με τίτλο 
“asar-ı atika”, το περιεχόμενο του οποίου επαναλαμβάνεται στις επόμενες 
εκδόσεις με μικρές παραλλαγές και προσθήκες23. Ενδεικτικά, στο τεύχος 

19. Θάλεια Μαντοπούλου-Παναγιωτοπούλου, Θρησκευτική αρχιτεκτονική στη Θεσ- 
σαλονίκη κατά την τελευταία φάση της Τουρκοκρατίας (1839-1912). Εκκλησίες – Συ-
ναγωγές – Τζαμιά, Αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, Εθνικό Μετσόβιο Πολυτεχνείο 
(ΕΜΠ), Αθήνα 1989, σ. 679.

20. Ανδρέας Ξυγγόπουλος, «Θεσσαλονίκη. Βυζαντινή Τέχνη», στη Μεγάλη Ελλη-
νική Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 12ος, Αθήνα 1927, σ. 622-625.

21. Selânik Vilâyeti Salnâmesi (Selânik: Hamidiyye Mekteb-i Sanayi Matbaası), 
1324/1906, σ. 213. 

22. Zeynep Çelik, «Defining Empire’s Patrimony: Late Ottoman Perception of 
Antiquities», στο Zainab Bahrani, Zeynep Çelik – Edhem Eldem (επιμ.) Scramble 
for the Past. A Story of Archaeology in the Ottoman Empire, 1753-1914, Ιστανμπούλ 
2011, σ. 443-477.

23. Edhem Eldem, «A New Look at an Ancient City: Thessaloniki in Ottoman 



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 249

του 1906 συμπεριλαμβάνονται τα τέσσερα κεντρικά τζαμιά, πρώην ναοί, 
της πόλης (Άγιος Γεώργιος/Hortacı Efendi Camii, Αγία Σοφία/Ayasofya 
Camii, Άγιος Δημήτριος/Kasimiye Camii, Αγία Παρασκευή-Παναγία Αχει-
ροποίητος/Eski Cuma Camii), και στην περιγραφή τους αναφέρονται όλες 
οι ιστορικές φάσεις των κτηρίων, συμπεριλαμβανομένης και της μετατροπής 
τους από χριστιανικούς ναούς σε ισλαμικά τεμένη24. Αυτή η αντίληψη, η 
οποία ενδεχομένως να αιτιολογεί και το προαναφερθέν οθωμανικό αναστη-
λωτικό ενδιαφέρον, αποτελεί στοιχείο της όψιμης οθωμανικής νεωτερικότη-
τας και πρέπει να ληφθεί υπόψη κατά την ανάλυση των αλλαγών χρήσεων 
που υπέστησαν τα κτήρια, καθώς και των σημασιών και συμβολισμών αυτών 
των μεταβάσεων τόσο για την οθωμανική πλευρά όσο και την ελληνική.

Στην έντονη αυτή αλλαγή της θρησκευτικής τοπογραφίας της μουσουλ-
μανικής κοινότητας της Θεσσαλονίκης, με επίκεντρο τα μεγάλα τζαμιά του 
κέντρου της πόλης, προστέθηκε και η καταστροφή των τζαμιών και των 
ναών που μέχρι πρότινος λειτουργούσαν ως χώροι λατρείας από τη μεγάλη 
πυρκαγιά του 1917. Είναι γνωστή η φωτογραφία των ερειπίων του ναού του 
Αγίου Δημητρίου μετά την πυρκαγιά (εικ. 3), ενώ από την καταστροφική 
πυρκαγιά ανάμεσα σε πολλά άλλα τεμένη υπέστη σοβαρές ζημιές και το 
Hamza Βey Camii25, το οποίο όμως ανακαινίστηκε και συνέχισε να λει-
τουργεί έως και λίγο μετά την αποχώρηση όλων των μουσουλμάνων από 
την πόλη, ως τελευταία εστία της μουσουλμανικής λατρείας στο κέντρο 
της Θεσσαλονίκης26. Το αποτύπωμά τους στους ιερούς ναούς της πόλης 
αφήνουν επίσης και οι μαζικές μετακινήσεις στρατιωτικών σωμάτων και 
προσφυγικών πληθυσμών κατά τη διάρκεια των Βαλκανικών Πολέμων και 
μετά. Είναι χαρακτηριστικό ότι όταν ο μητροπολίτης Αθηνών Θεόκλητος 
επισκέφθηκε για να προσκυνήσει τους ναούς της Θεσσαλονίκης, πρώην 
τζαμιά, βρήκε στον ιερό ναό της Αγίας Σοφίας και του Αγίου Γεωργίου 
καταυλισμένους Βούλγαρους στρατιώτες27. 

Archaeology, 1832-1912», στο Vasilis K. Gounaris (επιμ.), Thessaloniki: a city in 
transition, 1912-2012, Θεσσαλονίκη 2013, σ. 102-118. 

24. Selânik Vilâyeti Salnâmesi, σ. 211-214.
25. Guide de Salonique, Θεσσαλονίκη 1918, σ. 67. 
26. Mazower, Salonica, σ. 349.
27. Εμπρός (3 Νοεμβρίου 1912). 



250	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

Κατά την ταραγμένη περίοδο που ακολουθεί τους Βαλκανικούς Πολέ-
μους, μεσούντος του Α΄ Παγκοσμίου Πολέμου, η αλληλογραφία μεταξύ 
της Επιτροπής Αποκατάστασης Προσφύγων (ΕΑΠ) και της Ιεράς Μη-
τρόπολης Θεσσαλονίκης (ΙΜΘ) αποκαλύπτει την παρουσία προσφύγων 
εγκατεστημένων σε ένα ευρύ δίκτυο εκκλησιών της πόλης28. Ειδικότερα, το 
1914 η ΕΑΠ υποβάλλει αίτημα προς την ΙΜΘ προσωρινής εγκατάστασης 
προσφύγων στους υπάρχοντες κενούς ναούς και άλλα κοινοτικά οικήματα, 
καθώς ο αριθμός των προσφύγων που καταφθάνουν στην πόλη αυξάνει, 
με αποτέλεσμα η στέγασή τους να αποβαίνει αδύνατη29. Το 1915 βρίσκει 
51 οικογένειες εγκατεστημένες στη Βουλγαρική Εκκλησία, ενώ την επόμε-
νη χρονιά μαθαίνουμε ότι πολλές οικογένειες προσφύγων από τη Θράκη 
κατοικούν στον Προφήτη Ηλία ήδη ενάμιση χρόνο, 16 οικογένειες βρίσκο-

28. Αρχείο Ιεράς Μητρόπολης Θεσ/κης, Φάκελος αρ. 94: Διάφορα προσφύγων ΙΔ΄ 19. 
29. Στο ίδιο.

3. Ο ναός του Αγίου Δημητρίου μετά την πυρκαγιά του 1917
(Αρχείο A. Karamitsos-International Auctions).



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 251

νται στο ναό Αγίων Αποστόλων και άλλες στο ναό των Ταξιαρχών, ενώ η 
ΕΑΠ ζητά να της διατεθούν για τον ίδιο σκοπό οι εκκλησίες Υπαπαντής, 
Νέας Παναγίας, Παναγούδας και Αγίας Θεοδώρας. Το 1917 διένεξη προ-
καλεί η παρουσία στην Αγία Παρασκευή (Παναγία Αχειροποίητος, πρώην 
Eski Cuma Camii) προσφύγων, οι οποίοι, ενώ γίνεται σκέψη εκκένωσής της 
χάρη της αρχαιολογικής της αξίας, εξουσιοδοτούνται από την Επιτροπή 
του Μητροπολιτικού Ναού Αγίας Σοφίας να κατεδαφίσουν παράθυρα στον 
περίβολο και να εγείρουν πρατήρια30. 

Το 1919, η Αγία Παρασκευή φωτογραφήθηκε από τον Ελβετό Φρεντερίκ 
Μπουασονά να στεγάζει πρόσφυγες, ενώ επιστολικό δελτάριο του 1918 απει-
κονίζει πρόσφυγες εντός του ναού της Αγίας Αικατερίνης (εικ. 4)· εικόνες 
«προφητικές» για την τύχη ενός μεγάλου αριθμού δημόσιων θρησκευτικών 
κτηρίων για τα επόμενα χρόνια. Η πυρκαγιά και οι συνέπειές της είχαν άμεσο 
αντίκτυπο και στο ζήτημα της εγκατάστασης των προσφύγων, καθώς ο με-
γάλος αριθμός των ατόμων που άρχισαν να συρρέουν στην πόλη ήδη από το 
1922 αυξήθηκε στην πορεία με την έλευση των ανταλλαγέντων και ήρθε να 
προστεθεί στους πυροπαθείς, των οποίων η στέγαση ήδη εκκρεμούσε, ανε-
βάζοντας έτσι τον αριθμό των ατόμων σε επείγουσα ανάγκη στους 150.00031. 
Πέραν όμως του αδιαμφισβήτητου ανθρώπινου κόστους που είχε επείγοντα 
χαρακτήρα, η εικόνα από τα ερείπια των καμένων ναών –ορισμένοι από τους 
οποίους λειτουργούσαν ακόμα ως τζαμιά λίγα χρόνια πριν το 1917– και η 
δυνατότητα πολλαπλής αναπαραγωγής της μέσω της φωτογραφίας συνιστά 
μια πρώτη πράξη διαγραφής της όψιμης μουσουλμανικής ταυτότητας από 
τον δημόσιο χώρο της Θεσσαλονίκης. 

Εκτός όμως από το οπτικό επίπεδο, η φθίνουσα πορεία της μουσουλ-
μανικής κοινότητας στον δημόσιο χώρο της πόλης από το 1912 και έπειτα, 
συνοδεύτηκε και από τον περιορισμό της ηχητικής της παρουσίας. Τον Ιού-
νιο του 1914 καταγράφεται ότι ο μουεζίνης της συνοικίας Mes‘ud Hasan 
διακωμωδείτο από περίοικους όποτε εκφωνούσε το κάλεσμα για προσευχή32. 

30. Στο ίδιο.
31. Βίλμα Χαστάογλου, «Προσφυγική εγκατάσταση και πολεοδομικοί μετασχημα-

τισμοί της Θεσσαλονίκης, 1922-1930», στο Ελένη Ιωαννίδου (επιμ.), Η μεταμόρφωση 
της Θεσσαλονίκης. Η εγκατάσταση των προσφύγων στην πόλη (1920-1940), Θεσσα-
λονίκη 2008, σ. 50. 

32. Στο Mazower, Salonica, σ. 339. 



252	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

Ενδεικτικό των ραγδαίων δημογραφικών αλλαγών που συντελούνταν στην 
πόλη αποτελεί το γεγονός ότι οκτώ χρόνια νωρίτερα, το 1906, καταγράφε-
ται πληθυσμιακή αύξηση των μουσουλμάνων κατοίκων στη συγκεκριμένη 
συνοικία, καθιστώντας την μία από τις τρεις μεγαλύτερες μουσουλμανικές 
συνοικίες της Θεσσαλονίκης33. Το περιστατικό με τον μουεζίνη του Mes‘ud 
Hasan, περισσότερο από οτιδήποτε άλλο, αποτελεί τεκμήριο της σημασίας 
που κατέχει ο ήχος, ειδικά ο ήχος που συνδέεται με θρησκευτικές πρακτικές, 
κατά την έντονα μεταβατική περίοδο. 

Οι μουεζίνηδες οφείλουν τη φήμη τους κυρίως στους ξένους περιηγητές 
που, εντυπωσιασμένοι από την ακουστική εμπειρία του καλέσματος σε προ-
σευχή, αναπαρήγαν σχετικές αναφορές σε βαθμό τέτοιο που ανέδειξαν τους 
μουεζίνηδες και το εζάνι σε λογοτεχνικούς τόπους περιηγητικής λογοτεχνίας. 
Όμως η παρουσία μουεζίνηδων στα διοικητικά έγγραφα είναι αυτή που μας 
παρέχει σημαντική πρόσβαση στην ιστορία της καθημερινότητας των ισλα-

33. Βασίλης Δημητριάδης, Τοπογραφία της Θεσσαλονίκης, σ. 94.

4. Πρόσφυγες
εντός του ναού της
Αγίας Αικατερίνης το 1918
(Ιδιωτική Συλλογή
Δημήτρη Λούπη, Αθήνα).



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 253

μικών τεμενών και, κατά προέκταση, στην ηχητική ιστορία των κτηρίων αυ-
τών34. Οι μουεζίνηδες ανήκαν στις χαμηλότερες τάξεις των θρησκευτικών 
λειτουργών της οθωμανικής αυτοκρατορίας και, μαζί με τους ιμάμηδες και 
τους ιεροκήρυκες (vâiz), αποτελούσαν το βασικό προσωπικό που στελέχω-
νε ένα τέμενος και αμείβονταν από τις προσόδους του ευαγούς ιδρύματος 
(βακούφι). Σε αντίθεση με τη στερεότυπη οριενταλιστική εικόνα εκείνου που 
απλώς αναγγέλλει την «ώρα της προσευχής»35, όπως προκύπτει από την 
περιηγητική λογοτεχνία, ο μουεζίνης ενός τεμένους είναι επιφορτισμένος με 
διάφορα τελετουργικά καθήκοντα. Σε αυτά περιλαμβάνονται κυρίως η τέλεση 
προσευχών και η απαγγελία τμημάτων του Κορανίου (cüz) σε ενδεδειγμένες 
θρησκευτικές περιστάσεις και με συγκεκριμένη συχνότητα που προσδιορίζε-
ται στα διοικητικά έγγραφα, αλλά και καθήκοντα επιστάτη του χώρου36.

Το διαθέσιμο αρχειακό υλικό που αφορά στον καθορισμό και τις μετα-
βολές της μισθοδοσίας και των διάφορων καθηκόντων των μουεζίνηδων των 
τζαμιών της Θεσσαλονίκης, καθώς επίσης και οι αναφορές σε μεμονωμένα 
περιστατικά, συμβάλλουν καθοριστικά στην ιστορία της καθημερινότητας 
των τεμενών, και ειδικότερα στην ηχητική διάσταση αυτής έως και την προ-
σάρτηση της πόλης στο Ελληνικό Βασίλειο. Για παράδειγμα, το 1906, λόγω 
των μεταξύ τους οικονομικών διαφορών μαθαίνουμε ότι στο Kasimiye Camii 
(Άγιος Δημήτριος) απασχολούνται δύο μουεζίνηδες, τα αδέλφια Μεχμέτ 
Φεχμί και Χασάν, οι οποίοι, πέραν των τελετουργικών τους καθηκόντων, φρο-
ντίζουν εκ περιτροπής το χώρο, που αποτελεί σημαντικό χριστιανικό προσκύ-
νημα, δημοφιλές στους ντόπιους αλλά και σε Ευρωπαίους επισκέπτες37. Το 
1906 και το 1908, μέσα από έγγραφα μεταβολής της μισθοδοσίας, αντλούμε 
πληροφορίες για τους ιμάμηδες, τους ιεροκήρυκες και τους μουεζίνηδες του 
Hamidiye Camii38. Η Σύμβαση των Αθηνών του 1913 διαφύλαξε το δικαίω-

34. Για ένα μεθοδολογικό πρότυπο, βλ. Nina Ergin, «The Soundscape of Six-
teenth-Century Istanbul Mosques: Architecture and Qur’an Recital», Journal of 
the Society of Architectural Historians 67/2 (2008), σ. 204-221.

35. Ενδεικτικά, François-René de Chateaubriand, Travels in Greece, Palestine, 
Egypt, and Barbary, during the years 1806 and 1807, μτφ. Frederic Shoberl, Φι-
λαδέλφεια 1818, σ. 151.

36. Ergin, «The Soundscapε», σ. 207.
37. BOA, TFR. İ. SL. 106/10501, 20 Rebiyülevvel 1324 (Hicrî), στο Eldem, «A 

New Look», σ. 113.
38. BOA, İ. EV. 39/43, 14/Za/1323 (Hicrî) και ΒΟΑ, Ş.D. 168/16, 12/R /1325 



254	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

μα της μουσουλμανικής κοινότητας για δημόσια άσκηση των θρησκευτικών 
καθηκόντων της και εξουσιοδότησε τη μουφτεία να φροντίζει για το διορισμό 
των θρησκευτικών λειτουργών των τεμενών. Σε αυτήν τη βάση συνέχισε να 
ασκεί τα καθήκοντά του ο μουεζίνης της συνοικίας Mes’ud Hasan που ανα-
φέρθηκε παραπάνω. Όμως, ενώ θεσμικά η παρουσία του νομιμοποιούνταν, 
η ηχητική παρουσία του στο συνοικιακό τέμενος, όπως προαναφέρθηκε, είχε 
αρχίσει να ενοχλεί. 

Σε αντίθεση με την περίπτωση του μουφτή39, η μισθοδοσία των κατώτε-
ρων θρησκευτικών λειτουργών από το 1913 πέρασε στη δικαιοδοσία της μου-
σουλμανικής κοινότητας, με αποτέλεσμα όλο το σχετικό αρχειακό υλικό να 
μεταφερθεί στην Τουρκία κατά την ανταλλαγή των πληθυσμών, ως μέρος της 
κινητής περιουσίας της μουσουλμανικής κοινότητας, όπως προβλεπόταν από 
το άρθρο 8 (Πρωτόκολλο Ανταλλαγής) της Συνθήκης της Λωζάννης40. Άλλου 
τύπου πηγές για την περίοδο αυτή, όπως είναι τα απομνημονεύματα, συμπλη-
ρώνουν με ενδιαφέροντα τρόπο τη συνολική εικόνα της ηχητικής ιστορίας της 
μουσουλμανικής κοινότητας. Ο Reşat Tesal, μουσουλμάνος της Θεσσαλονίκης 
που βίωσε την ανταλλαγή, στο βιβλίο του Selanik’ten İstanbul’a (Από τη Θεσ-
σαλονίκη στην Κωνσταντινούπολη) αναφέρει την τελευταία φορά που άκουσε 
με την οικογένειά του κανονιοβολισμούς κατά το Ραμαζάνι –την ηχητική ση-
ματοδότηση των δύο γευμάτων της ημέρας (iftar, sahur)–, ενώ περιγράφει τα 
δημόσια θεάματα και τις κοινωνικές εκδηλώσεις της κοινότητας στα θέατρα και 
τα σινεμά της πόλης που ακολουθούσαν την ολοκλήρωση της προσευχής41. Ιδι-
αίτερο ενδιαφέρον έχει η επισήμανση του ίδιου ότι οι κανονιοβολισμοί εντάσ-

(Hicrî). Αντίστοιχα για το Hamza Βey Camii, βλ. BOA, Ş.D. 180/40, 12/R/1325 
(Hicrî). 

39. Για τη θέση και το ρόλο του μουφτή στη Θεσσαλονίκη, βλ. Konstantinos Tsit-
selikis, Old and New Islam in Greece. From traditional minorities to immigrant 
newcomers, Λέιντεν και Βοστόνη 2012, σ. 378.

40. Για μια αναλυτική περιγραφή των αρχείων της μουσουλμανικής κοινότητας 
της Μακεδονίας και της Θεσσαλονίκης από το 1913-1923, βλ. Nükhet Adıyeke – 
Nuri Adıyeke, «Taşınabilir kültür varlıklarında mübadele sırasında göç eden 
Makedonya ve Selanik arşivleri», στο A. Vecdi Can et al. (επιμ.), Uluslararası 
Balkanlarda Sosyal Bilimler Kongresi, Balkanlardan 21. Yüzyılı okumak: Geçmişin 
İzinden Geleceğe, Vol I., Πρίζρεν, Κόσοβο 2010, σ. 95-108. Ευχαριστίες στον Γιάννη 
Γκλαβίνα για την υπόδειξη του συγκεκριμένου υλικού. 

41. Reşat D. Teşal, Selânik’ten İstanbul’a. Bir Ömrün Hikâkesi, Ιστανμπούλ 
1997, σ. 60.



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 255

σονταν στο γενικότερο πλαίσιο διεύρυνσης των δικαιωμάτων της μουσουλμα-
νικής κοινότητας μετά τη νίκη των Βασιλικών στις εκλογές του 1920. Αυτή η 
επισήμανση επιβεβαιώνει τον γενικότερο περιορισμό των δημόσιων εκφάνσεων 
της μουσουλμανικής κοινότητας από το 1913 και έπειτα και τη σημασία του 
ήχου ως πεδίου άσκησης εξουσίας μέσω του ελέγχου του. Ταυτόχρονα, η μνήμη 
αυτή αποτελεί και τεκμήριο της σπουδαιότητας που κατείχε ο ήχος γι’ αυτόν 
και τους ομοθρήσκους του, αλλά και τη νέα διοίκηση της πόλης, έως και τις 
τελευταίες ημέρες της παραμονής τους στη Θεσσαλονίκη42.

Από τα παραπάνω παραδείγματα προκύπτει ότι, παράλληλα με τον περιο-
ρισμό της ορατότητας της μουσουλμανικής κοινότητας από το 1912 έως και το 
1923, περιορίστηκε και η ηχητική της παρουσία στον δημόσιο χώρο, με όλα 
τα θρησκευτικά, γλωσσικά και άλλα ηχόσημά της να μειώνονται σε ένταση και 
τελικά να εκλείπουν. Αυτή η επισήμανση μας βοηθάει να αντιληφθούμε ότι 
οι μεταβάσεις συντελούνται σε «δι-αισθητηριακό» (intersensorial)43 επίπεδο 
και βιώνονται από τα ιστορικά υποκείμενα κατ’ αυτόν τον τρόπο. Η μνημεια-
κή αντιμετώπιση των θρησκευτικών κτηρίων, που ξεκίνησε δειλά κατά την όψι-
μη οθωμανική περίοδο, θα συνεχιστεί και στο δεύτερο τέταρτο του εικοστού 
αιώνα, με διαφορετικούς όρους μεν, αλλά εντός του κοινού πλαισίου συνδιαλ-
λαγής με τη νεωτερικότητα που μοιράζονταν τα δύο γειτονικά έθνη κράτη44.

Η εγκατάσταση των Μικρασιατών προσφύγων και οι πολιτικές για την πόλη

Στην περίπτωση της αστικής εγκατάστασης των Μικρασιατών προσφύγων, 
βραχυπρόθεσμες λύσεις του στεγαστικού προβλήματος κατά την πρώτη πε-
ρίοδο, όπως η επίταξη ακινήτων και οι κατασκευές του Ταμείου Περιθάλψεως 
και του Υπουργείου Πρόνοιας, έδωσαν τη θέση τους σε άλλες που στόχο 
είχαν την οριστική διευθέτηση του ζητήματος μέσα από τη δημιουργία δομών 
και οργανισμών και τη θέσπιση ενός νομοθετικού πλαισίου που αφορούσε 
την αστική αποκατάσταση των προσφύγων, με κεντρικούς άξονες τη ρύθμιση 
του ζητήματος των ανταλλάξιμων περιουσιών και την ίδρυση προσφυγικών 

42. Στο ίδιο, σ. 48-49.
43. Για την πολιτισμική και κοινωνική μελέτη των αισθήσεων και την έννοια της 

«διαισθητηριακότητας», βλ. David Howes, Sensual Relations: Engaging the Senses 
in Culture and Social Theory, Μίσιγκαν 2003.

44. Frangoudaki, Anna – Keyder Çağlar (επιμ.), Ways to Modernity in Greece 
and Turkey. Encounters with Europe, 1850-1950. Λονδίνο 2007.



256	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

συνοικισμών. Παρά το γεγονός ότι η πολιτική ρευστότητα στο εσωτερικό της 
χώρας και η αβεβαιότητα ως προς την τελική διευθέτηση του ελληνοτουρ-
κικού ζητήματος δεν επέτρεπαν τον μακρόπνοο σχεδιασμό από την πλευρά 
του κράτους, οι πολλαπλές ενέργειες που σχετίζονται με την αστική στέγαση 
των προσφύγων αποτελούν «μέρη μιας συνολικής πολιτικής έναντι του ζητή-
ματος της αποκατάστασης και αφομοίωσης των μικρασιατών προσφύγων», 
που πραγματοποιήθηκε «στην τροχιά μιας ιδεολογικής γραμμής άλλοτε σα-
φέστερης και άλλοτε σιωπηρής»45. Σύμφωνα με τη Βίκα Γκιζελή, η ένταξη 
των προσφύγων στην ελληνική κοινωνία έγινε κατά τάξεις, στο πλαίσιο μιας 
κοινωνικής διαστρωμάτωσης που διαπερνούσε τόσο τον γηγενή όσο και τον 
προσφυγικό πληθυσμό46.

Στον τομέα της ανοικοδόμησης της πόλης, η προσφυγική εγκατάσταση 
συνέπεσε χρονικά και καθόρισε τον τρόπο εφαρμογής της νέας πολεοδο-
μικής νομοθεσίας, όπως αυτή οριζόταν από το Νομοθετικό Διάταγμα του 
1923 «Περί σχεδίων πόλεων, κωμών και συνοικισμών του κράτους και οι-
κοδομής αυτών»47. Από τη μια, ο σχεδιασμός των προσφυγικών οικισμών 
δεν συνδέθηκε με το σχεδιασμό των πόλεων. Έτσι, οι προσφυγικοί οικισμοί 
που οικοδομήθηκαν στις παρυφές των πόλεων παρέμειναν αποκομμένοι από 
το ιστορικό κέντρο, δημιουργώντας μιαν «άλλη πόλη» γύρω από την πόλη 
ή –όπως παρατηρεί η Βίλμα Χαστάογλου αναφορικά με τη Θεσσαλονίκη– 
μια «διπλή πόλη»48, και εμπεδώνοντας για πρώτη φορά τον σαφή κοινωνικό 
διαχωρισμό μέσα στο χώρο. Από την άλλη, μετά το 1923 ο πειραματικός 
και υποδειγματικός χαρακτήρας του νομοθετικού διατάγματος περί σχεδίων 
πόλεων αμβλύνθηκε σημαντικά από τις πιεστικές ανάγκες που γεννούσε η 
προσφυγική εγκατάσταση49. Είναι χαρακτηριστικό ότι η αρμοδιότητα για το 

45. Βίκα Δ. Γκιζελή, «Επίταξις ακινήτων κατοικουμένων ή οπωσδήποτε χρησιμο-
ποιουμένων», στο Ο ξεριζωμός και η άλλη πατρίδα. Οι προσφυγουπόλεις στην Ελλά-
δα, Αθήνα 1999, σ. 69.

46. Γκιζελή, «Επίταξις ακινήτων», σ. 69· Βίκα Δ. Γκιζελή, Κοινωνικοί μετασχηματι-
σμοί και προέλευση της κοινωνικής κατοικίας στην Ελλάδα 1920-1930, Αθήνα 1984.

47. Νομοθετικό Διάταγμα της 17-7-1923 «Περί σχεδίων πόλεων, κωμών και συνοι- 
κισμών του κράτους και οικοδομής αυτών», ΦΕΚ Α΄228/16-8-1923.

48. Χαστάογλου, «Προσφυγική εγκατάσταση», σ. 52.
49. Αλέκα Καραδήμου-Γερόλυμπου, «Πολεοδομικός σχεδιασμός και προσφυγική 

εγκατάσταση. Μια δύσκολη σχέση», στο Ιωαννίδου (επιμ.), Η μεταμόρφωση της Θεσ-
σαλονίκης, σ. 33.



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 257

σχεδιασμό και την ανέγερση των προσφυγικών οικισμών περιήλθε από το 
καθ’ ύλην αρμόδιο Υπουργείο Συγκοινωνίας στο Υπουργείο Πρόνοιας50.

Στη Θεσσαλονίκη, το εκσυγχρονιστικό σχέδιο ρυμοτομίας για το ιστορικό 
κέντρο της πόλης που συνέταξε μετά την καταστροφική πυρκαγιά του 1917 η 
διεθνής επιτροπή σχεδιασμού εγκρίθηκε και τέθηκε σε εφαρμογή. Παρότι οι 
συνθήκες που δημιούργησε ο προσφυγικός εποικισμός λειτούργησαν, όπως 
έχει επισημανθεί, ανασταλτικά, αποδυναμώνοντας ως ένα βαθμό τη μεταρ-
ρυθμιστική πνοή του σχεδίου51, ωστόσο βασικές αρχές του νέου σχεδιασμού 
της πόλης, που αφορούσαν ειδικότερα τη χωρική αναδιάρθρωση του ιστορι-
κού κέντρου σε βάσεις όχι εθνικο-θρησκευτικές αλλά κοινωνικές καθώς και 
την απαγκίστρωση, επιλεκτική χρήση και μνημειακή ανάδειξη του παρελθό-
ντος, πραγματώθηκαν με επιτυχία52. Θα μπορούσε μάλιστα να υποστηριχθεί 
πειστικά ότι ο προσφυγικός εποικισμός όχι μόνο προσδιορίστηκε από τις 
διεργασίες αυτές αλλά, σε συνδυασμό με την αναχώρηση των ανταλλάξιμων 
μουσουλμάνων, ήρθε να τις ενισχύσει επιταχύνοντάς τες. 

Οι αλλαγές στη χρήση των δημόσιων και θρησκευτικών κτηρίων της πό-
λης, άλλοτε παροδικές και άλλοτε πιο μόνιμες, όπως αποτυπώνονται στην 
ιστορία του ήχου τους, φωτίζουν όψεις αυτού του χωρικού μετασχηματισμού 
της πόλης. Η ανάλυση που ακολουθεί επικεντρώνεται ειδικότερα σε δύο κα-
τηγορίες ήχων, που από κοινού συνθέτουν το ευρύτερο ηχοτοπίο της εγκα-
τάστασης. Από τη μια πλευρά, οι ήχοι που συνδέονται με τους πληθυσμούς 
που ανταλλάσσονται, εκείνους που έρχονται και εκείνους που φεύγουν. Το 
ηχοτοπίο αυτό περιλαμβάνει τις γυναικείες και παιδικές φωνές που υπερ-
τερούν των ανδρικών λόγω της δημογραφικής σύνθεσης του προσφυγικού 
πληθυσμού, τις φωνές διαμαρτυρίας και διεκδίκησης στο δρόμο και τους χώ-
ρους του δικτύου προνοιακής δράσης, τους ήχους του καθημερινού βίου που 
μεταφέρονται ελεύθερα στους ενιαίους χώρους προσωρινής συγκατοίκησης, 
θέτοντας έτσι εν αμφιβόλω τα όρια δημόσιου-ιδιωτικού κτλ. Από την άλλη 
πλευρά, οι ήχοι που συνδέονται με το θεσμικό καθεστώς της αλλαγής χρήσης 

50. Νόμος 3714, Περί κυρώσεως του από 10 Αυγούστου 1928 Ν. Διατάγματος «Πε- 
ρί οργανώσεως των υπηρεσιών του Υπουργείου Υγιεινής, Πρόνοιας και Αντιλήψεως», 
ΦΕΚ Α΄ 274/24-12-1928.

51. Χαστάογλου, «Προσφυγική εγκατάσταση», σ. 52.
52. Αλέκα Καραδήμου-Γερόλυμπου, Η ανοικοδόμηση της Θεσσαλονίκης μετά την 

πυρκαγιά του 1917, Θεσσαλονίκη 1995, σ. 97, 130.



258	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

των θρησκευτικών κτηρίων. Εδώ εντάσσονται οι ήχοι του τελετουργικού κά-
θαρσης των ναών προκειμένου να αποδοθούν ξανά στη χριστιανική λατρεία 
και, στη συνέχεια, οι ήχοι των ποικίλων τελετουργιών που τελούνται εντός 
του ναού (λειτουργίες, δοξολογίες, επιμνημόσυνες δεήσεις, κωδωνοκρουσίες, 
το κήρυγμα του ιερέα, αλλά και οι επίσημοι λόγοι των πολιτειακών εκπρο-
σώπων, η κατανυκτική σιωπή του κόσμου, οι κανονιοβολισμοί, τα εμβατήρια 
από τις στρατιωτικές μπάντες κτλ). Το ηχοτοπίο της εγκατάστασης στο σύ-
νολό του έρχεται να αντικαταστήσει το προγενέστερο ηχοτοπίο και αποτελεί 
σημείο τομής που σηματοδοτεί το πέρασμα από τη μια περίοδο στην άλλη. Η 
δεύτερη κατηγορία ήχων έχει ιδιαίτερη σημασία γιατί παίζει καθοριστικό ρόλο 
στη μετάβαση, συντελώντας δυναμικά και ενεργητικά σε αυτήν.

Τα ηχοτοπία της εγκατάστασης: Ισλαμικά τεμένη και χριστιανικοί ναοί

Στο πλαίσιο των έκτακτων συνθηκών που δημιουργήθηκαν με την έλευση 
των πρώτων προσφύγων, σκηνές, παράγκες από πισσόχαρτο και αυτοσχέδιες 
οικίες έκαναν την εμφάνισή τους σε κάθε ελεύθερο σημείο της πόλης, καθώς 
πολλοί αστοί πρόσφυγες κατέφυγαν στην αυτοστέγαση ως μέσο άμεσης προ-
σωρινής στέγασης προκειμένου να επιβιώσουν53. Πτυχές της «άτακτης» αυ-
τής εγκατάστασης εξετάζει η Ελένη Ιωαννίδου στη μελέτη της για την Αγία 
Φωτεινή, συνοικισμό που δημιουργήθηκε εντός της ήδη δομημένης πόλης54. 
Παράλληλα, καταλήφθηκε μεγάλος αριθμός κτηρίων, μεταξύ αυτών τζαμιά 
και εκκλησίες. Η εγκατάσταση όμως σε δημόσια κτήρια, όπως ήδη αναφέρ-
θηκε, αποτελούσε παγιωμένη εμπειρία για την πόλη της Θεσσαλονίκης λόγω 
των προηγούμενων προσφυγικών κυμάτων αλλά και της πυρκαγιάς του 1917. 
Το Νομοθετικό Διάταγμα «Περί επιτάξεως ακινήτων δι’ εγκατάστασιν προ-
σφύγων» της 11-11-1922, που αμέσως συμπληρώθηκε από το Νομοθετικό Διά- 
ταγμα «Περί επιτάξεως κατοικουμένων ή οπωσδήποτε χρησιμοποιουμένων 
ακινήτων»55, ήρθε, στην ουσία, να νομιμοποιήσει εκ των υστέρων τις πρακτι-

53. Βλ. σχετικά, Γκιζελή, Κοινωνικοί μετασχηματισμοί, και Κώστας Κατσάπης, «Το 
Προσφυγικό Ζήτημα», στο Αντώνης Λιάκος (επιμ.), Το 1922 και οι πρόσφυγες: μια 
νέα ματιά, Αθήνα 2011, σ. 153.

54. Ελένη Ιωαννίδου, «Η Αγία Φωτεινή: ίχνη ενός συνοικισμού σε διαρκή εκκρεμό-
τητα», στο της ίδιας (επιμ.), Η μεταμόρφωση της Θεσσαλονίκης, σ. 89-126.

55. Νομοθετικό Διάταγμα της 11-11-1922 «Περί επιτάξεως ακινήτων δι’ εγκατάστα-
σιν προσφύγων», ΦΕΚ Α΄237/17-11-1922, και Νομοθετικό Διάταγμα της 22-11-1922 



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 259

κές κατάληψης ακινήτων από πρόσφυγες σε επείγουσα ανάγκη. Η Βίκα Γκι-
ζελή έχει αναδείξει τη σημασία της μελέτης της πολιτικής αυτής όσον αφορά 
τα ιδιωτικά κτήρια, των οποίων η επίταξη στην ουσία οδήγησε ντόπιους και 
πρόσφυγες σε επιβεβλημένη συγκατοίκηση. Όπως σωστά επισημαίνει, πα-
ρόλο που η επίταξη υπήρξε μια πρόσκαιρη στεγαστική πολιτική, αποτελεί 
σημαντικό και παραμελημένο πεδίο έρευνας, που φωτίζει την κοινωνική και 
πολιτισμική συμπεριφορά και τις ανοχές μεταξύ του προσφυγικού και του 
γηγενούς πληθυσμού56. Η επίταξη δημόσιων κτηρίων, και ιδιαίτερα των θρη-
σκευτικών κτηρίων όπως τα τζαμιά, έχει ανάλογο ενδιαφέρον, αν και διαφο-
ροποιείται σε πολλά σημεία από την περίπτωση των κατοικιών.

Διάσπαρτες πληροφορίες σχετικά με τα ισλαμικά τεμένη στα οποία στε-
γάζονται πρόσφυγες προκύπτουν μέσα από αναφορές σε προσφυγικά ζητή-
ματα που κατακλύζουν τον Τύπο της Θεσσαλονίκης σε καθημερινό επίπεδο 
από το 1922 και έπειτα. Έτσι, τα τεμένη, συχνά μαζί με τις εκκλησίες και 
τις συναγωγές και ενίοτε και τα σχολεία, προτείνονται ως άμεση λύση για τη 
στέγαση προσφύγων οι οποίοι διαμένουν σε σκηνές ή στην ύπαιθρο, εκτεθει-
μένοι στο ψύχος του χειμώνα, χωρίς κουβέρτα να σκεπαστούν ή μερικά κομ-
μάτια κάρβουνα για να ζεσταθούν57. Σε αντίθεση με τις σκηνές, «το τέμενος 
δύναται να επιστρωθή και [να] χρησιμοποιήσουν οι πρόσφυγες πυράν χωρίς 
να υπάρχη κίνδυνος ότι θα μεταδοθή το πυρ εις την σκηνήν»58. Οι προτά-
σεις φαίνεται να εισακούονται αλλά, παρ’ όλες τις περαστικές αναφορές 
σε πρόσφυγες εγκατεστημένους σε συγκεκριμένα τζαμιά αλλά και τεκέδες59, 
φαίνεται ότι το χειμώνα του 1924 δεν έχουν εξαντληθεί τα διαθέσιμα κτηρια-
κά αποθέματα της πόλης, καθώς τα τεμένη επανέρχονται ως μία λύση, προ-

«Περί επιτάξεως κατοικουμένων ή οπωσδήποτε χρησιμοποιουμένων ακινήτων», ΦΕΚ 
Α΄243/23-11-1922.

56. Γκιζελή, «Επίταξης ακινήτων», σ. 70-71. Για μια πιο πρόσφατη συζήτηση του 
θέματος της επίταξης κατοικιών, βλ. Κατσάπης, «Το Προσφυγικό Ζήτημα», σ. 136-140. 
Για την πρόσληψη των προσφύγων από τους ντόπιους και αντίστροφα, βλ. Κώστας 
Κατσάπης, «“Εισήλθαν εις το σπίτι μας”: κοινωνικές προϋποθέσεις των αντιπαραθέ-
σεων ανάμεσα σε γηγενείς και πρόσφυγες τον Μεσοπόλεμο», στο Δ. Παναγιωτόπουλος 
– Δ. Π. Σωτηρόπουλος (επιμ.), Η Ελληνική Αγροτική Κοινωνία και Οικονομία κατά τη 
Βενιζελική Περίοδο, Αθήνα 2007, σ. 303-319.

57. Μακεδονία (24 Νοεμβρίου 1924). 
58. Μακεδονία (23 Νοεμβρίου 1924). 
59. Νέα Αλήθεια (21 Μαρτίου 1924 και 30 Σεπτεμβρίου 1924).



260	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

τιμότερη αν μη τι άλλο από τη στέγαση διά συμπτύξεως που εξετάζεται από 
τη Γενική Διοίκηση60. Ωστόσο, η λύση αυτή είναι ξεκάθαρο ότι θεωρείται στην 
αντίληψη των γραφόντων μη ικανοποιητική και άρα προσωρινή: «Το πέταγμα 
των προσφύγων εις χαρβαλωμένα παραπήγματα ή επάνω στα πλακόστρωτα 
των σχολείων και τζαμιών [...] δε λέγεται στέγασις»61. Το Δεκέμβρη του 1923, 
αναζητείται λύση για 1.200 προσφυγικές οικογένειες που παραμένουν «υπό 
δυσμενείς συνθήκες εις μερικά σχολεία, τεμένη, εκκλησίας και διάφορα [α]
κατάλληλα και ανθυγιεινά οικήματα»62. Τον επόμενο χειμώνα, σε άρθρο που 
υπογράφει ένας πρόσφυγας, παρατηρείται ότι αν δεν αλλάξει η πολιτική της 
στέγασης των προσφύγων, «θα εξακολουθούμεν να έχουμε ως δωμάτια τα 
διάφορα Τζιαμιά (sic), θέατρα, σχολεία και σταύλους με πορτοπαράθυρα 
από τσουκάλια και πέτρας, ως στρώμα δε τα μάρμαρα και το χώμα και ως 
σύντροφον και παρήγορον τον χάρον και μόνον»63.

Μια πιο συστηματική εικόνα της στέγασης προσφύγων σε τεμένη προκύ-
πτει πάντως από την καταγραφή των ανταλλάξιμων περιουσιών που ρυθμίζο-
νται από τα σχετικά νομοθετικά διατάγματα τα οποία αφορούν τη διαχείριση 
των περιουσιών αυτών μέσω της Εθνικής Τράπεζας της Ελλάδος64. Από σχετικό 
απογραφικό δελτίο του Κεντρικού Γραφείου Ανταλλαγής65 της 16-1-1925, προ-
κύπτει ότι το τέμενος του Pinti Hasan –μεσντζίτ στη συμβολή των οδών Κασ-
σάνδρου και Αγίας Σοφίας, που καταγράφεται από τα μέσα του 15ου αιώνα–66 
κατοικείται από πέντε οικογένειες προσφύγων από τη Μικρά Ασία και τη Μα-
γνησία. Οι εγγραφές των οικογενειών αντιστοιχούν σε γυναικεία ονόματα και το 
σύνολο των ατόμων είναι 25. Η περίπτωση του Pinti Hasan είναι ενδεικτική της 
κατάστασης των διάφορων μικρών τεμενών της πόλης κατά την περίοδο εκείνη.

Ενδείξεις για τον αριθμό των ατόμων που μοιράζονται το εσωτερικό κτη- 

60. Μακεδονία (23 Νοεμβρίου 1924).
61. Εφημερίς των Βαλκανίων (2 Οκτωβρίου 1922). 
62. Νέα Αλήθεια (15 Δεκεμβρίου 1923).
63. Νέα Αλήθεια (30 Νοεμβρίου 1924).
64. Νομοθετικό Διάταγμα της 5-5-1925 «Περί κυρώσεως της μεταξύ Δημοσίου 

και Εθνικής Τραπέζης Συμβάσεως “περί διαχειρίσεως των εν Ελλάδι κτημάτων των 
ανταλλαγέντων Μουσουλμάνων”», ΦΕΚ Α΄112/5-5-1925, και Διάταγμα της 4-3-1926 
«Περί του τρόπου του καθορισμού πληρωμής προς την Εθνικήν Τράπεζαν της αξίας 
των αναλαμβανομένων Μουσουλμανικών ακινήτων», ΦΕΚ Α΄83/8-3-1926.

65. Δημοσιεύεται στο Χαστάογλου, «Προσφυγική εγκατάσταση», σ. 51. 
66. Δημητριάδης, Τοπογραφία της Θεσσαλονίκης, σ. 102, 342.



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 261

ρίων με ενιαίους χώρους έχουμε όμως και από αυτόπτες μάρτυρες που 
συμμετέχουν στην προσφυγική αποκατάσταση. Σύμφωνα με τον Henry 
Morgenthau, πρώτο πρόεδρο της Επιτροπής Αποκατάστασης Προσφύγων, 
στα πιο ευρύχωρα από τα κτίσματα του πρώην Βρετανικού στρατιωτικού 
νοσοκομείου, στην παραλία της Καλαμαριάς, αμέτρητες οικογένειες συνω-
στίζονται σ’ ένα δωμάτιο που μοιάζει με σταύλο, καθεμία καταλαμβάνοντας 
χώρο περίπου δώδεκα τετραγωνικών ποδιών (sic)67. Η γραμματέας του Mor- 
genthau, Ρόουζ Σαρτίνσκυ, σε επιτόπια επίσκεψή της στο 7ο Σχολείο Αρρέ-
νων, κοντά στην Αθήνα, συναντά 22 οικογένειες, 91 συνολικά πρόσωπα, που 
στεγάζονται σε τρεις μεγάλες αίθουσες. Και οι δύο βρίσκουν αξιοσημείωτο το 
χαμηλό ποσοστό των ανδρών –κυρίως ηλικιωμένοι– σε σχέση με τις γυναίκες 
και τα παιδιά68.

Σε μεγαλύτερη κλίμακα, επιταγμένα τζαμιά εντάχθηκαν σε ευρύτερα δί-
κτυα προνοιακών υπηρεσιών και σε μια σειρά από ιδιωτικές και δημόσιες 
δομές βοήθειας και περίθαλψης προς τους πρόσφυγες, οι οποίες επίσης άφη-
σαν το ηχητικό τους αποτύπωμα στο χώρο69. Το 1923, στην πλατεία του Γενί 
Τζαμί (Hamidiye Camii) εγέρθηκε ένα από τα 15 ξύλινα παραπήγματα για 
τη διανομή του άρτου από τον Αμερικανικό Ερυθρό Σταυρό στους εντός 
της πόλης πρόσφυγες70. Την ίδια χρονιά διενεργήθηκε επίσης στην πόλη της 
Θεσσαλονίκης, σε δέκα απογραφικά γραφεία, μεταξύ των οποίων και το Γενί 
Τζαμί, η πανελλαδική απογραφή των προσφυγικών οικογενειών που είχαν 
αρχίσει να καταφθάνουν από το 1914. Μέσα από αναγγελίες που δημοσιεύο-
νταν στον καθημερινό Τύπο, ο Διευθυντής Περιθάλψεως προσκαλούσε όλους 
τους «πρόσφυγες οικογενειάρχες, [...] είτε άρρενες είτε θήλεις, εφόσον άρ-
ρενες δεν υπάρχουν», να παρουσιαστούν με τα προσφυγικά τους βιβλιάρια 
στα απογραφικά γραφεία71. Το Πρατήριον άρτου Γενί Τζαμί χρησιμοποιήθηκε 
επίσης από επιτροπή υπαλλήλων της Διεύθυνσης Περίθαλψης για τη διανο-

67. Henry Morgenthau, Η αποστολή μου στην Αθήνα: 1922 – το έπος της εγκα-
τάστασης, Αθήνα 1994, σ. 344-5.

68. Στο ίδιο, σ. 311.
69. Μέρος του υλικού που ακολουθεί παρουσιάζεται στο Eleni Kallimopoulou, 

Kostis Kornetis, Panagiotis Poulos, Spyros Tsipidis, «From the Call to Prayer to 
the Silences of the Museum: Salonica’s Soundscapes in Transition», στο Gounaris 
(επιμ.), Thessaloniki, σ. 401-416. 

70. Μακεδονία (5 Μαρτίου 1923).
71. Μακεδονία (6 Απριλίου 1923)· Εφημερίς των Βαλκανίων (8 Απριλίου 1923).



262	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

μή μηνιαίων επιδομάτων στους οικογενειάρχες και για τη διανομή κλινοσκε-
πασμάτων στους ενδεείς72. Σχετικές ανακοινώσεις στον Τύπο για τα συσσίτια, 
τη διανομή των επιδομάτων και τις άλλες προνοιακές δράσεις κατευθύνουν 
και οργανώνουν τις διαδρομές των προσφύγων προς και από το κτήριο και 
μέσα στην πόλη. Μέσα από τις προνοιακές δράσεις προς τους πρόσφυγες 
αλλά και τον καθορισμό εκλογικών καταστημάτων για τις εκλογές που διενερ-
γούνται κατά την περίοδο αυτή, μια σειρά από διοικητικά, εκπαιδευτικά και 
θρησκευτικά κτήρια των εθνοθρησκευτικών κοινοτήτων της πόλης, όπως για 
παράδειγμα το Διοικητήριο, το Ορφανοτροφείο Ισλαχανέ, η Σχολή Αλλιάνς, 
η Βουλγαρική Σχολή Βαρδαρίου, η Σχολή Αναλήψεως, η Σχολή Μεβλεχανέ 
(sic), οι εκκλησίες Αγίου Μηνά, Αγίας Αικατερίνης, Αγίων Αποστόλων, το 
Hamza Βey Camii και άλλα, συμπλέκονται μεταξύ τους, κλονίζοντας εν 
μέρει την προγενέστερη προφανή σύνδεση κτηρίων και κοινοτήτων. 

Οι γυναίκες, πέραν της παρουσίας τους στο Γενί Τζαμί προκειμένου να 
απογραφούν και να παραλάβουν το επίδομα, εφόσον δεν υπήρχε άνδρας 
στην οικογένεια –κάτι αρκετά σύνηθες, όπως είδαμε παραπάνω–, πρωταγω-
νίστησαν σε άλλο ένα επεισόδιο με επίκεντρο το Γενί Τζαμί, τον Αύγουστο 
του 1924: η επιτροπή γυναικών, που λίγες μέρες πριν είχε οργανώσει συλλα-
λητήριο για να ζητήσει την απελευθέρωση των ομήρων και αιχμαλώτων που 
κρατούνταν ακόμα στην Τουρκία, καλούσε όσους άλλους είχαν αιχμαλώτους 
και ομήρους στην Τουρκία να αποταθούν στην επιτροπή αποστέλλοντας σχε-
τικά σημειώματα στο Γενί Τζαμί73. Σε ανάλογο συλλαλητήριο τον προηγού-
μενο χρόνο, ο δημοσιογράφος ακούει τη «θορυβώδη διαδήλωση» των χιλίων 
γυναικών προς το διοικητήριο, ενώ τρεις μήνες νωρίτερα διαβάζουμε για το 
«θόρυβο και αλλαλαγμό» που προκλήθηκε όταν την πορεία των γυναικών 
προσπάθησε να ανακόψει χωρίς επιτυχία ο ενωμοτάρχης74. Στο εσωτερικό 
τεμενών που στέγασαν πρόσφυγες όπως το Pinti Hasan και ενδεχομένως και 
το Γενί Τζαμί, ο ήχος της παρουσίας των γυναικών έφερε τον απόηχο μιας 
έμφυλης αντιστροφής: οι ανδρικές φωνές, του ιμάμη, των ιεροκηρύκων, των 
μουεζίνηδων και των αρρένων πιστών που καταλάμβαναν τον κεντρικό χώρο 

72. Ενδεικτικά, Μακεδονία (29 Ιουλίου, 17 Οκτωβρίου, 11 Δεκεμβρίου 1923 και 11 
Ιανουαρίου 1924)· Νέα Αλήθεια (4 Ιανουαρίου, 18 Οκτωβρίου, 12 Δεκεμβρίου 1923)· 
Εφημερίς των Βαλκανίων (6 Οκτωβρίου 1923).

73. Νέα Αλήθεια (5 Αυγούστου 1924)· Μακεδονία (5, 9 Αυγούστου 1924). 
74. Νέα Αλήθεια (11 Νοεμβρίου 1923, 14 Φεβρουαρίου 1924). 



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 263

του τζαμιού, δεσπόζοντας ηχητικά στο χώρο, παραχώρησαν, κατά την αλλαγή 
χρήσης του κτηρίου σε προσφυγικό καταφύγιο, την (ηχητική) πρωτοκαθε-
δρία στις γυναικείες και παιδικές φωνές, αντανακλώντας τη δημογραφική 
σύνθεση του προσφυγικού πληθυσμού και το μετασχηματισμό της ανθρωπο-
γεωγραφίας της γειτονιάς του τεμένους και της πόλης της Θεσσαλονίκης75. 

Πέραν της ηχητικής μαρτυρίας ως προς τις έμφυλες κοινωνικές σχέσεις, 
το ηχοτοπίο του τεμένους μαρτυρά επίσης κατά την περίοδο αυτή την επιβε-
βλημένη συμβίωση μεταξύ των προσφύγων. Το 1922, ο ήχος έχει καθοριστικό 
ρόλο στον ορισμό των πολλαπλών χωρικοτήτων του κτηρίου. Τα όρια μεταξύ 
ιδιωτικού και δημοσίου έγιναν ρευστά και συγκεχυμένα. Όπως καταδεικνύ-
ουν πολλές προφορικές μαρτυρίες προσφύγων, οι οικογένειες κρεμούσαν 
υφάσματα και χαλιά ή στοίβαζαν σάκους τον ένα πάνω στον άλλο ώστε να 
διαχωρίσουν το ενιαίο εσωτερικό των δημόσιων κτηρίων, σε αναζήτηση μιας 
κάποιας ιδιωτικότητας και απομόνωσης. Ωστόσο, ο οπτικός διαχωρισμός που 
επιτύγχαναν τέτοιου είδους αυτοσχέδιες τεχνικές δεν ήταν και ηχητικός. Σύμ-
φωνα με μια προφορική μαρτυρία: 

Δυσκολίες με το αντίσκηνο είχαμε. Χωριζόμασταν με κάτι σακιά, σάκοι και ξέρω 
γω τι, και από εκεί ό,τι λέγανε εκείνοι ακούγαμε κι εμείς. Καμιά φορά ήταν φι-
λότιμοι οι άνθρωποι και δε μιλούσανε αυτοί, δε μιλούσαμε κι εμείς. Καμιά φορά 
μαλώναμε κάναμε... Αυτοί ήτανε, δεν είχαμε αποκλεισμό. Απ’ το αντίσκηνο εκεί 
δα, όλα ακούγαμε76.

Σύμφωνα με άλλη προφορική μαρτυρία, που αναφέρεται στη διαμονή 
στους θαλάμους της Καλαμαριάς: 

Ε-Εκεί μένανε πολλές οικογένειες μαζί; 
Α-Πολλές, εμείς είχαμε δωμάτιο, αλλού το χωρίζανε με ψάθες, ό,τι εδώ... άκουες 
και άκουες μέχρι κάτω77.

75. Γκιζελή, Κοινωνικοί μετασχηματισμοί, σ. 176.
76. Προφορική μαρτυρία Γεώργιου Ζωγράφου (20 Σεπτεμβρίου 1994, Θεσσαλο-

νίκη, ερευνήτρια: Ελένη Ιωαννίδου), Ιστορικό Αρχείο Προσφυγικού Ελληνισμού του 
Δήμου Καλαμαριάς, Αρχείο Προφορικών Μαρτυριών. Οι μαρτυρίες σχετικά με την 
προσωρινή συγκατοίκηση που καταφέραμε να εντοπίσουμε κατά την έρευνα στο εν 
λόγω αρχείο αναφέρονται, κατά κύριο λόγο, στη στέγαση σε αντίσκηνα και παραπήγ-
ματα και δευτερευόντως μόνο σε δημόσια κτήρια όπως εκκλησίες και τεμένη. Ωστόσο, 
όλες οι σχετικές μαρτυρίες αντικατοπτρίζουν ενδεχομένως ως ένα βαθμό την κοινή 
εμπειρία συνύπαρξης σε εσωτερικούς, ενιαίους χώρους. 

77. Προφορική μαρτυρία Διαλεχτής Μεντεκίδου (14 Ιουνίου 1996, Θεσσαλονίκη, 



264	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

Στους ενιαίους αυτούς χώρους, η όσφρηση εναρμονίζεται με την ακοή. 
Σε αναφορά της Κοινωνίας των Εθνών για την εγκατάσταση των προσφύγων 
στην Ελλάδα διαβάζουμε:

[...] Είτε στις μεγάλες ολοκαίνουργες αστικές συνοικίες, είτε στα ταπεινά δια-
μερίσματα των προαστίων, είτε στα εξοχικά σπιτάκια ή στα προσωρινά παρα-
πήγματα, στα μεγάλα επιταγμένα κτήρια ή στα ετοιμόρροπα τζαμιά, όπου κάθε 
οικογένεια έχει τον δικό της χώρο, χωρισμένον από τον διπλανό με σανίδες ή 
με κιλίμια, αυτοί οι ξεριζωμένοι ξανάστησαν ένα «σπιτικό», όπου συγκεντρώ-
νονται το βράδυ και όπου δέχονται τις γιορτινές μέρες.
	 Συχνά αυτό το «σπιτικό» δεν καταλαμβάνει παρά ένα χώρο δέκα τετρα-
γωνικών μέτρων (sic) ανάμεσα σε πολλές άλλες δεκάδες οικογένειες. Τα μωρά 
γκρινιάζουν, τα κορίτσια τραγουδούν, τα μαντολίνα ηχούν και η μυρωδιά του 
σκόρδου από ένα τσουκάλι ανακατεύεται με το άρωμα του λιβανιού από το 
θυμιατήρι της γειτόνισσας. Ωστόσο, σας υποδέχονται με σοβαρότητα μικρών 
κοριτσιών που παίζουν μέσα σε κουκλόσπιτα, με τοίχους αόρατους αλλά και 
απροσπέλαστους. «Ελάτε, ελάτε να πιείτε έναν καφέ». Υπάρχει ένα χαλί που 
οδηγεί στο εσωτερικό. Αισθάνεσαι την επιθυμία ν’ ανέβεις τα σκαλιά78.

Εδώ, η ακοή και η όσφρηση αφηγούνται μιαν άλλη ιστορία από την εικόνα: 
Παρά τον οπτικό διαχωρισμό, οι ήχοι και οι μυρωδιές κυκλοφορούσαν ανεμπό-
διστα. Όριζαν έτσι μια διαφορετική, πορώδη συνθήκη συμβιωτικής εμπειρίας, 
μεταφέροντας ορισμένες από τις πιο προσωπικές πτυχές του καθημερινού βίου, 
και ακυρώνοντας, εν μέρει, τη διάκριση μεταξύ ιδιωτικού και δημόσιου, διάκρι-
ση που πραγματοποιείται εδώ λιγότερο στη σφαίρα του υλικού και περισσότερο 
στη σφαίρα του νοερού. Σύμφωνα με το «μοντέλο σύγκρουσης» μεταξύ των 
αισθήσεων που περιγράφει ο ανθρωπολόγος David Howes, «οι αισθήσεις δεν 
είναι πάντα σε συμφωνία μεταξύ τους. Ενίοτε διαφορετικά αισθητηριακά κανά-
λια μεταφέρουν αντικρουόμενα μηνύματα, και ορισμένα πεδία αισθητηριακής 
αντίληψης και εμπειρίας καταστέλλονται σε όφελος άλλων πεδίων»79. Για να 
αντιμετωπίσουν το πρόβλημα, οι πρόσφυγες συχνά υιοθετούσαν τη σιωπή ή το 
ψιθύρισμα, πρακτική η οποία υποδήλωνε ποιος ήταν «καθώς πρέπει» και ποιος 
όχι, εμπεδώνοντας έτσι ή επιβεβαιώνοντας εκ νέου κοινωνικές ιεραρχίες μεταξύ 

ερευνητής: Θεοδόσης Τσιρώνης), Ιστορικό Αρχείο Προσφυγικού Ελληνισμού του Δή-
μου Καλαμαριάς, Αρχείο Προφορικών Μαρτυριών. 

78. Société des Nations, L’Établissement des Réfugiés en Grèce, Γενεύη 1926, 
σ. 30-31.

79. Howes, Sensual Relations, σ. xxii.



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 265

των προσφύγων. Έτσι οι αισθήσεις χάρασσαν όχι μόνο νέες εθνικές αλλά και 
ταξικές ταυτότητες. Σε όλα τα παραπάνω, είτε πρόκειται για τη διαμαρτυρία 
των γυναικών στο δρόμο είτε πρόκειται για τον έλεγχο της φωνής εντός του 
τεμένους, ο ήχος αναδεικνύεται σε πεδίο διαπραγμάτευσης της εξουσίας. 

Στο κέντρο της πόλης, σε εκκλησίες, πρώην τζαμιά, στεγάζονται επίσης 
πρόσφυγες. Πολλές από τις εκκλησίες αυτές είχε καθαγιάσει ο μητροπολί-
της Αθηνών Θεόκλητος κατά το προαναφερθέν ταξίδι του στη Θεσσαλονί-
κη, το χειμώνα του 191280. Ο καθαγιασμός του ναού της Αγίας Σοφίας είχε 
αναβληθεί εξαιτίας του στρατωνισμού των Βούλγαρων στρατιωτών, για να 
πραγματοποιηθεί επτά μήνες αργότερα από τον μητροπολίτη Θεσσαλονίκης 
Γεννάδιο81. Η επιβεβλημένη από το τυπικό της ορθόδοξης χριστιανικής θρη-
σκείας κάθαρση των εκκλησιών82 σηματοδοτούσε την επαναφορά τους στην 
Εκκλησία και εγκαινίαζε την επαναστέγαση σε αυτές των λειτουργικών ηχο-
τοπίων της χριστιανικής λατρείας.

Μια δεκαετία αργότερα, τον Σεπτέμβριο του 1923, τελείται στο ναό της 
Αγίας Σοφίας, προεξάρχοντος του Γενναδίου, επίσημη επιμνημόσυνη δέηση 
για τα θύματα της Μικρασιατικής Καταστροφής. Την απόλυτη ησυχία που 
επικρατεί στους δρόμους, με τα καταστήματα κλειστά, μεσίστιες τις σημαίες 
στα κτήρια, «πένθιμα κερία» τοποθετημένα στα αναμμένα φανάρια, δια-
κόπτουν «αι πένθιμοι κωδωνοκρουσίαι των εκκλησιών, επαναλαμβανόμεναι 
κατά διαλείμματα και υπενθυμίζουσαι το θλιβερόν καθήκον παντός έλληνος 
κατά την ζοφεράν αυτήν επέτειον». Στην είσοδο του ναού της Αγίας Σοφίας, 
ο λόχος του τάγματος Φρουράς Θεσσαλονίκης αποδίδει τις τιμές στους επι-
σήμους, τα λάβαρα των Συντεχνιών, Σωματείων, Συνδέσμων και Προσφυγικών 
οργανώσεων φέρουν βαρέα πένθη, ενώ η Μουσική της Φρουράς «επαιάνιζε 
διάφορα πένθιμα εμβατήρια». Στο εσωτερικό του ναού, που ήταν «πενθίμως 
διασκευασμένος» με ένα κενοτάφιο στημένο στη μέση, την κατανυκτικότατη 

80. Εμπρός (3, 4 Νοεμβρίου 1912).
81. Εμπρός (3 Νοεμβρίου 1912)· Μακεδονία (28 Ιουνίου 1913). Για το έργο του 

μητροπολίτη Γενναδίου, βλ. Διονύσιος Δ. Βαλαής, «Η δράση του Μητροπολίτη Γεννά-
διου Αλεξιάδη κατά τον πρώτο χρόνο της απελευθέρωσης της Θεσσαλονίκης από τον 
Οθωμανικό ζυγό (1912-1913)», Σύνθεσις 2 (2012), σ. 34-57.

82. Κατά την κάθαρση ενός ναού διαβάζεται η «ευχή επί ανοίξει εκκλησίας υπό 
αιρετικών βεβηλωθείσης» και άλλες ευχές (πρωτοπρεσβύτερος Γεώργιος Μεταλληνός, Η 
θεολογική μαρτυρία της εκκλησιαστικής λατρείας, Αθήνα 1996, 2η έκδοση, σ. 109). Ευ-
χαριστούμε τον Κώστα και την Ειρήνη Ζόππα για την υπόδειξη της συγκεκριμένης πηγής. 



266	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

δέηση ανέπεμψε ο μητροπολίτης γονυκλινής, με το πολυπληθές εκκλησίασμα 
γονατιστό να γεμίζει τον κυρίως ναό και τον γυναικωνίτη83. Ακολούθησε επι-
μνημόσυνος λόγος του μητροπολίτη. Η απουσία της μουσουλμανικής κοινό-
τητας στις αναφορές στον τύπο είναι ηχηρή. Ενώ επισημαίνεται ότι μεταξύ 
των επισήμων στην Αγία Σοφία βρίσκονται επίσης ο Αρμένιος αρχιεπίσκοπος 
καθώς και το Διοικητικό Συμβούλιο της αρμενικής κοινότητας, και ότι ανάλο-
γες επιμνημόσυνες δεήσεις έγιναν όχι μόνο στους άλλους ναούς της πόλης 
αλλά και από τους «συμπολίτες Ισραηλίτες» στη μεγάλη συναγωγή Μπεθ 
Σαούλ και στις υπόλοιπες συναγωγές της πόλης, καμιά αναφορά δεν γίνεται 
για τη μουσουλμανική κοινότητα της πόλης84.

Τον επόμενο χρόνο, ο «θαυμάσιος επιμνημόσυνος λόγος» τον οποίο απευ-
θύνει ο Γεννάδιος στο παμποντιακό μνημόσυνο που τελείται επίσης στην Αγία 
Σοφία, ο οποίος αναδημοσιεύεται στην πρώτη σελίδα της εφημερίδας Νέα 
Αλήθεια, είναι έντονα φορτισμένος και υιοθετεί σαφή αλυτρωτική ρητορεία. 
Έχοντας περιγράψει με λεπτομέρειες το αποτρόπαιο έγκλημα κατά των εθνο-
μαρτύρων Ποντίων, ο μητροπολίτης ορκίζεται στη μνήμη τους και επικαλείται 
το εθνικό χρέος ανάκτησης των απωλεσθεισών χωρών85. Με τον τρόπο αυτό οι 
ήχοι της λειτουργίας και των καμπανών συνδέονται με το εθνικό πρόγραμμα 
και την πρόσφατη ιστορία του μικρασιατικού Ελληνισμού.

Παράλληλα με τις τελετουργίες μέσα στους ναούς, οι οποίες ολοένα και 
εμπεδώνουν τη χριστιανική τους ταυτότητα, οι σκληρές συνθήκες διαβίωσης 
των προσφύγων στους χώρους αυτούς συνεχίζονται, με αποτέλεσμα η δια-
δοχή των γεγονότων που συνδέονται με τα κτήρια στον τύπο να δημιουργεί 
αντιφάσεις. Τις πρώτες μέρες του 1924, μερικούς δρόμους ανατολικά του 
ναού της Αγίας Σοφίας, στην Παναγία Αχειροποίητο (Αγία Παρασκευή), 
παρατηρούνται θάνατοι προσφύγων λόγω ψύχους, σύμφωνα με δημοσίευμα 
του Τύπου, το οποίο κατακρίνει τις αρχές για ανεπαρκή μέριμνα: « Ήτο πρό-
δηλον ότι η διαμονή των προσφύγων εις το ξεχαρβαλωμένον αυτό τέμενος θα 
απέβαινε δι’ αυτούς τον χειμώνα θανατηφόρος»86.

83. Μακεδονία (10 Σεπτεμβρίου 1923)· Εφημερίς των Βαλκανίων (10 Σεπτεμβρίου 
1923). Σε ανάλογο μνημόσυνο που είχε τελεστεί στην Αγία Σοφία μερικές μέρες πριν, 
μαθαίνουμε ότι «αραί και κατάραι ηκούντο κατά των δολοφόνων» [Εφημερίς των Βαλ-
κανίων (3 Σεπτεμβρίου 1923)].

84. Μακεδονία (10 Σεπτεμβρίου 1923).
85. Νέα Αλήθεια (22 Σεπτεμβρίου 1924).
86. Νέα Αλήθεια (6 Ιανουαρίου 1924).



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 267

Στην ίδια εκκλησία, το θάνατο διαδέχεται η γέννηση. Σύμφωνα με μια 
προφορική μαρτυρία από το Ιστορικό Αρχείο Προσφυγικού Ελληνισμού του 
Δήμου Καλαμαριάς: 

Εδώ στη Θεσσαλονίκη ήρθαμε, με τη διαφορά ότι καθήσαμε πάνω στον Άη 
Γιώργη, εκεί στα καμμένα λέγαμε τότε... Και μας έβαλαν μέσα σ’ ένα άχρηστο 
σπίτι. Η μαμά μου είχε πέντε παιδιά. Α! Πρώτα μας έβαλαν μέσα στην Αγία 
Παρασκευή· μέσα εκεί γεννήθηκε ο αδελφός μου, στην Αγία Παρασκευή, ακρι-
βώς στο εικόνισμα της Παναγίας87.

Η δοξολογία για την εθνική επέτειο της 25ης Μαρτίου του 1924, όπως και 
για το νέο έτος του 1925, θα τελεστούν στον Ιερό Ναό Αγίας Σοφίας, χορο-
στατούντος του μητροπολίτη Θεσσαλονίκης και «συλλειτουργούντων πάντων 
των παρεπιδημούντων ενταύθα Μητροπολιτών και Επισκόπων». Μεταξύ των 
επισήμων της πόλης παρευρίσκεται και ο μουφτής Θεσσαλονίκης. Οι εορ-
τασμοί αυτοί αποτελούν πανηγυρικές τελετές κατά τις οποίες συμπράττουν 
οι θρησκευτικές με τις πολιτειακές αρχές. Οι σάλπιγγες της Φρουράς και ο 
εθνικός ύμνος συνηχούν με τις δοξολογίες. Οι κανονιοβολισμοί –που τέσσε-
ρα χρόνια πριν είχαν σημάνει τη λήξη της νηστείας του Ραμαζανιού συνοδεύ-
οντας ως απόηχοι τον Reşat Tesal στον νέο τόπο εγκατάστασής του, στην 
Τουρκία– ακούγονται 21 φορές την Πρωτοχρονιά του 1925, αναγγέλλοντας 
το νέο έτος. Αυτή τη φορά οι κανονιοβολισμοί συμπλέκονται ηχητικά με το 
εωθινό, το οποίο ανακρούουν στρατιωτικές μπάντες περιερχόμενες την πόλη, 
συνθέτοντας πλέον ένα δημόσιο ηχοτοπίο εμφανώς ελληνορθόδοξο88. Μετά 
την προσάρτηση της πόλης στο Ελληνικό Βασίλειο, ο ήχος από τις καμπά-
νες των εκκλησιών συμβάλλει στην επιβολή της ελληνορθόδοξης κοινότητας 
στον δημόσιο χώρο. Παράλληλα σηματοδοτεί τη μετάβαση από το μιλλέτ 
των Ρωμιών, κατά την οθωμανική περίοδο, σε μια θρησκευτική κοινότητα 
με σαφή εθνικά χαρακτηριστικά, συμβάλλοντας στον σταδιακό επαναπροσ-
διορισμό της κοινότητας. Όπως επισημαίνει και ο Corbin, σε σχέση με τις 
νέες σημασίες που απέκτησαν οι καμπάνες για τις αγροτικές κοινότητες της 
Γαλλίας κατά το δεύτερο μισό του 19ου αιώνα, οι κοινότητες συνδέθηκαν με 

87. Προφορική μαρτυρία Παναγιώτας Παρασκευά, συζύγου Μπαμπασακαλή Πα-
ρασκευά (21 Μαΐου 1996, Θεσσαλονίκη, ερευνητές: Ρετσινά Δήμητρα, Παπανδρώνου 
Γ.), Ιστορικό Αρχείο Προσφυγικού Ελληνισμού του Δήμου Καλαμαριάς, Αρχείο Προ-
φορικών Μαρτυριών.

88. Εφημερίς των Βαλκανίων (25 Μαρτίου 1924)· Μακεδονία (1 Ιανουαρίου 1925).



268	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

τις καμπάνες τους για νέους λόγους: «Οι καμπάνες έγιναν, περισσότερο από 
ό,τι στο παρελθόν, ένα ζήτημα που αφορούσε τη νεωτερικότητα»89.

Το επόμενο επεισόδιο της προσωρινής στέγασης προσφύγων σε ιερούς 
ναούς καταγράφεται στον Τύπο τον Μάρτιο του 1925, όταν ανακοινώνεται 
η πρόθεση της Διεύθυνσης Περιθάλψεως να εκκενώσει τους ναούς από τις 
προσφυγικές οικογένειες που παραμένουν ακόμη εκεί, ενόψει και της επικεί-
μενης εορτής του Πάσχα, μεταφέροντάς τες καταρχήν στη Μητρόπολη και 
στην Αγία Παρασκευή (Αχειροποίητο)90. Ένα μήνα μετά, μαθαίνουμε ότι 
οι εκκλησίες του Αγίου Κωνσταντίνου, του Αγίου Αθανασίου και του Αγίου 
Μηνά έχουν εκκενωθεί πλήρως και οι πρόσφυγες μεταφέρθηκαν σε συνοι-
κισμούς στα ανατολικά της εκτός των τειχών πόλης91. Ωστόσο, φαίνεται ότι 
το επεισόδιο αυτό δεν είναι και το τελευταίο στη συμβίωση προσφύγων και 
ιερών κτηρίων, αφού τον Αύγουστο του 1925 διαβάζουμε ότι, ενόψει της απο-
φασισθείσας κατεδάφισης των μιναρέδων των εκκλησιών (πρώην τζαμιών), 
απομακρύνονται οι πρόσφυγες που διαμένουν σε αυτές92.

Αντί επιλόγου

Κλείνοντας τη σύντομη αυτή αναφορά στη φευγαλέα συνάντηση, αλλά και 
υποχρεωτική συμβίωση, των ανταλλάξιμων κτηρίων της πόλης με τους πρό-
σφυγες, σε μια στιγμή κρίσιμης μετάβασης, αξίζει να αναφερθούμε στα πα-
ρακάτω σημεία.

Ενώ ξεκινούν συχνά από de facto καταστάσεις που δημιουργεί η αυθαί-
ρετη κατάληψη των κάθε λογής ελεύθερων χώρων, ως συνέπεια της ανθρωπι-
στικής κρίσης, οι συντονισμένες ενέργειες που συντελούνται στη συνέχεια σε 
θεσμικό και νομοθετικό επίπεδο και ρυθμίζουν το νέο ιδιοκτησιακό καθεστώς 
των ακινήτων και τη χρήση των ανταλλαγέντων κτηρίων, καθορίζουν τη μετέ-
πειτα ζωή των κτηρίων. 

Έτσι, αξίζει να σημειωθεί ότι στο αίτημα για εκκένωση των εκκλησιών 

89. Corbin, Village Bells, σ. 215. Για μια ευρύτερη κριτική συζήτηση σχετικά με 
τη θέση και το ρόλο της θρησκείας στις εθνοποιητικές διεργασίες στην περίπτωση της 
Ελλάδας, βλ. Yannis Hamilakis, The Nation and its Ruins. Antiquity, Archaeology, 
and National Imagination in Greece, Οξφόρδη 2007, σ. 112-119. 

90. Μακεδονία (29 Μαρτίου 1925). 
91. Μακεδονία (10, 15 Απριλίου 1925). 
92. Μακεδονία (25 Αυγούστου 1925).



Ανταλλαξιμα Κτηρια, Σιωπηλεσ Κληρονομιεσ	 269

από τους πρόσφυγες που στεγάζονται προσωρινά –ανάμεσα σε αυτές και η 
Αγία Σοφία–, το οποίο διατυπώνεται πλέον επιτακτικά στον Τύπο το 1925, 
έρχεται να προστεθεί η δημοπράτηση, τον Ιούνιο του ίδιου χρόνου, του έρ-
γου κατεδάφισης των 26 μιναρέδων της πόλης93 (εξαιρώντας εκείνον του 
Αγίου Γεωργίου/Ροτόντα) και, τρεις μήνες αργότερα, η είδηση της απόφασης 
μετατροπής του Γενί Τζαμί σε αρχαιολογικό μουσείο της Θεσσαλονίκης. Η 
απόφαση αυτή πρόκειται να διευθετήσει ένα πάγιο αίτημα της Εφορείας 
Αρχαιοτήτων διατυπωμένο ήδη από το 191794, και να επικυρώσει (στην περί-
πτωση αυτή μέσω διεργασιών όχι εθνικής ομογενοποίησης, αλλά εκκοσμίκευ-
σης) το μετασχηματισμό της πόλης στο πλαίσιο της νεωτερικότητας. Κατά τη 
διεξαγωγή εργασιών για τη μετατροπή του κτηρίου από τέμενος σε μουσείο, ο 
άμβωνας αφαιρείται και μεταφέρεται στο ναό της Αγίας Σοφίας· μια πράξη 
αποϊεροποίησης του κτηρίου. Αντίστοιχο αίτημα, που οδηγεί στην απαλει-
φή του πρόσφατου οθωμανικού παρελθόντος των ιερών κτηρίων της πόλης, 
διατυπώνεται σχετικά με την επιδιόρθωση του ναού της Αγίας Σοφίας. Το 
αίτημα απευθύνει η Εκκλησιαστική Επιτροπή του ναού προς την Εφορεία 
Αρχαιοτήτων και υιοθετείται από μερίδα του Τύπου, καθώς σε σχετικό άρθρο 
ζητείται να κατεδαφισθεί το «τουρκικό υπόστεγο», το οποίο περιγράφεται 
ως «τελείως ακαλλαίσθητον και αντίθετον προς την αρχιτεκτονικήν καλλαι-
σθησίαν και το αρχικόν σχέδιον του πολυτίμου τούτου κειμηλίου της πόλεώς 
μας» (εικ. 5)95. Όπως και στην ύστερη οθωμανική περίοδο, αναδύονται φω-
νές που περιγράφουν τους παλαιούς ναούς της πόλης ως βυζαντινά «κειμή-
λια» και ιστορικά μνημεία μεγάλης αρχαιολογικής αξίας96. Οι εμβληματικές 
αλλαγές που συντελούνται στον δημόσιο χώρο (και στο ηχητικό αποτύπωμα) 

93. Μια πρώτη αναφορά στην πρόθεση του γενικού εφόρου βυζαντινών μνημείων 
να κατεδαφιστούν οι μιναρέδες των ανακτηθέντων βυζαντινών ναών συναντάμε στη 
Νέα Αλήθεια, στο ίδιο φύλλο όπου ανακοινώνονται οι θάνατοι από ψύχος προσφύγων 
στην Αχειροποίητο (6 Ιανουαρίου 1924). Η συνύπαρξη των δύο ειδήσεων υπενθυμίζει 
τη συνάντηση, όχι απαραίτητα αρμονική στη συγκεκριμένη ιστορική συγκυρία, των 
αναγκών των προσφύγων, του πολεοδομικού σχεδιασμού, της κεντρικής πολιτικής ως 
προς τη διαχείριση των δημόσιων κτηρίων αλλά και των αντιλήψεων της εποχής ως 
προς την αρχαιολογική αξία των βυζαντινών ναών. 

94. Για μια πιο αναλυτική προσέγγιση του ζητήματος, βλ. Kallimopoulou et al., 
«From the Call to Prayer» σ. 401-416. 

95. Νέα Αλήθεια (22 Ιουλίου 1925).
96. Πρβ. και δημοσίευμα για τον Άγιο Γεώργιο (Ροτόντα), Νέα Αλήθεια (23 Ιου-

λίου 1925).



270	 Ελενη Καλλιμοπούλου – Παναγιωτησ Κ. Πουλοσ

της πόλης έχουν αλληλουχία που κάθε άλλο παρά άτακτη θα μπορούσε να 
χαρακτηριστεί. 

Μέσω των παραπάνω σημείων αναδεικνύεται η πορεία προς τη διαγραφή 
μιας πλευράς του οθωμανικού παρελθόντος της πόλης. Στο ερώτημα κατά 
πόσο η εγκατάσταση των προσφύγων στα δημόσια θρησκευτικά κτήρια λει-
τούργησε εργαλειακά ή όχι, η παρούσα μελέτη ενδεχομένως υποδηλώνει ότι 
στα τετελεσμένα γεγονότα που δημιουργούνται από την ανθρωπιστική κρίση 
της ανταλλαγής (βλ. κατάληψη κτηρίων), οι πολιτικές από τα πάνω έρχονται 
να λειτουργήσουν υπέρ μιας ευρύτερης πολιτικής εξελληνισμού του αστικού 
και του αγροτικού χώρου της Μακεδονίας. Το προσφυγικό στρώμα ιστορίας 
που προστίθεται στην πόλη συμβάλλει, στη συγκεκριμένη συγκυρία, στην 
επίτευξη του εξελληνισμού και της εθνικής ομοιογένειας της Θεσσαλονίκης. 
Η χρήση των δημόσιων κτηρίων και η ηχητική της διάσταση αποτελεί ση-
μαντικό στοιχείο σε αυτήν τη διαδικασία μετάβασης. Η ιστορία του ήχου 
εγγράφει πτυχές αυτής της διαδικασίας που τα παραδοσιακά τεκμήρια ίσως 
να μην αποτυπώνουν με σαφήνεια, προσκαλώντας έτσι τους ιστορικούς να 
τα «ακούσουν» με ιδιαίτερη προσοχή. 

5. Ο ναός της Αγίας Σοφίας μετά την κατεδάφιση του μιναρέ.
Το «τουρκικό υπόστεγο» παραμένει (Αρχείο A. Karamitsos-International Auctions).

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

