
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 37 (2016)

   Δελτίον XAE 37 (2016), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Λείψανα, θαύματα και ευλογίες : η αρχαιολογία
της «λατρείας» τοπικών άγιων 

  Βίκυ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ   

  doi: 10.12681/dchae.10694 

 

  

  Copyright © 2016, Βίκυ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΦΩΣΚΟΛΟΥ Β. Α. (2016). Λείψανα, θαύματα και ευλογίες : η αρχαιολογία της «λατρείας» τοπικών άγιων. Δελτίον
της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 37, 157–180. https://doi.org/10.12681/dchae.10694

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 15/02/2026 06:57:50



The article is an extensive form of an introductory 
lecture in the 32nd Symposium of Byzantine and 
Post-Byzantine Archaeology and Art of the Chris-
tian Archaeological Society. Aim of the study is to 
present the material means and practices, the signs 
and symbols that contribute to the emergence of 
local holy figures and the importance of their cult 
within the local communities. Moreover, the role of 
the historical conditions in the formation and de-
velopment of local cults is investigated, in order to 
shape a ̒typology' of local saints in each historical 
period of Byzantium.

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Το άρθρο αποτελεί εκτενέστερη μορφή εισήγησης στην 
ημερίδα του 32ου Συμποσίου Βυζαντινής και Μετα-
βυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης της Χριστιανι-
κής Αρχαιολογικής Εταιρείας. Στόχος της μελέτης εί-
ναι η παρουσίαση των υλικών μέσων και πρακτικών, 
των σημείων και συμβόλων που συντελούν στην ανά-
δειξη τοπικών αγίων και η σημασία που αποκτά η λα-
τρεία τους στο πλαίσιο των τοπικών κοινωνιών. Επι-
πλέον, διερευνάται ο ρόλος των ιστορικών συνθηκών 
στη διαμόρφωση και ανάπτυξη των τοπικών λατρειών 
και αναζητείται κατ’ επέκταση μια τυπολογία των το-
πικών αγίων σε κάθε ιστορική περίοδο του Βυζαντίου.

Βίκυ Α. Φωσκόλου

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ :
Η ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΑ ΤΗΣ «ΛΑΤΡΕΙΑΣ» ΤΟΠΙΚΩΝ ΑΓΙΩΝ

Λέξεις κλειδιά
Λατρεία αγίων, προσκύνημα, ευλογίες, λείψανα, αγιολογι-
κά κείμενα, θαύματα, μύρο.

Keywords
Saint’s cult, pilgrimage, eulogiae, relics, hagiological texts, 
miracles, myron. 

τσι λοιπόν καταφθάνουν από κάθε μεριά και 
μοιάζουν με ανθρώπινα ποτάμια που περιβάλλουν τον 
τόπο που στέκεται εκείνος. Και δεν συρρέουν μόνον 
αυτοί που κατοικούν στη δική μας μεριά του κόσμου, 
αλλά και Ισμαηλίτες και Πέρσες και Αρμένιοι και οι 
υποτελείς σε αυτούς, και Ίβηρες και Ομηρίτες και λαοί 
που κατοικούν πιο μακριά από τους τελευταίους. Φτά-
νουν επίσης πολλοί από την άλλη άκρη της Δύσης, Σπά-
νοι και Βρεττανοί και Γαλάτες. Όσον αφορά δε την 
Ιταλία είναι περιττό ακόμη και να αναφερθούμε...»1.

* Τμήμα Ιστορίας και Αρχαιολογίας, Πανεπιστήμιο Κρήτης,
foskolou@uoc.gr
** Η παρούσα μελέτη αποτέλεσε εισήγηση στην ημερίδα με θέμα 
«Τοπική λατρεία αγίων και λατρεία τοπικών αγίων», του 32ου 
Συμποσίου Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας και 
Τέχνης της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, Αθήνα, 11-

13 Μαΐου 2012, βλ. Περιλήψεις των ανακοινώσεων, 112-113. 
Ευχαριστώ το Δ.Σ. της ΧΑΕ και τα μέλη του, τα οποία είχαν 
την ευθύνη για τη διοργάνωση του Συμποσίου, για την τιμή να 
μου αναθέσουν την παραπάνω εισήγηση. Ευχαριστίες οφείλω 
επίσης στους συναδέλφους Τόνια Κιουσοπούλου και Ηλία Ανα-
γνωστάκη για την πρακτική και επιστημονική βοήθεια που τόσο 
απλόχερα μου προσέφεραν. Τέλος, ευχαριστώ τους κριτές που 
διάβασαν το άρθρο και που με τις ουσιαστικές παρατηρήσεις 
και τα σχόλιά τους με βοήθησαν να βελτιώσω αρκετά σημεία του.

Θα πρέπει εδώ να σημειωθεί πως ο όρος «λατρεία» χρησιμο-
ποιείται στο κείμενο με την ευρύτερη έννοια που λαμβάνει στις 
θρησκειολογικές σπουδές, δηλαδή ως το σύνολο των πεποιθή
σεων, υλικών εκφράσεων, των ιδιωτικών και δημόσιων πράξεων 
και τελετουργιών, με τις οποίες σε ένα θρησκευτικό σύστημα απο-
δίδεται τιμή σε άγιες μορφές, βλ. T. Heljm, «Cult», K. von Stuckrad 
(επιμ.), The Brill Dictionary of Religion, I, Leiden 2007, 473.
1  Οὕτω δὲ πάντων πανταχόθεν ἀφικνουμένων καὶ πάσης ὁδοῦ 
ποταμὸν μιμουμένης πέλαγος ἀνθρώπων ἔστιν ἱδεῖν ἐν ἐκείνῳ 
συνιστάμενον τῷ χωρίῳ τοὺς πανταχόθεν δεχόμενον ποτάμους. 

157

«Έ 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   157 9/5/2016   12:25:48 μμ



158

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

του αγίου ήδη στα μέσα του 5ου αιώνα αναρτώνταν 
ως φυλακτήριο στην είσοδο εργαστηρίων στη Ρώμη, 
επιβεβαιώνει τη διάδοση της φήμης του πολύ πέρα 
από τα στενά όρια της ερημικής συριακής ενδοχώρας5.

Ο Συμεών είναι ένας χαρακτηριστικός άγιος της 
πρώιμης βυζαντινής εποχής6. Μέσα από ανάλογα πα-
ραδείγματα θα προσπαθήσουμε να εστιάσουμε στις 
υλικές εκφάνσεις των αγιολογικών λατρειών, όπως τα 
μέσα, τα σημεία και τα σύμβολα που συντελούν στην 
ανάδειξη μιας αγίας μορφής, τη σχέση της με την το-
πική κοινωνία και τη σημασία που αποκτά η λατρεία 
στο πλαίσιό της, και, τέλος, να διερευνήσουμε πώς οι 
ιστορικές συνθήκες επηρεάζουν τη διαμόρφωση και 
ανάπτυξη τοπικών αγιολογικών λατρειών και κατ’ 
επέκταση να αναζητήσουμε, αν υπάρχει, μία τυπολο-
γία στην οποία εντάσσονται οι τοπικές λατρείες σε 
κάθε ιστορική περίοδο.

Επιστρέφοντας στον Συμεών, είναι πιθανόν πως 
ένας από τους λόγους για τη γρήγορη μετατροπή του 
από τοπικό αναχωρητή σε διάσημο και ευρύτατα λα-
τρευόμενο άγιο πρέπει να ήταν ο μαζικός και πολυπο-
λιτισμικός χαρακτήρας του προσκυνήματος στο Qal’at 
Sem’an. Το φαινόμενο αυτό, βέβαια, δεν αποτελούσε 
αποκλειστικότητα του συριακού ιερού7.

ment d’un lieu de pèlerinage durant l’Antiquité tardive», J.-M. 
Spieser (επιστ. επιμ.), Architecture paléochrétienne (coll. Infolio), 
Gollion 2011, 11-59.
5  Φασὶ γὰρ οὕτως ἐν Ῥώμῃ τῇ μεγίστῃ πολυθρύλητον γενέσθαι 
τὸν ἄνδρα, ὡς ἐν ἅπασι τοῖς τῶν ἐργαστηρίων προπυλαίοις 
εἱκόνας αὐτῷ βραχείας ἀναστηλῶσαι, φυλακήν τινα σφίσιν 
αὐτοῖς καὶ ἀσφάλειαν ἐντεῦθεν πορίζοντας, Cavinet ‒ Leroy-
Molinghen, Théodoret, ό.π. (υποσημ. 1), 182.
6  Σύμφωνα με τον P. Brown, στην ύστερη αρχαιότητα δεν μπο-
ρούμε να μιλάμε για έναν τύπο αγίας μορφής, καθώς εντοπί-
ζονται διαφορές που οφείλονται κυρίως στα τοπικά χαρα-
κτηριστικά των περιοχών, από τις οποίες αναδύονται. Αυτοί, 
ωστόσο, που εκπληρώνουν τον ιδεατό ιδανικό άγιο της εποχής, 
σύμφωνα με τον P. Brown [«The Rise and Function of the Holy 
Man in Late Antiquity», Journal of Roman Studies LXI (1971) 
(= P. Brown, Society and the Holy in Late Antiquity, University of 
California Press 1982), 103-152, κυρίως 109-111], είναι οι άγιοι 
της Συρίας.
7  Όπως έχει παρατηρήσει ο P. Brown, «The crowd is an essen-
tial element in the life of the holy man in Syria», ό.π. (υποσημ. 
6), 113. Για τον διεθνή και μαζικό χαρακτήρα του προσκυνή-
ματος στην πρώιμη βυζαντινή εποχή, βλ. G. Vikan, «Byzantine 
Pilgrims’ Art», L. Safran (επιστ. επιμ.), Heaven on Earth. Art and 
the Church in Byzantium, Pennsylvania 1998, 230. Ο ίδιος, Ear-
ly Byzantine Pilgrimαge Art. Revised Edition (Dumbarton Oaks 

Με τα λόγια αυτά στα μέσα περίπου του 5ου αιώ-
να ο Θεοδώρητος Κύρου περιγράφει τους προσκυνη
τές στο ιερό του Qal’at Sem’an, αρκετά χιλιόμετρα 
βορειανατολικά της Αντιόχειας. Εδώ, στα 417 ένας 
άσημος μέχρι τότε μοναχός, ο Συμεών, ανέβηκε σε ένα 
στύλο και πέρασε εκεί τα υπόλοιπα σαράντα δύο χρό-
νια της ζωής του2. Υπήρξε έτσι ο εμπνευστής ενός και-
νοφανούς τρόπου αναχωρητισμού, που βρήκε αργότε-
ρα πολλούς μιμητές, και ιδρυτής ενός προσκυνήματος 
που υπήρξε ιδιαίτερα δημοφιλές3. Το ιερό στο Qal’at 
Sem’an θα πρέπει να γνώρισε πλήθη πιστών, όπως 
υποδηλώνει τόσο η παραπάνω πηγή όσο και η αρχαι-
ολογική έρευνα, η οποία έχει αποκαλύψει σημαντικές 
κτηριακές εγκαταστάσεις για τη φιλοξενία των επι-
σκεπτών4 (Εικ. 1). Η πληροφορία επίσης πως εικόνες 

Οὐ γὰρ μόνον οἰ τὴν καθ’ ἡμᾶς οἱκουμένην οἱκοῦντες συρρέου-
σιν, ἀλλὰ καὶ Ἰσμαηλῖται καὶ Πέρσαι καὶ Ἀρμένιοι οἰ τούτων 
ὑποχείριοι καὶ Ἴβηρες καὶ Ὁμηρῖται καὶ οἰ ἐκείνων ἐνδότεροι. 
Ἀφίκοντο δὲ πολλοὶ τὰς τῆς ἑσπέρας οἱκοῦντες ἐσχατιάς, Σπά-
νοι τε καὶ Βρεττανοὶ καὶ Γαλάται οἰ τὸ μέσον τούτων κατέχον­
τες. Περὶ γὰρ Ἰταλίας περιττὸν καὶ λέγειν, P. Canivet ‒ A. Leroy-
Molinghen (εκδ.), Théodoret de Cyr. Ηistoire des moines de Syrie 
[Sources chrétiennes 257], II, Παρίσι: Éditions du Cerf, 1979, 182.
2  Για τον Συμεών Στυλίτη τον πρεσβύτερο, βλ. H. Delehaye, Les 
saints stylites, Βρυξέλλες – Παρίσι 1923, I-XXXIV. Βλ. επίσης πιο 
πρόσφατα, J.-P. Sodini, «Les stylites syriens (Ve-VIe siècles) entre 
cultes locaux et pèlerinages ‘internationaux’», A. Vauchez (επιστ. 
επιμ.), Le pèlerinage de l’Antiquité à nos jours, Actes du Congrès 
national des sociétés historiques et scientifiques, Παρίσι 2012, 5-9.
3  Για το φαινόμενο των στυλιτών αγίων, που κυριαρχεί στη 
συριακή ενδοχώρα κατά την πρώιμη βυζαντινή εποχή, βλ. J.-P. 
Sodini, «Saint-Syméon: L’influence de Saint Syméon dans le culte 
et l’économie de l’Antiochéne», A. Vauchez ‒ J. de La Genière ‒ J. 
Leclant (επιστ. επιμ.), Colloque: Les sanctuaires et leur rayonne-
ment dans le monde méditerranéen de l’Antiquité à l’époque mo-
derne (Cahiers de la Villa «Kérylos» 21), Παρίσι 2010, 315-317, 
με την παλαιότερη σχετική βιβλιογραφία. Βλ. επίσης γενικότερα 
για την αρχαιολογική πλευρά του φαινομένου, δηλαδή τα σχε-
τικά υλικά κατάλοιπα, L. A. Schachner, «The Archaeology of the 
Stylite», D. Gwynn ‒ S. Bangert (επιστ. επιμ.), Religious Diversity 
in Late Antiquity [Late Antique Archaeology 6 (2009)], Leiden 
2010, 329-397.
4  Θα πρέπει, ωστόσο, να σημειωθεί πως το μεγαλύτερο μέρος των 
μεγαλοπρεπών κτηριακών κατασκευών στον χώρο του προσκυ
νήματος ανοικοδομούνται μετά τον θάνατο του αγίου, βλ. J.-P. 
Sodini, «Le hiérarchisation des espaces à Qal’at Sem’an», M. Kap
lan (επιστ. επιμ.), Le sacré et son inscription dans l’espace à By-
zance et en Occident (Byzantina Sorbonensia 18), Παρίσι 2001, 
251-262. Ο ίδιος, «Saint-Syméon», ό.π. (υποσημ. 3), 301-308. Ο 
ίδιος, «Les stylites syriens», ό.π. (υποσημ. 2), 7 σημ. 9, με την πα-
λαιότερη βιβλιογραφία. Βλ. επίσης τελευταία, J.-P. Sodini ‒ J.-L. 
Biscop, «Qal’at Sem’an et Deir Sem’an: naissance et développe-

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   158 9/5/2016   12:25:48 μμ



159

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Το ταξίδι με σκοπό την απόδοση τιμής σε κάποιο 
ιερό θα πρέπει, ήδη στις αρχές του 4ου αιώνα, να είχε 
διαδοθεί στον χριστιανικό κόσμο8. Οι τόποι στους 

Byzantine Collection Publications 5), Washington, D.C. 2010, 3-4. 
Η άποψη που διατύπωσε πρόσφατα η S. Bangert, ότι προσκύ-
νημα στην πρώιμη βυζαντινή εποχή ήταν ένα κυρίως τοπικό 
φαινόμενο, ότι δηλαδή η πλειονότητα των πιστών στα μεγάλα 
προσκυνήματα προέρχονταν από τις γειτονικές περιοχές, δεν 
συνάδει με τις αναφορές στις γραπτές πηγές ούτε, κυρίως, με 
τα μεγάλα οικοδομικά συγκροτήματα που ανεγείρονται στα πε-
ρισσότερα από αυτά για να καλύψουν τις ανάγκες των επισκε-
πτών τους, βλ. S. Bangert, «The Archeology of Pilgrimage: Abu 
Mina and Beyond», Religious Diversity, ό.π. (υποσημ. 3), 295.
8  J. Engemann, «Pilgerwesen und Pilgerkunst», Byzanz. Das Licht 
aus dem Osten. Kunst und Alltag im byzantinischen Reich vom 4. 
bis 15. Jahrhundert (κατάλογος έκθεσης), επιστ. επιμ. Chr. Stie
gemann, Mainz 2001, 45-46. P. Maraval, «The Earliest Phase of 
Christian Pilgrimage in the Near East», DOP 56 (2002), 63-74. 
Οι πρώτες αναφορές εμφανίζονται ήδη τον 2ο αι. μ.Χ., βλ. A. 
Külzer, «Pilger: Reisende in Gottes Namen», Ch. Gastgeber ‒ F. 
Daim (επιστ. επιμ.), Byzantium as Bridge between West and East, 
Βιέννη 2015, 54.

οποίους διαδραματίστηκαν τα γεγονότα της Βίβλου, 
αποτέλεσαν τους πρώτους προσκυνηματικούς προ-
ορισμούς, ενώ γρήγορα συμπεριλήφθηκαν σε αυτούς 
ναοί που στέγαζαν τους τάφους των μαρτύρων, δηλα-
δή των σύγχρονων ηρώων της χριστιανικής πίστης, ή 
εν ζωή άγιες μορφές9. Στη βάση της λατρευτικής αυτής 
πράξης βρισκόταν η ευρύτατα διαδεδομένη αντίληψη 
ότι στα λείψανα ή ακόμη και στα μέρη που έζησαν τα 
άγια πρόσωπα, παρέμενε ζωντανή η θαυματουργική 
τους δύναμη10. Η πίστη αυτή, σε συνδυασμό με το γε-

9  P. Maraval, Lieux saints et pèlerinages d’Orient. Histoire et géo-
graphie des origines à la conquête arabe, Παρίσι 1985. Ο ίδιος, 
«The Earliest Phase», ό.π. (υποσημ. 8), 66-69.
10  Vikan, «Byzantine Pilgrims’ Art», ό.π. (υποσημ. 7), 231-233. 
Engemann, «Pilgerwesen und Pilgerkunst», ό.π. (υποσημ. 8), 46-47. 
Είναι ενδιαφέρον να σημειωθεί πως η αντίληψη αυτή αποκρυ-
σταλλώνεται από τα μέσα περίπου του 4ου αιώνα, βλ. R. Wis-
niewski, «Recherches sur l’essor du culte des reliques en Orient et 
en Occident», Annuaire de l’École Pratique des Hautes Études, 
Section des sciences religieuses 118 (2011), 221-223.

Εικ. 1. Συρία, Qal’at Sem’an. Άποψη του ναού του Συμεών Στυλίτη του πρεσβύτερου. 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   159 9/5/2016   12:25:48 μμ



160

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

ματα άλλων τοπικών αγίων της περιόδου· ένας από 
αυτούς είναι και ο Μηνάς. Επίκεντρο της λατρείας του 
υπήρξε ο τάφος του, που ανακαλύφθηκε λίγο έξω από 
την Αλεξάνδρεια, όπου αναπτύχθηκε σταδιακά, από 
τα τέλη του 4ου αιώνα, ένα μεγάλο προσκυνηματικό 
κέντρο12 (Εικ. 2). Εκτός από τους ναούς, έχουν απο-
καλυφθεί ανασκαφικά κτίσματα που εξυπηρετούσαν 
τους επισκέπτες, ξενώνες, λουτρά και μεγάλες αυλές, 

12  Στο ίδιο, 319-322. P. Grossmann, «The Pilgrimage Center of 
Abû Mînâ», D. Frankfurter (επιστ. επιμ.), Pilgrimage and Holy 
Space in Late Antique Egypt, Leiden ‒ Βοστώνη ‒ Κολωνία 1998, 
281-301. J. McKenzie, The Αrchitecture of Alexandria and Egypt, 
c.300 B.C. to A.D. 700, Yale University Press, New Haven ‒ 
Λονδίνο 2007, 288-295.

γονός ότι μέχρι τις αρχές του 7ου αιώνα η επικοινωνία 
με τις ανατολικές επαρχίες της αυτοκρατορίας, όπου 
βρίσκονταν τα σημαντικότερα προσκυνήματα, υπήρξε 
άνετη και σχετικά ασφαλής, συνέβαλαν στη δημιουρ-
γία μαζικής και διεθνούς κυκλοφορίας προσκυνητών. 
Σε όλη τη διάρκεια της πρώιμης βυζαντινής εποχής, 
πιστοί συνέρρεαν στα προσκυνήματα της Ανατολής11 
συντελώντας με τον τρόπο αυτό στη διάδοση των κατά 
τόπους αγιολογικών λατρειών σε ευρύτερες περιοχές.

Την άποψη αυτή τεκμηριώνουν και τα παραδείγ-

11  Για τη γεωγραφική και κοινωνική προέλευση των προσκυνη-
τών αλλά και τον αριθμό, βλ. Maraval, Lieux saints, ό.π. (υπο-
σημ. 9), 105-136.

Εικ. 2. Τοπογραφικό σχέδιο του ιερού του Αγίου Μηνά έξω από την Αλεξάνδρεια, στην Αίγυπτο. 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   160 9/5/2016   12:25:49 μμ



161

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

μια σειρά από βιοτεχνικές εγκαταστάσεις, όπως οινο-
ποιεία και κεραμικά εργαστήρια, και, τέλος, κατοι
κίες, πιθανότατα των ντόπιων που λειτουργούσαν το 
προσκύνημα. Στα τέλη του 6ου αιώνα η περιοχή τειχί-
στηκε και η αποκαλυφθείσα πλευρά του τείχους, μή-
κους ενάμισι περίπου χιλιομέτρου, προσδίδει στο Abu 
Mena τον χαρακτηρισμό «πόλη»13. Η έκταση, το τείχος 
αλλά και η πληροφορίες των πηγών για ύπαρξη στρα-
τιωτικής φρουράς που εξασφάλιζε την ασφαλή πρό-
σβαση των προσκυνητών από την Αλεξάνδρεια στο 
ιερό14, επιβεβαιώνουν από τη μια τον μαζικό χαρακτή-
ρα της προσκυνηματικής κίνησης και από την άλλη το 
ενδιαφέρον των θεσμών να κρατήσουν συνεχή τη ροή 
των επισκεπτών. Είναι ενδιαφέρον να σημειωθεί πως 
και στην περίπτωση του προσκυνήματος της Αγίας 
Θέκλας στην Κιλικία, ο χώρος του ιερού τειχίζεται και 
διαμορφώνεται ένα δίκτυο δρόμων, μέσω του οποίου 
η περιοχή αποκτά επικοινωνία με τις γειτονικές περι-
οχές και κυρίως με το κοντινό οικιστικό κέντρο, την 
πόλη της Σελεύκειας15.

Στην περίπτωση του αιγύπτιου μάρτυρα, η ευρύτα-
τη γεωγραφικά διάδοση της φήμης του επιβεβαιώνεται 
επίσης από τα πήλινα φιαλίδια που κατασκευάζονταν 
στα κεραμικά εργαστήρια του ιερού και προορίζο-
νταν για τη μεταφορά ελαίου από τον τάφο του, τα 
οποία έχουν βρεθεί στην Αίγυπτο, στους Αγίους Τό-
πους, αλλά και στη δυτική Ευρώπη και τη Μαύρη Θά-
λασσα16 (Εικ. 3).

13  McKenzie, The Αrchitecture, ό.π. (υποσημ. 12), 293 σημ. 177.
14  Η πληροφορία βρίσκεται στο κοπτικό εγκώμιο του αγίου, που 
αναφέρει πως η φρουρά των 1.200 ανδρών τοποθετήθηκε από 
τον αυτοκράτορα Ζήνωνα, βλ. Maraval, Lieux saints, ό.π. (υπο-
σημ. 9), 166, 321 σημ. 84.
15  G. Dagron, Vie et Miracles de Sainte Thècle. Texte grec, tradu
ction et commentaire (Subsidia Hagiographica 62), Παρίσι 1978, 
62-67. Για το τείχος, βλ. επίσης F. Hild ‒ H. Hellenkemper, Ki-
likien und Isaurien (ΤΙΒ 5), Βιέννη 1990, 441-443. Επίσης, S. J. 
Davis, The Cult of Saint Thecla: A Tradition of Women’s Piety 
in Late Antiquity, Οξφόρδη 2001, 70. Ο Davis σημειώνει επίσης 
στρατιωτική φρουρά στο ιερό της αγίας, ωστόσο στο κείμενο των 
Θαυμάτων που παραπέμπει (Dagron, στο ίδιο, 322-324, 362-366) 
νομίζω πως γίνεται αναφορά στη στρατιωτική φρουρά της πόλης 
ή της ευρύτερης περιοχής και όχι σε ένα σώμα που είναι ειδικά 
επιφορτισμένο με τη φύλαξη του προσκυνήματος, βλ. Davis, στο 
ίδιο, 69 σημ. 134.
16  Η βιβλιογραφία για αυτά τα τέχνεργα είναι πολύ μεγάλη, 
βλ. συγκεντρωμένες όλες τις παλαιότερες δημοσιεύσεις στο J.-P. 
Sodini, «La terre des semellles: images pieuses ramenées par les 

Η δημιουργία της προσκυνηματικής πόλης στο Abu 
Mena και οι συστηματικές προσπάθειες για διευκό-
λυνση της προσέλευσης των πιστών κάνουν φανερή 
μια ακόμη παράμετρο των κατά τόπους αγιολογικών 
λατρειών, αυτήν της οικονομικής δραστηριότητας και 
της συνεπακόλουθης ανάπτυξης που συντελείται στην 
ευρύτερη περιοχή17. Η παράμετρος αυτή γίνεται ακόμη 

pèlerins des Lieux saints (Terre sainte, Martyria d’Orient)», Jour-
nal des Savants 1 (2011), 86-92. Για τη διάδοση των φιαλιδίων 
στον υστερορωμαϊκό κόσμο και τις πιθανές ερμηνείες της, βλ. 
W. Anderson, «Menas Flasks in the West: Pilgrimage and Trade 
at the End of the Antiquity», Ancient West and East 6 (2007), 
221-243. S. Bangert, «Menas Ampullae: a Case Study of Long Dis-
tance Contacts», Α. Harris (επιστ. επιμ.), Incipient Globalization? 
Long-Distance Contacts in the Sixth Century, Οξφόρδη 2007, 27-
35, κυρίως 29-31.
17  Για την οικονομική διάσταση των προσκυνηματικών κέντρων, 
βλ. A. Külzer, «Handelsgüter und Verkehrswege: Wirtschaftliche 
Aspekte byzantinische Pilgrerzentren», E. Kislinger ‒ J. Koder ‒ 
A. Külzer (επιστ. επιμ.), Handelsgüter und Verkehrswege. Aspe
kte der Warenversorgung im östlichen Mittelmeerraum (4. bis 15. 
Jahrhundert) (Veröffentlichungen zur Byzanzforschung 18), Βι-
έννη 2010, 185-196.

Εικ. 3. Αθήνα, Μουσείο Μπενάκη. Πήλινο φιαλίδιο, ευλογία 
του αγίου Μηνά (© Μουσείο Μπενάκη, αριθ. ευρ. 12527).

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   161 9/5/2016   12:25:49 μμ



162

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

φανερότερη και από την παράλληλη ανάπτυξη του 
γειτονικού στο προσκυνηματικό κέντρο του Qal’at 
Sem’an οικισμού, της Τελαννισού (σημ. Deir Sem’an), 
η οποία επεκτάθηκε σταδιακά προς την κατεύθυνση 
του ιερού και απέκτησε μια σειρά από θρησκευτικά 
ιδρύματα στην περιφέρειά της18.

Ακόμη πιο γλαφυρά αναδεικνύεται αυτή η παράμε
τρος με την περίπτωση του δεύτερου ονομαστού στυλί
τη της εποχής, του Συμεών του νεότερου19. Ο Συμεών, 
στις αρχές του 6ου αιώνα, ακολουθώντας το παρά-
δειγμα του διάσημου συνονόματού του, μόνασε επίσης 
σε ένα στύλο, αυτή τη φορά κοντά στην Αντιόχεια. 
Στα μέσα του αιώνα εγκαταστάθηκε στο γνωστό ως 
Θαυμαστό Όρος, όπου διαμορφώθηκε ένα μοναστι-
κό κέντρο20, πόλος έλξης προσκυνητών. Σύμφωνα με 
τον βίο του, προσκυνητές κατέφθαναν εκεί από πολλά 
και μακρινά μέρη ‒αναφέρονται Ίσαυροι, Καππαδό-
κες, Κωνσταντινουπολίτες, Ίβηρες, Αρμένιοι, Γότθοι 
κ.ά.‒ αποζητώντας θεραπεία, συνδρομή ή απλώς την 
ευλογία του θαυματουργού αγίου21. Ως απτή απόδειξη 
αυτής της ευλογίας ο άγιος προσέφερε στους πιστούς 
μία σφραγίδα που έφερε την εικόνα του και κατα-
σκευαζόταν με χώμα από την περιοχή γύρω από τον 

18  J. Azpeitia, «Deir Sim’ân, Monastère Nord-Ouest: Présentation 
de l’église», Mélanges Jean-Pierre Sodini (TM 15), Παρίσι 2005, 
37-54. Sodini, «Saint-Syméon», ό.π. (υποσημ. 3), 308-310. Sodini, 
Biscop, «Qal’at Sem’an et Deir Sem’an», ό.π. (υποσημ. 4), 11-59. 
Η δημιουργία οικισμών στην περιφέρεια των προσκυνηματικών 
κέντρων αλλά και μέσα σε αυτά είναι ένα φαινόμενο γενικότε-
ρο κατά τον 5ο-6ο αιώνα στην Ανατολή και αργότερα και στη 
Δύση, και χρήζει περαιτέρω έρευνας. Αναφέρονται ενδεικτικά, 
εκτός από το Abu Mena και το Deir Sem’an, ο οικισμός στο προ-
σκύνημα της Αγίας Θέκλας στην Κιλικία και ο αντίστοιχος του 
Αγίου Ιωάννη στην Έφεσο, στη Σεργιούπολη (στη Συρία) κ.α., 
βλ. L. Reekmans, «Siedlungsbildung bei spätantiken Wallfahrts
stätten», Pietas. Festschrift für B. Kötting (JbAC, Ergänzungs-
band 8), Münster 1980, 325-355. Βλ. επίσης Külzer, «Handelsgüter 
und Verkehrswege», ό.π. (υποσημ. 17), 190-193.
19  Για τον Συμεών τον νεότερο, βλ. Sodini, «Les stylites syriens», 
ό.π. (υποσημ. 2), 14-19 με την παλαιότερη σχετικά βιβλιογραφία.
20  Για το προσκύνημα στο Θαυμαστόν Ὄρος, βλ. J. Lafontaine-
Dosogne, Itinéraires archéologiques dans la région d’Antioche – 
Recherches sur le Monastère et sur l’iconographie de S. Syméon 
Stylite le Jeune, Βρυξέλλες 1967, 67-135. W. Djobadze, Archaeolo
gical Investigations in the Region West of Antioch on-the-Orontes, 
Στουτγάρδη 1986, 57-115.
21  P. van den Ven, La vie ancienne de S. Syméon Stylite le jeune 
(521-592) (Subsidia hagiographica 32), Βρυξέλλες 1962, 41, 74, 
81, 103, 122, 128, 135, 150, 154, 197, 198, 200, 213, 220.

στύλο του. Οι σφραγίδες αυτές έχουν ταυτιστεί με μια 
μεγάλη ομάδα πήλινων μεταλλίων που απεικονίζουν 
τον άγιο σε προτομή πάνω στον στύλο, πλαισιωμένο 
από αγγέλους ή άλλες μορφές22 (Εικ. 4). Ανάλογα με-
τάλλια με παράσταση στυλίτη αγίου έχουν βρεθεί και 
στις ανασκαφές στο Qal’at Sem’an (Εικ. 5), αποδει-
κνύοντας έτσι πως ο Συμεών ο νεότερος μιμήθηκε τον 
πετυχημένο προκάτοχό του23. Η υιοθέτηση του ίδιου 
μοντέλου μοναστικής ζωής χωρίς αμφιβολία εκφρά-
ζει τη θρησκευτικότητα της εποχής24. Φαίνεται επίσης 
πολύ πιθανό, όπως έχει υποστηρίξει και J.-P. Sodini, 
η περίπτωση αυτή να υποκρύπτει και την αυξανόμε-
νη αντιπαλότητα ανάμεσα στους μονοφυσίτες μονα-
χούς αφενός, που κυριαρχούν στην περιοχή του Qa’lat 
Sem’am, και τους χαλκηδόνιους χριστιανούς αφετέ-
ρου, οι οποίοι ουσιαστικά βρίσκουν στον Συμεών τον 
νεότερο και στον ιερό του χώρο τον «αντικαταστάτη» 
του διάσημου συνονόματού του25. Ωστόσο, η πλήρης 
αντιγραφή του πρωιμότερου ιερού, τόσο ως προς την 
αρχιτεκτονική σύλληψη του χώρου26 αλλά και ως προς 
τις λατρευτικές πρακτικές, όπως δείχνουν τα πήλινα 
μετάλλια, υποδηλώνει το δίχως άλλο το ενδιαφέρον 
και την προσπάθεια να επαναληφθεί μια πετυχημένη 
θεολογικά και επιχειρηματικά «συνταγή»27.

22  Lafontaine-Dosogne, Itinéraires archéologiques, ό.π. (υποσημ. 
20), 149-158. G. Vikan, «Art, Medicine, and Magic in Early By-
zantium», DOP 38 (1984), 67-69 και τελευταία Sodini, «La terrre 
des semellles», ό.π. (υποσημ. 16), 103-105.
23  Για πήλινα μετάλλια με απεικόνιση στυλίτη, που βρέθηκαν 
στο Qal’at Sem’an , βλ. J.-P. Sodini, «Remarques sur l’iconogra-
phie de Syméon l’Alépin, le premier stylite», MonPiot 70 (1989) 
38-40, εικ. 5-14. J.-P. Sodini ‒ P.-M. Blanc ‒ D. Pieri, «Nouvelles 
eulogies de Qal’at Sem’an (Fouilles 2007-2010)», Mélanges Cécile 
Morrisson (TM 16), Παρίσι 2010, 793- 812. Για το πρόβλημα της 
απόδοσης των μεταλλίων σε ένα από τα δύο ιερά, βλ. V. Fosko-
lou, «Blessing for Sale? On the Production and Distribution of Pil-
grim Mementoes in Byzantium», BZ 105/1 (2012), 55 σημ. 7. Βλ. 
επίσης Sodini, «La terre des semelles», ό.π. (υποσημ. 16), 93, 102.
24  Για το φαινόμενο των στυλιτών αγίων ως έκφραση της θρη-
σκευτικότητας της εποχής, βλ. J.-M. Sansterre, «Les saints stylites 
du Ve au XIe siècle. Permanence et évolution d’un type de socié-
té», J. Marx (επιστ. επιμ.), Sainteté et martyre dans les religions 
du Livre (Problèmes d’histoire du Christianisme 19), Editions de 
l’Université de Bruxelles, Βρυξέλλες 1989, 33-44.
25  Βλ. Sodini, «Les stylites syriens», ό.π. (υποσημ. 2), 17-19. Ο ίδιος, 
«Saint-Syméon», ό.π. (υποσημ. 3), 319-321.
26  Sodini, «Le hiérarchisation des espaces», ό.π. (υποσημ. 4), 255-257.
27  Ας σημειωθεί εδώ πως και τα αγιολογικά κείμενα του πρεσβύ-
τερου στυλίτη υπήρξαν πηγή έμπνευσης για αυτά του Συμεών 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   162 9/5/2016   12:25:49 μμ



163

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Τα μετάλλια των στυλιτών, όπως και τα φιαλίδια 
του Αγίου μηνά, αποτελούν τις λεγόμενες ευλογίες, ένα 
είδος «υποκατάστατου» των ιερών λειψάνων, όπως τα 
έχει χαρακτηρίσει ο Josef Engemann28, που προσφέρο-
νταν στους προσκυνητές ως αναμνηστικά της επίσκε-
ψής τους σε έναν ιερό τόπο. Πρόκειται για πήλινα με-
τάλλια και μεταλλικά ή πήλινα φιαλίδια που περιείχαν 
αγιασμένες ουσίες. Το περιεχόμενο, το υλικό και ο τό-
πος κατασκευής τους –μέσα στο ίδιο το ιερό–, σε συν-
δυασμό με τα διακοσμητικά θέματα και τις επιγραφές, 
τους προσέδιδαν την ισχύ φυλακτού με θαυματουργι-
κές ιδιότητες. Αν και εκ πρώτης όψεως ευτελή, κατα-
σκευασμένα με πολύ απλές τεχνικές και φθηνά υλικά, 

του νεότερου, βλ. St. Efthymiadis ‒ V. Déroche, «Greek Hagiogra
phy in Late Antiquity (Fourth – Seventh centuries)», St. Efthymia
dis (επιστ. επιμ.), The Ashgate Research Companion to Byzantine 
Hagiography, I: Periods and Places, Ashgate 2011, 52-52.
28  J. Engemann, «Das Jerusalem der Pilger. Kreuzauffindung und 
Wallfahrt», Akten des XII. internationalen Kongresses für christli
che Archäologie (Bonn, 22-28. September 1991), (=JbAC Ergän
zungsband 20), I, Münster 1995, 31-35.

τα αντικείμενα αυτά αποτελούν πλούσια πηγή πληρο-
φοριών για πολλές πτυχές της προσκυνηματικής δια-
δικασίας και της απόδοσης τιμής προς τους αγίους29.

Είναι γνωστό, καταρχάς, πως οι παραστάσεις τους 
παρέπεμπαν με τοπογραφικές αναφορές στον ιερό 
τόπο από τον οποίο προέρχονταν30. Το πιο χαρακτη-
ριστικό και συχνά αναφερόμενο στην έρευνα παρά-
δειγμα αυτής της πρακτικής είναι ο τάφος στη σκηνή 
των Μυροφόρων στις λεγόμενες παλαιστινιακές ευ-
λογίες, δηλαδή στα φιαλίδια για τη μεταφορά ελαίου

29  Γενικά για τα προσκυνηματικά ενθυμήματα, βλ. τελευταία 
Foskolou, «Blessing for Sale», ό.π. (υποσημ. 23), και ειδικότερα 
για αυτά της πρώιμης βυζαντινής εποχής, Sodini, «La terrre des 
semelles», ό.π. (υποσημ. 16).
30  K. Weitzmann, «Loca Sancta and the Representational Arts of 
Palestine», DOP 28 (1974), 33-55, κυρίως 48-50. Βλ. επίσης G. 
Vikan, «Early Byzantine Pilgrimage Devotionalia as Evidence of 
the Appearance of Pilgrimage Shrines», Akten XII. int. Kongr. 
chr. Arch., ό.π. (υποσημ. 28) (ανατύπωση: G. Vikan, Sacred Ima
ges and Sacred Power in Byzantium, Aldershot 2003), 376-388, με 
μια αναλυτική παρουσίαση και κριτική των παλαιότερων σχε
τικών απόψεων.

Εικ. 4. Bobbio, Museo di San Colombano. Πήλινο μετάλλιο 
ευλογία με παράσταση στυλίτη και την επιγραφή «ΕΥΛΟ-
ΓΙΑ ΤΟΥ ΑΓΙΟΥ CΥΜΕΟΝ [ει]C ΘΑΥΜΑΣΤΟΝ ΟΡΟC».

Εικ. 5. Πήλινο μετάλλιο ευλογία με παράσταση στυλίτη που 
βρέθηκε στο Qal’at Sem’an. 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   163 9/5/2016   12:25:50 μμ



164

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

από τον Πανάγιο Τάφο31 (Εικ. 6). Το κτήριο που απει
κονίζεται εδώ, όπως έχει πειστικά υποστηριχθεί, απο
τελεί συμβολική και συνοπτική απεικόνιση του πραγ
ματικού ταφικού μνημείου που κτίστηκε από τον Με
γάλο Κωνσταντίνο τον 4ο αιώνα στον χώρο γύρω και 
πάνω από τον τάφο του Χριστού και αποτέλεσε το 
κέντρο του κυκλικού ναού της Αναστάσεως32 (Εικ. 7). 
Αντιστοίχως, στη σφραγίδα από το ιερό του Αγίου
Φιλίππου στην Ιεράπολη της Φρυγίας, το κυκλικό οι
κοδόμημα στη μία πλευρά έχει αναγνωριστεί ως εικο-
νογραφική αναφορά στον οκταγωνικό ναό που εντο-
πίστηκε στη δεκαετία του ’50 σε λόφο στο βορειανατο-
λικό τμήμα της πόλης και ταυτίστηκε με το μαρτύριο 
του αποστόλου33 (Εικ. 9). Οι νεότερες έρευνες στην 
ευρύτερη περιοχή επιβεβαίωσαν την τοπογραφική 
ακρίβεια του μεταλλίου, καθώς αποκάλυψαν κοντά 
στο οκτάγωνο μια τρίκλιτη βασιλική που θα πρέπει 
να ταυτιστεί με το κτήριο που απεικονίζεται στην 
απέναντι πλευρά. Παράλληλα, ήρθε στο φως και μία 
μνημειακή οδός με κλίμακες, που οδηγούσε από την εί-
σοδο του προσκυνηματικού κέντρου στα δύο εκκλησι-
αστικά κτήρια στην κορυφή του λόφου, στοιχείο που 
τονίζεται ιδιαίτερα στο μετάλλιο34 (Εικ. 8). Το γεγονός 
αυτό επιβεβαιώνει για μία ακόμη φορά πως παρά τον 

31  Για τις παλαιστινιακές ευλογίες, βλ. J. Engemann, «Palästinensi
sche Pilgerampullen im F. J. Dölger-Institut in Bonn», JbAC 16 
(1973), 5-27. Sodini, «La terre des semelles», ό.π. (υποσημ. 16), 
79-81.
32  J. Wilkinson, «The Tomb of Christ. An Outline of its Structur-
al History», Levant 4 (1972), 92, εικ. 10, 11. Weitzmann, «Loca 
Sancta», ό.π. (υποσημ. 30), 41-43, εικ. 22-24. D. Barag ‒ J. Wilkin-
son, «The Monza – Bobbio Flasks and the Holy Sepulchre», Le-
vant 6 (1974), 179-187. V. C. Corbo, Il Santo Sepolcro di Gerusa
lemme (Studium Biblicum Franciscanum, Collectio Maior 29), 
Ιερουσαλήμ: Franciscan Printing Press, 1981-1982, τ. 1, 73-75· τ. 
3, εικ. 81-86.
33  Για τη σφραγίδα, βλ. A. Gonosová ‒ Chr. Kondoleon, Art of the 
Late Rome and Byzantium in the Virginia Museum of Fine Arts, 
Virginia Museum of Fine Arts, Richmond 1994, 270-273, αριθ. 
94. Για το προσκύνημα του αποστόλου στην Ιεράπολη, βλ. τε-
λευταία F. d’Andria, «Il Santuario e la Tomba dell’apostolo Filip-
po a Hierapolis di Frigia», Rendiconti della Pontificia Accademia 
Romana di Archeologia LXXXIV (2011-2012), 3-52.
34  D’Andria, στο ίδιο, Βλ. επίσης, ο ίδιος, «Hierapolis: Nella città 
dell’apostolo Filippo», Archeo 326 (Aprilio 2012), 8-43. Ευχαρι
στώ και από αυτή τη θέση τον καθ. d’Andria που έθεσε στη 
διάθεσή μου τις νεότερες δημοσιεύσεις, δικές του και μελών της 
ανασκαφικής του ομάδας, για το προσκυνηματικό κέντρο της 
Ιεράπολης.

συνοπτικό και αφαιρετικό χαρακτήρα τους, οι τοπο-
γραφικές αναφορές στα προσκυνηματικά ενθυμήματα 
δεν είναι γενικές αλλά πολύ συγκεκριμένες και συμβο-
λικά φορτισμένες, γεγονός που μας δίνει ελπίδες πως 
μπορούμε να ανακαλύψουμε ανάλογες πληροφορίες 
και σε άλλα τέτοια αντικείμενα, όπως π.χ. στη σφρα-
γίδα με την απεικόνιση του αγίου Ισιδώρου που λα-
τρευόταν στη Χίο σε ιερό χώρο που μας είναι σχεδόν 
άγνωστος35 (Εικ. 10).

35  The Walters Art Museum αριθ. 54230, βλ. http://art.thewalters.
org/detail/22682/pilgrim-stamp-of-saint-isidore/ (ημ. τελευταίας 
πρόσβασης 30/08/2015). Βλ. επίσης G. Vikan, «̒Guided by Land 
and Sea', Pilgrim Art and Pilgrim Travel in Early Byzantium», 
Tesserae. Festschrift für J. Engemann (JbAC, Ergänzungsband 18) 
Münster 1991, 78-79, πίν. 8g. Για τη βασιλική στη Χώρα της Χίου, 
που ταυτίζεται με τον ναό του Αγίου Ισιδώρου, βλ. C. I. Pennas, 
«The Basilica of St Isidore: New Evidence», J. Boardman ‒ C. E. 
Vaphopoulou-Richardson (επιστ. επιμ.), Chios. A Conference at 
the Homereion in Chios 1984, Οξφόρδη 1986, 317-334. Είναι πι-
θανόν επίσης τα εικονογραφικά θέματα των ενθυμημάτων, εκτός 
από στοιχεία της τοπογραφίας των προσκυνημάτων, να παρέ-
χουν και ενδείξεις για λατρευτικές πρακτικές, βλ. Sodini ‒ Blanc 
‒ Pieri, «Nouvelles eulogies de Qal’at Sem’an», ό.π. (υποσημ. 23), 
809-810.

Εικ. 6. Bobbio, Museo di San Colombano. Παλαιστινιακή 
ευλογία με απεικόνιση των Μυροφόρων στον Τάφο (κάτω) 
και της Σταύρωσης (επάνω). 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   164 9/5/2016   12:25:51 μμ



165

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Αυτές οι τοπογραφικές αναφορές λειτουργούσαν 
ως σήμα κατατεθέν του προσκυνήματος, πιστοποι-
ούσαν δηλαδή την αυθεντικότητα της ευλογίας που 
μετέφεραν και αποτελούσαν το όχημα για την αέναη 
νοητή επιστροφή του πιστού στο ιερό. Δημιουργού-
σαν έτσι έναν εφ’ όρου ζωής σύνδεσμο του κατόχου 
τους με τον άγιο και κατ’ επέκταση μια διά βίου προ-
στασία. Δεν είναι λοιπόν τυχαίο ότι, όταν ο Συμεών 
ο νεότερος ήρθε αντιμέτωπος με έναν κάπως φορτικό 
πιστό που ήθελε απαραίτητα να πάρει μαζί του κάτι 
από τον ίδιο τον άγιο, του πρόσφερε την πήλινη σφρα-
γίδα του εξηγώντας πως η εικόνα του πάνω σε αυτήν 
είναι αρκετή για να του εξασφαλίσει την προστασία 
ή ακόμη και τη βοήθειά του σε περίπτωση ανάγκης, 
καθώς, όπως χαρακτηριστικά του είπε: «…βλέποντάς 
την θα είναι σαν να βλέπεις εμένα»36. Αυτή η πληρο-

36  Ἠγανάκτησε δὲ Συμεὼν κατὰ τοῦ πρεσβυτέρου εἱπών· Τί τοῦ­
το ἠπάτησέ σε ὁ ἀπατῶν ἐν τῇ ἀπιστίᾳ; Πανταχῇ γὰρ ἐνεργὴς 
ὑπάρχει ἡ τοῦ Θεοῦ δύναμις. Λαβὼν οὖν τῆς κόνεώς μου τὴν 
εὐλογίαν, ἀπότρεχε καὶ ἐν τῇ σφραγῖδι τοῦ τύπου ἡμῶν βλέπων 

φορία μάς επιτρέπει να υποθέσουμε πως οι απεικο-
νίσεις των αγίων στα προσκυνηματικά ενθυμήματα 
θεωρούνταν πιστές αναπαραστάσεις τους και, κατ’ 
επέκταση, σε περίπτωση που δεν επρόκειτο για έναν 
εν ζωή άγιο, όπως ο Συμεών που ο ίδιος πιστοποιούσε 
την αλήθεια της απεικόνισης, πιθανότατα αντέγρα-
φαν τη λατρευτική εικόνα της αγίας μορφής που θα 
πρέπει να βρισκόταν σε άμεση σχέση με το ιερό της 
λείψανο. Η υπόθεση αυτή ενισχύεται επίσης από τις 
πληροφορίες που μας παρέχει ένα λίγο μεταγενέστερο 
κείμενο (μέσα 7ου αι.), τα Θαύματα του αγίου Αρτε-
μίου. Εδώ, λοιπόν, μαθαίνουμε πως στον ναό του στην 
Κωνσταντινούπολη, όπου φυλάσσονταν τα λείψανά 
του και αποτελούσε προσκυνηματικό προορισμό για 
τους πάσχοντες από ασθένειες των γεννητικών ορ-
γάνων, προσφερόταν ως ευλογία στους πιστούς και 

ἐκεῖνο βλέπεις ἡμᾶς, Van den Ven, La vie ancienne de S. Syméon, 
ό.π. (υποσημ. 21), Ι, 206. Βλ. επίσης, Vikan, «Art, Medicine», 
ό.π. (υποσημ. 22), 72-73. Ο ίδιος, «Byzantine Pilgrims’ Art», ό.π. 
(υποσημ. 7), 245-247.

Εικ. 7. Αναπαράσταση του Παναγίου Τάφου με βάση τις απεικονίσεις του τάφου 
στη σκηνή των Μυροφόρων στις παλαιστινιακές ευλογίες.

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   165 9/5/2016   12:25:51 μμ



166

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Εικ. 8. Τοπογραφικό των ανασκαφών στην περιοχή του ιερού του Απόστολου Φιλίππου στην Ιεράπολη της 
Φρυγίας (© Italian Archaeological Mission at Hierapolis in Phrygia).

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   166 9/5/2016   12:25:51 μμ



167

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

στους αιτούντες βοήθεια η λεγόμενη κηρωτή, δηλαδή 
μια κέρινη σφραγίδα με το αποτύπωμα της μορφής 
του37. Παράλληλα, στο κείμενο αναφέρεται ρητά η 
λατρευτική εικόνα του Αρτεμίου, που βρισκόταν ἐν 
τῷ τέμπλῳ τοῦ Θυσιαστηρίου38, εικόνα που πιθανό-
τατα αντέγραφαν οι κέρινες σφραγίδες.

Τα τέχνεργα αυτά αποτελούν, επομένως, μια έμμε-
ση μαρτυρία για λατρευτικές εικόνες αγίων, οι οποίες 
ως φυσικά αντικείμενα δεν μας έχουν σωθεί από την 
πρώιμη αυτή περίοδο39. Υποδηλώνουν, επίσης, την 

37  Ἀπὸ κηρίου σφραγίδιον ἔχον ἐκτύπωμα τοῦ ἁγίου, ἐν ἑαυτῷ 
γενόμενος ἔγνω τὸ οἱκονομούμενον ἐπ’ αὐτῷ θαῦμα, καὶ ὅτι ὁ 
ἅγιος Ἀρτέμιος ἦν ὁ ὀφθεὶς αὐτῷ, A. Papadopoulos-Kerameus, 
Varia graeca sacra (Subsidia Byzantina lucis ope iterata 6), St. 
Petersburg: Kirschbaum, 1909, 16.
38  Στο ίδιο, 52-53. Βλ. επίσης C. Mango, «On the History of the 
Templon and the Martyrion of St. Artemios at Constantinople», 
Zograf 10 (1979), 40-43.
39  Η επιστημονική συζήτηση για τις εικόνες πριν από την Εικονο-
μαχία είναι μεγάλη. Κομβική παραμένει μέχρι σήμερα η μελέτη 
του E. Kitzinger, «The Cult of Images before Iconoclasm», DOP 
8 (1954), 87-150, ο οποίος, βασιζόμενος κυρίως στις γραπτές πη-
γές, υποστήριξε ότι ήδη τον 6ο αιώνα η λατρεία των εικόνων 
είχε καθιερωθεί. Αντίθετα, μεταγενέστεροι μελετητές θεώρησαν 
τις περισσότερες αναφορές σε εικόνες σε κείμενα της πρώιμης 

κομ βική θέση που θα είχε το πορτρέτο της αγίας μορ-
φής στην καθιέρωση της λατρείας της, ήδη από τις 
απαρ χές αυτής της διαδικασίας, θέση που τεκμηριώνε-
ται σε μεταγενέστερους βίους τοπικών αγίων. Στα με-
σο βυζαντινά αγιολογικά κείμενα, για παράδειγμα, η 
δη μιουργία της εικόνας αποτελεί βασικό κεφάλαιο 
του βίου του αγίου. Συνήθως δημιουργείται μέσω ενός 
θαύ ματος που επιβεβαιώνει την ομοιότητα του εικο-
νιζόμενου προσώπου με το πρωτότυπο, όπως για πα-
ράδειγμα η εμφάνιση του αγίου μέσω ονείρου στον 
καλ λιτέχνη ή στον παραγγελιοδότη της εικόνας. Το 
αφη γηματικό αυτό μοτίβο αποτελεί κοινό τόπο στον 

βυζαντινής εποχής προσθήκες της εποχής της Εικονομαχίας και 
τοποθέτησαν την ανάπτυξη της λατρείας των εικόνων στα τέλη 
του 7ου αιώνα. Η άποψη του Kitzinger, ωστόσο, παραμένει σή-
μερα γενικότερα αποδεκτή, βλ. Μ. J. dal Santo, «Text, Image and 
the ̒Visionary Body' in Early Byzantine Hagiography: Incuba-
tion and the Rise of the Christian Image Cult», Journal of Late 
Antiquity 4.1. (2011), 31-54. Είναι χαρακτηριστικό πως και ο Dal 
Santo φέρνει στη σχετική συζήτηση ως ένα ακόμη τεκμήριο για 
την ύπαρξη λατρευτικών εικόνων αγίων κατά τον 6ο αιώνα τα 
προσκυνηματικά ενθυμήματα, βλ. στο ίδιο, 32-39. Για τα πρώι-
μα αγιολογικά πορτρέτα και τις ρίζες τους στην ταφική λατρεία 
των αγίων, βλ. H. Belting, Bild und Kult. Eine Geschicte des Bil-
des vor dem Zeitalter der Kunst, Μόναχο 1991, 92-112.

Εικ. 9. Richmond, Virginia Museum of Fine Arts. Σφραγί­
δα (άρτου;) με παράσταση του απόστολου Φιλίππου (© 
Virginia Museum of Fine Arts, αριθ. ευρ. Adolph D. and 
Wilkins C. Williams Fund 66.29.2).

Εικ. 10. Βαλτιμόρη, The Walters Art Museum. Σφραγίδα 
του αγίου Ισιδώρου (© The Walters Art Museum αριθ. ευρ. 
54.230). 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   167 9/5/2016   12:25:53 μμ



168

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

βίο της αγίας Μαρίας της νέας, της Ειρήνης Χρυσοβα-
λάντου, της αγίας Θεοδώρας της Θεσσαλονίκης, στον 
9ο και στις αρχές του 10ου αιώνα, ενώ απαντά και αρ-
γότερα, στον 11ο αιώνα, στον βίο του οσίου Νίκωνα 
του «Μετανοείτε»40.

Εκτός από το λείψανο και τη λατρευτική εικόνα, 
ένα ακόμη απαραίτητο στοιχείο για την προώθηση της 
λατρείας ενός αγίου, ήδη από την πρώιμη βυζαντινή 
εποχή, φαίνεται πως ήταν και η εικαστική αναπα-
ράσταση του βίου του. Παρά το γεγονός ότι οι πρω-
ιμότερα σωζόμενοι βιογραφικοί κύκλοι αγίων είναι 
προϊόντα της μέσης και ύστερης βυζαντινής εποχής41, 
κάποιες αναφορές στις πηγές μάς υποδηλώνουν πως 
εμφανίζονται ήδη από τα τέλη του 4ου αιώνα. Η έκ-
φραση του Αστερίου Αμασείας για τους ζωγραφικούς 
πίνακες με το μαρτύριο της αγίας Ευφημίας στο ιερό 
της στη Χαλκηδόνα, αν και πρόκειται για κείμενο με 
πλήθος ρητορικών τόπων, αποτελεί σημαντική σχετι-
κή μαρτυρία42.

Ακόμη παλαιότερη φαίνεται πως ήταν η εικονο-
γράφηση του βίου του αγίου Θεόδωρου του Τήρωνα 
στον ναό του στα Ευχάιτα, την οποία μνημονεύει σε 
εγκώμιο για τον άγιο ο Γρηγόριος Νύσσης. Το κείμε-
νο, ως αρκετά πρώιμο, είναι ιδιαίτερα σημαντικό για 

40  A. Kazhdan ‒ H. Maguire, «Byzantine Hagiographical Texts 
as Sources on Art», DOP 45 (1991), 4-6. H. Maguire, The Icons 
of their Bodies. Saints and their Images in Byzantium, Princeton, 
N.J. 1996, 7-15. Ν. Οικονομίδης, «Καλλιτέχνης και ερασιτέχνης 
καλλιτέχνης στο Βυζάντιο», Το πορτραίτο του καλλιτέχνη στο 
Βυζάντιο, επιστ. επιμ. Μ. Βασιλάκη, Ηράκλειο: Πανεπιστημια-
κές Εκδόσεις Κρήτης, 1997, 110-111.
41  Για την εικονογράφηση των βιογραφικών κύκλων αγίων ση-
μαντικό μέχρι σήμερα παραμένει το έργο της N. P. Ševčenko, The 
Life of Saint Nicholas in Byzantine Art, Τορίνο 1983, κυρίως 
158-159. Βλ. επίσης ειδικότερα για τις εικόνες με βιογραφικούς 
κύκλους αγίων, N. P. Ševčenko, «The Vita Icon and the Painter as 
Hagiographer», DOP 53 (1999), 149-165. Για τις εικόνες αυτές, 
τις σχέσεις τους με τα αγιολογικά κείμενα και με τους χώρους 
ταφής και λατρείας των απεικονιζόμενων αγίων, βλ. T. Papama
storakes, «Pictorial Lives. Narrative in Thirteenth-Century Vita 
Icons», Μουσείο Μπενάκη 7 (2007), 33-65.
42  Kατά μια άποψη απευθυνόταν με προπαγανδιστικούς σκο-
πούς προς μορφωμένους ειδωλολάτρες, βλ. W. Speyer, «Die Eu-
phemia-Rede des Asterios von Amaseia. Eine Misssionsschrift für 
gebildete Heiden», JbAC 14 (1971), 39-47. Βλ. επίσης σχολιασμό 
και αγγλική μετάφραση, J. Leemans ‒ W. Mayer ‒ P. Allen ‒ B. 
Dehandschutter (επιμ.), Let us Die that we May Live. Greek Homi
lies on Christian Martyrs from Asia Minor, Palestine and Syria (c. 
AD 350 – AD 450), Λονδίνο ‒ Νέα Υόρκη 2003, 173-176.

όλη την παραπάνω συζήτηση, καθώς εδώ ο Γρηγόριος 
παρουσιάζει ουσιαστικά όλα εκείνα τα στοιχεία που 
είναι απαραίτητα για την ανάπτυξη της λατρείας ενός 
αγίου43. Αν και πολύ γνωστό, δεν έχει, ωστόσο, ποτέ 
ερμηνευθεί υπό αυτήν την οπτική γωνία και για τον 
λόγο αυτό θα σχολιαστεί αναλυτικότερα44. Γράφει, 
λοιπόν, ο καππαδόκης Πατέρας: «Τα άλλα λείψανα εί-
ναι βδελυρά για τους πολλούς και κανείς δεν πάει ευ-
χάριστα σε ένα τάφο, πολύ περισσότερο δε, αν βρεθεί 
κατά τύχη σε έναν ανοικτό τάφο και δει το άμορφο 
περιεχόμενό του, θα αηδιάσει και θα καταπτοηθεί με 
τη μοίρα των ανθρώπων. Αν όμως έρθει σε ένα μέρος, 
όπως αυτό που είμαστε εμείς σήμερα συγκεντρωμένοι, 
όπου γιορτάζεται η μνήμη ενός δικαίου και βρίσκεται 
το άγιο λείψανό του, πρώτα από όλα θα χαρεί από τη 
μεγαλοπρέπεια όσων βλέπει, από τον οίκο του θεού ως 
ναό και την ομορφιά της διακόσμησής του, εδώ όπου 
ο τεχνίτης με τη φαντασία του μεταμόρφωσε το ξύλο 
σε ζώα και ο λιθοξόος λάξευσε τις πλάκες τόσο λεί-
ες σαν από άργυρο»45. Επομένως, κατά πρώτον, γύρω 
από τον τάφο του αγίου, έναν χώρο που από τη φύση 
του δεν θα επισκεπτόταν κανείς με ευχαρίστηση, είναι 
απαραίτητο ένα λαμπρό οικοδόμημα που να «ψυχα-
γωγεί» τον πιστό. Και συνεχίζει: «Χρωμάτισε επίσης ο 
ζωγράφος με τα άνθη της τέχνης του και απεικόνισε σε 
εικόνες τα κατορθώματα του αγίου, τις κακουχίες του, 
τις θηριωδίες των τυράννων, το φλογοτρόφο καμίνι 

43  Ἐγκώμιον εἱς τὸν μέγαν μάρτυρα Θεόδωρον, PG 47, στ. 735-
748, κυρίως 737-740. Βλ. για το κείμενο Greek Homilies on Chri
stian Martyrs, ό.π. (υποσημ. 42), 82-91.
44  Είναι σημαντικό να σημειωθεί πως το κείμενο έχει πρόσφατα 
θεωρηθεί ένα από τα τεκμήρια της προώθησης τοπικών αγιο-
λογικών λατρειών και κατ’ επέκταση τοπικού προσκυνήματος 
εις βάρος του προσκυνήματος στους Αγίους Τόπους, βλ. Br. Bit-
ton-Ashkelony, Encountering the Sacred. The Debate on Chris-
tian Pilgrimage in Late Antiquity, University of California Press 
2005, 35-36.
45  Τὰ μὲν γὰρ ἄλλα τῶν λειψάνων, καὶ βδελυκτὰ τοῖς πολλοῖς 
ἐστι, καὶ οὐδεὶς ἡδέως παρέρχεται τάφον, ἢ καὶ ἀνεῳγότι τυ­
χὼν ἐκ τοῦ παραδόξου ἐπιβαλὼν δὲ τὴν ὄψιν τῇ ἀμορφίᾳ τῶν 
ἐγκειμένων, πάσης ἀηδίας πληρωθείς, καὶ βαρέα καταστενάξας 
τῆς ἀνθρωπότητος παρατρέχει. Ἐλθὼν δὲ εἴς τι χωρίον ὅμοιον 
τούτῳ, ἔνθα σήμερον καὶ ὁ ἡμέτερος σύλλογος, ὅπου μνήμη δι-
καίου καὶ ἅγιον λείψανον. Πρῶτον μὲν τῇ μεγαλοπρεπείᾳ τῶν 
ὁρωμένων ψυχαγωγεῖται, οἶκον βλέπων ὡς Θεοῦ ναόν, ἐξησκη-
μένον λαμπρῶς τῷ μεγέθει τῆς οἱκοδομῆς, καὶ τῷ τῆς ἐπικοσμή-
σεως κάλλει, ἔνθα καὶ τέκτων εἱς ζώων φαντασίαν τὸ ξύλον 
ἐμόρφωσε καὶ λιθοξόος εἱς ἀργύρου λειότητα τὰς πλάκας ἀπέ-
ξεσεν, PG 47, ό.π., στ. 737.

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   168 9/5/2016   12:25:53 μμ



169

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

και τον ευτυχισμένο θάνατο του αθλητή του Χριστού. 
Και έτσι ως ένα ομιλούν βιβλίο με χρώματα διαμόρφω-
σε τον ναό και τον στόλισε σαν ένα λαμπρό κήπο»46. 
Στο χωρίο αυτό δηλώνεται η ύπαρξη αναλυτικού ει-
κονογραφικού κύκλου με όλα τα απαραίτητα επεισό-
δια μιας αγιολογικής βιογραφίας, δηλαδή τα θαύματα 
και το μαρτύριο με πολλαπλές εικόνες. Και ο Γρηγόρι-
ος συνεχίζει εξηγώντας μας γιατί είναι όλα αυτά απα-
ραίτητα: «γιατί, αφού θα έχει δει τα ευχάριστα φιλοτε-
χνήματα ο πιστός, θα θέλει να πλησιάσει και τη λειψα-
νοθήκη, γιατί θα έχει πια πειστεί πως η επαφή με αυ-
τήν είναι ευλογία και αγιασμός». Μας εξηγεί, επίσης, 
πως, επειδή δεν μπορούν όλοι να πάρουν κάτι από το 
λείψανο, παρόλο που πιθανώς διακαώς θα το ήθελαν, 
το χώμα πάνω από τον τάφο, δῶρον λαμβάνεται καὶ 
ὡς κειμήλιον ἡ γῆ θησαυρίζεται47, δηλαδή προσφερό-
ταν στους πιστούς ως ευλογία48. Το κείμενο, επομένως, 
αποδίδει με ενάργεια την κομβική θέση που έχει το λεί-
ψανο στη λατρεία του αγίου και μας επεξηγεί για ποιο 
λόγο και με ποιο τρόπο «κατασκευάζονται» τα προ-
σκυνηματικά ενθυμήματα, επιβεβαιώνοντας έτσι τον 
χαρακτηρισμό «υποκατάστατα λειψάνων», που έχει 
αποδώσει η σύγχρονη έρευνα σε αυτά τα τέχνεργα49.

46  Ἐπέχρωσε δὲ καὶ ὁ ζωγράφος τὰ ἄνθη τῆς τέχνης ἐν εἱκόνι 
διαγραψάμενος, τὰς ἀριστείας τοῦ μάρτυρος, τὰς ἐνστάσεις, 
τὰς ἀλγηδόνας, τὰς θηριώδεις τῶν τυράννων μορφάς, τὰς ἐπη-
ρείας τὴν φλογοτρόφον ἐκείνην κάμινον, τὴν μακαριωτάτην 
τελείωσιν τοῦ ἀθλητοῦ, τοῦ ἀγωνοθέτου Χριστοῦ τῆς ἀνθρώ-
πινης μορφῆς τὸ ἐκτύπωμα, πάντα ἡμῶν ὡς ἐν βιβλίῳ τινὶ γλωτ-
τοφόρῳ διὰ χρωμάτων τεχνουργησάμενος, σαφῶς διηγόρευσε 
τοὺς ἀγῶνας τοῦ μάρτυρος, καὶ ὡς λειμῶνα λαμπρὸν τὸν νεὼν 
κατηγλάισεν, PG 47, ό.π., στ. 737.
47  Καὶ τοῖς αἱσθητοῖς οὕτω φιλοτεχνήμασιν ἐνευπαθήσας τὴν 
ὄψιν, ἐπιθυμεῖ λοιπὸν καὶ αὐτῇ πλησιάσει τῇ θήκῃ· ἁγιασμὸν 
καὶ εὐλογίαν τὴν ἐπαφὴν εἶναι πιστεύων, PG 47, ό.π., στ. 740.
48  Θα πρέπει εδώ να σημειωθεί πως εκτός από τα τέχνεργα που η 
σύγχρονη έρευνα σήμερα αναγνωρίζει ως προσκυνηματικά εν-
θυμήματα και τα χαρακτηρίζει ως ευλογίες, οι πηγές αναφέρουν 
και άλλα αντικείμενα που οι πιστοί μπορεί να λάμβαναν ως 
αναμνηστικό της επίσκεψής τους σε έναν ιερό τόπο, π.χ. χώμα, 
έλαιο από τα καντήλια του ναού, κερί, ακόμη και κάτι βρώσιμο, 
όπως φρούτα ή ψωμί, βλ. A. Stuiber, «Eulogia», RAC VI (1966), 
στ. 922-28. Maraval, Lieux saints, ό.π. (υποσημ. 9), 238-239.
49  Ακριβώς σε αυτό το γεγονός, άλλωστε, δηλαδή ότι κατασκευ-
άζονταν με χώμα που προερχόταν από την περιοχή του προσκυ-
νήματος, και ειδικότερα του λειψάνου, όφειλαν την ιδιότητα 
της ευλογίας και κατ’ επέκταση τη θαυματουργική τους δύναμη, 
όπως πολύ χαρακτηριστικά αποδεικνύουν τα πήλινα μετάλλια 
του Συμεών του νεότερου που αναφέρθηκαν παραπάνω, αλλά 
και οι πηγές, συνήθως περιγραφές προσκυνητών, που μας ανα-

Παράλληλα με αυτές τις υλικές προϋποθέσεις, κάθε 
λείψανο, και κατ’ επέκταση κάθε άγιος, χρειάζεται και 
τα αγιολογικά κείμενα που θα πιστοποιήσουν καταρ-
χάς την ταυτότητα του λειψάνου και θα προβάλουν την 
αγιότητα του ιερού προσώπου50. Παράλληλα με τους 
βίους, από τον 5ο αιώνα και εξής κάνουν την εμφάνι-
σή τους και οι συλλογές θαυμάτων, ένα είδος «προ-
παγανδιστικής» λογοτεχνίας, σύμφωνα με τον Cyril 
Mango51. Συλλογές θαυμάτων συντάσσονται τόσο για 
τους ιερούς «κατόχους» μεγάλων προσκυνηματικών 
κέντρων, όπως για τον Μηνά, τoν Συμεών τον νεότερο 
και την αγία Θέκλα της Σελεύκειας, αλλά και για εκ-
προσώπους ιερών με τοπική ή πολύ εξειδικευμένη πε-
λατεία, όπως για το Κοσμίδιον των Αγίων Κοσμά και 
Δαμιανού στην Κωνσταντινούπολη και τον ναό του 
Αγίου Αρτεμίου στην ίδια πόλη52. Τα κείμενα αυτά 
υποδηλώνουν καταρχάς το ενδιαφέρον των θεσμών 
που λειτουργούν τα ιερά για την εξάπλωση της λατρεί-
ας των αγίων τους και κατ’ επέκταση τη διάδοση της 
φήμης των προσκυνημάτων τους53. Μπορεί να εκφρά-

φέρουν και σε άλλες περιπτώσεις τη συνήθεια να κατασκευάζο-
νται ευλογίες με χώμα από τον ιερό χώρο, Foskolou, «Blessing 
for Sale», ό.π. (υποσημ. 23), 60.
50  Για τη σημασία της γραπτής παράδοσης στη νοηματοδότηση 
των λειψάνων στις μεσαιωνικές κοινωνίες, βλ. P. Geary, Furta 
Sacra, Thefts of Relics in the Central Middle Ages, Princeton, 
N.J. 1990, 9-15.
51  C. Mango, «The Pilgrim’s Motivation», Akten XII. int. Kongr. 
chr. Arch., ό.π. (υποσημ. 28), 7-9.
52  Για τις πρώιμες συλλογές θαυμάτων, βλ. V. Déroche, «Pour-
quoi écrivait-on des recueils de miracles? L’exemple des miracles 
de Saint Artémios», C. Jolivet-Levy ‒ M. Kaplan ‒ J.-P. Sodi-
ni (επιστ. επιμ.), Les saints et leur sanctuaire: texts, images et 
monuments (Byzantina Sorbonensia 11), Παρίσι 1993, 95-116. 
Για ένα κατάλογο των σχετικών κειμένων, βλ. S. Efthymiadis, 
«Βyzantine Collections of Miracles. A Chronological and Bibli-
ographical Survey», Symbolae Osloenses 74 (1999), 195-211. Για 
μια γενικότερη παρουσίαση του αγιολογικού αυτού είδους, βλ. 
St. Eftymiadis, «Collections of Miracles (Fifth-Fifteenth Cen-
turies)», St. Efthymiadis (επιστ. επιμ.), The Ashgate Research 
Companion to Byzantine Hagiography, II: Genres and Contexts, 
Ashgate 2014, 103-142.
53  Σύμφωνα με τον Déroche, τα σχετικά κείμενα δεν απευθύνο-
νταν μόνον στην πιθανή «πελατεία» των θαυματουργών αγίων, 
με σκοπό να καταστήσουν πειστικές και αληθοφανείς τις ιαμα-
τικές ικανότητές τους, αλλά και στην επίσημη εκκλησία, για να 
επιβεβαιώσουν τον «ορθόδοξο», δηλαδή τον όχι αιρετικό, χαρα-
κτήρα της λατρείας και της λειτουργίας των προσκυνηματικών 
ιερών, Déroche, «Pourquoi écrivait-on des recueils de miracles?», 
ό.π. (υποσημ, 52), 108-114.

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   169 9/5/2016   12:25:53 μμ



170

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

ζουν επίσης και ένα πατριογραφικό ενδιαφέρον, όπως 
π.χ. έχει δείξει η νεότερη «ανάγνωση» των θαυμάτων 
της αγίας Θέκλας από τον Scott Fitzerald-Johnson. 
Σύμφωνα με αυτήν την ερμηνεία, το κείμενο των θαυ-
μάτων της Θέκλας αποτελεί συγχρόνως μια ιστορία-
εγκώμιο του τόπου της, που στόχο είχε να «επικυρώ-
σει» την κυριαρχία της στην περιοχή της Σελεύκειας54. 
Τον επίσης ίδιο στόχο, δηλαδή τη διασφάλιση της 
τοπικής κυριαρχίας ενός αγίου, μπορεί επίσης να εξυ-
πηρετούσαν και περιπτώσεις θαυμάτων που αφήνουν 
να διαφανεί ένα είδος «αντιπαράθεσης» ανάμεσα σε 
γειτονικούς αγίους. Ένα τέτοιο παράδειγμα βρίσκου-
με στα θαύματα του αγίου Μηνά. Εδώ μνημονεύεται η 
περίπτωση μιας προσκυνήτριας που δέχθηκε επίθεση 
από στρατιώτη κοντά στο ιερό της Αγίας Θέκλας και 
σώθηκε με τη θαυματουργή επέμβαση του αγίου Μηνά 
που τη μετέφερε στο ιερό του. Η αφήγηση αυτή υποδη-
λώνει καταρχάς την ύπαρξη ενός γειτονικού στο Αbu 
Mena ναού αφιερωμένου στην αγία Θέκλα, της οποί-
ας, όπως προαναφέρθηκε, το κύριο κέντρο λατρείας 
βρισκόταν στη Σελεύκεια55. Η «συνύπαρξη» των δύο 
αγίων σε μια ομάδα φιαλιδίων από το Abu Mena, τα 
οποία στη μία όψη φέρουν τη συνηθισμένη απεικόνι-
ση του μάρτυρα και στην άλλη την αγία Θέκλα, έχει 
ερμηνευτεί –εκτός των άλλων– ως το αποτέλεσμα της 
επιτυχούς προσπάθειας του μεγαλύτερου προσκυνή-
ματος να απορροφήσει την «πελατεία» της αγίας56. 
Σε κάθε περίπτωση αποτελεί ένδειξη για συλλατρεία 
των δύο αγίων στο Abu Mena, καθώς η επιγραφή ευ-
λογία του Αγίου Μηνά, που πλαισιώνει τα πορτρέτα 
και των δύο μορφών σε κάποια από τα σχετικά φι-
αλίδια, δεν αφήνει καμία αμφιβολία πως προέρχο-

54  S. Fitzerald-Johnson, The Life and Miracles of Thekla. A liter-
ary Study, Center for Hellenic Studies, Washnigton, D.C. 2006, 7-9 
και 169-171. Για την αγία Θέκλα, βλ. και την πρόσφατη μελέτη 
του Αθ. Σέμογλου, Η Θέκλα στην αυγή του Χριστιανισμού. Ει-
κονογραφική μελέτη της πρώτης γυναίκας μάρτυρα στην τέχνη 
της Ύστερης Αρχαιότητας, Θεσσαλονίκη 2014.
55  Davis, Cult of Saint Thecla, ό.π. (υποσημ. 15), 126-136. Ο ίδιος, 
«Pilgrimage and the Cult of Saint Thecla in Late Antique Egypt», 
Pilgrimage and Holy Space in Late Antique Egypt, ό.π. (υποσημ. 
12), 320-323. Την ύπαρξη ενός ιερού της αγίας Θέκλας στην Αλε-
ξάνδρεια επιβεβαιώνουν και άλλα αρχαιολογικά και ιστορικά 
τεκμήρια, βλ. Σέμογλου, Η Θέκλα στην αυγή του Χριστιανι-
σμού, ό.π. (υποσημ. 54), 20-21.
56  Davis, Cult of Saint Thecla, ό.π. (υποσημ. 15), 116-120, appen-
dix A, 195-200.

νται από το ιερό του αιγύπτιου μάρτυρα57 (Εικ. 11).
Μια διαφορετική εικόνα για τις σχέσεις που μπο-

ρεί να διαπλεχθούν ανάμεσα σε γειτονικούς τοπικούς 
αγίους, εικονογραφούν τα γνωστά κουτρούβια της 
Θεσσαλονίκης, μια από τις λίγες περιπτώσεις μεσο-
βυζαντινών ευλογιών που γνωρίζουμε58. Τα φιαλίδια 
αυτά χρονολογούνται, με βάση ανασκαφικά δεδο-
μένα, από τα τέλη περίπου του 12ου αιώνα. Στη μία 
πλευρά εικονίζουν πάντα τον άγιο Δημήτριο και στην 
άλλη κάποιον άγιο που σχετίζεται με αυτόν, είτε γιατί 
λατρευόταν στον ίδιο ναό, όπως ο Νέστωρ ή η Θεο-
τόκος, είτε γιατί είχε την ίδια ιδιότητα, ήταν δηλα-
δή στρατιωτικός, όπως ο άγιος Γεώργιος (Εικ. 12). Η 
πλειονότητα, ωστόσο, των φιαλιδίων απεικονίζει στη 
δεύτερη πλευρά την αγία Θεοδώρα, μια επίσης μυρο-
βλήτρια αγία, που όμως λατρευόταν σε διαφορετικό 
ναό της πόλης, στο μοναστήρι του Αγίου Στεφάνου, 
όπου είχε ζήσει και ταφεί ως μοναχή (Εικ. 13). Το γε-
γονός αυτό αποτελεί μια από τις πολλές ενδείξεις για 
τον «ανταγωνισμό» ανάμεσα στους δύο μυροβλήτες 
αγίους της πόλης, ουσιαστικά ανάμεσα στους θεσμούς 
που τους υπηρετούν, και υποδηλώνει μια προσπάθεια 
από την επίσημη εκκλησία και το παλαιό προσκύνημα 
του Αγίου Δημητρίου να «συγχωνεύσει» το μικρό και 
σχετικά άγνωστο μοναστήρι που εμφανίζεται δυναμι-
κά στο ιστορικό προσκήνιο τον 9ο αιώνα, με μια νέα 
θαυματουργή αγία59.

57  Sodini, «La terrre des semellles», ό.π. (υποσημ. 16), 91-92. Βλ. 
επίσης την ερμηνεία που προτείνει ο Αθ. Σέμογλου ως έκφανση 
του «αρρενωπού σχήματος» της αγίας, Η Θέκλα στην αυγή του 
Χριστιανισμού, ό.π. (υποσημ. 54), 121-133. Θα πρέπει εδώ να 
σημειωθεί πως η συνύπαρξη αγίων μορφών απαντά συχνά σε 
μια κατηγορία προσκυνηματικών φιαλιδίων που έχουν χαρα-
κτηριστεί από την έρευνα ως ευλογίες της Μικράς Ασίας. Τα 
αντικείμενα αυτά έχουν γενικότερα συνδεθεί με το προσκυνη-
ματικό κέντρο του Αγίου Ιωάννη στην Έφεσο, βλ. W. Anderson, 
«An Archaeology of Late Antique Pilgrim Flasks», Anatolian 
Studies 54 (2004), 79-93. Α. Κατσιώτη, «Πήλινα φιαλίδια ευλο-
γίες από τα Δωδεκάνησα», ΔΧΑΕ Λ΄ (2009), 273-281. Sodini, 
«La terrre des semellles», ό.π. (υποσημ. 16), 105-127. Ωστόσο, 
ακριβώς λόγω αυτών των διπλών απεικονίσεων αγίων, συχνά 
δύσκολα ταυτιζόμενων μέσω της εικονογραφικής ανάλυσης και 
κατ’ επέκταση με ανοικτό το ζήτημα της απόδοσης τους σε συ-
γκεκριμένα προσκυνηματικά ιερά, η ομάδα αυτή των ευλογιών 
αποτελεί ένα ακόμη πεδίο ειδικότερης έρευνας.
58  Ch. Bakirtzes, «Byzantine Ampullae from Thessaloniki», R. 
Ousterhout (επιστ. επιμ.), The Blessings of Pilgrimage (Illinois 
Byzantine Studies I), Urbana ‒ Σικάγο 1990, 140-149.
59  A. M. Talbot, «Family Cults in Byzantium: The Case of St. Theo

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   170 9/5/2016   12:25:53 μμ



171

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Τα κουτρούβια της Θεσσαλονίκης, με τον συνδυα
σμό δύο αγίων που λατρεύονταν σε διαφορετικούς 
ναούς της ίδιας πόλης, αποτελούν και αυτά ένδει-
ξη ότι κατά τη μέση βυζαντινή περίοδο η διάθεση, 
αλλά πιθανώς και η παραγωγή, των ενθυμημάτων δεν 
ελέγχονταν από κάθε προσκυνηματικό κέντρο ξεχω-
ριστά, όπως θα πρέπει κατά κύριο λόγο να γινόταν 
στην πρώιμη βυζαντινή εποχή60, αλλά αποτελεί πλέον 
υπόθεση των εργαστηρίων των πόλεων. Και αυτό το 
φαινόμενο δεν είναι άσχετο με τις ιστορικές συνθήκες 
που καθορίζουν τον χαρακτήρα της προσκυνηματικής 
κίνησης κατά τη μέση βυζαντινή περίοδο, αλλά και το 
πλαίσιο ανάδειξης τοπικών αγίων61.

dora of Thessalonike», J. O. Rosenquist (επιστ. επιμ.), Λειμών. 
Studies Presented to L. Rydén on His Sixty-Fifth Birthday, Ουψά-
λα 1996, 49-69. Foskolou, «Blessing for Sale», ό.π. (υποσημ. 23), 
74-77. Την άποψη πως υπήρξε κάποιο είδος «ανταγωνισμού» 
ανάμεσα στα δύο ιερά της Θεσσαλονίκης υποστήριξε και ο St. 
Efthymiadis, «Collections of Miracles», ό.π. (υποσημ. 52), 123 
και σημ. 62.
60  Foskolou, «Blessing for Sale», ό.π. (υποσημ. 23), για την παλαι-
ότερη σχετική βιβλιογραφία.
61  Vikan, Early Byzantine Pilgrimage Art, ό.π. (υποσημ. 7), 83-88.

Ειδικότερα, μετά τον 7ο αιώνα και την αραβική 
εξάπλωση στις ανατολικές επαρχίες της αυτοκρατορί-
ας, η μαζική και διεθνής κίνηση των προσκυνητών λαμ-
βάνει τέλος. Το γεγονός αυτό, σε συνδυασμό με τις νέες 
ιστορικές συνθήκες, θα οδηγήσει στη σταδιακή εγκατά-
λειψη των περισσότερων πρώιμων προσκυνημάτων. Οι 
πιστοί θα στραφούν πλέον σε ιερούς τόπους που πα-
ραμένουν στην επικράτεια του κράτους, όπως ο Άγιος 
Δημήτριος στη Θεσσαλονίκη, ενώ η Κωνσταντινούπολη 
με τη μεταφορά λειψάνων από τους Αγίους Τόπους θα 
αναδειχθεί σε «Νέα Ιερουσαλήμ» και θα αποτελέσει 
τον κατεξοχήν προσκυνηματικό προορισμό62.

Σταδιακά θα αναδειχθούν και νέοι άγιοι που θα 
έχουν όλα τα απαραίτητα στοιχεία αγιοποίησης, δη-
λαδή ένα σύνολο κειμένων, ένα ιερό λείψανο που θα 
επιτελεί θαύματα, έναν χώρο λατρείας που θα ανοικο-
δομηθεί προς τιμήν τους, μια λατρευτική εικόνα και 

62  Για τη σημασία της επικοινωνίας και των οδικών δικτύων 
για την ανάπτυξη των προσκυνηματικών κέντρων, βλ. Külzer, 
«Handelsgüter und Verkehrswege», ό.π. (υποσημ. 17), κυρίως 186. 
Για τη Θεσσαλονίκη και την Κωνσταντινούπολη ως «Νέα Ιερου
σαλήμ», βλ. επίσης Külzer, «Pilger», ό.π. (υποσημ. 8), 58-60.

Εικ. 11 α, β. Αθήνα, Μουσείο Μπενάκη. Πήλινο φιαλίδιο ευλογία με παράσταση της αγίας Θέκλας (α) και του αγίου Μηνά (β) 
(© Μουσείο Μπενάκη, αριθ. ευρ. 12544). 

α β

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   171 9/5/2016   12:25:54 μμ



172

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

βέβαια κάποιο υποκατάστατο λειψάνου, δηλαδή ένα 
είδος ευλογίας για τους προσκυνητές που, ωστόσο, 
πλέον θα παράγεται με θαυματουργό τρόπο από τα 
ιερά κατάλοιπα του αγίου63. Οι περιπτώσεις του οσίου 
Λουκά στη Βοιωτία και του Νίκωνα στη Σπάρτη εί
ναι οι πιο χαρακτηριστικές από αυτές τις νέες τοπικές 

63  Όπως έχει παρατηρήσει η Α. Μ. Talbot, αν και η θαυματουρ-
γική δράση δεν ήταν απαραίτητη για την αγιοποίηση κατά τη 
μέση βυζαντινή εποχή, είναι χαρακτηριστικό πως οι νέοι άγιοι 
του 9ου και του 10ου αιώνα επιτελούν πλήθος θαυμάτων κυ-
ρίως μετά θάνατον. Πρόκειται συνήθως για μοναχούς/-ές, την 
αγιοποίηση των οποίων προωθεί η οικογένεια και/η μοναστι-
κή κοινότητα στην οποία ανήκουν, ενώ προϋπόθεση, αλλά και 
αποτέλεσμα, της θαυματουργικής ικανότητας των λειψάνων 
τους ήταν η ανέγερση ενός μοναστηριού που εξελισσόταν σε 
προσκυνηματικό κέντρο με τοπική συνήθως εμβέλεια και βέβαια 
η ύπαρξη κάποιας λατρευτικής εικόνας, βλ. Α. Μ. Talbot, «Pil-
grimage to Healing Shrines: The Evidence of Miracle Accounts», 
DOP 56 (2002), 153-173, κυρίως 155-157.

Εικ. 12 α, β. Αθήνα, Μουσείο Μπενάκη. Μολύβδινο φιαλίδιο ευλογία (κουτρούβιο) με απεικόνιση της Θεοτόκου (α) και 
του αγίου Δημητρίου (β) (© Μουσείο Μπενάκη, αριθ. ευρ. 39096). 

λατρείες64. Κοινό στοιχείο σε όλους σχεδόν τους νέους 
άγιους της μέσης βυζαντινής εποχής είναι το γεγονός 
πως αυτοί θα είναι πλέον κυριολεκτικά τοπικοί, δηλα-
δή η λατρεία τους θα έχει συνήθως ένα περιορισμένο 
τοπικά αλλά και χρονικά χαρακτήρα65.

64  Για τον όσιο Λουκά, βλ. Δ. Σοφιανός, Όσιος Λουκάς. Ο βίος του 
οσίου Λουκά του Στειριώτη. Προλεγόμενα, μετάφραση, κριτική 
έκδοση του κειμένου, Αθήνα 1993. N. Oikonomides, «The First 
Century of the Μonastery of Ηοsios Loukas», DOP 46 (1992), 245-
255, κυρίως 252-255. Για τον Νίκωνα, βλ. R. Morris, «The Spread 
of the Cult of St. Nikon ̒Metanoeite'», και Α. Λαμπροπούλου ‒ Η. 
Αναγνωστάκης ‒ Β. Κόντη ‒ Α. Πανοπούλου, «Μνήμη και λήθη 
της λατρείας των αγίων της Πελοποννήσου (9ος-15ος αιώνας)», 
E. Κουντούρα-Γαλάκη (επιστ. επιμ.), Οι ήρωες της Ορθόδοξης 
Εκκλησίας. Οι νέοι άγιοι, 8ος-16ος αιώνας (ΕΙΕ, Ινστιτούτο Βυ-
ζαντινών Ερευνών, Διεθνή Συμπόσια 15), Αθήνα 2004, 433-458 
και 267-272 αντίστοιχα, με όλη την παλαιότερη βιβλιογραφία.
65  Ειδική περίπτωση ίσως αποτελεί ο όσιος Λουκάς Στειριώτης, 
καθώς η φήμη του φαίνεται πως διαδόθηκε ευρύτερα σύντομα 
μετά τον θάνατό του και απέκτησε τον χαρακτήρα ενός υπερ-το-
πικού αγίου, βλ. N. Patterson-Ševčenko, «Three Saints at Hosios 

α β

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   172 9/5/2016   12:25:54 μμ



173

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Είναι πιθανόν αυτό να οφείλεται στον νέο ρόλο που 
κλήθηκαν να υπηρετήσουν οι άγιοι της μέσης βυζαντι-
νής εποχής. Ειδικότερα για τον ελλαδικό χώρο, όπως 
έχει δείξει ο Νίκος Σβορώνος, οι τοπικοί άγιοι του 9ου 
και 10ου αιώνα συμβάλλουν στην αναδιοργάνωση της 
Εκκλησίας και στην αναθέρμανση της οικονομικής 
και κοινωνικής ζωής στις περιοχές που λατρεύονται66. 

Loukas», Οι ήρωες της Ορθόδοξης Εκκλησίας, ό.π. (υποσημ. 64), 
464-465. Παρά ταύτα, το «κοινό», στο οποίο καταρχάς απευθύ-
νεται, είναι αυστηρά τοπικό. Ειδικότερα, οι ευεργετηθέντες από 
τις θαυματουργικές επεμβάσεις του, σύμφωνα με το κείμενο των 
θαυμάτων του, προέρχονται από την ευρύτερη περιοχή του μο-
ναστηριού, βλ. Σοφιανός, Όσιος Λουκάς, ό.π. (υποσημ. 64), 149 
(Θερμοπύλες), 150 (Εύβοια), 151 (Διαύλεια), 152 (Κορώνεια). 
Γενικότερα για τον τοπικό χαρακτήρα της λατρείας των μεσο-
βυζαντινών αγίων, βλ. Talbot, «Pilgrimage to Healing Shrines», 
ό.π. (υποσημ. 63), 164-165. N. Oikomomides, «How to Become a 
Saint in Eleventh Century Byzantium», Οι ήρωες της Ορθόδοξης 
Εκκλησίας, ό.π. (υποσημ. 64), 472-491, κυρίως 475.
66  Ν. Σβορώνος, Η σημασία της ίδρυσης του Αγίου Όρους για 

Εικ. 13 α, β. Αθήνα, Μουσείο Μπενάκη. Μολύβδινο φιαλίδιο ευλογία (κουτρούβιο) με απεικόνιση του αγίου Δημητρίου 
(α, γ) και της αγίας Θεοδώρας (β) (© Μουσείο Μπενάκη αριθ. ευρ. 11441).

β

γ

α

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   173 9/5/2016   12:25:55 μμ



174

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Έχουν συνήθως την ενίσχυση της τοπικής αριστοκρα-
τίας, κοσμικών και εκκλησιαστικών αξιωματούχων, 
όπως π.χ. ο όσιος Λουκάς, και στις περισσότερες περι-
πτώσεις βρίσκονται σε στενή σχέση με την αυτοκρατο-
ρική αυλή ή με τους ίδιους τους αυτοκράτορες, όπως 
π.χ. ο Αθανάσιος στον Άθω και ο Νίκων ο «Μετανο-
είτε». Αποτελούν, δηλαδή, σύμφωνα με τον Σβορώνο, 
εκπροσώπους ενός κινήματος πνευματικής αναδιάρ-
θρωσης, παράλληλο με αυτό της πολιτικής αναδιορ-
γάνωσης και της οικονομικής ανάπτυξης της βαλκανι-
κής χερσονήσου, που εκπορεύονται από την κεντρική 
εξουσία και διεκπεραιώνονται από τις τοπικές αρχές.

Σε αυτό το ερμηνευτικό πλαίσιο ταιριάζει και μια 
πρόσφατη ερμηνεία της περίπτωσης του Νίκωνα της 
Σπάρτης από τον Ηλία Αναγνωστάκη67. Ο Νίκων, 
λοιπόν, έρχεται στην πόλη της Λακεδαίμονας, διώχνει 
τους Εβραίους από το κάστρο και εγκαθίσταται εκεί, 
στην αγορά, στο κέντρο δηλαδή των οικονομικών και 
βιοτεχνικών δραστηριοτήτων, ιδρύοντας μοναστήρι 
και ελέγχοντας ουσιαστικά την οικονομική ζωή της 
πόλης. Η αφιέρωση της μονής του στην αγία Κυριακή, 
η καθιέρωση της λατρείας της και η θεσμοθέτηση της 
χριστιανικής ημέρας της αργίας, σε συνδυασμό με τις 
υπόλοιπες πράξεις του, δηλώνουν την επιθυμία του να 
επιβάλει την ευταξία και τη χριστιανική συνοχή σε μια 
άναρχη πόλη.

Αποτελεί, επομένως, η λατρεία των αγίων κατά 
τη μέση βυζαντινή εποχή ένα εργαλείο ελέγχου και 
επαναφοράς σε μια κανονικότητα που ορίζεται από 
την κεντρική εξουσία, πολιτική ή εκκλησιαστική. Εί-
ναι μια ανάγνωση την οποία τεκμηριώνουν και άλλες 
ενδείξεις, όπως για παράδειγμα οι εικόνες του μηνο-
λογίου, που βρίσκονται στη μονή Σινά. Όπως έχει 
δείξει η Nancy Patterson-Ševčenko, πίσω από αυτές τις 
εικόνες κρύβεται η προσπάθεια διάδοσης του κωνστα-
ντινουπολίτικου εορτολογίου και κατ’ επέκταση μια 
προσπάθεια ενοποίησης της αυτοκρατορίας μέσω της 

την ανάπτυξη του ελλαδικού χώρου, Άγιον Όρος 2008 [= Δελ­
τίον Εταιρείας Σπουδών Νεοελληνικού Πολιτισμού και Γενι-
κής Παιδείας 6 (1984), 17-47], κυρίως 2-18.
67  Η. Αναγνωστάκης, «Μονεμβασία – Λακεδαίμων: Για μια τυπο-
λογία αντιπαλότητας και για την Κυριακή αργία στις πόλεις», 
Τ. Κιουσοπούλου (επιστ. επιμ.), Οι βυζαντινές πόλεις (8ος-15ος 
αιώνας). Προοπτικές της έρευνας και νέες ερμηνευτικές προσεγ-
γίσεις, Εκδόσεις της Φιλοσοφικής Σχολής του Πανεπιστημίου 
Κρήτης, Ρέθυμνο 2012, 101-137, κυρίως 124-129.

καθιέρωσης ενός κοινού λειτουργικού και εορταστι-
κού κύκλου68. Η επιβολή ενός κοινού χρονολογικού 
συστήματος, όπως σημειώνει η Ševčenko, αποτελεί βα-
σική προϋπόθεση κάθε πολιτικής προσπάθειας για τη 
συγκρότηση των ανθρώπων σε κοινότητες και είναι η 
ίδια αιτία που καθορίζει την Κυριακή ως αργία στην 
περίπτωση της Σπάρτης και του Νίκωνα.

Ένα ακόμη ενδιαφέρον κοινό στοιχείο αρκετών 
από τους τοπικούς αγίους της μέσης βυζαντινής περι-
όδου είναι το γεγονός ότι το λείψανό τους παράγει με 
θαυματουργό πλέον τρόπο έλαιο ή μύρο. Ο Νίκων, ο 
Λουκάς, η αγία Αθανασία της Αίγινας, ο Πέτρος του 
Άργους και η Θεοδώρα της Θεσσαλονίκης είναι κά-
ποιοι από τον σχετικό, μακρύ κατάλογο μυροβλητών 
αγίων69, ενώ ίσως δεν είναι τυχαίο πως παλαιότεροι 
άγιοι, όπως ο Νικόλαος Μύρων και ο Δημήτριος, στη 
διάρκεια αυτής της περιόδου μετατρέπονται επίσης 
σε μυροβλήτες70. Το ζήτημα είναι ιδιαίτερα ενδιαφέ-
ρον, καθώς θαυματουργά εκπορευόμενο μύρο από το 
λείψανο είναι σπάνιο στην πρωιμότερη περίοδο, γε-
γονός που απαιτεί ιστορικά τεκμηριωμένη ερμηνεία 
γι’ αυτήν τη σημαντική αλλαγή στις λατρευτικές πρα-
κτικές71. Αντίστοιχα, ειδικότερη διερεύνηση απαιτεί 

68  N. Patterson-Ševčenko, «Marking Holy Time: The Byzantine 
Calendar Icons», M. Vassilaki (επιστ. επιμ.), Byzantine Icons. Art, 
Technique and Technology, Ηράκλειο 2002, 51-62.
69  Talbot, «Pilgrimage to Healing Shrines», ό.π. (υποσημ. 63), 159-160.
70  B. Caseau, «Parfum et guérison dans le christianisme ancien et 
byzantin: des huiles parfumées au myron des saints byzantins», 
V. Boudon-Millot ‒ B. Pouderon ‒ Y.-M. Blanchard (επιστ. επιμ.), 
Les Pères de l’Eglise face à la science médicale de leur temps, 
Παρίσι 2005, 141-191. Οι αναφορές της Caseau σχετικά με τα 
συμφραζόμενα και την ιστορική στιγμή της εμφάνισης της μυρο-
βλησίας του αγίου Δημητρίου είναι μάλλον λανθασμένες. Πει-
στικότερη φαίνεται η άποψη του Χ. Μπακιρτζή, ότι δηλαδή η 
εκπόρευση του θαυματουργού μύρου εμφανίζεται στη λατρεία 
του αγίου μετά τις αρχές του 10ου αιώνα, βλ. Χ. Μπακιρτζής, 
«Η μυροβλησία του αγίου Δημητρίου», Χ. Μπακιρτζής (επιστ. 
επιμ.), Αγίου Δημητρίου Θαύματα. Συλλογές αρχιεπισκόπου 
Ιωάννου και Ανωνύμου, Αθήνα: εκδ. Άγρα, 1997, 511-525.
71  Η Caseau στο παραπάνω άρθρο της υποστηρίζει με πειστικό 
τρόπο ότι στην ύστερη αρχαιότητα στο πλαίσιο της χριστια-
νικής λατρείας δεν χρησιμοποιούνται εν γένει αρωματισμένα 
έλαια, για να αποφευχθούν οι συσχετισμοί με τη σύγχρονη ια-
τρική ή τις ανάλογες λαϊκές πρακτικές. Η ίδια σημειώνει την 
κομβική αλλαγή της εμφάνισης του εκπορευόμενου με θαυμα-
τουργό τρόπο μύρου σε βίους αγίων από τον 7ο αιώνα και εξής, 
δεν δίνει, ωστόσο, μια ιστορικά τεκμηριωμένη εξήγηση για το 
φαινόμενο αυτό.

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   174 9/5/2016   12:25:55 μμ



175

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

και το θέμα των προσκυνηματικών ενθυμημάτων που 
έπαιρναν οι πιστοί από τα παραπάνω ιερά. Τα κείμε-
να αναφέρονται με διάφορες αφορμές σε δοχεία για 
το μύρο ή σφραγίδες των αγίων, δηλαδή πιθανότατα 
μετάλλια με τη μορφή τους, αλλά εκτός από τα κου-
τρούβια της Θεσσαλονίκης δεν έχουμε ταυτίσει άλλα 
ανάλογα αντικείμενα72 (Εικ. 12, 13).

Ανακεφαλαιώνοντας, αν θέλαμε να σκιαγραφή-
σουμε αδρά τα σχήματα ανάδειξης τοπικών λατρειών 
σε συνάρτηση με τις ιστορικές συνθήκες, θα παρατη-
ρούσαμε πως στην πρώιμη βυζαντινή περίοδο, ενώ ο 
τοπικός χαρακτήρας είναι το κατεξοχήν χαρακτηρι-
στικό μιας αγιολογικής λατρείας, καθώς συνδέεται 
άμεσα με τον τάφο ή τη φυσική παρουσία της αγίας 
μορφής, εντούτοις αυτή συχνά γνωρίζει ευρύτατη γεω-
γραφική διάδοση και μαζική αποδοχή. Το φαινόμενο 
αυτό είναι καταρχάς συνάρτηση της προσκυνηματι-
κής κίνησης της εποχής αλλά και των προσπαθειών 
των τοπικών εκκλησιαστικών αρχών να προωθήσουν 
τη λατρεία «δικών» τους αγίων και κατ’ επέκταση την 
ανάπτυξη των τοπικών προσκυνημάτων73. Ωστόσο, 
δεν είναι μόνο η λατρευτική πρακτική του προσκυ-
νήματος που συμβάλλει σε αυτό το φαινόμενο. Είναι 
γνωστό ότι η ανάδειξη αγίων μορφών και η έμφαση 
που δίνεται στη λατρεία τους στο πλαίσιο της πολυ-
συλλεκτικής θρησκευτικής κοινωνίας της πρώιμης 
βυζαντινής εποχής, συνδέεται με τις γενικότερες μετα-
βολές στους κοινωνικούς και θρησκευτικούς θεσμούς, 
την εδραίωση της χριστιανικής Εκκλησίας και παράλ-
ληλα τη σταδιακή υποχώρηση της ειδωλολατρίας74. Η 
διαπίστωση αυτή θέτει έναν επιπλέον άξονα έρευνας 
των αγιολογικών λατρειών και των υλικών τους τεκ-
μηρίων, δηλαδή την προσέγγισή τους σε συνάρτηση με 
το παγανιστικό παρελθόν –ή ακόμη και παρόν– των 
περιοχών στις οποίες «αναδύονται» αυτήν την εποχή.

Από την άλλη μεριά, οι νέοι άγιοι που αναδεικνύ-
ονται σε συγκεκριμένες περιοχές κατά τη μέση βυζα-
ντινή εποχή, είναι οι κατεξοχήν τοπικοί, δηλαδή οι 
προσδεδεμένοι με τον χώρο από τον οποίο προέρχο-

72  Talbot, «Pilgrimage to Healing Shrines», ό.π. (υποσημ. 63), 160-
161 σημ. 39. Foskolou, «Blessing for Sale», ό.π. (υποσημ. 23).
73  Βλ. Bitton-Ashkelony, Encountering the Sacred, ό.π. (υποσημ. 44).
74  Brown, «Rise and Function of the Holy Man», ό.π. (υποσημ. 6). 
Βλ. επίσης C. Mango, «Νέα θρησκεία, παλαιός πολιτισμός», C. 
Mango (επιστ. επιμ.), Ιστορία του Βυζαντίου, μτφρ. Ό. Καρα
γιώργου, Αθήνα 2006, 155-164.

νται, ενώ η τιμή που τους αποδίδεται, είναι συνήθως 
περιορισμένη τοπικά και χρονικά. Οι άγιοι αυτοί στην 
πλειονότητά τους είναι μοναχοί75 και ο πολιτικός ρό-
λος των ίδιων και των ιδρυμάτων που ιδρύουν, συ-
νάγεται από τις σχέσεις τους με τις τοπικές ελίτ αλλά 
συχνά και με τον ίδιο τον αυτοκράτορα76.

Κοινά και στις δύο εποχές είναι τα μέσα που συμ-
βάλλουν στην ανάδειξη των τοπικών λατρειών: η ύπαρ-
ξη ενός λειψάνου που συντελεί θαύματα, ένα λατρευ-
τικό κέντρο που αναδεικνύεται σε προσκύνημα, ένα 
σύνολο αγιολογικών κειμένων που ταυτίζει τον άγιο με 
τα ιερά κατάλοιπά του, και ένα λατρευτικό πορτρέτο, 
μια εικόνα του αγίου.

Ως προς την οικονομική δραστηριότητα που ανα-
πτύσσεται γύρω από τις τοπικές λατρείες, κατά την 
πρώιμη εποχή αυτή διαμορφώνεται από την κίνηση 
και την παρουσία των ίδιων των προσκυνητών και 
αφορά αποκλειστικά σχεδόν το προσκύνημα, ενώ κα
τά τη μέση βυζαντινή εποχή, όπως μας υποδεικνύουν 
τα κουτρούβια της Θεσσαλονίκης, μεταφέρεται στην 
πόλη και την ευρύτερη περιοχή που το περιβάλλει. 
Μια σημαντική ακόμη παράμετρος της οικονομικής 
διάστασης των τοπικών αγιολογικών λατρειών είναι 
αυτή της εμπορικής δραστηριότητας που οργανώνεται 
γύρω από τα προσκυνηματικά κέντρα, με χαρακτηρι-
στικότερη αυτή των πανηγύρεων, δηλαδή των εορτα-
στικών εκδηλώσεων προς τιμήν ενός αγίου, οι οποίες 
συνδυάζονταν με υπαίθρια αγορά. Αρκετές σχετικές 
αναφορές στις πηγές, που ξεκινούν από τα μέσα του 
5ου αιώνα αλλά πληθαίνουν κατά τη μέση και ύστερη 
βυζαντινή εποχή, καθιστούν το θέμα αυτό ως μια πολύ 
ενδιαφέρουσα πτυχή των τοπικών λατρειών, που δεν 
έχει πλήρως διερευνηθεί77.

75  Αν και δεν λείπουν οι ομολογητές της πίστης σε περιόδους που 
τους απαιτούν, όπως π.χ. αυτή της Εικονομαχίας. Για τις κατηγο-
ρίες των αγίων, βλ. C. Mango, «Saints», G. Cavallo (επιστ. επιμ.), 
The Byzantines, University of Chicago Press, Σικάγο 1997, 254-280.
76  Εκτός από την άποψη του Σβορώνου για τον 9ο και 10ο αιώνα, 
βλ. επίσης για τον πολιτικό ρόλο των αγίων κατά τον 11ο αιώνα, 
R. Morris, «The Political Saint of the Eleventh Century», S. Hackel 
(επιστ. επιμ.), The Byzantine Saint. Fourteenth Spring Symposium 
of Byzantine Studies, University of Birmingham, Λονδίνο 1981 
(ανατύπωση Νέα Υόρκη 2001), 43-50.
77  Sp. Vryonis Jr., «The Panegyris of the Byzantine Saint: a Study 
in the Nature of a Medieval Institution, its Origins and Fate», The 
Byzantine Saint, ό.π. (υποσημ. 76), 196-227. Κülzer, «Handelsgüter 
und Verkehrswege», ό.π. (υποσημ. 17), 193-195.

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   175 9/5/2016   12:25:55 μμ



176

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

Παραμένοντας στο ζήτημα της οικονομικής διάστασης 
των ιερών τόπων, θα εξεταστεί και μια τελευταία κα-
τηγορία προσκυνηματικών ενθυμημάτων, η οποία μας 
αποκαλύπτει ότι κατά την ύστερη βυζαντινή εποχή ο 
οικονομικός ρόλος των προσκυνημάτων στις συνθήκες 
της διεθνοποιημένης αγοράς που διαμορφώνεται από 
τον 13ο αιώνα και εξής, θα επεκταθεί πέρα από τα 
σύνορα της γειτονικής πόλης.

Πρόκειται για μια ομάδα 200 περίπου γυάλινων με-
ταλλίων με βυζαντινά και δυτικά θρησκευτικά θέματα, 
που μέσω της εικονογραφικής ανάλυσης έχουν συνδε-
θεί με τα πιο διάσημα ιερά, με διεθνή πελατεία, του 
ύστερου μεσαίωνα, όπως το Santiago de Compostella 
της Ισπανίας (Εικ. 14) και ο ναός της Γέννησης στη 
Βηθλεέμ (Εικ. 15), αλλά και μικρότερα, με τοπικό χα-
ρακτήρα, όπως αυτό του Αγίου Δημητρίου της Θεσ-
σαλονίκης78 (Εικ. 16). Ο μεγάλος αριθμός των μεταλ-

78  V. Foskolou, «Glass Medallions with Religious Themes in the 
Byzantine Collection at the Benaki Museum. A Contribution 
to the Study of Pilgrim Tokens in Late Middle Ages», Μουσείο 

λίων και τα κοινά μορφολογικά και κατασκευαστικά 
χαρακτηριστικά τους υποδηλώνουν μαζική παραγωγή 
σε εργαστήριο και σε συνδυασμό με τη διάθεσή τους 
σχεδόν σε όλο τον τότε γνωστό κόσμο, παραπέμπει σε 
εμπορική δύναμη με διεθνή εμβέλεια αλλά και οργανω-
μένη υαλουργική παραγωγή, που δεν θα μπορούσε να 
είναι άλλη από τη Βενετία του 13ου αιώνα79. Τα προ-
σκυνηματικά ενθυμήματα made in Venice σηματοδο-
τούν την εμπορευματοποίηση της λατρευτικής αυτής 
πρακτικής και ανάλογη εικόνα μας δίνουν και οι σύγ-
χρονες γραπτές πηγές, οι οποίες μας πληροφορούν π.χ. 
πως από τον 14ο αιώνα οργανώνονται από τη Βενετία 
θαλάσσια ταξίδια που απευθύνονται αποκλειστικά σε 

Μπενάκη 4 (2004), 51-73, με την προγενέστερη σχετική βιβλιο
γραφία.
79  Στην απόδοση σε βενετικά εργαστήρια συνηγορεί και η εργα
στηριακή ανάλυση των σχετικών μεταλλίων του Μουσείου 
Μπενάκη, βλ. Ντ. Κοτζαμάνη, «Γυάλινα μετάλλια με θρησκευτι-
κές παραστάσεις στη Βυζαντινή Συλλογή του Μουσείου Μπενά-
κη: τεχνική μελέτη», Μουσείο Μπενάκη 4 (2004), 75-89.

Εικ. 15. Αθήνα, Μουσείο Μπενάκη. Γυάλινο μετάλλιο με 
παράσταση της Γέννησης (© Μουσείο Μπενάκη, αριθ. ευρ. 
13524). 

Εικ. 14. Αθήνα, Μουσείο Μπενάκη. Γυάλινο μετάλλιο με 
τον άγιο Ιάκωβο και σεβίζοντες προσκυνητές (© Μουσείο 
Μπενάκη, αριθ. ευρ. 13523). 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   176 9/5/2016   12:25:56 μμ



177

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

προσκυνητές και προβάλλονται ως άνετη και ασφα-
λής λύση για τη μετάβαση στους Αγίους Τόπους80. Σε 
αυτές τις θεμελιώδεις αλλαγές πρέπει να έχουν συμβά-
λει καταλυτικά τα κύματα των δυτικών προσκυνητών 
που καταφθάνουν μαζικά στους Ιερούς Τόπους της 
ανατολικής Μεσόγειου μετά τη δημιουργία των σταυ-
ροφορικών κρατών, από τα τέλη του 11ου αιώνα81. Οι 
διαφορετικές αντιλήψεις των Δυτικών για το προσκύ-
νημα, όπως π.χ. το θεσμοθετημένο νομικά ως άφεση 
αμαρτιών προσκύνημα, μια καθαρά δυτική παράδοση, 
εντελώς ξένη προς τη νοοτροπία των Βυζαντινών, νο-
μίζω πως βρίσκονται στη βάση αυτού του φαινομένου.

80  J. Sumption, Pilgrimage. An Image of Mediaeval Religion, Λον
δίνο 1975, 188-189. D. Webb, Pilgrims and Pilgrimage in the Me-
dieval West, Λονδίνο ‒ Νέα Υόρκη 2001, 87, 109-111.
81  P. A. Sigal, «Le pèlerinage de Terre sainte aux XIIe et XIIIe 
siècles», M. Rey-Delqué (επιστ. επιμ.), Les Croisades. L’Orient et 
l’Occident d’Urbain II à Saint Louis 1096-1270, Μιλάνο 1997, 
120-125. Sumption, Pilgrimage, ό.π. (υποσημ. 80), 137-139. Y. 
Friedman, «Pilgrims in the Shadow of the Crusader Kingdom», 
Knights of the Holy Land. The Crusader Kingdom of Jerusalem 
(The Israel Museum, κατάλογος έκθεσης), επιστ. επιμ. S. Rozen-
berg, Ιερουσαλήμ 1999, 101-109.

Η παρουσία των Δυτικών στις περιοχές της βυ-
ζαντινής αυτοκρατορίας κατά την ύστερη βυζαντινή 
εποχή δεν θα επηρεάσει μόνο τις προσκυνηματικές 
πρακτικές αλλά γενικότερα τις συνθήκες διαμόρφω-
σης των τοπικών λατρειών. Και αυτό γιατί η συστη-
ματική λεηλασία των ιερών λειψάνων από την Κων-
σταντινούπολη καταρχάς αλλά και από τις υπόλοιπες 
περιοχές της βυζαντινής αυτοκρατορίας που θα βρε-
θούν μετά τον 13ο αιώνα υπό λατινική κυριαρχία, 
θα αποτελέσει μια σημαντική τομή στις λατρευτικές 
συνήθειες82. Οι Βυζαντινοί όφειλαν να καλύψουν το 
κενό που άφησαν πίσω τους τα κλεμμένα λείψανα και 
οι «απαχθέντες» άγιοι.

Ειδικότερα στην Κωνσταντινούπολη, μετά την 
ανακατάληψή της το 1261, δεν θα «επανασυστήσουν» 
τα ιερά κειμήλια που χάθηκαν83, αλλά θα αναγκα-
στούν να στραφούν σε «ξεχασμένους» αγίους και αγί-
ες της πόλης, και να αναδείξουν νέα κέντρα λατρείας. 
Αυτήν την ανάγκη υπηρετεί η αναθεώρηση βίων πα-
λαιότερων αγίων από συγγραφείς που ανήκουν στον 
κύκλο των λογίων της παλαιολόγειας εποχής. Τα κεί-
μενα αυτά πιθανότατα προορίζονταν για δημόσια πα-
ρουσίαση, π.χ. για να διαβαστούν μπροστά σε κοινό, 
με αφορμή τη γιορτή ή την ανακαίνιση της εκκλησίας 
της αγίας μορφής στην οποία αναφέρονται, και απο-
καλύπτουν την προσπάθεια της πνευματικής ελίτ της 
Κωνσταντινούπολης να δώσει έμφαση στην ύπαρξη 
και θαυματουργική δράση λειψάνων παλαιότερων –
και όχι ιδιαίτερα δημοφιλών– αγίων της πόλης84.

Χαρακτηριστικό παράδειγμα αποτελούν άγιες μορ-
φές, τον βίο των οποίων επιλέγει να διηγηθεί εκ νέου 
ο Κωνσταντίνος Ακροπολίτης, όπως η αγία Θεοδοσία 
της Κωνσταντινούπολης, μια εικονόφιλη και όχι ιδι-
αίτερα διάσημη μοναχή του 8ου αιώνα, ο Βάρβαρος, 
ένας άγνωστος άγιος της Ακαρνανίας, του 9ου αιώνα, 
και ο εξίσου άγνωστος από άλλες πηγές Αθανάσιος, 

82  G. P. Majeska, «The Relics of Contantinople after 1204», J. Du-
rand ‒ B. Flusin (επιστ. επιμ.), Byzance et les reliques du Christ 
(Centre de Recherche d’Histoire et Civilisation de Byzance. Mo-
nographies 17), Παρίσι 2004, 183-190.
83  Majeska, «The Relics of Contantinople», ό.π. (υποσημ. 82), 188.
84  A.-M. Talbot, «Old Wine in New Bottles: The Rewriting of Saints’ 
Lives in the Paleologan Period», S. Ćurčić ‒ D. Mouriki (επιστ. 
επιμ.), The Twilight of Byzantium. Aspects of Cultural and Reli-
gious History in the Late Byzantine Empire, Princeton, N.J. 1991, 
15-26.

Εικ. 16. Αθήνα, Μουσείο Μπενάκη. Γυάλινο μετάλλιο με 
τον άγιο Δημήτριο (© Μουσείο Μπενάκη, αριθ. ευρ. 13546). 

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   177 9/5/2016   12:25:56 μμ



178

ΒΙΚΥ Α. ΦΩΣΚΟΛΟΥ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

επίσκοπος Αδραμυτίου, τον 10ο ή 11ο αιώνα85. Κοινό 
στοιχείο και στους τρεις είναι πως το λείψανό τους επι-
τελεί ξανά κατά την εποχή του Ακροπολίτη θαύματα, 
αναδύει θαυματουργό μύρο και γιατρεύει πιστούς, ενώ 
και ο ίδιος ο συγγραφέας και η οικογένειά του έχουν 
γιατρευτεί χάρη στη θαυματουργική παρέμβασή του86.

Οι πληροφορίες για την εμφάνιση νέων ή την ανα-
βίωση παλαιότερων τοπικών αγιολογικών λατρειών 
κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο είναι περισσότε-
ρες στην περίπτωση της Κωνσταντινούπολης, όπου, 
ωστόσο, είναι γνωστό, αν και όχι πλήρως μελετημένο, 
κυρίως το κειμενικό τμήμα κάθε «ανανεωμένου» αγιο-
λογικού φακέλου. Τα υλικά μέσα ανάδειξης των υστε-
ροβυζαντινών αγίων της πόλης αποτελούν ανοικτό 
ζήτημα προς διερεύνηση. Μέσα από αυτό το πρίσμα 
θα μπορούσαν, για παράδειγμα, να συζητηθούν οι φο
ρητές εικόνες αγίων μορφών με λατρευτικό χαρακτή
ρα, ο αριθμός των οποίων αυξάνεται κατακόρυφα 
αυτήν την εποχή87. Η έρευνα των υλικών τεκμηρίων 
ανάδειξης τοπικών αγιολογικών λατρειών κατά την 
ύστερη βυζαντινή περίοδο θα αποκαλύψει, νομίζω, 
και άλλους ιστορικούς παράγοντες στους οποίους 
οφείλεται η επανεμφάνισή τους, εκτός από την «ειρή-
νη» που έφερε στην ορθόδοξη Εκκλησία η αποκήρυξη 
της ένωσης των Εκκλησιών και η θρησκευτική ευλά-
βεια του Ανδρονίκου Β΄, όπως έχει κατά κύριο λόγο 
υποστηριχθεί μέχρι σήμερα88.

85  Βλ. σχετικά τα κείμενα και τις πληροφορίες για τους αγίους 
στη διαδικτυακή βάση δεδομένων του Ινστιτούτου Βυζαντινών 
Ερευνών του ΕΙΕ «Αγιολογία της Ύστερης Βυζαντινής Περιό-
δου», http://byzhadb.eie.gr/index.htm (ημ. τελευταίας πρόσβασης 
30/06/2015).
86  Talbot, «Old Wine», ό.π. (υποσημ. 84), 18-20. Βλ. επίσης A.-M. 
Talbot, «Healing Shrines in Late Byzantine Constantinople», A. 
M. Talbot, Women and Religious Life in Byzantium, Aldershot 
2001, αριθ. ΧΙV, 9-11, 21-22.
87  Χαρακτηριστική είναι η περίπτωση της αγίας Θεοδοσίας, η 
οποία, όπως αναφέρθηκε παραπάνω, από τη μια μεριά αναδει-
κνύεται σε θαυματουργή αγία της Κωνσταντινούπολης και από 
την άλλη εντοπίζουμε ένα σημαντικό αριθμό φορητών εικόνων 
της με τη μορφή λατρευτικού πορτρέτου, D. Mouriki, «Portraits 
of St. Theodosia in Five Sinai Icons», Θυμίαμα στη μνήμη της 
Λασκαρίνας Μπούρα, Αθήνα 1994, 213-219. Για τον ναό της 
Αγίας Θεοδοσίας στην Κωνσταντινούπολη, βλ. A. Effenberger, 
«Theodosia von Konstantinopel – Kult und Kultort. Ergänzende 
Überlegungen zu ihrem ̒hagiographischen Dossier'», JÖB 61 
(2011), 121-134.
88  Talbot, «Healing Shrines», ό.π. (υποσημ. 86). St. Efthymiadis, 
«Late Byzantine Collections of Miracles and their Implications», 

Την πολυπλοκότητα αυτού φαινομένου έχει ήδη 
δείξει η μελέτη της περίπτωσης της Μαρίας Μαγδα
ληνής, μιας ευαγγελικής αγίας, ελάχιστα λατρευόμε-
νης στο Βυζάντιο, τα λείψανα της οποίας βρίσκονταν 
ξεχασμένα στον ναό του Αγίου Λαζάρου στην Κων-
σταντινούπολη. Από αυτήν τη λήθη την ανασύρει ο 
Νικηφόρος Κάλλιστος Ξανθόπουλος με ένα εκτενές 
εγκώμιο που συντάσσει για αυτήν, την ίδια εποχή που 
έχει καθιερωθεί κεντρικό πρόσωπο στη διδασκαλία 
των δυτικών επαιτικών ταγμάτων και τα λείψανά της 
αποτελούν μήλον της έριδος ανάμεσα στον Κάρολο Β΄ 
Ανδεγαυό και το μοναστήρι του Vézelay στη Βουρ-
γουνδία89. Η επικαιρότητα που αποκτά η Μαγδαλη-
νή, αποτυπώνεται και στην καλλιτεχνική έκφραση της 
ανατολικής Μεσογείου αυτήν την περίοδο. Ο πρωτα-
γωνιστικός ρόλος της σε νέα εικονογραφικά σχήματα 
σκηνών του Θείου Πάθους, τόσο στο Βυζάντιο όσο 
και στη Δύση, αποτελούν εικαστικές αποδείξεις της 
διεκδίκησης της αγίας από τις δύο θρησκευτικές πα-
ραδόσεις με πολλαπλές προεκτάσεις, γεγονός καθόλου 
τυχαίο, καθώς η Mαγδαληνή δεν ήταν απλώς μία ακό-
μη αγία, όπως άλλωστε αναφέρει και ο Ξανθόπουλος 
στο τέλος της ομιλίας του, τόσο αυτή όσο και ο Λάζα-
ρος, στον ναό του οποίου φυλάσσονταν τα λείψανά 
της: φύλακες μὲν τῆς πόλεως ἄγρυπνοι, σωτῆρες δὲ καὶ 
χορηγοὶ χαρισμάτων τῶν παντοίων καὶ πρὸς Θεὸν με­
σῖται ἀνυστικώτατοι, εἴ γε μαθητοῦ καὶ φίλου μηδὲν 
οἱκειότερον90. 

Κλείνοντας αυτήν την αρχαιολογική προσέγγιση της 
λατρείας των αγίων στο Βυζάντιο, θα μπορούσαμε 
καταρχάς να σημειώσουμε πως τα απαραίτητα υλικά 
και συμβολικά μέσα για την ανάδειξη τοπικών αγίων 
είναι κοινά σε όλες τις περιόδους. Ωστόσο, ο χαρακτή-
ρας και ο ρόλος τους δεν είναι ίδιος σε κάθε εποχή, 
γιατί η εμφάνιση και η λατρεία τους καλύπτει διαφο-
ρετικές ανάγκες σε κάθε περίοδο. Έτσι, στην πρώιμη 
βυζαντινή εποχή οι τοπικοί άγιοι γνωρίζουν συχνά 

Οι ήρωες της Ορθόδοξης Εκκλησίας, ό.π. (υποσημ. 64), 239-250. 
Efthymiadis, «Collections of Miracles», ό.π. (υποσημ. 52), 125-126.
89  V. Foskolou, «Mary Magdalene between East and West. Cult and 
Image, Relics and Politics in the Late Thirteenth-Century Eastern 
Mediterranean», DOP 65/66 (2011-2012) 271-275, με τη σχετική 
βιβλιογραφία.
90  Λόγος εἰς τὴν ἁγίαν καὶ ἰσαπόστολον Μυροφόρον Μαρία τὴν 
Μαγδαληνήν, PG 147, στ. 573, 575-576.

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   178 9/5/2016   12:25:56 μμ



179

ΛΕΙΨΑΝΑ, ΘΑΥΜΑΤΑ ΚΑΙ ΕΥΛΟΓΙΕΣ

ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

ευρύτατη γεωγραφική διάδοση και μαζική αποδοχή, 
φαινόμενο που αποδίδεται στην προσκυνηματική κί-
νηση και στο ενδιαφέρον των εκκλησιαστικών αξιω-
ματούχων να προωθήσουν τους «δικούς» τους αγίους, 
αλλά και στο γεγονός πως στο πλαίσιο της πολυσυλ-
λεκτικής θρησκευτικής κοινωνίας της εποχής οι άγιες 
μορφές αποτελούν ένα από τα βασικά μέσα για την 
εδραίωση της χριστιανικής Εκκλησίας.

Αντίθετα, οι νέοι άγιοι της μέσης βυζαντινής περι-
όδου, συνήθως μοναχοί, γνωρίζουν μια οριοθετημένη 
τοπικά και περιορισμένη χρονικά απήχηση, γεγονός 
που αποδίδεται στον πολιτικό ρόλο που διαδραματί-
ζουν στις περιοχές όπου αναδύονται, ρόλος που δια-
φαίνεται εκτός των άλλων και από τις στενές σχέσεις 
τους με τις τοπικές αρχές και συχνά με τον ίδιο τον αυ-
τοκράτορα.

Τέλος, η παρουσία και εγκατάσταση Δυτικών στον 
χώρο της βυζαντινής αυτοκρατορίας μετά την τέταρ-
τη σταυροφορία, και η τομή που αυτή επέφερε στις 
λατρευτικές συνήθειες και στην ιερή τοπογραφία των 
πόλεων, προτείνεται ως μια ακόμη αιτία για την ανα-
θέρμανση της λατρείας παλαιότερων και όχι ιδιαίτερα 
δημοφιλών αγίων κατά την ύστερη βυζαντινή περίοδο. 

Αυτή η υπόθεση μπορεί καταρχάς να δώσει νέες ερμη-
νείες στο φαινόμενο των τοπικών αγίων της ύστερης 
εποχής και, σε ένα δεύτερο επίπεδο, αν συνδυαστεί με 
την ανασύνθεση των υλικών εκφάνσεων της λατρείας 
τους, δηλαδή εικόνων, ναών και ενθυμημάτων, μπο-
ρεί ενδεχομένως να μας επιτρέψει να προσεγγίσουμε 
μέσα από ένα διαφορετικό πρίσμα την καλλιτεχνική 
θρησκευτική παραγωγή των τελευταίων αιώνων του 
Βυζαντίου.

Προέλευση εικόνων
Εικ. 1:  https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Overview_of_St._ 
Simeons_from_the_North_Syria.jpg. Εικ. 2: Grossmann, «The Pilgri
mage Center of Abû Mînâ», ό.π. (υποσημ. 12), σχέδ. 2. Εικ. 3, 11, 
12, 13β, 14-16: © Μουσείο Μπενάκη, Αθήνα. Εικ. 4: A. Grabar, 
Martyrium. Recherches sur le culte des reliques et l’art chrétien 
antique, Paris, Collège de France, 1943-1946, πίν. LXIII.2. Εικ. 5: 
J.-P. Sodini, «Remarques sur l’iconographie de Syméon l’Alépin, le 
premier stylite», ό.π. (υποσημ. 23), εικ. 4. Εικ. 6: https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:Bobbio_flasks_ampullae_VIc.jpg. Εικ. 7: 
J. Wilkinson, Egeria’s Travels, Οξφόρδη 1971, εικ. σ. 174. Εικ. 8: 
© Italian Archaeological Mission at Hierapolis in Phrygia. Εικ. 9: 
© Virginia Museum of Fine Arts. Εικ. 10: © The Walters Art Mu-
seum, http://art.thewalters.org/detail/22682. Εικ. 13α: Bakirtzes, 
«Byzantine Ampullae», ό.π. (υποσημ. 58), σχέδ. εικ. 51.

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   179 9/5/2016   12:25:57 μμ



180 ΔΧΑΕ ΛΖ΄ (2016), 157-180

he article is an extensive form of the introductory 
lecture at a session with the title ̒Local saints – local 
cult of saints' of the 32nd Symposium of Byzantine and 
Post-Byzantine Archaeology and Art of the Christian 
Archaeological Society (Athens 2012). 

Aim of the study is to present the material means, 
practices, signs and symbols that contribute to the 
emergence of local holy figures. In this respect, pilgrim-
age and pilgrim mementoes, relics, cult icons and the 
pictorial narratives of saint lives, are some of the issues 
discussed in the paper.

The importance and impact of hagiological cults 
within the local communities is another theme in the 
scope of this presentation. The hagiological texts, main-

ly collections of miracles, the development of pilgrimage 
centers and the economic activities connected with them, 
were topics that could unfold different aspects of this 
subject.

Archaeological and textual testimonies in relation 
with the historical background were used to discuss 
these issues and to investigate a final general question, 
namely whether the appearance and development of 
local cults follows common patterns in each historical 
period of Byzantium.

Department of History and Archaeology, 
University of Crete, 

foskolou@uoc.gr

Vicky A. Foskolou

RELICS, MIRACLES AND EULOGIAE :
THE ARCHAEOLOGY OF THE CULT OF LOCAL SAINTS

T

ΔΧΑΕ_37_9_Foskolou.indd   180 9/5/2016   12:25:57 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

