
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 40 (2019)

   Deltion ChAE 40 (2019), Series 4

  

 

  

  The origin and significance of the Early Christian
synthronon 

  Δημήτριος Θ. ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ ( Dimitriοs Th.
CHATZILAZAROU)   

  doi: 10.12681/dchae.21807 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ ( Dimitriοs Th. CHATZILAZAROU) Δ. Θ. (2019). The origin and significance of the Early Christian
synthronon. Deltion of the Christian Archaeological Society, 40, 17–28. https://doi.org/10.12681/dchae.21807

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 21/01/2026 21:48:28



The resemblance of the Christian synthronon to the 
exedrae revealed in a large complex of Auditoria 
in Alexandria highlights the importance of teach-
ing for the Christian faith. Evidence of the effort of 
the Christian Church to approach the pagan world 
through its ideological, iconographic and symbolical 
vocabulary is traced in the field of Early Christian 
iconography and imperial ideology. The integration 
of the exedra into the apse of the Christian Church 
symbolically transformed the latter in an auditorium 
of Divine Wisdom.

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

H ομοιότητα του παλαιοχριστιανικού συνθρόνου με 
τις καθηγητικές εξέδρες που αποκαλύφθηκαν σε διδα-
σκαλεία στην Αλεξάνδρεια, αναδεικνύει τη σημασία 
της έννοιας της διδασκαλίας για τη χριστιανική πίστη. 
Στην πρώιμη χριστιανική εικονογραφία και αυτοκρα-
τορική ιδεολογία ανιχνεύονται τα τεκμήρια ενός εγ-
χειρήματος της Εκκλησίας να προσεγγίσει τον εθνικό 
κόσμο μέσα από το ιδεολογικό, εικονογραφικό και 
συμβολικό λεξιλόγιό του. Η μεταφορά της καθηγητικής 
εξέδρας στην αψίδα του χριστιανικού ναού τον ανέδει-
ξε συμβολικά σε διδασκαλείο της Θείας Σοφίας.
 

Δημήτριος Θ. Χατζηλαζάρου

Η ΚΑΤΑΓΩΓΗ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ 
ΤΟΥ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΣΥΝΘΡΟΝΟΥ

Λέξεις κλειδιά
Παλαιοχριστιανική περίοδος, σύνθρονο, εκπαίδευση, αυτο-
κρατορική ιδεολογία, Βυζαντινή αυτοκρατορία.

Keywords
Early Christian period; synthronon; education; imperial 
ideology; Byzantine Empire.

Χαράλαμπος Μπούρας περιέγραψε το σύνθρονο 
(Εικ. 1) ως «σειρές καθισμάτων κτιστών υπό μορφήν 
θεάτρου μέσα στην κόγχη του ιερού, όπου στον άξονα 
και στο ψηλότερο σημείο σχηματιζόταν ο θρόνος του 
επισκόπου»1. Η αρχαιότητα της λειτουργικής αυτής 
κατασκευής μαρτυρείται, ήδη, κατά τις απαρχές της 
χριστιανικής αρχιτεκτονικής στον λόγο που εκφώνη-
σε ο Ευσέβιος Καισαρείας2 στα εγκαίνια της βασιλικής 

* ΥΠ.ΠΟ.Α. / Εφορεία Αρχαιοτήτων Κυκλάδων, dimlazarou@
yahoo.gr

1  Χ. Μπούρας, Ιστορία της αρχιτεκτονικής, Β΄, Αρχιτεκτονική 
στο Βυζάντιο, το Ισλάμ και τη Δυτική Ευρώπη κατά τον μεσαί-
ωνα, Αθήνα 2001, 72. Το παρόν άρθρο αφιερώνεται στη μνήμη 
του σοφού καθηγητή. Ευχαριστώ θερμώς τους δύο ανώνυμους 
κριτές για τις παρατηρήσεις τους. 
2  Εὐσέβιος, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, Eusebius Werke II.2., Die 

της Τύρου το έτος 315. Η ιδιαιτερότητα της μορφής του 
συνθρόνου και η τυπολογία του προκάλεσαν το ενδι-
αφέρον της έρευνας3, χωρίς ωστόσο να διερευνηθούν 
ικανοποιητικά η καταγωγή και η συμβολική σημασία 
του. Σε γενικές γραμμές θεωρείται ότι η προέλευσή του 
ανάγεται στην αρχαιότητα και ότι ο επίσκοπος, όταν 

Kirchengeschichte, εκδ. F. Winkelmann, Griechischen Christli-
chen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte N.F. 6, Βερολίνο 1999, 
875.23-26 (Χ.4.44): «[...] θρόνοις τε τοῖς ἀνωτάτω εἰς τὴν τῶν 
προέδρων τιμὴν καὶ προσέτι βάθροις ἐν τάξει τοῖς καθ’ ὅλου 
κατὰ τὸ πρέπον κοσμήσας ἐφ’ ἅπασίν τε τὸ τῶν ἁγίων ἅγιον 
θυσιαστήριον ἐν μέσῳ θεὶς [...]».
3  Α. Κ. Ορλάνδος, Ἡ ξυλόστεγος παλαιοχριστιανικὴ βασιλικὴ τῆς 
μεσογειακῆς λεκάνης, Ἀθῆναι 1994, 489-503. T. F. Mathews, The 
Early Churches of Constantinople: Architecture and Liturgy, Penn
sylvania State University, 1971, 143-152. The Oxford Dictionary

17

Ο

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   17 12/5/2019   8:18:08 μμ



18

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Χ. ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

Εικ. 1. Νάξος, Παναγία Πρωτόθρονη, το σύνθρονο, μέσα 7ου αιώνα.

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   18 12/5/2019   8:18:10 μμ



19

Η ΚΑΤΑΓΩΓΗ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΣΥΝΘΡΟΝΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

κάθεται στον θρόνο ανάμεσα στους ιερείς, συμβολίζει 
τον Χριστό ανάμεσα στους μαθητές του. 

Η έρευνα γύρω από την καταγωγή της μορφής και 
τη λειτουργική σημασία του συνθρόνου απέκτησε κατά 
τη γνώμη μας νέο ενδιαφέρον χάρη στην ανακάλυψη 

of Byzantium, A. P. Kazhdan κ.ά. (επιμ.), III, Νέα Υόρκη ‒ Οξ-
φόρδη 1991, 1996. M. Altripp, «Beobachtungen zu Synthronoi 
und Kathedren in byzantinischen Kirchen Griechenlands», BCH 
124.1 (2000), 377-412. Γ. Αντουράκης, Θέματα αρχαιολογίας 
και τέχνης, Γ΄, τχ. Α΄, Αρχαίοι θρόνοι και παλαιοχριστιανικά 
σύνθρονα, Αθήνα 2000. Γ. Αντουράκης, «Το παλαιοχριστιανικό 
σύνθρονο στη μεσογειακή λεκάνη. Κύρια σημεία – πορίσματα 
ερευνών», Γ΄ Συνάντηση Βυζαντινολόγων Ελλάδας και Κύπρου 
(2000), Ρέθυμνο 2002, 101-104. Α. Κωσταρέλλη, «Το σύνθρονο 
και ο επισκοπικός θρόνος στους ναούς της Νάξου», Φλέα 39 
(2013), 23-42.

ενός μεγάλου εκπαιδευτικού συγκροτήματος4 της ύστε-
ρης αρχαιότητας στην περιοχή Kom El-Dikka της Αλε-
ξάνδρειας. Το συγκρότημα αποτελείται από 20 επι-
μήκεις ορθογώνιες αίθουσες διδασκαλίας (auditoria), 
στο εσωτερικό των οποίων με κτιστά τοιχία διαμορ-
φώνονται ορθογώνιες, ημικυκλικές ή αψιδωτές σε κά-
τοψη εξέδρες με αναβαθμούς. Οι αναβαθμοί περιτρέ-
χουν τους τρεις πλευρικούς τοίχους κάθε αίθουσας και 
απολήγουν σε καθηγητικό θρόνο στην κορυφή, στο 
κέντρο κάθε εξέδρας (Εικ. 2). Οι ανασκαφείς θεωρούν 

4  G. Majcherek, «The Late Roman Auditoria of Alexandria: An 
Archaeological Overview», T. Derda ‒ T. Markiewicz ‒ E. Wip-
szycka (επιμ.), Alexandria: Auditoria of Kom El-Dikka and Late 
Antique Education, Journal of Juristic Papyrology Supplement 8, 
Warsaw University, 2007, 11-52.

Εικ. 2. Αλεξάνδρεια. Kom El-Dikka, Διδασκαλείο (Auditorium K), ύστερος 5ος ή πρώιμος 6ος αιώνας. 

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   19 12/5/2019   8:18:10 μμ



20

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Χ. ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

περίστωο, οι οποίες ήταν ανοικτές με δύο κίονες «ἐν 
παραστάσει» προς την εσωτερική αυλή. Στο κέντρο 
της πλευράς απέναντι από την είσοδο βρισκόταν ο 
θρόνος του διδασκάλου και περιμετρικά των τοίχων 
υπήρχε χαμηλό θρανίο για να κάθονται οι μαθητές. 
Εξέδρα υπήρχε ήδη στην Ακαδημία του Πλάτωνα, 
σύμφωνα με τον Διογένη Λαέρτιο, μαζί με ναό των 
Μουσών.10 Ως λειτουργική κατασκευή κατέχει σημα-
ντική θέση στο πλαίσιο της λειτουργίας του Μουσείου 
της Αλεξάνδρειας: «τῶν δὲ βασιλείων μέρος ἐστὶ καὶ 
τὸ Μουσεῖον, ἔχον περίπατον καὶ ἐξέδραν καὶ οἶκον 
μέγαν ἐν ᾧ τὸ συσσίτιον τῶν μετεχόντων τοῦ Μουσεί-
ου φιλολόγων ἀνδρῶν»11. Η χρήση του όρου από τον 
Βιτρούβιο12 κατά την περιγραφή του ιδανικού γυμνα-
σίου υποδεικνύει ότι η εξέδρα συνέχισε να δηλώνει 
την αίθουσα διδασκαλίας στα γυμνάσια κατά τη ρω-
μαϊκή περίοδο. 

Στη θεατρόσχημη διαμόρφωση των εξεδρών διδα-
σκαλίας κατά την ύστερη αρχαιότητα αναφέρεται ο 
Θεμίστιος σε λόγο που εκφώνησε γύρω στα μέσα του 
4ου αιώνα σε μία αίθουσα διδασκαλίας της Βασιλείου 
Στοάς της Κωνσταντινούπολης13. Ο ρήτορας απευθύνε-
ται στο ακροατήριο που συγκεντρώθηκε στο «θέατρον 
τῶν Μουσῶν»14, «καθήμενος ἐπὶ θρόνου τινὸς ὑψηλοῦ» 

des Écoles Françaises d’Athènes et de Rome 196, Παρίσι 1960, 
325-329. 
10  Διογένης Λαέρτιος, IV.19: «διὰ δὴ οὖν τὸ φιλογενναῖον (ὁ 
Πολέμων) ἐτιμᾶτο ἐν τῇ πόλει. οὐ μὴν ἀλλὰ καὶ ἐκπεπατηκὼς 
ἦν διατρίβων ἐν τῷ κήπῳ, παρ’ ὃν οἱ μαθηταὶ μικρὰ καλύβια 
ποιησάμενοι κατῴκουν πλησίον τοῦ μουσείου καὶ τῆς ἐξέδρας». 
11  Στράβων, Γεωγραφικά, 17.1.8.16-19.
12  Βιτρούβιος, De Architectura, V.11.2: «[...] exedrae spatiosae, ha-
bentes sedes, in quibus philosophi, rhetores reliquique que studiis 
delectantur sedentes [...]». 
13  Σχετικά με την ταύτιση του μνημείου, βλ. Δ. Χατζηλαζάρου, 
Η Βασίλειος Στοά και η σύνθεση του μνημειακού κέντρου της 
Κωνσταντινούπολης. Τοπογραφία, λειτουργίες, συμβολισμοί, 
διδακτορική διατριβή, Πανεπιστήμιο Αθηνών, Αθήνα 2016, 
304-308 (https://www.didaktorika.gr/eadd/handle/10442/38058).
14  Themistii Orationes quae supersunt, (21), «Βασανιστὴς ἢ Φιλό-
σοφος», εκδ. H. Schenkl ‒ G. Downey ‒ A. F. Norman, ΙΙ, ΒΤ, Λει-
ψία 1971, 18.1-6 (243a-b): «Ἄνδρες ὅσοι ξυνελέγητε ὑπ’ ἐμοῦ τή-
μερον εἰς τὸ θέατρον τῶν Μουσῶν, τί κάθησθε ἐκπεπληγμένοι; 
τί δὲ συνέχεσθε ὑπὸ θάμβους; οὔτι που ὑμῖν καινὸν καὶ ἀλλό
κοτον καταφαίνεται ἄνδρα τοῦ φιλοσοφίας ὀνόματος ἀξιούμε
νον χθές τε ἀγείροντα ἑωρᾶσθαι καὶ νῦν καθήμενον ἐπὶ θρόνου 
τινὸς ὑψηλοῦ μάλα σοφιστικῶς καὶ σοβαρῶς [...]». 

ότι η ανέγερση του συγκροτήματος ξεκίνησε κατά τον 
ύστερο 5ο ή τον πρώιμο 6ο αιώνα και ότι αυτό παρέ-
μεινε σε χρήση, πιθανώς, μέχρι τα τέλη του 7ου αιώνα5. 

Η Katherine Welch6, που μελέτησε τις κατασκευές 
αυτές αναζητώντας τα πρότυπά τους, επισήμανε ότι 
ένα ενδιαφέρον συγκριτικό υλικό συνιστούν τα σύν-
θρονα των παλαιοχριστιανικών ναών. Ανέδειξε τη 
σχέση εξέδρας και συνθρόνου με το auditorium στην 
αψιδωτή αίθουσα των Θερμών των Σάρδεων και πρό-
τεινε την καταγωγή τους από τα εφηβαία, τις αίθουσες 
διδασκαλίας των ελληνιστικών και ρωμαϊκών γυμνα-
σίων7, καθώς και από τη διαμόρφωση των αρχαίων 
βουλευτηρίων. Η σχέση του συνθρόνου με αυτές τις 
θεατρόσχημες κατασκευές του ελληνικού κόσμου εί-
ναι προφανής. Ωστόσο, το στοιχείο που το ξεχωρίζει 
και το συνδέει ιδιαίτερα με τις αίθουσες διδασκαλίας 
της Αλεξάνδρειας, είναι η παρουσία του επισκοπικού 
θρόνου στο μέσο και στο ψηλότερο σημείο. Προκειμέ-
νου να κατανοήσουμε τη σχέση αυτών των μορφολο-
γικά παρόμοιων αλλά λειτουργικά διαφορετικών κα-
τασκευών, θα χρειαστεί να διερευνήσουμε την εξέλιξη 
της μορφής και της ονομασίας της αρχαίας «αίθουσας 
διδασκαλίας», της εξέδρας, τρίπλευρης ή ημικυκλικής. 

Η εξέδρα8 είναι αρχιτεκτονικός όρος με ευρύ περιε-
χόμενο, που δηλώνει συνήθως ημικυκλική κατασκευή, 
η οποία έφερε περιμετρικό θρανίο ή αγάλματα. Υπαί-
θριες και ελεύθερα ιστάμενες εξέδρες υπήρχαν στις 
πλατείες των αρχαίων αγορών. Ειδικότερα στα γυμνά-
σια ως εξέδρες αναφέρονται ημικυκλικές ή ορθογώνιες 
αίθουσες διδασκαλίας9 συνήθως προσαρτημένες στο

5  G. Majcherek, «The Auditoria of Kom El-Dikka: A Glimpse 
of Late Antique Education in Alexandria», Proceedings of the 
Twenty-Fifth International Congress of Papyrology (Ann Arbor 
2007), American Studies in Papyrology, Ann Arbor 2010, 471-
484, κυρίως 474. 
6  K. E. Welch, «Some Architectural Prototypes for the Auditoria 
at Kom El-Dikka and Three Late Antique (Fifth Cent. AD) Com-
paranda from Aphrodisias in Caria», Derda ‒ Markiewicz ‒ Wip-
szycka, Alexandria, ό.π. (υποσημ. 4), 115-133.
7  Welch, «Some Architectural Prototypes», ό.π. (υποσημ. 6), 117-
121. Ακόμη, βλ. κατωτέρω υποσημ. 9.
8  Α. Κ. Ορλάνδος ‒ Ι. Ν. Τραυλός, Λεξικὸν ἀρχαίων ἀρχιτεκτο-
νικῶν ὅρων. Βιβλιοθήκη τῆς ἐν Ἀθῆναις Ἀρχαιολογικῆς Ἑται-
ρείας ἀρ. 94, Ἀθῆναι 1986, 103. 
9  J. Delorme, Gymnasion, Étude sur les monuments consacrés à 
l’éducation en Grèce (dès origines à l’empire romain), Bibliothèque 

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   20 12/5/2019   8:18:10 μμ



21

Η ΚΑΤΑΓΩΓΗ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΣΥΝΘΡΟΝΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

συνθρόνου. Προκειμένου, όμως, να διερευνήσουμε την 
προοπτική αυτή, θα χρειαστεί να κατανοήσουμε τη 
σημασία που έχει για τη χριστιανική πίστη η έννοια 
της διδασκαλίας.

Η ιδιότητα του διδασκάλου συνιστά την κατεξο-
χήν και πρωτεύουσα ιδιότητα με την οποία εμφανί-
ζεται ο Κύριος Ιησούς Χριστός στο Ευαγγέλιο.18 Την 
ιδιότητα αυτή αναγνωρίζει ο ίδιος ο Ιησούς στον εαυ-
τό Του: «ὑμεῖς δὲ μὴ κληθῆτε ῥαββὶ· εἷς γὰρ ὑμῶν ἐστιν 
ὁ διδάσκαλος, ὁ Χριστὸς [...] μηδὲ κληθῆτε καθηγηταί· 
εἷς γὰρ ὑμῶν ἐστιν ὁ καθηγητής, ὁ Χριστός».19 Λίγο 
πριν τον Μυστικό Δείπνο διαβεβαίωσε τους μαθητές 
Του: «ὑμεῖς φωνεῖτέ με, ὁ Διδάσκαλος καὶ ὁ Κύριος, 
καὶ καλῶς λέγετε· εἰμὶ γάρ».20 Μετά τη Σύλληψή Του 
ο Ιησούς ομολόγησε στον αρχιερέα: «ἐγὼ πάντοτε 
ἐδίδαξα ἐν συναγωγῇ καὶ ἐν τῷ ἱερῷ [...]»21, ενώ και 
οι Ιουδαίοι τον παρέδωσαν στον Πιλάτο εξαιτίας 
της διδασκαλίας Του: «ἀνασείει τὸν λαὸν διδάσκων 
καθ’ ὅλης τῆς Ἰουδαὶας, ἀρξάμενος ἀπὸ τῆς Γαλιλαίας 
ἕως ὧδε».22 Μετά την Ανάστασή Του ο Κύριος έδω-
σε στους μαθητές Του την εντολή: «πορευθέντες οὖν 
μαθητεύσατε πάντα τὰ ἔθνη [...] διδάσκοντες αὐτοὺς 
τηρεῖν πάντα ὅσα ἐνετειλάμην ὑμῖν».23 

Επιπλέον, σε όλη την έκταση των τεσσάρων Ευαγ-
γελίων τα πρόσωπα που συνοδεύουν τον Χριστό, απο-
καλούνται σχεδόν αποκλειστικά «μαθητές».24 Βασική 

18  Κατὰ Ματθαῖον, δ΄ 23, ε΄ 2, ζ΄ 28-29, η΄ 19, θ΄ 11, θ΄ 35, ι΄ 24-25, 
ια΄ 1, ιβ΄ 38, ιγ΄ 54, ιζ΄ 24, ιθ΄ 16, κα΄ 23, κβ΄ 16, 24, 33, 36, κστ΄ 18, 
25, 49, 55. Κατὰ Μᾶρκον, α΄ 21-22, 27, β΄ 13, δ΄ 1-2, 38, ε΄ 35, στ΄ 
2, 6, 34, η΄ 31, θ΄ 5, 17, 31, 38, ι΄ 1, 17, 20, 35, 46, ιβ΄ 14, 19, 32, 35, 
38, 43, ιγ΄ 1, ιδ΄ 14, 45, 49. Κατὰ Λουκᾶν, δ΄ 15, 31-32, ε΄ 3, 17, στ΄ 
6, ζ΄ 40, η΄ 49, θ΄ 38, ι΄ 25, ια΄ 1, 45, ιβ΄ 13, ιγ΄ 10, 22, 26, ιδ΄ 26-27, 
33, ιη΄ 18, ιθ΄ 39, κ΄ 1, 21, 28, 39, κα΄ 7, 37, κβ΄ 11, κγ΄ 5. Κατὰ 
Ἰωάννην, α΄ 39, 50, γ΄ 2, δ΄ 31, στ΄ 25, 59, ζ΄ 14-17, 28, 35, η΄ 2-4, 
20, θ΄ 2, 27-28, ια΄ 8, 28, ιγ΄ 14, ιζ΄ 25-26, ιη΄ 19-20, ιθ΄ 38, κ΄ 16. 
19  Κατὰ Ματθαῖον, κγ΄ 8-10.
20  Κατὰ Ἰωάννην, ιγ΄ 13-14.
21  Κατὰ Ἰωάννην, ιη΄ 20.
22  Κατὰ Λουκᾶν, κγ΄ 5.
23  Κατὰ Ματθαῖον, κη΄ 19-20.
24  Κατὰ Ματθαῖον, ε΄ 1, η΄ 21, 23, 25, θ΄ 10-11, 14, 19, 37, ι΄ 1, 24-
25, 42, ια΄ 1, ιβ΄ 1-2, 49, ιγ΄ 10, 36, ιδ΄ 15, 19, 22, 26, ιε΄ 2, 12, 23, 
32-33, 36, ιστ΄ 5, 13, 20, 21, 24, ιζ΄ 6, 10, 16, 19, ιη΄ 1, ιθ΄ 10, 13, 23, 
25, κ΄ 17, κα΄ 1, 6, κγ΄ 1, κδ΄ 1, 3, κστ΄ 1, 8, 17, 18-19, 35-36, 40, 45, 
56, κζ΄ 57, 64, κη΄ 8-9, 13, 16. Κατὰ Μᾶρκον, β΄ 15-16, 18, 23, γ΄ 
7, 9, δ΄ 34, ε΄ 31, στ΄ 1, 35, 41, 45, ζ΄ 2, 5, η΄ 1, 4, 6, 10, 27, 33-34, θ΄ 
14, 18, 28, 31, ι΄ 10, 13, 23-24, 51, ια΄ 1, 14, 18, 21, ιγ΄ 1, ιδ΄ 12-16, 

περιγράφοντας εύστοχα τη θεατροειδή εξέδρα με τον 
καθηγητικό θρόνο. Οι αίθουσες διδασκαλίας της Βα-
σιλείου Στοάς αναφέρονται ως υφιστάμενες εξέδρες 
στον εκπαιδευτικό νόμο που εξέδωσε ο Θεοδόσιος ο 
μικρός το έτος 425 ιδρύοντας 31 καθηγητικές έδρες.15 
Στα Προλεγόμενα τῆς Φιλοσοφίας του Ψευδο-Ηλία, 
κείμενο του 7ου αιώνα, επισημαίνεται: «διὰ τοῦτο γὰρ 
τὰ θέατρα κυκλοτερῆ διὰ τὸ ἀλλήλους βλέπειν, καὶ αἱ 
διατριβαὶ κυκλοτερεῖς, ἵνα ὁρῶσιν ἀλλήλους καὶ τὸν 
διδάσκαλον».16 Από την τελευταία αναφορά προκύ-
πτει ότι κατά την ύστερη αρχαιότητα ο όρος «διατρι-
βή» ταυτίζεται σημασιολογικά με τον όρο «εξέδρα», 
επισήμανση η οποία θα μας φανεί χρήσιμη αργότερα. 

Το συγκρότημα διδασκαλείων της Αλεξάνδρειας 
μας προσφέρει μια ανάγλυφη εικόνα της εξέλιξης της 
αρχαίας αίθουσας διδασκαλίας προς την απομόνωση 
και την εσωτερικοποίηση. Τα θέατρα των Μουσών 
της ύστερης αρχαιότητας προφανώς κατάγονται από 
τις εξέδρες των αρχαίων γυμνασίων, που απέκτησαν 
κλιμακωτή, βαθμιδωτή μορφή, προκειμένου να καλύ-
ψουν τις ανάγκες εκπαιδευτικών ιδρυμάτων, τα οποία 
διέθεταν μεγάλο αριθμό καθηγητικών εδρών και πα-
ράλληλη σε διαφορετικές αίθουσες διδασκαλία, συγ-
χρόνως διατηρώντας το αρχαίο εκπαιδευτικό ιδεώδες: 
«κυκλοτερεῖς, ἵνα ὁρῶσιν ἀλλήλους καὶ τὸν διδάσκα-
λον».17 Στις ελληνικές πηγές δηλώνονται ως εξέδρες, 
θέατρα ή διατριβές. Συνεπώς, το πρότυπο των αιθου-
σών διδασκαλίας της Αλεξάνδρειας φαίνεται απίθανο 
να υπήρξε το σύνθρονο του χριστιανικού ναού, μια 
κατασκευή συγκριτικά πολύ ύστερη. Κατά τη γνώμη 
μας συνέβη ακριβώς το αντίθετο, δηλαδή το θέατρο 
των Μουσών, εξέδρα ή διατριβή, η τυπική αίθουσα 
διδασκαλίας της ύστερης αρχαιότητας, αποτέλεσε 
το αρχιτεκτονικό πρότυπο του παλαιοχριστιανικού 

15  Theodosiani Libri XVI cum Constitutionibus Sirmondianis (Co-
dex Theodosianus), II, εκδ. T. Mommsen, Βερολίνο 1905, 814.1-4 
(XV.1.53): «Exsedras, quae septentrionali videntur adhaerere por-
ticui, in quibus tantum amplitudinis et decoris esse monstratur, 
ut publicis commodis possint capacitatis ac pulchritudinis suae 
admiratione sufficere, supra dictorum consessibus deputabit». 
Για την ταύτιση των εξεδρών του νόμου με τη Βασίλειο Στοά, 
βλ. Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 348-359.
16  «Elias, Porphyrii Isagogen et Aristotelis Categorias Commenta-
ria», Commentaria in Aristotelem Graeca, εκδ. A. Busse, XVIII.1, 
Βερολίνο 1900, 21.29-30. 
17  «Elias, Porphyrii Isagogen», ό.π. (υποσημ. 16), 21.30. 

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   21 12/5/2019   8:18:10 μμ



22

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Χ. ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

εξαίρεση αποτελεί το επεισόδιο της αποστολής τους 
στις πόλεις του Ισραήλ, κατά την περιγραφή του 
οποίου αποκαλούνται «απόστολοι».25 Σύμφωνα με 
τις Πράξεις των Αποστόλων ως διδασκαλία αντιλή-
φθηκε και ο εθνικός κόσμος το κήρυγμα του Ευαγγε-
λίου. Όταν ο Παύλος ήλθε στην Αθήνα «τινὲς δὲ τῶν 
Ἐπικουρείων καὶ τῶν Στοϊκῶν φιλοσόφων» τον ρώ-
τησαν: «δυνάμεθα γνῶναι τίς ἡ καινὴ αὕτη ἡ ὑπὸ σοῦ 
λαλουμένη διδαχὴ;».26 Το γεγονός ότι η ιδιότητα του 
διδασκάλου είναι η πρωτεύουσα ιδιότητα του Κυρίου 
στην Καινή Διαθήκη και εκείνη των μαθητών η πρω-
τεύουσα ιδιότητα των αποστόλων, οι οποίοι στη συ-
νέχεια αναδείχτηκαν με τη σειρά τους σε διδασκάλους 
των πιστών, έχει εξαιρετική σημασία, η οποία μέχρι 
σήμερα δεν έχει γίνει πλήρως κατανοητή. 

Μία σειρά από ερευνητές27 έχουν επισημάνει το 
γεγονός ότι κατά τον ύστερο 3ο και τον 4ο αιώνα ο 
Κύριος εμφανίζεται συχνά στην πρώιμη χριστιανική 
εικονογραφία ως φιλόσοφος που διδάσκει τους μα-
θητές Του, γενειοφόρος ή αγένειος, ενίοτε γύρω από 
μία εξέδρα. Χαρακτηριστικές είναι οι παραστάσεις 
σε κατακόμβες της Ρώμης και στην αψίδα της Santa 
Pudenziana, η οποία χρονολογείται γύρω στο έτος 
400.28 Ειδικά για τον γενειοφόρο τύπο, ο P. Zanker29 
υποστηρίζει ότι αξιοποιήθηκαν εικονογραφικά τα 

32, ιστ΄ 7. Κατὰ Λουκᾶν, ε΄ 30, 33, στ΄ 1, 13, 17, 20, ζ΄ 11, η΄ 9, 22, 
θ΄ 1, 14, 16, 18, 40, 43, 54, ι΄ 22-23, ια΄ 1, ιβ΄ 1, 22, ιστ΄ 1, ιζ΄ 1, 22, 
ιη΄ 15, ιθ΄ 29, 37, 39, κ΄ 45, κβ΄ 11, 39, 45. Κατὰ Ἰωάννην, β΄ 2, 11-
12, 22, γ΄ 22, δ΄ 1-2, 8, 27, 31-33, στ΄ 3, 8, 11-12, 16, 22-24, 60-61, 
66, ζ΄ 3, η΄ 31, θ΄ 2, ια΄ 7-8, ια΄ 12, ια΄ 16, ια΄ 54, ιβ΄ 4, 16, 13.5, ιγ΄ 
22-23, ιγ΄ 35, ιε΄ 8, ιστ΄ 17, 29, ιη΄ 1-2, 15-17, 19, 25, ιθ΄ 26-27, κ΄ 
2-4, 8-10, 18-20, 25-26, 30, κα΄ 1-8, 12-14, 20, 23-24.
25  Κατὰ Ματθαῖον, ι΄ 2. Κατὰ Μᾶρκον, στ΄ 30. Κατὰ Λουκᾶν, 
στ΄ 13, θ΄ 10. Κατὰ Ἰωάννην, ιγ΄ 16. Ακόμη βλ. Κατὰ Λουκᾶν, ιγ΄ 
49, ιζ΄ 5, κβ΄ 14. 
26  Πράξεις Ἀποστόλων, ιζ΄ 18-19.
27  Δ. Ι. Πάλλας, «Ο Χριστός ως η Θεία Σοφία. Η εικονογραφι-
κή περιπέτεια μίας θεολογικής έννοιας», ΔΧΑΕ 15 (1989-1990), 
119-144, κυρίως 119-131. T. Mathews, The Clash of Gods. A 
Reinterpretation of Early Christian Art, Princeton ‒ New Jersey 
1995, 92-114, κυρίως 109-114 (φιλόσοφος). P. Zanker, The Mask 
of Socrates. The Image of the Intellectual in Antiquity (Maske des 
Sokrates, αγγλ. μτφρ.: A. Shapiro), Μπέρκλεϋ ‒ Λος Άντζελες ‒ 
Οξφόρδη 1995, 289-297.
28  J.-M. Spieser, «The representation of Christ in the Apses of Ear-
ly Christian Churches», Gesta 37.1 (1998), 63-73, κυρίως 64-65.
29  Zanker, The Mask, ό.π. (υποσημ. 27), 297-307.

χαρακτηριστικά του θείου ανδρός, ασκητικού φιλο-
σόφου, θαυματοποιού της εθνικής εικονογραφίας. 

Στο πλαίσιο της διδακτορικής διατριβής μας δια-
πιστώσαμε ότι στα χρόνια της Κωνσταντίνειας δυνα-
στείας στο πεδίο της επίσημης αυτοκρατορικής ιδεο
λογίας επιχειρήθηκε η σύνθεση χριστιανισμού και 
ελληνισμού.30 Πατέρες της Εκκλησίας31 και χριστιανοί 
θεολόγοι32 ή φιλόσοφοι33 είχαν επιχειρήσει να αναδεί-
ξουν τη σημασία της πλατωνικής διδασκαλίας για τη 
σύγκλιση αυτή. Σε επίσημο αυτοκρατορικό επίπεδο ο 
Μέγας Κωνσταντίνος στην ομιλία του προς τον Σύλ-
λογο των Αγίων34 έθεσε για πρώτη φορά τις βάσεις 
για τη συνάντηση της πλατωνικής με τη χριστιανική 
διδασκαλία.35 Ανάμεσα σε άλλα στοιχεία, ένα βασικό 
πρότυπο που αξιοποίησε, υπήρξε η παρουσίαση του 
Χριστού ως ιερού διδασκάλου36 και της διδαχής Του 

30  Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 418-441.
31  Σ. Γ. Παπαδόπουλος, Πατρολογία, Β΄, Ο τέταρτος αιώνας 
(Ανατολή και Δύση), Αθήνα 1999, 67-68 (Μεθόδιος Ολύμπου), 
280 (Μέγας Αθανάσιος), 594-595 (Γρηγόριος Νύσσης). F. Dvor
nik, Early Christian and Byzantine Political Philosophy: Origins 
and Background, ΙI, Ουάσινγκτον 1966, 595-601. Ακόμη, βλ. 
Κλήμης Αλεξανδρείας, Στρωματεῖς, 2.4.18.1-4. 
32  Όπως ο Λακτάντιος, βλ. J. Bardill, Constantine Divine Em-
peror of the Christian Golden Age, Καίμπριτζ 2012, 141.
33  Numenius, Fragments, εκδ. E. Des Places, Παρίσι 1973, 51 (fr. 
8): «Τί γάρ ἐστι Πλάτων ἢ Μωσῆς Ἀττικίζων;». Ο Νουμήνιος ο 
Απαμέας ήταν μεσοπλατωνικός και νεοπυθαγόρειος φιλόσοφος 
που δραστηριοποιήθηκε κατά το β΄ μισό του 2ου μ.Χ. αιώνα. 
34  Ο T. D. Barnes, Constantine: Dynasty, Religion and Power in 
the Later Roman Empire, Chichester 2011, 113-120, εκθέτει την 
εξέλιξη της έρευνας, χάρη στην οποία γίνεται πλέον αποδεκτό 
ότι η ομιλία αυτή ανήκει πράγματι στον Κωνσταντίνο. Κατά τη 
γνώμη του εκφωνήθηκε το Πάσχα του έτους 325 στη Νικομή-
δεια. Ακόμη, επισημαίνει ότι η διατύπωση στα χωρία σχετικά με 
τη θεότητα του Χριστού απηχεί τις αρειανίζουσες απόψεις του 
Ευσεβίου, όπως διατυπώνονταν πριν από τη Σύνοδο της Νίκαιας. 
Ο Bardill, Constantine ό.π. (υποσημ. 32), 299-302, ομοίως αποδέ-
χεται την αυθεντικότητα του λόγου, αλλά θεωρεί ότι είναι λίγα 
χρόνια πρωιμότερος. 
35  Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 433-435.
36  Κωνσταντίνου, Λόγος τῷ τῶν ἁγίων συλλόγῳ, Eusebius’ Wer
ke, I, Über das Leben Constantins, Constantins Rede and die heil-
ige Versammlung, Tricennatsrede an Constantin, εκδ. Ι. Α. Heikel, 
Griechischen Christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte 
7, Λειψία 1902, 174.8-15 (XV.1): «Καὶ μὴν ὁ τοῦ θεοῦ παρακα-
λεῖ παῖς πρὸς τὴν ἀρετὴν ἅπαντας, διδάσκαλον ἑαυτὸν τοῖς εὖ 
φρονοῦσιν τῶν τοῦ πατρὸς παραγγελμάτων καθιστάς [...] καὶ 

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   22 12/5/2019   8:18:10 μμ



23

Η ΚΑΤΑΓΩΓΗ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΣΥΝΘΡΟΝΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

ως φιλοσοφικής, χρησιμοποιώντας και πλατωνικούς 
όρους. 

Ο Ευσέβιος στον πανηγυρικό λόγο του έτους 336 
προς τιμήν του Κωνσταντίνου έδωσε ιδιαίτερη έμ-
φαση στην παρουσίαση του Ιησού Χριστού ως ιερού 
φιλοσόφου-διδασκάλου, σύμφωνα με το πρότυπο του 
φιλοσόφου-ιερέα των Μουσών37 του αρχαίου κόσμου. 
Ο Χριστός συνέστησε σε όλο τον κόσμο διδασκαλεία 
και παρέδωσε ευσεβείς, σώφρονες νόμους.38 Η χριστια-
νική διδασκαλία ως σύστημα περιγράφεται με όρους 
της φιλοσοφικής και μουσικής αγωγής της αρχαιότη-
τας.39 Μάλιστα, η μουσική, ως έμπνευση των Μουσών 

καλέσας ὡς ἑαυτὸν τοὺς ἀρίστους τῶν τηνικαῦτα βιωφελῆ παι-
δείαν ἐπαίδευσε, σώφρονος βίου φάρμακον, πίστιν καὶ δικαιο-
σύνην, αὐτοὺς ἐκδιδάξας ἄντικρυς τοῦ ἐκ τῆς ἀντικειμένης φύ-
σεως φθόνου [...]» και 174.21-31 (XV.2): «[...] διδάσκων ἐπίσκεψίν 
τινα τοῦ πατρὸς εἶναι τοιαύτην [...] στερρότητα διανοίας μετὰ 
φιλοσοφίας, ἥτις ἐστὶ τοῦ ἀληθοῦς καὶ τοῦ ἀγαθοῦ γνῶσις, ἐθί-
ζουσα καὶ τοὺς μετὰ δικαιοσύνης πλουτοῦντας κοινωνεῖν τῶν 
παρόντων τοῖς πενιχροτέροις φιλανθρώπῳ διανεμήσει [...] μόνην 
φάσκων εἶναι πάσης ἀξίαν ἐπιμελείας τὴν ἀρετήν». 
37  Στις φιλοσοφικές σχολές του Πλάτωνα και του Αριστοτέλη 
ο επικεφαλής φιλόσοφος ήταν συγχρόνως και ιερέας των Μου-
σών, βλ. P. Boyancé, Le Culte des Muses chez les philosophes 
Grecs. Études d’histoire et de psychologie religieuses, Bibliothèque 
des Écoles Françaises d’Athènes et de Rome 141, Παρίσι 1937, 
249-327. G. Rodis-Lewis, «Platon, les Muses et le Beau», Bulletin 
de l’Association G. Budé, 1983, 265-276. Η παράδοση αυτή συ-
νεχίστηκε και στο Μουσείο της Αλεξάνδρειας: Στράβων, Γεω-
γραφικά, 17.1.8.19-21 «[...] τῶν μετεχόντων τοῦ Μουσείου φιλο-
λόγων ἀνδρῶν. ἔστι δὲ τῇ συνόδῳ ταύτῃ καὶ χρήματα κοινὰ καὶ 
ἱερεὺς ὁ ἐπὶ τῷ Μουσείῳ τεταγμένος τότε μὲν ὑπὸ τῶν βασιλέων 
νῦν δ’ ὑπὸ Καίσαρος». Σχετικά με τη λειτουργία του Μουσείου 
κατά την ύστερη αρχαιότητα, βλ. Χατζηλαζάρου, Βασίλειος 
Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 322-323.
38  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, Eusebius’ Werke, I, ό.π. (υπο-
σημ. 36), 251.20-25 (ΧVΙ.9): «τίς πώποτε ἐκ τοῦ παντὸς αἰῶνος 
νόμους εὐσεβεῖς καὶ σώφρονας λόγῳ μόνῳ δίχα πάσης γραφῆς 
διαταξάμενος, τούτους διὰ τῶν αὐτοῦ φοιτητῶν ἀπὸ περάτων 
γῆς καὶ εἰς ἄκρα τῆς ὅλης οἰκουμένης, διδασκαλεῖα πανταχοῦ 
γῆς ἀνοίξας, εἰς ἐπήκοον ἀνθρώποις πᾶσι βαρβάροις ὁμοῦ καὶ 
῞Ελλησιν ἀναγινώσκεσθαι ῥᾳδίως ἐκράτυνεν;» και 255.13-20 
(XVII.6): «τίς [...] φιλοσόφου βίου ζηλωτὰς καὶ θεραπευτὰς τοῦ 
θεοῦ μυρίους ἄνδρας γυναικῶν τε ἱερείας καὶ χοροὺς ἀειπαρθέ-
νων [...] τοῖς τῆς ἐνθέου διδασκαλίας αὐτοῦ μαθήμασι καθ’ ὅλης 
συνίστη τῆς οἰκουμένης [...] ἐγκρατείᾳ τε καὶ ῥώμῃ βίου στερροῦ 
χρῆσθαι μετὰ σωφροσύνης;».
39  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 222.14-223.8 
(Χ.2-6): «λόγων δ’ ἱερῶν ἁπανταχοῦ διατριβὰς ἄνθρωποι 

που σχετίζεται με την αρχαία σοφία, επιστρατεύεται, 
προκειμένου ο Χριστός να παραβληθεί με τον Ορφέα.40 
Ακόμη, ο Θεός Λόγος εμφανίζεται ως θαυματοποιός 
διδάσκαλος41, που παρέδωσε φιλοσοφία42, μετέδωσε 
φιλοσοφικά δόγματα43 και φώτισε την οικουμένη με 

συστησάμενοι [ᾧ] σωτηρίοις μαθήμασιν ἐκπαιδεύονται, [...] τὸν 
ἀφανῆ καὶ ἀόρατον κτίστην τῶν ὅλων ὁμολογεῖν, μόνον αὐτὸν 
σέβειν δεδιδαγμένους [...] λόγοι δ’ οὖν καὶ μαθήματα καὶ προτρο-
παὶ σώφρονος καὶ θεοσεβοῦς βίου εἰς ἐξάκουστον πᾶσιν ἔθνε-
σι κηρύττονται [...] τοσοῦτος βασιλεὺς [...] οἷά τις ὑποφήτης τοῦ 
παμβασιλέως θεοῦ κέκραγεν, πάντας ὁμοῦ τοὺς ὑπ’ αὐτῷ ποιμαι-
νομένους ἐπὶ τὴν τοῦ ὄντος γνῶσιν ἀνακαλούμενος. καὶ δὴ μέ-
σοις βασιλείων οἴκοις [...] ἱερεῖς δὲ καὶ θιασῶται θεοῦ βασιλικῆς 
ὕμνοις εὐσεβείας σεμνυνόμενοι πανηγυρίζουσιν [...] ἀγαθῶν τε 
λόγος εὐαγγελικὸς [...] χοροί τε παντοῖοι ᾠδαῖς ἐπινικίοις γεραί-
ρουσι [...] ψυχαί τε λογικαὶ δι’ ὧν περιβέβληνται σωμάτων ὥσπερ 
διὰ μουσικῶν ὀργάνων τοὺς πρέποντας ὕμνους αὐτῷ [...] ὁμοῦ τε 
τοῖς κατ’ ἀνατολὰς οἰκοῦσιν οἱ τὰ πρὸς δυσμὰς λαχόντες [...] τοῖς 
αὐτοῦ μαθήμασιν ἐκπαιδεύονται, τοῖς τε κατὰ μεσημβρίαν οἱ τὴν 
ἀρκτῴαν διειληφότες λῆξιν σύμφωνα κελαδοῦσι μέλη [...]».
40  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 242.15-28 
(XIV.4-5): «οὕτω δῆτα ὁ κοινὸς ἁπάντων σωτὴρ εὐεργετικὸν ἑαυ
τὸν τοῖς πᾶσι καὶ σωτήριον παρέσχε δι’ ὀργάνου οὗ προβέβλητο 
ἀνθρωπίνου, οἷά τις μουσικὸς ἀνὴρ διὰ τῆς λύρας τὴν σοφίαν 
δεικνύμενος. Ὀρφέα μὲν δὴ μῦθος ῾Ελληνικὸς παντοῖα γένη θη-
ρίων θέλγειν τῇ ᾠδῇ ἐξημεροῦν τε τῶν ἀγρίων τοὺς θυμούς, ἐν 
ὀργάνῳ πλήκτρῳ κρουομένων χορδῶν, παραδίδωσιν, καὶ τοῦθ’ 
῾Ελλήνων ᾄδεται χορῷ [...] τοιγαροῦν ὁ πάνσοφος καὶ παναρμό
νιος τοῦ θεοῦ λόγος ψυχαῖς ἀνθρώπων πολυτρόποις κακίαις 
ὑποβεβλημέναις παντοίας θεραπείας προβαλλόμενος, μουσικὸν 
ὄργανον χερσὶ λαβών, αὐτοῦ ποίημα σοφίας, τὸν ἄνθρωπον, 
ᾠδὰς καὶ ἐπῳδὰς διὰ τούτου λογικοῖς ἀλλ’ οὐκ ἀλόγοις θηρσὶν 
ἀνεκρούετο, πάντα τρόπον ἀνήμερον ῾Ελλήνων τε καὶ βαρβά-
ρων πάθη τε ἄγρια καὶ θηριώδη ψυχῶν [...]». 
41  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 244.5-11 (XIV.12): 
«[...] τότε δὲ τὸν θεὸν λόγον ὑποφαίνων, μεγαλουργῶν καὶ πα-
ραδοξοποιῶν ὡς θεός, καὶ τῶν μελλόντων ἔσεσθαι προανα-
φωνῶν τὰς προρρήσεις, καὶ τὸν μὴ τοῖς πολλοῖς ὁρώμενον θεοῦ 
λόγον τοῖς ἔργοις αὐτοῖς ἐπιδεικνύμενος ἐν τεραστίαις πράξεσι, 
θαύμασί τε καὶ σημείοις καὶ παραδόξοις δυνάμεσι, ναὶ μὴν καὶ 
διδασκαλίαις ἐνθέοις ἄνω πρὸς τὸν ὑπερουράνιον τόπον τὰς ψυ
χὰς παρασκευάζεσθαι προαγούσαις». 
42  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 253.1-6 (XVI.9): 
«τίς δ’ ἕτερος ὡς ὁ ἡμέτερος σωτὴρ [...] ἔδωκεν τοῖς καθαρῶς καὶ 
ἀπλάστως μετερχομένοις τὸν βίον τῆς ὑπ’ αὐτοῦ παραδοθείσης 
φιλοσοφίας;». 
43  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 257.32-258.8 
(XVII.13): «[...] παρίτω δὲ πᾶς φιλόσοφος καὶ ἡμῖν λεγέτω, τίς 
ἐκ τοῦ παντὸς αἰῶνος ἤκουσέν ποτε θεὸς καὶ ἥρως αἰωνίου 
ζωῆς οὐρανίου τε βασιλείας μαθήματα πρόξενα παραδεδωκὼς 

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   23 12/5/2019   8:18:11 μμ



24

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Χ. ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

τη λαμπρότητα της διδασκαλίας του. Οι μαθητές του 
ως νομοθέτες συνέταξαν γραφές και βιβλία.44 Το σώμα 
του Χριστού45, όπως και του Σωκράτη46, χαρακτηρίζε-
ται ως άγαλμα σοφίας. Οι ιδεολογικές αυτές ζυμώσεις 
συνθέτουν το αρμονικό υπόβαθρο των εξελίξεων στο 
πεδίο της εικονογραφίας. 

Κατά τη γνώμη μας τα στοιχεία αυτά υποδεικνύ-
ουν ότι λίγο πριν και κυρίως μετά το διάταγμα των 
Μεδιολάνων το κήρυγμα του Ευαγγελίου και το πρό-
σωπο του Χριστού διατυπώθηκαν με όρους και απο-
τυπώθηκαν με μορφές και σχήματα οικεία στον εθνι-
κό κόσμο. Σκοπός υπήρξε η σύνδεση της χριστιανικής 
διδασκαλίας με την παράδοση της ιερής γνώσης που 
διατρέχει την ελληνορωμαϊκή αρχαιότητα47, και η 
προσέγγιση του εθνικού κόσμου μέσα από το δικό του 
ιδεολογικό, εικονογραφικό και συμβολικό λεξιλόγιο. 

ἀνθρώποις, οἷα ὁ ἡμέτερος σωτήρ, φιλοσόφοις δόγμασιν μυρία 
πλήθη καθ’ ὅλης τῆς οἰκουμένης συνασκεῖσθαι ποιήσας, οὐρα-
νόν τε πείσας μεταδιώκειν καὶ τὰς ἐν οὐρανῷ διατριβὰς θεοφι-
λέσι ψυχαῖς ἀποκειμένας ἐλπίζειν; τίς πώποτε θεὸς ἢ καὶ ἥρως 
[ἄνθρωπος] τὴν ἀφ’ ἡλίου ἀνίσχοντος μέχρι δυομένου [...] ταῖς 
λαμπροτάταις τῆς αὐτοῦ διδασκαλίας αὐγαῖς κατηύγασέν τε 
καὶ ἐφώτισεν [...]». 
44  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 256.24-32 
(XVII.9): «τὸ δὲ ἄνδρας εὐτελεῖς καὶ ἀγροίκους ἐξ ἁλείας μετα-
γαγεῖν τὴν ἀρχὴν καὶ τούτους νομοθέτας καὶ νομοδιδασκάλους 
ἀποφῆναι τῆς ἀνθρώπων οἰκουμένης, οἷόν σοι εἶναι δοκεῖ; τὸ 
δὲ ἐπαγγείλασθαι καὶ λόγῳ μὲν εἰπεῖν ἔργῳ δὲ ποιῆσαι αὐτοὺς 
ἁλιέας ἀνθρώπων, καὶ τοσαύτην αὐτοῖς ἀρετήν τε καὶ δύναμιν 
παρασχεῖν, ὡς καὶ γραφὰς συντάξαι καὶ βίβλους παραδοῦναι, 
καὶ ταύτας εἰς τοσοῦτον κρατῦναι, ὡς καθ’ ὅλης τῆς οἰκουμένης 
παντοίᾳ γλώσσῃ βαρβάρων τε καὶ Ἑλλήνων μεταβαλλομένας 
παρὰ πᾶσι τοῖς ἔθνεσι μελετᾶσθαι, καὶ πιστεύεσθαι θεῖα εἶναι 
λόγια τὰ ἐν αὐταῖς καταβεβλημένα». 
45  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 241.28-242.6 
(XIV.3): «διὸ δὴ νεὼν πανάγιον αὐτὸς αὐτῷ σωματικὸν ὄργα-
νον κατεσκευάσατο, λογικῆς δυνάμεως αἰσθητικὸν οἰκητήριον, 
ἄγαλμα σεμνὸν καὶ πανίερον, ξοάνου παντὸς ἀψύχου προτιμό-
τερον [...] τὸ δ’ ἔνθεον ἄγαλμα σοφίας ἐνθέου δυνάμει πεποικιλ-
μένον ζωῆς μετεῖχεν καὶ νοερᾶς οὐσίας, ἄγαλμα πάσης ἀρετῆς 
ἔμπλεων, [ἄγαλμα] θείου λόγου οἰκητήριον νεώς τε ἅγιος ἁγίου 
θεοῦ». 
46  Εὐνάπιος, Βίοι Σοφιστῶν, 6.2.4: «ὥσπερ οὖν ὅτε ἐπὶ τοῦ πα-
λαιοῦ καὶ μεγάλου Σωκράτους [...] ὅν γε ᾤοντο πάντες Ἀθηναῖοι 
περιπατοῦν ἄγαλμα σοφίας τυγχάνειν [...]». 
47  Σχετικά με την αρχαία παράδοση της ιερής γνώσης και τον 
απόηχό της, βλ. Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 
13), 392-397.

Βασικό άξονα της προσέγγισης αυτής αποτέλεσε η έν-
νοια της σοφίας, σύμφωνα με την απάντηση του Παύ-
λου στην αναζήτηση του αρχαίου ελληνικού πνεύμα-
τος: «ἐπειδὴ [...] καὶ Ἕλληνες σοφίαν ζητοῦσιν, ἡμεῖς 
δὲ κηρύσσομεν [...] Χριστὸν Θεοῦ δύναμιν καὶ Θεοῦ 
σοφίαν».48 Στο πλαίσιο αυτής της διεργασίας μπορεί 
να γίνει κατανοητή και η αφιέρωση του καθεδρικού 
ναού της Κωνσταντινούπολης στον Χριστό ως Σοφία 
του Θεού.49 Η ανάδειξη της Σοφίας σε προστάτη Θεό 
της Πόλης και της αυτοκρατορίας του Κωνσταντίνου 
την ανήγαγε σε διαχρονικό σύμβολο της σύνθεσης του 
ελληνισμού με τον χριστιανισμό.50 Μάλιστα, η συμβο-
λική σύνθεση του μνημειακού κέντρου της Κωνστα-
ντινούπολης κορυφωνόταν στην έννοια της σοφίας, 
καθώς γύρω από την Αγία Σοφία διαμορφώθηκε ένα 
μνημειακό συγκρότημα που πρόβαλλε τα σύμβολα της 
σοφίας και της παιδείας του ελληνικού κόσμου.51 

Στο ίδιο πλαίσιο, κατά τη γνώμη μας, εντάσσεται 
και η υιοθέτηση από τη χριστιανική Εκκλησία της λει-
τουργικής κατασκευής της βαθμιδωτής εξέδρας με τον 
καθηγητικό θρόνο, ως κατεξοχήν συμβόλου της διδα-
σκαλίας και της παιδευτικής παράδοσης του ελληνι-
σμού. Μολονότι δεν γνωρίζουμε πότε και πού ακρι-
βώς το σύνθρονο διαμορφώθηκε για πρώτη φορά σε 
χριστιανικό ναό, είναι φανερό ότι η μορφή του έχει 
χαρακτήρα συμβολικό. Μεταφέρθηκε, δηλαδή, στην 
αψίδα του ναού το τυπικό σχήμα της αίθουσας διδα-
σκαλίας της ύστερης αρχαιότητας, όπως τη συναντή-
σαμε στην Αλεξάνδρεια και στα κείμενα. Αυτό γίνεται 
προκειμένου να είναι εύληπτος ο συμβολισμός ότι ο 
επίσκοπος, που καθόταν στον υψηλό καθηγητικό θρό-
νο, έφερε μέσα στην σύναξη των πιστών το αξίωμα 
του διδασκάλου του Λόγου του Θεού αναπαράγοντας 
τη σχέση του Χριστού με τους μαθητές Tου στα πρό-
σωπα των ιερέων και των πιστών. Συγχρόνως, όμως, 
μέσα από αυτό το ισχυρό σύμβολο ο επίσκοπος και 
η διδασκαλία του συσχετίζονταν με την παιδευτική 
παράδοση του ελληνισμού και της ιερής γνώσης του 
αρχαίου κόσμου. 

Η κατασκευή του συνθρόνου συσχέτιζε οπτικά τους 
χριστιανικούς ναούς με τα διδασκαλεία της ύστερης 

48  Παύλου Πρὸς Κορινθίους Α΄, α΄ 22-24.
49  Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 429-431.
50  Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 438-441.
51  Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 189-200.

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   24 12/5/2019   8:18:11 μμ



25

Η ΚΑΤΑΓΩΓΗ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΣΥΝΘΡΟΝΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

αρχαιότητας. Την πλέον ξεκάθαρη επιβεβαίωση μας 
προσφέρει ο Ευσέβιος κατά την παρουσίαση του Χρι-
στού ως ιερού διδασκάλου: «διατριβὰς καὶ διδασκα-
λεῖα καθ’ ὅλης τῆς τῶν ἐθνῶν οἰκουμένης πηξάμενος 
ἔν [τε] χώραις καὶ κώμαις ἀγροῖς τε καὶ ἐρημίαις ταῖς 
θ’ ἁπανταχοῦ πόλεσιν εἰς τὴν τῶν ἐνθέων μαθημάτων 
παίδευσιν ἀφθόνως ἐπικαλεῖται, ῞Ελληνας ὁμοῦ καὶ 
βαρβάρους, σοφοὺς καὶ ἰδιώτας [...]».52 Αλλού χαρα-
κτηρίζει τους μαθητές του Χριστού ως φοιτητές που 
άνοιξαν σε όλη την οικουμένη διδασκαλεία για να 
διαβάζονται οι ευσεβείς νόμοι που παρέδωσε εκεί-
νος: «διδασκαλεῖα πανταχοῦ γῆς ἀνοίξας, εἰς ἐπήκοον 
ἀνθρώποις πᾶσι βαρβάροις ὁμοῦ καὶ ῞Ελλησιν».53 Ως 
διδασκαλεία που ιδρύθηκαν παντού, αναφέρει, βέ-
βαια, τους χριστιανικούς ναούς και ως διατριβές τα 
σύνθρονα, όπου οι επίσκοποι εις τύπον Χριστού και 
οι ιερείς εις τύπον των μαθητών-αποστόλων κάθονταν 
στις εξέδρες των αψίδων μετατρέποντας τους ναούς σε 
διδασκαλεία της Θείας Σοφίας, ως συνεχιστές της πα-
ράδοσης των αρχαίων ιερών διδασκάλων. 

52  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 224.27-31 
(ΧΙ.5). 
53  Εὐσέβιος, Τριακονταετηρικός, ό.π. (υποσημ. 38), 251.23-25 
(XVI.9). 

Η σχέση αυτή δηλωνόταν και οπτικά στην αψίδα 
της Santa Pudenziana54 (Εικ. 3, 4), όπου ο επίσκοπος 
καθόταν αξονικά κάτω από τον Χριστό, ενώ οι πρε-
σβύτεροι προβάλλονταν στα βάθρα μπροστά από τους 
αποστόλους. Στο παράδειγμα αυτό αναδεικνύεται η 
διαδραστική σχέση που υπήρχε ανάμεσα στις παρα-
στάσεις, στα ιερά πρόσωπα που τελούσαν το μυστήριο 
της Θείας Ευχαριστίας, και στα λειτουργικά κείμενα. 
Η ψηφιδωτή παράσταση, στην οποία ο Χριστός ως φι-
λόσοφος διδάσκει τους αποστόλους μαθητές Του ακρι-
βώς πάνω από την εξέδρα, όπου ο επίσκοπος διδάσκει 
τους ιερείς και τους πιστούς, προβαλλόταν μπροστά 
από την αγία τράπεζα, όπου διδάσκαλος και μαθη-
τές μετείχαν στο κοινό δείπνο. Η σύνδεση της εξέδρας 
με την αγία τράπεζα συσχέτιζε τη διδασκαλία και τη 
συμμετοχή στο κοινό δείπνο με την παράδοση του 
πλατωνικού συμποσίου και του Μουσείου της Αλε-
ξάνδρειας, το οποίο διατηρούσε ακόμη τη φήμη του 
κατά τον 4ο αιώνα, όπου το συσσίτιο των φιλολόγων 
ανδρών μετείχε στην κοινή τράπεζα υπό τον επιστάτη 
ιερέα των Μουσών.55 Η παρουσία του επισκόπου και 

54  Mathews, The Clash, ό.π. (υποσημ. 27), 98-114. Spieser, «The 
representation of Christ», ό.π. (υποσημ. 28). 
55  Στράβων, Γεωγραφικά, ό.π. (υποσημ. 11). Αξίζει να σημειωθεί 

Εικ. 3. Ρώμη, Santa Pudenziana, το ψηφιδωτό της αψίδας, π. 400.

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   25 12/5/2019   8:18:11 μμ



26

ΔΗΜΗΤΡΙΟΣ Χ. ΧΑΤΖΗΛΑΖΑΡΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

των ιερέων στην εξέδρα πίσω από την αγία τράπεζα 
συνέδεε συμβολικά την εικόνα και τα τελούμενα του 
Μυστικού Δείπνου με το συμπόσιο και την τράπεζα 

ότι κατά τη ρωμαϊκή περίοδο η τιμητική συμπερίληψη κάποιου 
προσώπου στον κατάλογο των μελών του Μουσείου δηλωνό-
ταν με τη σίτισή του σε αυτό ατελώς. Ο P. Lemerle, «Inscriptions 
Latines et Grecques de Philippes», BCH 59 (1935), 126-164, κυ-
ρίως 131-135, 137-138, παρουσιάζει μια ομάδα επιγραφών από 
διάφορες πόλεις, που κάνουν λόγο για άτομα που σιτίζονταν 
ατελώς στο Μουσείο, τις οποίες συνδέει με την Αλεξάνδρεια. 
Χαρακτηριστικά είναι όσα γράφει σχετικά με τον Διονύσιο τον 
Μιλήσιο ο Φιλόστρατος, Βίοι Σοφιστῶν, 1.22: «Ἀδριανὸς γὰρ 
[...] αὐτὸν [...] (ἐγ)κατέλεξε δὲ τοῖς δημοσίᾳ ἱππεύουσι καὶ τοῖς 
ἐν τῷ Μουσείῳ σιτουμένοις, τὸ δὲ Μουσεῖον τράπεζα Αἰγυπτία 
ξυγκαλοῦσα τοὺς ἐν πάσῃ τῇ γῇ ἐλλογίμους».

του Μουσείου της ελληνικής παιδευτικής παράδοσης. 
Μέσα από τα τεκμήρια που παρουσιάσαμε, κατα-

λήγουμε ότι το σύνθρονο δεν αποτελεί σε καμία πε-
ρίπτωση πρωτότυπη χριστιανική δημιουργία, αλλά 
υιοθέτηση μιας αρχαιότερης αρχιτεκτονικής κατα-
σκευής με σαφή και εύληπτο λειτουργικό προορισμό, 
η οποία στον χώρο του πρεσβυτερίου ενσωματώθηκε 
ως σύμβολο της λειτουργικής της ιδιότητας, εν προκει-
μένω της διδασκαλίας. Η εξέλιξη αυτή εντάσσεται σε 
μια ευρύτερη πνευματική διεργασία που πρόβαλε τον 
Κύριο Ιησού Χριστό ως ιερό διδάσκαλο στο πεδίο της 
αυτοκρατορικής ιδεολογίας και της εικονογραφίας, 
ενώ ανέδειξε τον χριστιανικό ναό σε διδασκαλείο 
της Θείας Σοφίας στο πεδίο της αρχιτεκτονικής. Οι 
συμβολισμοί αυτοί κορυφώνονταν στην περιοχή του 

Εικ. 4. Ρώμη, Santa Pudenziana. σκαρίφημα του ιερού, π. 400.

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   26 12/5/2019   8:18:11 μμ



27

Η ΚΑΤΑΓΩΓΗ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥ ΠΑΛΑΙΟΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟΥ ΣΥΝΘΡΟΝΟΥ

ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

μνημειακού κέντρου της Κωνσταντινούπολης (Εικ. 5), 
όπου ο καθεδρικός ναός της Πόλης αφιερώθηκε στη 
Θεία Σοφία και αντιπαρατέθηκε με τα Θέατρα των 
Μουσών της Βασιλικής Στοάς. Ο επίσκοπος της Πόλης 
εις τύπον του διδασκάλου Χριστού δίδασκε τη Θεία 
Σοφία από την καθηγητική καθέδρα του στο σύνθρο-
νο της βασιλικής της Σοφίας του Θεού, ενώ συγχρόνως 
δίπλα στον ναό, στα παιδευτήρια της Βασιλικής Στο-
άς, φιλόσοφοι, ρήτορες, σοφιστές και γραμματικοί56, 

56  Για τους καθηγητές που δίδαξαν στις εξέδρες της Βασιλείου 
Στοάς, βλ. Χατζηλαζάρου, Βασίλειος Στοά, ό.π. (υποσημ. 13), 
334 και σημ. 1690, 337-340, 358-364.

διορισμένοι από τη σύγκλητο και τον αυτοκράτορα, 
δίδασκαν την ανθρώπινη σοφία από τους καθηγητι-
κούς θρόνους τους στα Θέατρα των Μουσών. 

Προέλευση εικόνων
Εικ. 1: φωτογραφία του συγγραφέα. Εικ. 2: https://www.getty
images.co.uk/detail/news-photo/auditoria-of-kom-el-dikka-archae
eological-site-alexandria-al-news-photo/558030291#auditoria-of-
kom-eldikka-archaeological-site-alexandria-al-iskandar-picture-id
558030291. Εικ. 3: https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Apsis
_mosaic,_Santa_Pudenziana,_Rome_W2.JPG. Εικ. 4: Mathews, The 
Clash of Gods, ό.π. (υποσημ. 25), 93, fig. 70. Εικ. 5: Σχέδιο του 
συγγραφέα.

Εικ. 5. Το μνημειακό κέντρο της Κωνσταντινούπολης.

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   27 12/5/2019   8:18:12 μμ



28 ΔΧΑΕ Μ΄ (2019), 17-28

he resemblance of the Early Christian synthronon 
to the stone-built exedrae revealed in a large complex 
of twenty Auditoria in Kom El-Dikka at Alexandria 
draws attention to the origin and significance of this 
liturgical structure. Its relation to other theater-like 
structures of the ancient world is obvious, however the 
presence of the episcopal throne in the center of the syn-
thronon highlights its resemblance to the professorial 
exedrae.

The teaching exedra of late antiquity traces its ori-
gin to the exedrae of ancient Greek gymnasia, where 
the professorial seat was usually set on the axis across 
the entrance. According to ancient Greek sources, an 
exedra constituted an essential part of the Academy of 
Plato and of the Museum of Alexandria. The use of the 
term by Vitruvius indicates that it continued to refer 
to the classroom of the Gymnasium during the Roman 
period. During late antiquity the theater-like exedra 
with the professorial seat continued to be in use, while 
it was also mentioned in written sources as ‘’θέατρο’’ or 
‘’διατριβή’’. 

The morphological relationship between the syn-
thronon and the professorial exedra of late antiquity 
recalls the great importance attached to the concept of 
teaching in the most important ancient Christian texts, 
the four Gospels and the Acts of the Apostles. Jesus 
Christ presents himself as the real teacher and profes-
sor, while the Apostles appear basically as disciples. Af-
ter His Resurrection, Jesus commanded the Apostles to 
make disciples from all nations. 

It has already been noted that during the late 3rd and 
4th centuries Jesus appears in early Christian iconogra-
phy as a philosopher who teaches his disciples around 
an exedra. Furthermore we can argue that the synthesis 

between Christianity and Hellenism was attempted
in the field of imperial ideology during the period of the 
Constantinian dynasty. Constantine the Great was the 
first to lay the basis for the meeting of Christian and 
Platonic teaching in his oration to the Assembly of the 
Saints, by presenting Christ among others as a sacred 
teacher who taught philosophical doctrines. Eusebius in 
the same context described Christ as a sacred philoso
pher-teacher with references to the model of the philoso
pher-priest of the Muses of the pagan world. 

This kind of evidence indicates that the preaching 
of the Gospel and the figure of Christ were formulated 
in terms and depicted in visual forms familiar to the 
ancient world shortly before and especially after the 
edict of Mediolanum. The aim was to approach the pa-
gan world through its own ideological, iconographic 
and symbolical vocabulary. In this context, the exedra 
with the professorial seat was adopted by the Christian 
church as a symbol of teaching and of the educational 
tradition of the Hellenic world. In this way, Christian 
Basilicas were visually correlated to Late Antique Au-
ditoria. The visual bond was confirmed by Eusebius’ 
reference to the Synthronon and the Christian Church 
as «διατριβὰς καὶ διδασκαλεῖα». Finally, the immedi-
ate proximity of the Synthronon-exedra to the Altar 
in the Sanctuary of the Christian Church symbolically 
linked the teaching and the events of the Last Supper 
with the tradition of the Platonic Symposium and the 
Museum of Alexandria.

Translated by Nicholas Melvani

Hellenic Ministry of Culture / 
Ephorate of Antiquities of Cyclades, 

dimlazarou@yahoo.gr

Dimitriοs Th. Chatzilazarou

THE ORIGIN AND SIGNIFICANCE 
OF THE EARLY CHRISTIAN SYNTHRONON

T

DChAE_40_2_Chatzilazarou.indd   28 12/5/2019   8:18:12 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

