
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 41 (2020)

   Δελτίον XAE 41 (2020), Περίοδος Δ'

  

 

  

  «Ο ηγούμενος εγκαταλείπει το μοναστήρι του».
Εικονογραφία και ερμηνεία μιας παράστασης στον
νάρθηκα του καθολικού της μονής Dragalevci της
Βουλγαρίας (1476) . 

  Αννα ΠΑΡΑΝΟΥ (Anna PARANOU)   

  doi: 10.12681/dchae.26196 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΠΑΡΑΝΟΥ (Anna PARANOU) Α. (2021). «Ο ηγούμενος εγκαταλείπει το μοναστήρι του». Εικονογραφία και ερμηνεία
μιας παράστασης στον νάρθηκα του καθολικού της μονής Dragalevci της Βουλγαρίας (1476) . Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 41, 197–208. https://doi.org/10.12681/dchae.26196

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 09:17:02



The iconographic theme of the abbot, who leaves his 
monastery, depicted in the narthex of the monastery 
church in Dragalevci, Bulgaria, is examined  on the 
basis of the function of the narthex as a place for the 
penitents. This depiction of the abbot leaving his mon-
astery fits also to the narthex iconographic program 
due to its instructive nature and further examples with 
a similar message are sought, also in written sources.

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Η παράσταση του ηγουμένου που εγκαταλείπει το μο-
ναστήρι του στον νάρθηκα του καθολικού της μονής 
στο Dragalevci της Βουλγαρίας εξετάζεται με βάση τη 
λειτουργία του νάρθηκα ως χώρου παραμονής των με­
τανοούντων. Η παράσταση εντάσσεται επίσης στο πλαί-
σιο του εικονογραφικού προγράμματος του νάρθηκα 
λόγω του διδακτικού της χαρακτήρα και αναζητού-
νται επιπλέον παραδείγματα με ανάλογο μήνυμα, μετα­
ξύ άλλων και στις γραπτές πηγές.

Λέξεις κλειδιά
Μεταβυζαντινή περίοδος, 15ος αιώνας, 1476, μνημειακή ζω-
γραφική, εικονογραφικά προγράμματα, νάρθηκας, μετανο-
ούντες μοναχοί, μοναστική ζωή, μονή Dragalevci, Βουλγαρία. 

Keywords
Post-byzantine period; 15th century; 1476; wall paintings; 
iconographic programmes; narthex; repentants monks; 
monastery life; Dragalevci; Bulgaria.

orliegender Beitrag hat das Ziel eine ungewöhnliche 
Darstellung im Narthex des Katholikons im Dragalev-
cikloster, Bulgarien, im Kontext der Narthex-Funktio-
nen und -Programmatik zu untersuchen und zu inter-
pretieren.

Das Dragalevcikloster wurde im 14. Jahrhundert 
vom bulgarischen König Ivan Alexander (1331-1371) 
außerhalb des Dorfes Dragalevci, am Hang des Bergs 
Vitoscha in der Nähe von Sofia gegründet1. Die Gebäu-
de, die Ivan Alexander errichten ließ, wurden wahr-
scheinlich während der türkischen Invasionen zerstört2. 

* Philipps Universität Marburg, annaparanou@hotmail.com

1  A. Grabar, La peinture religieuse en Bulgarie (Orient et Byzance 1), 
Paris 1928, 291.
2  Grabar, op.cit. (Anm. 1), 291.

Die heute erhaltene Kirche wurde im Jahre 1476 neu 
errichtet und ausgemalt, im Auftrag des zweiten Stif-
ters Radoslav Maver und seiner Familie, seiner Frau 
Vida und seiner Söhne, Nikolas den Anagnostes und 
Stahna, wie die bulgarische Stifterinschrift an der 
Ostwand des Narthex, oberhalb des Eingangs in den 
Naos Auskunft gibt3. Das Katholikon ist dem Patrozi-
nium der Gottesmutter unterstellt4. Es handelt sich um 

3  Grabar, op.cit. (Anm. 1), 291-292 Anm. 4, 302-303. Es sind keine 
weiteren Informationen über den zweiten Stifter überliefert wor
den. Die Tatsache jedoch, dass die osmanischen Behörden, ihm die 
Erlaubnis erteilten, eine neue Kirche errichten und ausmalen zu 
lassen, spricht für einen höheren sozialen Status. Siehe ebenfalls G. 
Subotić, Ochridskata Slikarska Skola od XV Bek, Ohrid 1980, 206.
4  G. Gerov, “Newly revealed Murals from 1476 at the Dragalevci Mon-
astery”, ZMSLU 32-33 (2003), 78-79. Die Kirche war ursprünglich 

197

V

Anna Paranou

„DER ABT VERLÄSST SEIN KLOSTER“. 
IKONOGRAPHIE UND INTERPRETATION EINER 

DARSTELLUNG IM NARTHEX DES KATHOLIKONS 
IM DRAGALEVCIKLOSTER IN BULGARIEN (1476)

DChAE_41_11_Paranou.indd   197 29/10/2020   4:18:24 μμ



198

ANNA PARANOU

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Abt, um dich zu vergnügen und Geld zu verdienen“11.
Gojko Subotić schreibt in seinem Buch über die 

Ohrider Wandmalerei des 15. Jahrhunderts, dass die li-
terarische Grundlage für die Interpretation dieser Sze-
ne unbekannt ist. Er nimmt an, dass eine unentdeckte 
athonische Geschichte als Inspirationsquelle für die Er-
schaffung dieser Komposition diente12. 

Der literarische Hintergrund für die Erschaffung die-
ser Darstellung könnte jedoch auch in einem anderen 
Bereich liegen. Da die Darstellung den Narthex einer 
Klosterkirche ausschmückt, ist es sinnvoll als erstes die 
Symbolik und die Funktion dieses Raums innerhalb des 
Kirchenkomplexes zu untersuchen. Der Narthex stellt 
die westlich vorgelagerte Halle der Kirchen dar und liegt 
am weitesten vom Bema, dem heiligsten Raum der Kir-
che, entfernt. In der Hierarchie der Kirchenräume wurde 
ihm die niedrigste Bedeutung beigemessen. Im 15. Jahr-
hundert erwähnt Symeon von Thessaloniki, dass dieser 
Raum zur irdischen Welt gehörte und die irdische Sphäre 
in der Hierarchie der Kirchenräume versinnbildlichte13.

Aufgrund seiner niedrigen Bedeutung innerhalb der 
Kirchenarchitektur wurden im Narthex sekundäre Got-
tesdienste abgehalten14. Anton von Novgorod berichtete 

11  Grabar, op.cit. (Anm. 1), 296. 
12  Subotić, op.cit. (Anm. 3), 207.
13  Symeon von Thessaloniki betrachtete den Altarraum als das 
Allerheiligste, den Naos als die himmlische Welt und den Narthex 
als die irdische Zone. Symeonis Thessalonicensis Archiepiscopi, 
“Περὶ τοῦ ἁγίου ναοῦ καὶ τῆς τούτου καθιερώσεως”, PG 155, 
Sp. 704. Symeon of Thessaloniki, Treatise on Prayer, An Expla-
nation of the Services Conducted in the Orthodox Church (The 
Archibishop Jakovos Library of Ecclesiastical and Historical 
Sources 9), Hrsg. H. L. N. Simmons, Brookline 1984, 23, 26. J. 
Goar, Euchologion sive rituale Graecorum, Graz 21960, 181. M. 
Altripp, “Zur Bedeutung der byzantinischen Bausymbolik”, Her-
meneia 9 (1993), 224, 227. K. Kirchhainer, Die Bildausstattung 
der Nikolauskirche in Thessaloniki, Untersuchungen zu Struktur 
und Programm der Malereien (Marburger Studien zur Kunst- und 
Kulturgeschichte 3) Weimar 2001, 136. R. Borissova Roussano-
va, Painted messages of Salvation: Monumental Programs of the 
Subsidiary Spaces of Late Byzantine Monastic Churches in Mac-
edonia, University of Maryland 2005, 25-26. Siehe ebenfalls Ν. 
Gkioles, “Τὸ εἰκονογραφικὸ πρόγραμμα τοῦ νάρθηκα τοῦ καθο-
λικοῦ τῆς Μονῆς τοῦ Ἁγίου Ἰωάννου τοῦ Λαμπαδιστῆ στὸν Κα-
λοπαναγιώτη”, ΚυπρΣπουδ 77-78 (2016-2017) [2019], 186-187. 
14  Vgl. D. Krausmüller, “Private vs communal: Niketas Stathato’s 
Hypotyposis and Patterns of Worship in Eleventh-Century Byzantine 

eine einschiffige Kirche mit vorgelagertem Narthex5. 
Aufgrund ihres hohen künstlerischen Werts und ih-

rer Ikonographie zählen die Wandmalereien der Kirche 
zu den wichtigsten postbyzantinischen Fresken Bulga-
riens6. Das ikonographische Programm weist typische 
Merkmale der Monumente der Ohrider Schule auf, wie 
diese seit der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts anzu-
treffen sind; die Himmelfahrt, der Alte der Tage und die 
Hetoimasia wurden am Altargewölbe angebracht. Die 
Anbringung des Festtagszyklus im oberen Register im 
Naos und des Passionszyklus im zweiten Register wa-
ren ebenfalls typisch für Monumente der Ohrider Schule 
und die Ikonographie der Kirche weist erhebliche Über-
einstimmungen mit Monumenten dieser Schule auf7. 

Den größten Teil der Bildausstattung des Narthex 
macht das Jüngste Gericht aus und nimmt das Gewölbe, 
die Ost- und Südwand, sowie den größten Teil der Nord-
wand ein. Die Westwand zeigt Heiligenchore aus dem 
Jüngsten Gericht, sowie die Philoxenia, die Opferung 
Isaaks, die Speisung des Propheten Elias und einen Teil 
der Stifterkomposition8.

Die untersuchte Szene befindet sich an der unteren 
Zone der Nordwand zusammen mit einem Teil der Stif-
terkomposition sowie zwei Asketenheiligen. Sie zeigt 
einen Abt, der das Kloster verlässt und einem Teufel 
folgt, um sich den irdischen Vergnügungen zu widmen. 
Ein Engel beobachtet ihn von oben und weint um die 
verlorene Seele. Das Geschehen findet in einer bergigen 
Landschaft mit drei Gebäuden statt; das eine Gebäude 
ist eine Kirche und die zwei weiteren sehen wie einschif-
fige Kapellen aus (Abb. 1, 2)9. Oberhalb des Abts steht 
auf Bulgarisch „Heiliger Berg“ geschrieben; dieser Berg 
lässt sich mit Athos identifizieren10. Eine bulgarische 
Inschrift zwischen der Gestalt des Abts und des Teufels 
gibt den Inhalt der Darstellung wieder „Geh in die Welt, 

dem Tempelgang der Gottesmutter geweiht und im 16. Jahrhundert 
wurde sie der Koimesis umgeweiht. G. Gerov bringt die erneute Aus-
malung der Kirche im 16. Jahrhundert mit der neuen Weihung in 
Zusammenhang.
5  Grabar, op.cit. (Anm. 1), 291.
6  Gerov, op.cit. (Anm. 4), 71.
7  Gerov, op.cit. (Anm. 4), 71, 72, 76-77. 
8  Subotić, op.cit. (Anm. 3), 207.
9  Subotić, op.cit. (Anm. 3), 207. Siehe ebenfalls Grabar, op.cit. 
(Anm. 1), 296.
10  Grabar, op.cit. (Anm. 1), 296-297. 

DChAE_41_11_Paranou.indd   198 29/10/2020   4:18:25 μμ



199

IKONOGRAPHIE UND INTERPRETATION EINER DARSTELLUNG IM DRAGALEVCIKLOSTER

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

um 1200, dass der erste Teil des Orthros im Narthex 
der Hagia Sophia gefeiert wurde15. Im Typikon des Ma-
masklosters (Konstantinopel, 12. Jahrhundert) wird an-
gegeben, dass sich die Stundengebete außerhalb der 

Monasteries”, M. Mullett – A. Kirby (Hrsg.), Work and Worship at 
the Theotokos Evergetis (Belfast Byzantine Texts and Translation 
6, 2), 1997, 324. M. Arranz, “La liturgie des heures selon l’ancien 
Euchologe byzantin”, Eulogie Miscellanea Liturgica in onore di P. 
Burkhard Neunheuser O.S.B. (Studia Anselmiana 68, Analecta Li-
turgica 1), Rom 1979, 2. 
15  B. de Khitrowo, Itinéraires russes en Orient, Bd. 1, 1, Osnabrück 

Fastenzeit im Narthex vollzogen16. Die Mönche hielten 
im Evergetiskloster (Konstantinopel, 12. Jahrhundert) 
während der drei Fastenzeiten (Ostern, Weihnachten 
und zwischen Allerheiligen und dem Apostelfeiertag) 
die kleinen Stundengebete, die Messoria, gemeinsam im 

21966, 97. M. Arranz, “L’office de l’Asmatikos Orthros (‘matines 
chantées’) de l’ancient euchologe byzantin”, OCP 47 (1981), 125-126. 
16  J. Thomas – A. Constantinides Hero, Byzantine Monastic Foun-
dation Documents (Dumbarton Oaks Studies 35), Bd. 3, Washing-
ton, D. C. 2000, 1015, 1026-1027. 

Abb. 1. Dragalevcikloster, Narthexnordwand. Untersuchte Szene und Asketen Heiligen.

DChAE_41_11_Paranou.indd   199 29/10/2020   4:18:29 μμ



200

ANNA PARANOU

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Narthex ab17. Laut dem Synaxarion des Evergetisklo-
sters wurde das Apodeipnon im Narthex am Montag der 
ersten bis zur sechsten Woche der Quadragesima gefei-
ert, außerdem am Freitag der sechsten Woche der Qua-
dragesima und am Montag der Karwoche18. Im Machai-
raskloster (Zypern, 13. Jahrhundert) wurde die Vesper, 
zumindestens das abschließende Trishagion, im Narthex 
gefeiert19. Im Kecharitomenekloster (Konstantinopel, 12. 

17  J. E. Jr. Klentos, Byzantine Liturgy in Twelfth-Century Constan-
tinople: An Analysis of the Synaxarion of the Monastery of the 
Theotokos Evergetis (Codex Athens Ethnike Bibliotheke 788), 
Notre Dame, Indiana 1995, 164-167, 177. R. H. Jordan, The Sy-
naxarion of the Monastery of the Theotokos Evergetis, Septem-
ber-February (Belfast Byzantine Texts and Translation 6, 5) Bel-
fast 2000, 176, 178, 710, 714. 
18  R. H. Jordan, The Synaxarion of the Monastery of the Theo-
tokos Evergetis, March-August, The Movable Cycle (Belfast Byz-
antine Texts and Translations 6, 6), Belfast 2005, 356, 386, 399, 
410, 432, 446, 448, 460. 
19  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm.16), Bd. 3, 1135. 
A. Papageorgiou, “The Narthex of the Churches of the Middle Byz-
antine Period in Cyprus”, L. Hadermann-Misguich (Hrsg.), Ray-
onnement grec. Hommages à Charles Delvoye, Bruxelles 1982, 447.

Jahrhundert) fand das Mesonyktikon im Narthex statt20. 
Der Narthex diente untergeordneten Gruppen von 

Gläubigen zudem als Aufenthaltsraum. Laut der Vita 
von Maximus dem Bekenner (7. Jahrhundert) mussten 
sich die Katechumenen im Pronaos der Kirche aufhal-
ten21. Im 12. Jahrhundert gibt Theodoros Balsamon an, 
dass die Frauen grundsätzlich in den Vorhallen der Klö-
ster der Liturgie beiwohnten22. Theodoros bezeichnete 
den Narthex als Ort der zweiten Buße (πρόναος τόπος 
δευτέρας ἐστὶ μετανοίας); hier hielten sich die Büßer 

20  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 2, 688. 
21  R. Devreesse, “La vie de S. Maxime le confesseur et ses recen-
sions”, Analecta Bollandiana 46 (1928), 22. R. Taft, “Women at 
Church in Byzantium: Where, When – and Why?”, DOP 52 (1998), 
60-61. 
22  Theodori Balsamonis, “Τοῦ μακαρίου Διονυσίου Ἀρχιεπισκό
που Ἀλεξανδρείας ἐπιστολὴ πρὸς Βασιλειάδην ἐπίσκοπον”, PG 
138, Sp. 465A-468B. Taft, op.cit. (Anm. 21), 50-51. H. Maguire, 
“Abaton and Oikonomia. St. Neophytos and the Iconography of 
the Presentation of the Virgin”, N. P. Ševčenko (Hrsg.), Medieval 
Cyprus., Studies in Art, Architecture and History in Memory of 
Doula Mouriki, Princeton, New Jersey 1999, 102. Borissova Rous-
sanova, op.cit. (Anm. 13), 24-25. 

Abb. 2. Dragalevcikloster, Narthexnordwand. Untersuchte Szene und Asketen 
Heiligen, Schema.

DChAE_41_11_Paranou.indd   200 29/10/2020   4:18:29 μμ



201

IKONOGRAPHIE UND INTERPRETATION EINER DARSTELLUNG IM DRAGALEVCIKLOSTER

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

auf23, d.h. den Gläubigen, die eine schwere Sünde began-
gen hatten, und nicht an der Liturgie teilnehmen durf-
ten. Seit der frühchristlichen Zeit hat nämlich die Kir-
che Maßnahmen bei schweren Verfehlungen ihrer Mit-
glieder ergriffen24. Diese Maßnahmen lassen sich in drei 
Hauptkategorien einordnen: den Ausschluss, bzw. die 
Exkommunikation im Fall einer schweren Verfehlung, 
die eigentliche Bußzeit, deren Dauer in Zusammenhang 
zur Schwere der Sünde stand, und die Wiederaufnahme 
in die Kirchengemeinde25.

Die Klostergründungsurkunden, die Typika, geben 
Auskunft über die Verfehlungen, die zum Ausschluss aus 
der Kirchengemeinde-, bzw. der Klostergemeinde führen 
konnten26, sowie über das Fehlverhalten, das zum Verbot der 
Teilnahme am Eucharistie-Mysterium oder zur Exkommu-
nikation führte. Unter anderem wurde der geheime Besitz 
als eine schwere Sünde angesehen und im Verklärungsklo-
ster auf dem Meteora (14. Jahrhundert) mit der Exkommu-
nikation bestraft27. Im Machairaskloster war der Abt so-
gar berechtigt, die Zellen der Mönche nach geheimem und 
unerlaubtem Besitz durchzusuchen28. Theodoros Studites 
hatte in seinem Testament für das Studioskloster (9. Jahr-
hundert) den persönlichen Besitz für die Mönche strikt un-
tersagt29. Auch der 6. Kanon des so genannten ersten und 
zweiten Konzils (abgehalten in der Apostelkirche in Kon-
stantinopel im Jahre 861) verbot den geheimen Besitz30. 

23  Theodori Balsamonis, “Τοῦ μακαρίου Διονυσίου Ἀρχιεπισκό
που Ἀλεξανδρείας ἐπιστολὴ πρὸς Βασιλειάδην ἐπίσκοπον”, PG 
138 Sp. 465C, 700. Taft, op.cit. (Anm. 21), 50-51. Borissova Rous-
sanova, op.cit. (Anm. 13), 24-25. 
24  G. Wagner, “Bussdisziplin in der Tradition des Ostens”, Α. M. 
Triacca – A. Pistoia (Hrsg.), Liturgie et rémission des péchés. 
Conferences Saint-Serge, XXe semaine d’études liturgiques, Paris 
2-5 juillet 1973 (Bibliotheca Ephemerides Liturgicae. Subsidia 3), 
Rom 1975, 252. 
25  Wagner, op.cit. (Anm. 24), 252. 
26  Vgl. J. Patrich, Sabas. Leader of Palestinian Monasticism. A 
Comparative Study in Eastern Monasticism, Fourth to Seventh 
Centuries (Dumbarton Oaks Studies 32), Washington, D.C. 1995, 
256. Die Typika können auch als Handbücher bezeichnet werden, 
mit Vorschriften zum liturgischen Leben eines Jahres sowie zum 
alltäglichen Klosterleben. 
27  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 4, 1457, 1460. 
28  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 3, 1157. 
29  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 1, 77. 
30  A. Anapliotis, Ehe und Mönchtum im orthodoxen kanonischen 
Recht. Eine Kanonsammlung mit den Kanones der Lokalsynoden 

Der unbegründete Aufenthalt außerhalb des Klosters 
galt ebenfalls als eine schwere Sünde und hatte die Ex-
kommunikation zur Folge. In der Engleistra des Neo-
phytos bei Ktima auf Zypern empfingen die Mönche 
keine Kommunion, wenn sie sich ohne Erlaubnis des 
Abtes außerhalb des Klosters aufgehalten hatten31. Die-
se Regel galt sogar für den Abt selbst. Wenn er sich ohne 
wichtigen Grund außerhalb des Klosters aufhielt, wurde 
auch er im Evergetiskloster exkommuniziert32. 

Die Anstiftung, Beihilfe oder das Verheimlichen der 
Pläne einer Nonne oder eines Mönchs, das Kloster zu 
verlassen, wurden ebenfalls als schwere Sünde angese-
hen und hatten die Exkommunikation zur Folge. Im 
Machairaskloster wurde der bestrafte Mönch nur mit 
Brot und Wasser versorgt33. Anfang des 15. Jahrhun-
derts meinte Neilos Damilas, der Gründer des Gottes-
mutterklosters Pantanassa bei Baionaia auf Kreta, dass 
die Person, die eine Nonne zum Verlassen des Konvents 
anstiftet, exkommuniziert werden müsse. Zusätzlich 
darf die Nonne keine Eucharistie empfangen, bis sie 
zum Kloster zurückgekehrt ist. Die Anzahl der Jahre ih-
rer Exkommunikation entsprach der Anzahl der Tage, 
die sie ohne Genehmigung außerhalb des Konvents ver-
bracht hatte. Diese strenge Strafe wurde nur aufgeho-
ben, wenn die Nonne sich in einem lebensbedrohlichen 
Zustand befand34. 

Diese Regelung griff wohl auf den 4. Kanon des so 
genannten ersten und zweiten Konzils zurück, nach 
dem das Verlassen des Klosters die Exkommunikation 
zur Folge hatte35. Dieser Kanon lässt sich im Kontext 
der Versuche der Kirche interpretieren, das unerlaub-
te und unbegründete Verlassen der Klöster durch die 
Mönche einzuschränken. Seit der frühchristlichen Zeit 
lässt sich beobachten, dass Mönche ihre Klöster verlie-
ßen und sich in die Städte begaben36. Die Kirche suchte 

und der Kirchenväter (Forum Orthodoxe Theologie 10), Berlin 2010, 
48. Johannes Moschos (550-620) berichtet ebenfalls, dass der ge-
heime Besitz die Exkommunikation der Mönche zur Folge hatte. 
Joannis Moschi, “Βίβλος ἡ λεγόµενη Λειµών”, PG 87, Sp. 3072. 
31  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 4, 1368. 
32  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 2, 483-484. 
33  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 3, 1157. 
34  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 4, 1476-1477. 
35  Anapliotis, op.cit. (Anm. 30), 46. 
36  I. M. Konidaris, “Das Mönchtum im Spiegel der Penthekte”, An-
nuarium Historiaae Conciliorum 24 (1992), 278-279. 

DChAE_41_11_Paranou.indd   201 29/10/2020   4:18:30 μμ



202

ANNA PARANOU

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

nach einer Lösung für die wandernden Mönche; deswe-
gen wurde es ihnen untersagt, ohne wichtigen Grund 
die Städte zu besuchen und Unruhe zu verursachen37. 
Die Annahme des Mönchs- bzw. des Nonnengewands 
ging mit dem Vermeiden des weltlichen Kontakts ein-
her38; der weltliche Kontakt war den Mönchen nur nach 
Erlaubnis der Bischofs möglich39. 

In diesem Kontext lässt sich der 46. Kanon der Pent-
hekte interpretieren. Nach diesem Kanon durfte eine 
Nonne nur in dringenden Fällen und nach Erlaubnis 
der Äbtissin, aus dem Kloster ausgehen, begleitet von 
einer älteren Nonne40. Die Mönche benötigten ebenfalls 
die Erlaubnis des Abtes, es war jedoch keine Begleitung 
notwendig41. Das unbegründete Verlassen des Klosters 
berührt die Fragen des Gehorsams und der Aufnahme in 
das Kloster. Die Gehorsamkeit galt als eine hohe Tugend 
für die Mönche. Deswegen durften sie das Kloster nur 
nach Erlaubnis des Abts verlassen und die Äbte durften 
keinen Mönch aus einem anderen Kloster aufnehmen42. 
Die Mönchsweihe setzte nämlich die lebenslange mona-
stische Hingabe und den lebenslangen Aufenthalt im 
Kloster, in dem die Tonsur stattfand, voraus43.

Diese Regel stellten einen Versuch dar, die Wander-
lust der Mönche zu reduzieren44. In der byzantinischen 
Welt wurden jedoch diese Regeln oft ignoriert; vor allem 
in der spätbyzantinischen Zeit, in der Instabilität und 
Unruhe herrschten. In den Quellen gibt es viele Berichte 
über wandernde Mönche, die zu keinem Kloster gehör-
ten. Die Vertreter der hesychastischen Bewegung, einer 

37  Konidaris, op.cit. (Anm. 36), 278-279. 
38  Vgl. E. W. McDonnell, “Monastic Stability: Some Socioeco-
nomic Considerations”, A. Laiou-Thomadakis (Hrsg.), Charanis 
Studies. Essays in Honor of Peter Charanis. New Brunswick, New 
Jersey 1980, 119. 
39  Siehe McDonnell, op.cit. (Anm. 38), 135-136. Vgl. Konidaris, 
op.cit. (Anm. 36), 277-278. 
40  I. M. Konidaris, “Die Rechtsstellung monastisch lebender Frau-
en unter besonderer Berücksichtigung der Unterschiede zwischen 
Nonnen und Mönchen”, Kanon 16 (2000), 136. Konidaris, op.cit. 
(Anm. 36), 281-282. 
41  Konidaris, op.cit. (Anm. 36), 282. 
42  Die Nonnen und die Mönche durften das Kloster, in dem die 
Tonsur stattgefunden hatte, nur nach der Zustimmung der Äb-
tissin oder des Abtes wechseln. Konidaris. op.cit. (Anm. 40), 136. 
43  McDonnell, op.cit. (Anm. 38), 121-122.
44  D. McNicol, “Instabilitas Loci: The Wanderlust of Late Byzan
tine Monks”, Studies in Church History 22 (1985), 194-195.

Disziplin mit individualistischem Charakter, wander-
ten von einem Kloster zu anderem, um die hesychasti-
sche Lehre zu verbreiten45.

Das Verbot des persönlichen Besitzes für die Mönche 
bezieht sich ebenfalls auf das Vermeiden des weltlichen 
Kontakts; der persönliche Besitz steht nämlich mit dem 
weltlichen Leben in Zusammenhang und ist daher mit 
dem Mönchsstatus unvereinbar46. Deswegen durften die 
Mönche und die Nonnen nichts besitzen; ihr Eigentum 
sollte nach der Tonsur dem Kloster übergeben werden 
und sie durften nicht mehr darüber bestimmen47. Vor 
der Annahme des Mönchsgewands konnten sie jedoch 
ihr Vermögen auf jegliche Person übertragen, mit Aus-
nahme, der Personen, die vom Gesetz ausgeschlossen 
waren48. 

Die Wiedergabe der untersuchten Szene im Narthex 
dürfte sich also auf seine Funktion beziehen. Sie sollte 
die Mönche auf die Gefahren des weltlichen Lebens und 
des Austritts aus dem Klosterleben hinweisen, sowie die 
reumütigen und zurückgekehrten Mönche, die sich im 
Narthex aufhielten, den Hintergrund ihres Ausschlusses 
aus der Klostergemeinde verdeutlichen. 

Diese Szene hat folglich einen stark belehrenden 
Charakter und es stellt sich die Frage, inwieweit ihre 
Anbringung in diesem Raum im Einklang mit seiner 
Bildprogrammatik steht. Bei der Ausschmückung des 
Narthex lagen nämlich keine strengen Regeln zugrun-
de49. Im Narthex wurden prinzipiell Bilder illustriert, 
die nicht unmittelbar zum Zyklus der großen Feste des 
Naos gehörten50.

45  Ebenda.
46  Vgl. McDonnell, op.cit. (Anm. 38), 119. 
47  Konidaris, op.cit. (Anm. 40), 136. 
48  Ebenda.
49  Vgl. Borissova Roussanova, op.cit. (Anm. 13), 5.
50  R. Hamann-Mac Lean, Grundlegung zu einer Geschichte der 
mittelalterlichen Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien 
(Marburger Abhandlungen zur Geschichte und Kultur Osteuro-
pas 4), Giessen 1976, 16. Vgl. Kirchhainer, op.cit. (Anm. 13), 138. 
O. Demus, Byzantine Mosaic Decoration. Aspects of Monumen-
tal Art in Byzantium, London 1947, 22, 26. H.-J. Schulz, “Die Eu-
charistiefeier im Spiegel der byzantinischen Ikonographie”, Der 
christliche Osten 37 (1982), 119-120. I. Vitaliotis, “Le programme 
iconographique ‛classique’ de l’église byzantine, expression de la 
doctrine christologique”, Chr. Maltezou – G. Galavaris (Hrsg.), 
Christo nell’arte bizantina e postbizantina, Venedig 2002, 67. 

DChAE_41_11_Paranou.indd   202 29/10/2020   4:18:30 μμ



203

IKONOGRAPHIE UND INTERPRETATION EINER DARSTELLUNG IM DRAGALEVCIKLOSTER

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Die Tatsache, dass die Reumütigen der Liturgie im 
Narthex beiwohnten, legt die Vermutung nahe, dass 
diese Gläubigen sich während ihres Aufenthalts von 
dem Bildprogramm belehren lassen sollten; das Bild-
programm dieses Raums sollte nämlich zu der geistigen 
Erbauung der Gläubigen beitragen. Dies geht zumindest 
aus der Vita des Kaisers Basileios I. über die Bildaus-
stattung der Gewölbe in der offenen Vorhalle der Nea 
Ekklesia im Kaiserpalast in Konstantinopel hervor. Im 
Gewölbe waren die großen Kämpfe der Märtyrer bzw. 
ihre Viten dargestellt51. 

Die belehrende Funktion der Narthexausstattung 
lässt sich auch in weiteren Monumenten feststellen. Im 
Narthex der Enkleistra des Heiligen Kreuzes bei Ktima 
auf Zypern (12. Jahrhundert) ließ Neophytos laut dem 
Klostertypikon die Exkommunikationsgründe anbrin-
gen; diese wurden jeden Sonntag nach den katecheti-
schen Anweisungen verlesen, um die Bestraften sicht-
bar auszuschließen und zu demütigen52.

In diesem Kontext kann auch die Wiedergabe des 
Jüngsten Gerichts, des typischen Narthexthemas, mit 
der Wiederkunft Christi am Ende der Zeiten und der 
Bestrafung der Sünder im Narthex interpretiert wer-
den53. Seine älteste erhaltene Darstellung im griechi-
schen Raum befindet sich im Narthex der Stephanoskir-
che in Kastoria54.

In spätbyzantinischer Zeit wurden in den Vorhallen 
häufig Themen mit einem narrativen und belehrenden 
Charakter abgebildet. Heilungswunder Christi und Er-
eignisse aus seinem öffentlichen Leben erscheinen im 

51  Theophanes Continuatus, “Ἱστορικὴ διήγησις τοῦ βίου καὶ τῶν 
πράξεων Βασιλείου ἀοιδίμου Βασιλέως”, PG 109, Sp. 344. C. 
Mango, Art of the Byzantine Empire 312-1453, Toronto 1986, 
195; L. Theis, Flankenräume im mittelbyzantinischen Kirchen-
bau. Zur Befundsicherung, Rekonstrunktion und Bedeutung ein-
er verschwundenen architektonischen Form in Konstantinopel 
(Spätantike – Frühes Christentum – Byzanz: Reihe B, Studien und 
Perspektiven 18), Wiesbaden 2005, 32-33; Borissova Roussanova, 
op.cit. (Anm. 13), 4.
52  Thomas – Constantinides Hero, op.cit. (Anm. 16), Bd. 4, 1356. 
53  Hamann-Mac Lean, op.cit. (Anm. 50), 16. S. Tomeković, “Contri-
bution à l’étude du programme du narthex des églises monastiques 
(XIe – première moitié du XIIIe s.)”, Byzantion 58 (1988), 142. 
54  N. Siomkos, L’église Saint-Étienne à Kastoria. Étude des dif-
férentes phases du décor peint (Xe-XIVe siècles), (Βυζαντινά 
κείµενα και µελέται 38), Thessaloniki 2005, 91-99. 

Exonarthex der Apostelkirche in Thessaloniki55. In der 
Lite der Kirche des Propheten Elias in Thessaloniki 
wurde ein ausgedehnter Zyklus aus dem öffentlichen 
Leben Christi illustriert; die Heilungswunder nehmen 
eine besondere Stellung ein56. Laut R. Borissova Rous-
sanova steht die Anbringung dieser Szenen im Narthex 
und in den Annexräumen mit der geistigen Gesundheit 
in Zusammenhang, einer Voraussetzung physischer Ge-
sundheit57. Im Exonarthex von Žiča befindet sich das 
Gleichnis „Wenn ihr nicht werdet wie die Kindlein“ 
(Mt. 18, 1-4) dem Weihnachts-Hymnos im Bogenfeld des 
Narthexeingangs gegenüber58. 

Die Wiedergabe von Konzilien in der Vorhalle lässt 
sich ebenfalls in diesem Kontext interpretieren59. Die 
Konzilien wurden oft in Narthices von Bischofskirchen 
illustriert, wie im Esonarthexobergeschoss der Sophien-
kirche in Ohrid60. Diese Szenen wurden oft mit langen 
Inschriften versehen, die den Ort und das Datum der 
Versammlung, die Identität des zuständigen Herrschers 
sowie die verwerfende Häresie offenbarten61. Die Abbil-
dung von ökumenischen Konzilien im Narthex hob folg-
lich ihren didaktischen Charakter in dogmatischen Fra-
gen hervor und stellte ein Postulat gegen die Häresien dar62.

55  Borissova Roussanova, op.cit. (Anm. 13), 64-72, Abb. 15, 17, 
18, 21, 75, 76, 78, 79. 
56  Borissova Roussanova, op.cit. (Anm. 13), 79-100, Abb. 35, 36, 
38-40, 42-44, 48, 49, 51-53.
57  Borissova Roussanova, op.cit. (Anm. 13), 103-107.
58  Hamann-Mac Lean, op.cit. (Anm. 50), 187. 
59  Hamann-Mac Lean, op.cit. (Anm. 50), 176-178. 
60  C. Grozdanov, La peinture murale dʼOhrid au XIVe siècle, 
Ohrid 1980, 192. 
61  Siehe J. J. Yiannias, The Wall Paintings in the Trapeza of the 
Great Lavra on Mount Athos: A Study in Eastern Orthodox Re-
fectory Art, Pittsburgh 1973, 144. Die Konzilien erinnerten an 
den Sonntag der Orthodoxie, den ersten Sonntag der Quadrages-
ima, während dessen das Synodikon, das den Dogmastandpunkt 
der Kirche nach dem Ende des Bilderstreits ausführlich erklärte, 
verlesen wurde und der freigesprochenen und verfluchten Kirch-
enmitglieder gedacht wurde. Das Synodikon entwickelte sich all-
mählich zu einer Synopsis des Standpunktes der Kirche in dog-
matischen Fragen. 
62  Grabar, op.cit. (Anm. 1), 279-280. Vgl. Yiannias, op.cit. (Anm. 
61), 44. Die Illustration dieser Zyklen bringt den Wunsch der 
zuständigen Bischöfe, d.h. der Auftraggeber zum Ausdruck, ihre 
Zugehörigkeit zum orthodoxen Glauben zu betonen. E. Bertaux, 
L’art dans l’Italie méridionale, Bd.1, Paris 1904, 72. 

DChAE_41_11_Paranou.indd   203 29/10/2020   4:18:30 μμ



204

ANNA PARANOU

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Ein weiteres didaktisches Narthexbildthema in der 
spätbyzantinischen Zeit stellt die Geschichte Josephs 
dar, die im Esonarthex der Sopoćanikirche63 und im 
Obergeschoss des Exonarthexder der Sophienkirche in 
Ohrid64 illustriert wurde. Laut Johannes Chrysostomos 
war Joseph als ein Archetypus Christi und eine Person 
mit vorbildlicher moralischer Rolle angesehen, beson-
ders was seine gelungene Abwehr der Frau des Pontifar 
betrifft65. Die Josephsgeschichte hat also eine belehren-
de Funktion und eine allgemeine Vorbildrolle für die 
Gläubigen66.

63  Hamann-Mac Lean, op.cit. (Anm. 50), 186-187. B. Todić, “A 
Note of the Beauteous Joseph in Late Byzantine Painting”, DChAE 
18 (1995), 89-96. 
64  Grozdanov, op.cit. (Anm. 60), 194-195.
65  “Εἰς τὸν Ἰωσὴφ καὶ περὶ σωφροσύνης”, PG 56, Sp. 587-590. “Πε
ρὶ νηστείας καὶ εἰς τὸν Δαυῒδ καὶ περὶ πρεσβυτέρων καὶ εἰς τὸν 
Ἰωσὴφ καὶ κατὰ Ναυάτου”, PG 62, Sp. 762-764. Todić, op.cit. 
(Anm. 63), 89. 
66  Aufgrund von Unregelmäßigkeiten in den Episoden lässt sich 
jedoch ebenfalls eine Verbindung zwischen der Josephsgeschichte 
in Sopoćani und des Lebens des Savas Nemanja, des dritten Er-
zbischofs der autokephalen Kirche Serbiens herstellen; die Ges-

Einen didaktischen Charakter hat auch das Pro-
gramm an der Südseite des Narthex in der Periblep-
toskirche in Ohrid. An der Südwand wurden unter-
halb des Bildes des Gastmahls der Göttlichen Weisheit 
Kosmas von Majuma und Joseph der Melode illustriert 
(Abb. 3, 4). Sie halten Rotuli mit Texten, deren Inhal-
te die Mönche zum Nachsinnen ermuntern und der 
moralischen Ermahnung dienen (Abb. 3)67. Die Texte 
stammen aus einer byzantinischen Handschrift des 14. 
Jahrhunderts, die heute in der Biblioteca Vallicelliana 
in Rom aufbewahrt wird, und befinden sich unter der 

chichte diente wahrscheinlich der Propaganda der Dynastie der 
Nemanjiden. Hamann-Mac Lean, op.cit. (Anm. 50), 185-187. Vgl. 
Todić, op.cit. (Anm. 63), bes. 94-95 Anm. 5, 6. B. Todić, “L’in-
fluence de la liturgie sur la décoration peinte du narthex de So-
poćani”, A. L. Batalov – O. E. Ėtingof (Hrsg.), Drevne-russkoe 
iskusstvo:, Rus’, Vizantija, Balkany XIII vek, Sankt Petersburg 
1997, 49, 54. Joseph hatte auch für die Bischöfe eine Vorbildfunk-
tion, Sopoćani war eine Bischofskirchen. V. Djurić, Sopoćani, 
Leipzig 1967, 40-41 (mit Quellenangabe).
67  R. Schroeder, “Looking with Words and Images: Staging Monas-
tic Contemplation in a Late Byzantine Church”, Word and Image: 
A journal of Verbal/Visual Enquiry 28/2 (2012), 124-126. 

Abb. 3. Ohrid, Peribleptoskirche, Narthexsüdwand. Kosmas von Majuma und Romanos der Melode. 

DChAE_41_11_Paranou.indd   204 29/10/2020   4:18:34 μμ



205

IKONOGRAPHIE UND INTERPRETATION EINER DARSTELLUNG IM DRAGALEVCIKLOSTER

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Rubrik „στίχοι καὶ ἀποφθέγματα τῶν ἁγίων πατέρων“ 
(„Texte und Maximen der heiligen Väter“)68.

Die Göttliche Weisheit verhalf zudem beim Übergang 
von der Dunkelheit zum Licht (Jo. 1, 4-5)69, genauso wie 
die Taufe (Abb. 4). Im Narthex wohnten neben den Reu-
mütigen auch die Ungetauften der Liturgie bei. Germanos 
von Konstantinopel (8. Jahrhundert) identifizierte die 
von der Göttlichen Weisheit angebotene Nahrung als die 
wahre Lehre der Kirche, im Gegensatz zu den Lehren der 
Häresien. Germanos betrachtete die Kirche, die das Wort 
Christi verkündet, als den Körper Christi. Demzufolge 
repräsentieren die Kirche und der inkarnierte Christus-
Logos die Göttliche Weisheit70. Die Glaubensübertreter 

68  Schroeder, op.cit. (Anm. 67), 126-128. 
69  Gregorios Palamas, The Triads, New York 1983, 100-101. Z. 
Gavrilović, “Divine Wisdom as Part of Byzantine Imperial Ide-
ology-Research into the Artistic Interpretations of the Theme in 
Medieval Serbia. Narthex Programmes of Lesnovo und Sopoćani”, 
Zograf 11 (1980), 47-48. Die Energie der Göttlichen Weisheit er-
möglichte den Übergang von der Dunkelheit zum Licht. 
70  J. Meyendorff, “L’iconographie de la Sagesse divine dans la tra-
dition byzantine”, CahArch 10 (1959), 261 (mit Quellenangabe). 

zählten zu den Reumütigen; in der spätbyzantinischen 
Zeit hatten viele Gläubige das orthodoxe Dogma ver-
lassen und waren zum Katholizismus oder einer Häresie 
übergetreten71. Dieses Bild warnt die Gläubigen, dass ihre 
Teilnahme an der Eucharistie in Verbindung mit ihrer 
Treue zum orthodoxen Dogma steht. Deswegen befindet 
sich auf dem Tisch im Bild des Gastmahls der Göttlichen 
Weisheit (Abb. 4) eine aufgeschlagene Bibel mit der Stel-
le aus den Sprüchen Salomons (9, 5): „Ἔλθετε, φάγετε 
τῶν ἐμῶν ἄρτων καὶ πίετε“ („Kommt esst mein Brot und 
trinkt“). Dadurch entsteht eine direkte Verbindung zum 
Abendmahl, das die Einsetzung des Eucharistie-Mysteri-
ums darstellt und zu den Wörtern Christi an seine Jünger 
beim Abendmahl „Kommt esst, das ist mein Leib, der 
für euch zur Sündenvergebung gebrochen wird, Kommt 
trinkt, das ist mein Blut, das für die Vergebung der Sün-
den vergossen wird“ (Mt. 26, 26-28)72. 

71  Die Häresie der Bogomilen, die das Dogma der Trinität leugnete, 
war in der spätbyzantinischen Zeit in Aufwind. I. Dujčev, “Liter-
atur und Kunst gegen ‛Ariana haeresis’ in Südost-Europa”, Jour-
nal of Old Church Slavonic Institute 25-26 (1976), 204-205, 209. 
72  Borissova Roussanova, op.cit. (Anm. 13), 231-232, 236-237. Vgl. 

Abb. 4. Ohrid, Peribleptoskirche, Narthexsüdwand. Das Gastmahl der Göttlichen Weisheit.  

DChAE_41_11_Paranou.indd   205 29/10/2020   4:18:37 μμ



206

ANNA PARANOU

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Das Bildprogramm im Narthex des Dragalevciklo-
sters hat ebenfalls einen starken didaktischen Charak-
ter. In seinem Zentrum befindet sich das Jüngste Ge-
richt und die untersuchte Szene wurde zusammen mit 
den Gestalten von Asketen wiedergegeben (Abb. 1, 2). 
Die Mönche und die Asketen besaßen den niedrigsten 
Rang unter den Heiligengruppen; der Asketenstatus 
entsprach dem Reuestand73. Diese Heiligen hatten eine 
Vorbildrolle für die Mönche; sie erbauten und gaben mo-
ralischen Rückhalt. „Exempla, Vorbilder sind nicht nur, 
was die Typologie ins Feld zu führen hat, was die Gleich-
nisse Christi lehren, sondern auch, was die Heiligen 

F. E. Brightman, Liturgies Eastern and Western, 1: Eastern Lit-
urgies, Oxford 1896, 328. Die Worte Christi sind Bestandteil des 
Prothesis-Ritus.
73  Aus dem zweiten Kanon des Konzils von Konstantinopel (879/ 
880) geht hervor, dass der Mönchsstatus den Reuestand entsprach. 
Deswegen wurde einem Bischof, der sich freiwillig zum Mönchs-
stand herabließ, die bischöfliche Würde entzogen: “Denn das An-
nehmen der monastischen Lebensweise hat den Sinn der Unterord-
nung und der Schülerschaft”. Anapliotis, op.cit. (Anm. 30), 50, 52. 
Siehe ebenfalls Symeonis Thessalonicensis Archiepiscopi, “Περὶ 
τῶν ἱερῶν τελετῶν”, PG 155 Sp. 197; derselbe, “Περὶ µετανοίας”, 
PG 155, Sp. 489.

den Menschen vorgelebt und erduldet haben“74. Deswe-
gen wurden die Asketenheiligen neben der untersuch-
ten Szene illustriert, um ein Ausgleich zu erschaffen.

Zusammenfassend lässt Folgendes festhalten. Wie aus 
der Untersuchung der Klostertypika, der Funktion und 
der Bildprogrammatik des Narthex hervorgeht, steht die 
Wiedergabe der untersuchten Darstellung in der Vorhalle 
der Klosterkirche von Dragalevci mit der Funktion des 
Narthex als Aufenthaltsraum der reuevollen Mönche, die 
das Kloster unbegründet für einen kürzeren Zeitraum 
verlassen hatten, in Zusammenhang. Diese Darstellung 
sollte diesen reuigen Mönchen den Hintergrund für ihre 
Bestrafung ins Gedächtnis rufen und die Klostergemein-
schaft insgesamt über die Folgen einer solchen Entschei-
dung belehren. Dies steht vor allem für den belehrenden 
Charakter des Bildprogramms des Narthex. 

74  Hamann-Mac Lean, op.cit. (Anm. 50), 193-194. Vgl. E. N. Tsig-
aridas, Tοιχογραφίες της περιόδου των Παλαιολόγων σε ναούς 
της Μακεδονίας, Thessaloniki 1999, 16. 

Abbildungsnachweise 
Abb. 1: DiFaB Digitales Forschungsarchiv Byzanz, Universität 
Wien.  Abb. 2: Subotić, op.cit. (Anm. 3), Abschnitt aus Skizze 94.  
Abb. 3, 4: Archiv Rossitza Schroeder. 

DChAE_41_11_Paranou.indd   206 29/10/2020   4:18:37 μμ



207ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

τον νάρθηκα του καθολικού της μονής στο Draga
levci της Βουλγαρίας, ιδρυθείσας τον 14ο αιώνα, υπάρ-
χει μια  μια ασυνήθιστη παράσταση που δείχνει έναν 
ηγούμενο που εγκαταλείπει το Άγιον Όρος για να 
αφιερωθεί σε γήινες απολαύσεις και στην απόκτηση 
χρημάτων· ένας άγγελος παρατηρεί τα διαδραματι-
ζόμενα και κλαίει για τη χαμένη ψυχή (Εικ. 1, 2). H 
παράσταση, που χρονολογείται στο 1476, μπορεί να 
ερμηνευθεί με βάση τη λειτουργία και το εικονογραφι-
κό πρόγραμμα του νάρθηκα.

Ο νάρθηκας, ο χώρος που βρίσκεται στο δυτικό άκρο, 
ανήκε στη γήινη σφαίρα σύμφωνα με τον συμβολισμό 
των χώρων του ναού. Στον νάρθηκα λάμβαναν χώρα 
δευτερεύουσες ακολουθίες λόγω της ήσσονος σημα
σίας του χώρου στο αρχιτεκτονικό σύνολο. Στον νάρ-
θηκα παρακολουθούσαν επίσης τη θεία Λειτουργία 
οι συγκεκριμένες ομάδες πιστών, οι κατηχούμενοι, οι 
γυναίκες και οι μετανοούντες, δηλ. οι πιστοί που είχαν 
διαπράξει μια σοβαρή αμαρτία και δεν τους επιτρεπό-
ταν να συμμετάσχουν στη λειτουργία.

Τα καταστατικά των μονών, τα τυπικά, παρέχουν 
πληροφορίες σχετικά με τα παραπτώματα που θα μπο-
ρούσαν να οδηγήσουν σε αποκλεισμό από την εκκλη-
σιαστική ή τη μοναστική κοινότητα. Μεταξύ άλλων, η 
κρυφή ιδιοκτησία θεωρούνταν σοβαρή αμαρτία και 
τιμωρούνταν με αφορισμό. Αλλά και η αδικαιολόγητη 
παραμονή έξω από το μοναστήρι θεωρούνταν σοβαρό 
παράπτωμα και τιμωρούνταν με αφορισμό. Αυτός ο κα-
νόνας ίσχυε και για τον ίδιο τον ηγούμενο, αν βρισκόταν 
έξω από το μοναστήρι αδικαιολόγητα. Η τάση πολλών 
μοναχών να εγκαταλείπουν το μοναστήρι χωρίς άδεια 
ή χωρίς λόγο αποτελούσε πρόκληση για την Εκκλησία 
από την πρώιμη χριστιανική εποχή και καταβάλλονταν 
συνεχείς προσπάθειες για την αντιμετώπισή της. Τα προ-
αναφερθέντα παραπτώματα σχετίζονται με την αποφυ-
γή κοσμικών επαφών και την απαγόρευση του κοσμικού 
τρόπου ζωής, καθώς ήταν ασύμβατα με τον μοναχισμό.

Η απεικόνιση της εξεταζόμενης σκηνής στον νάρ-
θηκα σχετίζεται προφανώς με τη λειτουργία του συ-
γκεκριμένου χώρου. Υποδείκνυε στους μοναχούς τις 
συνέπειες της απομάκρυνσης από τη μοναστική ζωή 
και επεσήμαινε στους μετανοούντες μοναχούς, που εί-
χαν επιστρέψει στο μοναστήρι, τους λόγους του απο-
κλεισμού τους από τη μοναστική κοινότητα. Επομέ-
νως, αυτή η σκηνή έχει έντονο διδακτικό χαρακτήρα. 
H απεικόνισή της στον νάρθηκα οφείλει να βρίσκεται 
σε αρμονία με το εικονογραφικό πρόγραμμά του. Το 
γεγονός ότι οι μετανοούντες παρακολούθησαν τη θεία 
Λειτουργία στον νάρθηκα, αποτελεί ένδειξη ότι αυ-
τοί οι πιστοί όφειλαν να παραδειγματίζονται, κατά τη 
διάρκεια της παραμονής τους, από το εικονογραφικό 
πρόγραμμά του, το οποίο είχε ως στόχο να συμβάλει 
στην πνευματική ανάταση των πιστών.

Η διδακτική λειτουργία του εικονογραφικού προ-
γράμματος του νάρθηκα αντανακλάται σε διάφορα 
μνημεία και σε μαρτυρίες γραπτών πηγών. Στους θό-
λους της ανοιχτής στοάς στη Νέα Eκκλησία, στο αυ-
τοκρατορικό παλάτι στην Κωνσταντινούπολη, απει-
κονίζονταν ο βίος και το μαρτύριο σημαντικών αγίων. 
Σύμφωνα με το τυπικό της Εγκλείστρας του Τιμίου 
Σταυρού, στο Κτήμα στην Κύπρο, o Νεόφυτος είχε δώ-
σει εντολή να αναγραφούν τα παραπτώματα, που εί-
χαν ως συνέπεια τον αφορισμό, στον νάρθηκα. Αυτοί 
διαβάζονταν κάθε Κυριακή μετά την κατήχηση, για να 
αποκλείουν και να ταπεινώνουν τους τιμωρούμενους. 
Στο πλαίσιο αυτό μπορεί να ερμηνευθεί η απεικόνιση 
της Δευτέρας Παρουσίας στον νάρθηκα με την επι-
στροφή του Χριστού και την τιμωρία των αμαρτωλών.

Κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο εμφανίζονται 
στον νάρθηκα συχνότερα θέματα με αφηγηματικό και 
διδακτικό χαρακτήρα, όπως τα θαύματα και οι παρα-
βολές του Χριστού. H απεικόνιση των Οικουμενικών 
Συνόδων στον νάρθηκα μπορεί επίσης να ιδωθεί μέσα 
σε αυτό το πλαίσιο. Οι παραστάσεις των Οικουμενικών 

Άννα Παρανού

«Ο ΗΓΟΥΜΕΝΟΣ ΕΓΚΑΤΑΛΕΙΠΕΙ ΤΟ ΜΟΝΑΣΤΗΡΙ ΤΟΥ». 
ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ ΚΑΙ ΕΡΜΗΝΕΙΑ ΜΙΑΣ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗΣ 

ΣΤΟΝ ΝΑΡΘΗΚΑ ΤΟΥ ΚΑΘΟΛΙΚΟΥ ΤΗΣ ΜΟΝΗΣ 
DRAGALEVCI ΤΗΣ ΒΟΥΛΓΑΡΙΑΣ (1476)

Σ

DChAE_41_11_Paranou.indd   207 29/10/2020   4:18:38 μμ



208

ΑΝΝΑ ΠΑΡΑΝΟΥ

ΔΧΑΕ ΜΑ΄ (2020), 197-208

Συνόδων φέρουν συχνά επιγραφές με πληροφορίες για 
τον χρόνο και τον τόπο που έλαβε χώρα η σύνοδος, την 
ταυτότητα του αυτοκράτορα, που προΐστατο, και την 
αποδοκιμαζόμενη αίρεση. Η απεικόνιση των Οικου-
μενικών Συνόδων στον νάρθηκα τόνιζε τον διδακτι-
κό χαρακτήρα τους σε δογματικά θέματα. Μια άλλη 
παράσταση που εμφανίζεται στον νάρθηκα κατά την 
υστεροβυζαντινή εποχή, είναι η ιστορία του Ιωσήφ. O 
Ιωσήφ θεωρούνταν ως προτύπωση του Χριστού λόγω 
της ηθικής του συμπεριφοράς και της αντίστασής του 
στις ανήθικες προτάσεις της συζύγου τού Πετεφρή.

Το πρόγραμμα στη νότια πλευρά του νάρθηκα της 
Περιβλέπτου στην Aχρίδα έχει επίσης διδακτικό χα-
ρακτήρα. Στον νότιο τοίχο, κάτω από την παράσταση 
του γεύματος της του Θεού Σοφίας (Εικ. 4), απεικονί-
στηκαν ο Κοσμάς και ο Ιωσήφ οι Μελωδοί να κρατούν 
ειλητάρια με ηθικές προτροπές προς τους μοναχούς 
(Εικ. 3). Η του Θεού Σοφία βοηθούσε επίσης στη μετά-
βαση από το σκοτάδι στο φως (Ιω. α΄, 4-5), όπως και το 
βάπτισμα, και οι κατηχούμενοι παρακολουθούσαν τη 
λειτουργία στον νάρθηκα μαζί με τους μετανοούντες. 
Στους μετανοούντες συγκαταλέγονταν και οι πιστοί, 
οι οποίοι, κατά την υστεροβυζαντινή περίοδο και αρ-
γότερα, είχαν απαρνηθεί την ορθοδοξία για τον καθο-
λικισμό ή για κάποια αίρεση. Στην περίπτωση αυτή, η 

παράσταση προειδοποιεί τους πιστούς ότι η συμμετο-
χή τους στην Ευχαριστία σχετίζεται με την πίστη τους 
προς το ορθόδοξο δόγμα.

Το εικονογραφικό πρόγραμμα στον νάρθηκα του 
καθολικού της μονής Dragalevci έχει επίσης ισχυρό δι-
δακτικό χαρακτήρα. Στο κέντρο του βρίσκεται η Δευ-
τέρα Παρουσία και η σκηνή που μελετήθηκε, εμφανί-
ζεται μαζί με μορφές ασκητών. Αυτοί οι άγιοι θεωρού-
νταν πρότυπα για τους μοναχούς και τους παρείχαν 
ηθική στήριξη. Επομένως, απεικονίστηκαν δίπλα στην 
εξεταζόμενη σκηνή για να δημιουργήσουν ένα ηθικό 
αντίβαρο.

Όπως έγινε φανερό από τη μελέτη του υλικού, η 
απεικόνιση της εξεταζόμενης σκηνής στoν νάρθηκα 
του καθολικού της μονής Dragalevci σχετίζεται με τη 
χρήση του νάρθηκα ως χώρου παραμονής των μετα-
νοούντων μοναχών που είχαν εγκαταλείψει τη μονή 
αδικαιολόγητα για περιορισμένο χρονικό διάστημα. 
Σκοπό είχε να υπενθυμίζει στους μετανοούντες μονα-
χούς τον λόγο του αποκλεισμού τους από τη θεία Λει-
τουργία και να προειδοποιεί τη μοναστική κοινότητα 
για τις συνέπειες μιας τέτοιας απόφασης.

Υποψήφια διδάκτωρ Πανεπιστημίου Marburg 
annaparanou@hotmail.com

DChAE_41_11_Paranou.indd   208 29/10/2020   4:18:38 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

