
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 43 (2022)

   Deltion ChAE 43 (2022), Series 4

  

 

  

  Monastic establishments on the island of Chalke in
the Dodecanese from the middle Byzantine period to
the end of the period of the Knights 

  Μαρία Ζ. ΣΙΓΑΛΑ (Maria Z. SIGALA)   

  doi: 10.12681/dchae.34375 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΣΙΓΑΛΑ (Maria Z. SIGALA) Μ. Ζ. (2023). Monastic establishments on the island of Chalke in the Dodecanese from the
middle Byzantine period to the end of the period of the Knights. Deltion of the Christian Archaeological Society, 43,
111–124. https://doi.org/10.12681/dchae.34375

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 27/01/2026 03:56:14



Hermits took refuge on the north coast of Chalke, Do-
decanese, since about the middle of the 6th century. 
In the Byzantine period and the period of the Knights, 
hermits, monks, and nuns settled in the hinterland, 
mainly around Chorio, the medieval/post-Byzantine 
village, and below the castle of the knights. They built 
chapel-shaped hermitages, “kathismata” and a kind 
of “primitive monasteries”, which consist of a chap-
el and a few “kyphes”, the stone huts of the island. 
Monastic use of chapels has been identified based on 
specific criteria.

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

Στα βόρεια παράλια της Χάλκης Δωδεκανήσου είχαν 
καταφύγει ασκητές, από τα μέσα περίπου του 6ου αι-
ώνα. Στους επόμενους βυζαντινούς αιώνες και κατά 
την Ιπποτοκρατία, ασκητές και μοναχοί εγκαθίστα-
νται στο εσωτερικό του νησιού, στην περιφέρεια του 
μεσαιωνικού/μεταβυζαντινού Χωριού, και κάτω από 
το ιπποτικό κάστρο. Εκεί ιδρύουν ναόσχημα ασκη-
ταριά, καθίσματα και ένα είδος «πρωτόλειων μονα-
στηριών» που αποτελούνται από ένα εκκλησάκι και 
μερικές κύφες, τις πέτρινες καλύβες του νησιού. Η 
απόδοση μοναστικής χρήσης στα εκκλησάκια έγινε, 
κατά περίπτωση, με βάση συγκεκριμένα κριτήρια. 

Λέξεις κλειδιά
Βυζαντινή περίοδος, περίοδος Ιπποτοκρατίας, ασκηταριά, 
μοναστήρια, κύφες – πέτρινες καλύβες, μοναχισμός, Χάλκη 
Δωδεκανήσου.

Keywords
Βyzantine period; period of the Knights; hermitages; mon-
asteries; kyphes – stone huts; monasticism; Chalke island 
in the Dodecanese.

 μοναχισμός στις διάφορες μορφές του, αναχωρη­

τικός, ημικοινοβιακός (λαύρες) και κοινοβιακός1, γνώ­

ρισε μεγάλη άνθηση σε όλα τα μήκη και πλάτη της 

* Δρ Βυζαντινής Αρχαιολογίας, Προϊσταμένη Τμήματος Βυζαντι-
νών και Μεταβυζαντινών Αρχαιοτήτων και Μουσείων, Εφο-
ρεία Αρχαιοτήτων Κυκλάδων, mariazsigala@gmail.com
** Ευχαριστίες οφείλω στους φίλους Νείλο Πιτσινό, Π. Μα-
τσούκα και Μ. Κυρίτση για την ποικιλότροπη βοήθειά τους. Το 
παρόν άρθρο βασίζεται σε ανακοίνωση που πραγματοποιήθηκε 
στο 33ο Συμπόσιο ΧΑΕ (Αθήνα, 2013): Μ. Ζ. Σιγάλα, «Μονα­
στικές εγκαταστάσεις στη Χάλκη της Δωδεκανήσου κατά τη με-
σοβυζαντινή και την υστεροβυζαντινή περίοδο», 95-96.

1  Γενικά, για τον μοναχισμό και τα είδη του, βλ. C. Mango, Byz-
antium. The Empire of New Rome, Λονδίνο 1980, 105-124. J. Mc­

Guckin, «Monasticism and monasteries», E. Jeffreys – J. Haldon – 

R. Cormack (επιμ.), The Oxford Handbook of Byzantine Studies, 

Οξφόρδη 2008, 611-620.

βυζαντινής αυτοκρατορίας ήδη από την αρχή της πα­

λαιοχριστιανικής περιόδου2. Η επιρροή των μοναχών 

ήταν τεράστια και τα μοναστήρια πολυάριθμα, με τον 

αριθμό τους να πολλαπλασιάζεται μετά το τέλος της Ει­

κονομαχίας3. Παρ’ όλα αυτά, ένας μικρός μόνον αριθμός

2  Το δεύτερο μισό του 4ου αιώνα ένα σαρωτικό κύμα μοναχι­

σμού εξαπλώθηκε στη Μεσόγειο και ανάγκασε τον αυτοκράτο­

ρα Ουάλη (364-378) να πάρει αυστηρότατα μέτρα εναντίον των 

ανδρών μοναχών που αρνούνταν να στρατολογηθούν N. Lens­

ki, «Valens and the Monks: Cudgeling and Conception as a Means 

of Social Control», DOP 58 (2004), 93-117. Τον 10ο αιώνα ο Νι­

κηφόρος Β΄ Φωκάς και ο Βασίλειος ο Β΄ πήραν μέτρα κατά της 

εγκαθίδρυσης νέων μοναστηριών. P. Charanis, «The Monk as an 

Element of Byzantine Society», DOP 25 (1971), 67, 73. J. Thomas 

– A. Constantinides Hero, Byzantine Monastic Foundation Docu-
ments. A Complete Translation of the Surviving Founders’ Typika 
and Testaments, 1, (DOS 35), Washington, D. C. 1998, 21, 22.
3  Για τη μεγάλη διάδοση του μοναχισμού και την επιρροή των 

111

Ο

Μαρία Ζ. Σιγάλα

ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΑΛΚΗ ΤΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ 
ΑΠΟ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ ΜΕΧΡΙ ΚΑΙ ΤΟ ΤΕΛΟΣ 

ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΔΟΥ ΤΗΣ ΙΠΠΟΤΟΚΡΑΤΙΑΣ 

DChAE_43_10_Sigala.indd   111 31/10/2022   10:12:09 μμ



112

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΛΑ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

μοναστήρια, όπως αυτό του Αγίου Ιωάννου του Θεο­

λόγου στην Πάτμο7, που είναι και το σημαντικότερο, 

το Θάρι8 και ο Αρταμίτης στη Ρόδο9, η μονή των Κα­

στριανών και η μονή του Άλσους (Ταρσού) στην Κω10, 

σίγουρα πολλοί περισσότεροι από τους σωζόμενους να­

ούς θα είχαν μοναστική χρήση11, με δεδομένη την τόσο 

μεγάλη διάδοση του μοναχισμού. Εξάλλου, δεν λείπουν 

οι άμεσες και έμμεσες μαρτυρίες για την ακμή του μο­

ναχισμού και σε αυτήν τη γωνιά της αυτοκρατορίας12.

Στη Χάλκη της Δωδεκανήσου μελετήθηκε πρό­

σφατα το σύνολο των μνημείων, από την παλαιοχρι­

στιανική εποχή μέχρι και το τέλος της περιόδου της 

Ιπποτοκρατίας, κάτι που επέτρεψε την απόδοση ενός 

αριθμού εκκλησιαστικών και άλλων μνημείων σε μο­

ναστικές εγκαταστάσεις13. Φαίνεται πως, εκτός από το 

φυσικό περιβάλλον του νησιού, ορεινό, με γκρεμούς 

και σπήλαια, που ευνοεί την εγκατάσταση μοναχών14, 

είναι και η θέση του –σε γειτνίαση με τη Μικρά Ασία, 

τον Ιωάννη Χρ. Παπαχριστοδούλου, Ρόδος 2014, 196, 208, 209. 

Katsioti, «Between Princes and Labourers», ό.π. (υποσημ. 5), 91-128. 
7  Αθ. Κομίνης (επιμ.), Οἱ θησαυροὶ τῆς Μονῆς Πάτμου, Αθήνα 

1988. 
8  Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Στο Θάρι της Ρόδου. Ο ναός και 
οι τοιχογραφίες της μονής του Ταξιάρχη Μιχαήλ, Αθήνα 2006. 
9  Μ. Ζ. Σιγάλα, Η Χάλκη από την παλαιοχριστιανική εποχή μέχρι 
και το τέλος της περιόδου της Ιπποτοκρατίας (5ος αι. – 1523): 
μνημεία, αρχιτεκτονική, τοπογραφία, κοινωνία (αδημοσίευτη δι­

δακτορική διατριβή, ανοικτής πρόσβασης: https://www.didaktorika.

gr/eadd/handle/10442/27763), Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπι­

στήμιο Αθηνών, Αθήνα 2011, 361. Γιακουμάκη, «Ενεπίγραφο με­

σοβυζαντινό επιστύλιο», ό.π. (υποσημ. 6), 203, 209.
10  Π. Ανδρούδης – Σ. Ντιντιούμη, «Παναγία Καστριανών. Το κα­

θολικό της μονής του Οσίου Χριστόδουλου στο Παλιό Πυλί της 

Κω», ΔΧΑΕ Λ΄ (2009), 47-54. Η. Κόλλιας, «Οικισμοί, κάστρα 

και μοναστήρια της μεσαιωνικής Κω», Γ. Κοκκορού-Αλευρά – 

Ά. Λαιμού – Ε. Σημαντώνη-Μπουρνιά (επιμ.), Ιστορία, Τέχνη 
και Αρχαιολογία της Κω, Α´ Διεθνές Επιστημονικό Συνέδριο 
(Κως, 2-4 Mαΐου 1997), Αθήνα 2001, 292-295. Σιγάλα, Η Χάλ-
κη, ό.π. (υποσημ. 9), 360.
11  Για την αντιπαραβολή των όρων «μοναστικός» και «μοναστη­

ριακός», βλ. Hill, «When is a monastery not a monastery?», ό.π. 

(υποσημ. 4), 137.
12  Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Θάρι, ό.π. (υποσημ. 8), 29. A. Kat­

sioti – N. Mastrochristos, «Τhe wall-paintings of Saint Constantine 

at Missochori. New evidence concerning middle Byzantine Nissyr­

os, Greece», Zograf 36 (2012), 67, 70, 71.
13  Σιγάλα, Η Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Α΄, 351-371.
14  Σιγάλα, ό.π., 351. Charanis, «The Μonk», ό.π. (υποσημ. 2), 64.

μοναστηριών, σε σχέση με αυτά που υπήρχαν, έχει, προς 

το παρόν, ταυτιστεί και αναγνωριστεί με απόλυτη βε­

βαιότητα4.

Στα Δωδεκάνησα, με εξαίρεση την προσωπικότητα 

του οσίου Χριστοδούλου του Λατρηνού5, ο μοναχισμός 

δεν έχει γίνει προς το παρόν ειδικό αντικείμενο μελέ­

της6. Παρότι, μάλιστα, είναι γνωστά κάποια βυζαντινά 

μοναχών στη βυζαντινή κοινωνία, βλ. Charanis, «The Monk», 

ό.π. (υποσημ. 2), 61-84. Ο ίδιος, «The Monastic Properties and 

the State in the Byzantine Empire», DOP 4 (1948), 54. Στην Κων­

σταντινούπολη έχουν ταυτιστεί 325 μοναστήρια διαφόρων επο­

χών. Charanis, «The Μonk», ό.π. (υποσημ. 2), 64. Στους Αγίους 

Τόπους ο αριθμός των μοναστηριών, μεταξύ 4ου και 7ου αιώνα, 

έχει υπολογιστεί σε 700 περίπου. V. Tzaferis, «Εarly monks and 

monasteries in the Holyland», ΔΧΑΕ ΙΕ΄ (1989-1990), 45. Σχεδόν 

κάθε περιοχή έχει να επιδείξει τα μοναστήρια της.
4  Charanis, «The Monk» ό.π. (υποσημ. 2), 63. Για προσπάθειες 

απόδοσης μοναστικής χρήσης σε ναούς, βλ. Θ. Παπαζώτος, «Τὸ 

Isa Kapisi Mescidi στὴν Κωνσταντινούπολη, μονὴ τοῦ πατριάρ­

χου Ἀθανασίου», ΔΧΑΕ ΙΗ΄ (1995), 39-48. M. Panayotidi, «The 

Character of Monumental Painting in the 10th century. The Prob­

lem of Patronage», Constantine VII Porphyrogenitus and his Age, 

Second International Byzantine Conference (Delphi 1987) Αθήνα 

1989, 308. Για τη μεγάλη προσοχή που απαιτείται για την απόδο­

ση μοναστικής χρήσης σε ναό, βλ. St. Hill, «When is a monastery 

not a monastery?», M. Mullet – A Kirby (επιμ.), The Theotokos 
Evergetis and eleventh-century monasticism, Belfast 1994, 137-145. 

A. Kirby – Z. Mercangoz, «The monasteries of Mt Latros and their 

architectural development», M. Mullet – A. Kirby (επιμ.), Work and 
worship at the Theotokos Evergetis 1050-1200, Belfast 1997, 76. 
5  A. Katsioti, «Between Princes and Labourers: The Legacy of Ho­

sios Christodoulos and his Successors in the Aegean Sea (11th-

13th Centuries)», E. Moutafov – I. Toth (επιμ.), Byzantine and 
Post-Byzantine Art: Crossing Borders, Exploring Boundaries, 
Art Readings, I. Old Art, Σόφια 2018, 91-128. A. Kirby, «Hosios 

Christodoulos: an eleventh-century Byzantine saint and his mon­

asteries», Byzantinoslavica 57/2 (1996), 293-309.
6  Καταγραφή των κυριότερων σήμερα μοναστηριών δημοσιεύθηκε 

στο Δρόμοι του ορθόδοξου μοναχισμού. Μοναστήρια νησιών του 
Αιγαίου, 3. Κρήτη – Δωδεκάνησα – Νησιά Β.Α. Αιγαίου (Πολι­

τιστικός – Τουριστικός οδηγός), Αθήνα 1999, 86-121. Ανακοίνω­

ση για τον μοναχισμό στη Χάλκη, από τους παλαιοχριστιανικούς 

μέχρι και τους μεσοβυζαντινούς χρόνους, πραγματοποιήθηκε στο 

46th Spring Symposium of Byzantine Studies (Birmingham, March 
24-26, 2013): M. Z Sigala, «Hermits, monks and nuns on Chalke, 

the small island of the Dodecanese from the Early Christian to the 

Middle-Byzantine Period» (υπό έκδοση). Αναφορές στον μοναχισμό 

σε διάφορα νησιά της Δωδεκανήσου, βλ. στο Χ. Γιακουμάκη, «Ενε­

πίγραφο μεσοβυζαντινό επιστύλιο από τη Μονή του Αρχαγγέλου 

Μιχαήλ στο Καμυρί Ρόδου», σοφία ἄδολος. Τιμητικός Τόμος για 

DChAE_43_10_Sigala.indd   112 31/10/2022   10:12:09 μμ



113

ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΑΛΚΗ ΤΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

στην οποία υπήρχαν μεγάλα μοναστικά κέντρα– που 

θα πρέπει να ευνόησε την άφιξη, κατά καιρούς, μονα­

χών από άλλες περιοχές.

Σύμφωνα με τα αρχαιολογικά δεδομένα, λοιπόν, το 

μικρό νησί της Χάλκης αποτέλεσε τόπο ασκητισμού15 

και μοναχισμού από την παλαιοχριστιανική εποχή 

μέχρι και το τέλος της περιόδου της Ιπποτοκρατίας16. 

Την παλαιοχριστιανική εποχή, ασκητές και μοναχοί 

είναι συγκεντρωμένοι στα απόκρημνα βόρεια παρά­

λια του νησιού. Εκεί έχει εντοπιστεί, στη θέση Κελ­

λιά17, σπηλαιώδες ασκηταριό με τοιχογραφίες που 

15  Ο ασκητισμός με τα χρόνια θεωρήθηκε προαπαιτούμενο της 

αγιότητας αντικαθιστώντας, κατά κάποιον τρόπο, τα μαρτύρια 

των πρώτων χριστιανικών χρόνων. Τον 12ο αιώνα είχε φθάσει 

σε τέτοια άκρα, που έκανε πολλούς διανοούμενους να κριτικά­

ρουν ή ακόμα και να γελοιοποιούν τις υπερβολές του, βλ. ODB, 

τ. 1, λήμμα «asceticism» (A.-M. Talbot). 
16  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Α΄, 351-371. Η ίδια, «Her­

mits», ό.π. (υποσημ. 6).
17  Μ. Ζ. Σιγάλα, «Τα Κελλιά της Χάλκης Δωδεκανήσου. Η χρονο­

λόγηση των τοιχογραφιών και η σημασία τους», ΔΧΑΕ Λ΄ (2009), 

149-158. Η ίδια, «Hermits», ό.π. (υποσημ. 6). Σε πρόσφατο άρθρο 

[A. Katsioti, «Gazing beyond earthly reality: A reconsideration of 

the wall paintings at Asketario on the island of Chalki, Dodeca­

nese», ΔΧΑΕ ΜΒ΄ (2021), 33-56], το κελλί αναφέρεται ως παρεκ­

κλήσι (chapel), χωρίς να ληφθούν υπόψη και να αξιολογηθούν 

τα στοιχεία που οδήγησαν στην απόδοση του κτίσματος αυτού 

σε κελλί αντί για ναό: τραπεζιόσχημη κάτοψη, βορειοδυτικός 

προσανατολισμός της κόγχης, που είναι εγγεγραμμένη σε τοίχο 

και επομένως δεν επιβλήθηκε από έλλειψη χώρου, επίπεδη στέγη, 

τόσο πρώιμα για ναό, αλλά και το ίδιο το τοπωνύμιο «Κελλιά», 

πρβλ. Σιγάλα, «Κελλιά», ό.π., 150. Η ίδια, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 

9), 185-186. Στο ίδιο άρθρο, οι τοιχογραφίες του Ασκηταριού και 

του πρώτου στρώματος του κτιστού κελλιού αναχρονολογήθη­

καν στο δεύτερο μισό του 7ου – πρώτες δεκαετίες του 8ου αιώνα, 

ενώ του δευτέρου στρώματος του κτιστού κελλιού στον 9ο-10ο 

αιώνα. Παράλληλα, έγινε προσπάθεια να συνδεθούν οι ασκητές 

με την Αίγυπτο. Ωστόσο, τα εικονογραφικά στοιχεία που συνηγο­

ρούν υπέρ μιας πιο πρώιμης χρονολόγησης, δεν αναιρέθηκαν, ενώ 

η εξονυχιστική τεχνοτροπική ανάλυση χρησιμοποιεί παράλληλα 

που ανάγονται σε ένα πολύ ευρύ χρονολογικό φάσμα, από τον 

6ο μέχρι και τον 8ο αιώνα για το Ασκηταριό, κάτι που, βέβαια, 

δεν αποκλείει την πρωιμότερη χρονολόγηση. Επίσης, τα ονόματα 

των αγίων ΦΑΟΥΣΤ(ΟΣ) ή ΦΑΟΥΣΤ(ΙΝΟΣ) και (ΚΗΡ)ΙΚΟΣ 

απαντούν το πρώτο στα Δωδεκάνησα, ήδη από την παλαιοχρι­

στιανική εποχή, ενώ το δεύτερο άλλες δύο φορές στη Χάλκη σε 

ναούς του 11ου και του 14ου αιώνα, στον Άι-Αντριά στου Άι 

Αντριά το βουνό (αδημοσίευτο) και στην Παναγία Οδηγήτρια 

ή Εννιαμερίτισσα, αντίστοιχα, βλ. Μ. Ζ. Σιγάλα, «Η Παναγία 

χρονολογούνται από το δεύτερο μισό του 6ου – αρχές 
του 7ου αιώνα, και κτιστό κελλί με τοιχογραφίες του 

7ου και 8ου αιώνα· στη θέση το Ρυάκι του Άι Γιωργιού 

μια παλαιοχριστιανική βασιλική και σπήλαια18, πι­

θανόν ασκηταριά, και στα Λιμενάρια ή στον Πευκιά 

μια παλαιοχριστιανική βασιλική με μοναστική κατά 

πάσα πιθανότητα χρήση19. Στις αρχές του 8ου αιώνα, 

οι εγκαταστάσεις στα Κελλιά είναι ακόμα σε χρήση, 

όπως αποδεικνύεται από τις τοιχογραφίες του κτιστού 

κελλιού. Πιθανότατα, την ίδια περίπου εποχή, μονα­

χοί αρχίζουν να εγκαθίστανται και στο εσωτερικό του 

νησιού (Εικ. 1), εφόσον ο πρώτος ναός του Άι Λια στο 

βουνό του Προφήτη Ηλία, ο οποίος χρονολογήθηκε 

στην πρωτοβυζαντινή περίοδο και βρίσκεται κάτω 

από μισοερειπωμένο μεταγενέστερο μεσαιωνικό ναό, 

μοιάζει να ανήκει σε μοναστική εγκατάσταση20.

Από τη μεσοβυζαντινή περίοδο21 και έπειτα, ανα­

χωρητές-ασκητές22 και μοναχοί στη Χάλκη, σύμφωνα 

και πάλι με τα αρχαιολογικά δεδομένα, δείχνουν να 

εγκαθίστανται, κυρίως, γύρω από το εγκαταλελειμμένο 

σήμερα μεσαιωνικό/μεταβυζαντινό Χωριό, τόσο στην 

πλαγιά όπου αυτό απλώνεται, ψηλά, στη σκιά του ιπ­

ποτικού κάστρου (Εικ. 2), όσο και στα απέναντι χαμηλά 

η Οδηγήτρια ή Εννιαμερίτισσα στη Χάλκη της Δωδεκανήσου 

(1367)», ΑΔ 55 (2000), Α΄ Μελέτες, Αθήνα 2004, 360. Συνεπώς, 

η σύνδεσή τους με την Αίγυπτο θέλει ιδιαίτερη προσοχή, πολύ 

περισσότερο καθώς το ΦΑΟΥΣΤ(ΟΣ) ή ΦΑΟΥΣΤ(ΙΝΟΣ) των 

«Κελλιών», «Φαύστος» ή «Φαυστίνος» στο ορθόδοξο εορτολό­

γιο, προέρχεται φανερά από μεταγραφή του λατινικού ονόμα­

τος Faustus ή Faustinus, παραπέμποντας μάλλον στη Δύση ενώ ο 

(ΚΥΡ)Ι(Α)ΚΟΣ, με τον οποίο θεωρείται ότι συγχέεται ο Κήρικος, 

απαντά στα Δωδεκάνησα για πρώτη φορά τον 15ο αιώνα. 
18  Το δυσπρόσιτον ενός τόπου και η ύπαρξη σπηλαίων τον καθι­

στούν ιδανικό για εγκατάσταση μοναχών. Π. Λ. Βοκοτόπουλος, 

«Λάτρος», ΕΕΒΣ 35 (1966-1967), 14, 99.
19  Sigala, «Hermits», ό.π. (υποσημ. 6). 
20  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Α΄, 356-357 και Β΄, 27. 
21  Τον 10ο αιώνα τα μοναστήρια είναι τόσα πολλά, ώστε ο Νικηφό­

ρος Φωκάς (963-969) κατηγορεί όσους κτίζουν νέα αντί να ανακαι­

νίζουν τα παλαιά και απαγορεύει τη δωρεά περιουσίας σε αυτά, 

Charanis, «The Monastic Properties», ό.π. (υποσημ. 3), 55, 56, 57.
22  Ο αναχωρητισμός συνέχισε να αποτελεί προεξέχον είδος του 

βυζαντινού μοναχισμού μέχρι και τον 15ο αιώνα. Γενικά, θεω­

ρείται ανώτερος από τον κοινοβιακό μοναχισμό, γιατί οι μεγα­

λύτερες δυσκολίες του ασκητικού βίου προσφέρουν και μεγα­

λύτερες ευκαιρίες για πνευματική καλυτέρευση, βλ. ODB, τ. 2, 

λήμμα «hermit» (A.-M. Talbot – A. Cutler).

DChAE_43_10_Sigala.indd   113 31/10/2022   10:12:10 μμ



114

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΛΑ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

βουνά23, του Άι Αντριά και του Άι Νόφρη (Εικ. 1). Εκεί 

απαντούν ναόσχημα ασκηταριά24, δηλαδή «ευκτήριοι 

οίκοι» που χρησίμευαν προφανώς τόσο για διαμονή 

όσο και για προσευχή ασκητών. Απαντούν, επίσης, 

μικρές μοναστικές εγκαταστάσεις που αποτελούνται 

άλλοτε από ένα εκκλησάκι και ένα-δυο κελλιά, ένα 

είδος καθίσματος25, δηλαδή, και άλλοτε από ένα «κα­

θολικό» και μερικά κελλιά, μικρές, δηλαδή, μοναστη­

ριακές εγκαταστάσεις. Σε μία περίπτωση ίσως έχουμε 

«κυριακό» ναό, κάποιο είδος λαύρας26.

Με δεδομένη την έλλειψη γραπτών πηγών και το 

γεγονός ότι οι μοναστικές-μοναστηριακές εγκατα­

στάσεις της Χάλκης δεν διαφέρουν εμφανώς από τις 

23  Για την ιδιαίτερη προτίμηση των ασκητών για τα βουνά, βλ. 

Mango, Byzantium, ό.π. (υποσημ. 1), 118. McGuckin, «Monasti­

cism», ό.π. (υποσημ. 1), 614.
24  Τον 10 αιώνα ο Νικηφόρος Φωκάς επαινεί όσους κτίζουν κελλιά 

και λαύρες. Charanis, «The Monastic Properties», ό.π. (υποσημ. 3), 57.
25  Μικρή μοναστική εγκατάσταση που στεγάζει λίγους μονα­

χούς και εξαρτάται από μεγαλύτερο μοναστήρι, βλ. ODB, τ. 2, 

λήμμα «kathisma» (K. M. Kiefer – W. Loerke).
26  Καθ’ όλη τη διάρκεια του Βυζαντίου φαίνεται πως αναχωρη­

τισμός (ασκητισμός) και κοινοβιακός μοναχισμός συνυπάρχουν, 

βλ. D. Papachryssanthou, «La vie monastique dans les campagnes 

byzantines du VIIIe au XIe siècle. Ermitages, groups, commu­

nautés», Byzantion 43 (1973), 159.

αγροτικές ή ποιμενικές, και επομένως δύσκολα δια­

κρίνονται από αυτές, η απόδοση μοναστικής χρήσης 

σε κάποιο ναό υπήρξε, μεταξύ άλλων, αποτέλεσμα της 

αδυναμίας απόδοσης σε αυτόν κάποιας άλλης χρήσης, 

όπως ενοριακού ή κοιμητηριακού ναού σε αγροτικό 

χωριό ή σε μικρή ποιμενική εγκατάσταση27, ή ως ιδι­

ωτικού παρεκκλησίου. Με άλλα λόγια, κάποιες φορές 

οδηγηθήκαμε σε μοναστική χρήση κάποιων ναών «διά 

της εις άτοπον απαγωγής». 

Εκτός από αυτό, τα κριτήρια28 για την απόδοση 

μοναστικής χρήσης σε έναν ναό, στην περίπτωση της 

Χάλκης, υπήρξαν ποικίλα, με κυριότερα τα εξής: 

27  Για ποιμενική εγκατάσταση, βλ. Μ. Ζ. Σιγάλα, «Το εκκλησά­

κι της Υπαπαντής στους Μύλους της Χάλκης», ΔωδΧρον ΚΓ΄ 

(2009), 577-603.
28  Στα βασικά κριτήρια επιλογής τόπου άσκησης έχουν συγκα­

ταλεχθεί η ασφάλεια της περιοχής, η γειτνίαση με πλησιέστερες 

οικιστικές θέσεις, η δυνατότητα επικοινωνίας μέσω του μεσαιω­

νικού οδικού δικτύου και η πνευματικότητα του τόπου. Ά. Λα­

μπροπούλου, Ο ασκητισμός στην Πελοπόννησο κατά τη μέση 
βυζαντινή περίοδο (Ίδρυμα Γουλανδρή Χορν. Υλικό, φυσικό 

και πνευματικό περιβάλλον στον βυζαντινό και μεταβυζαντινό 

κόσμο), Αθήνα 1994, 72. Νερό, δέντρα και θέα βαραίνουν, επί­

σης, στην επιλογή της θέσης μιας μονής. Ν. Νικονάνος, Βυζαντι-
νοὶ ναοὶ τῆς Θεσσαλίας. Ἀπὸ τὸ 10ο αἰώνα ὣς τὴν κατάκτηση 
τῆς περιοχῆς ἀπὸ τοὺς Τούρκους τὸ 1393, Αθήνα 1979, 125.

Εικ. 1. Χάλκη. Χάρτης με σημειωμένες τις μοναστικές εγκαταστάσεις. 

DChAE_43_10_Sigala.indd   114 31/10/2022   10:12:10 μμ



115

ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΑΛΚΗ ΤΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

(α) Η θέση του ναού. Οι ναοί-ασκηταριά βρίσκο­

νται πάντα σε δυσπρόσιτες και απόκρημνες θέσεις, συ­

χνά σε κορυφές λόφων και βουνών29. Τα «καθολικά» 

μοναστηριών βρίσκονται σε πλαγιές, έξω από το κύριο 

μονοπάτι του νησιού, την κύρια οδική του αρτηρία που 

το διέσχιζε από τα ανατολικά προς τα δυτικά. Αντίθε­

τα, τα μεσαιωνικά «χωριά» της Χάλκης βρίσκονται στη 

μια ή στην άλλη πλευρά του μονοπατιού αυτού30.

(β) Η τοπική παράδοση θεωρεί κάποιους ναούς μο­

ναστήρια και αναφέρει ύπαρξη μοναχών σε αυτά, σε 

μεταγενέστερους, βέβαια, των μεσαιωνικών χρόνους, 

και κυρίως κατά τον 19ο αιώνα31. 

29  Charanis, «The Monk», ό.π. (υποσημ. 2), 64. Hill, «When is a 

monastery not a monastery?» ό.π. (υποσημ. 4), 138. Σε απότομο 

γκρεμό έσκαψε την Εγκλείστρα ο άγιος Νεόφυτος στην Πάφο 

το 1159. C. Mango – E. J. W. Hawkings, «The Hermitage of St. 

Neophytos and its Wall Paintings», DOP 20 (1966), 122, 123.
30  Τα «καθίσματα» της Χάλκης βρίσκονται τα δύο σε μικρή από­

σταση από το κύριο μονοπάτι και ένα σε κορυφή βουνού. Βλ. 

πρκ.
31  Κ. Ηλιάδης, Ἡ Χάλκη τῆς Δωδεκανήσου (Ἱστορία, Λαογρα-
φία, Ἤθη καὶ Ἔθιμα), Α΄, Αθήνα 1950, 318, 319.

(γ) Ορισμένα μορφολογικά χαρακτηριστικά, όπως η 

ύπαρξη νάρθηκα, ο οποίος στη Χάλκη φαίνεται να απα­

ντά σε μοναστικούς ναούς32, και η απουσία τέμπλου33. 

(δ) Το εικονογραφικό πρόγραμμα του ναού34. 

(ε) Η αφιέρωση του ναού σε άγιο ασκητή35. 

Κατά περίπτωση τίθενται και άλλα κριτήρια, όπως, 

(στ) στην περίπτωση των ασκηταριών η ανωνυμία 

32  Νάρθηκα έχει η Εννιαμερίτισσα, που είναι αποδεδειγμένα μο­

ναστικός ναός, με βάση άλλα κριτήρια. Σιγάλα, «Εννιαμερίτισ­

σα», ό.π. (υποσημ. 17), 332. Για μοναστικούς ναούς της Χάλκης 

με νάρθηκα, βλ. Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), 369. 
33  Η πλειονότητα των μεσαιωνικών ναών της Χάλκης φέρει ένα 

χαμηλό φράγμα πρεσβυτερίου. Ελάχιστοι αποδεδειγμένα δεν 

έφεραν τέμπλο και για αρκετούς δεν είναι σίγουρο αν έφεραν 

αρχικά. Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Α΄, 148.
34  Ο διάκοσμος της Εννιαμερίτισσας περιλαμβάνει αγίους μονα­

χούς καθώς και νύξεις για το μοναστικό κίνημα του ησυχασμού. 

Σιγάλα, «Εννιαμερίτισσα», ό.π. (υποσημ. 17), 365, 373, 380.
35  Για παράδειγμα, ο Άι Νόφρης στου Άι Νόφρη το βουνό. «Πα­

ρεκκλήσι» «Άης Νούφρης», πιθανότατα ασκηταριό, υπάρχει 

και στην Πάτμο, στα βόρεια της μονής του Αγίου Ιωάννου του 

Θεολόγου, Π. Γ. Κρητικός, «Πατμιακὰ τοπωνύμια», ΔωδΑρχεί-
ον 2 (1956-1957), 129.

Εικ. 2. Χάλκη. Πανοραμική εικόνα του κάστρου και του Χωριού με σημειωμένη τη θέση των ασκηταριών. 

DChAE_43_10_Sigala.indd   115 31/10/2022   10:12:13 μμ



116

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΛΑ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

τους και (ζ) στην περίπτωση των μοναστηριών η ιερό­

τητα και η φήμη τους36.

Στην κατηγορία των ναόσχημων ασκηταριών – «ευ­

κτήριων οίκων»37, κατατάχθηκαν τρεις ανώνυμοι «ναοί»: 

ο Ανώνυμος Α, σταυρόσχημος ναός στον Κοπανά, ο 

Ανώνυμος Β, στον Κοπανά, και η Πορτενή η «Νέα» –
πρώην ανώνυμος ναός στο Πορτάλλι38. Και οι τρεις αυ­

τοί «ναοί», δηλαδή και τα τρία αυτά ασκηταριά, βρί­

σκονται στις παρυφές και ψηλά στην πλαγιά χαμηλού 

βουνού, όπου απλώνεται ο μεσαιωνικός/μεταβυζαντινός 

οικισμός Χωριό, κάτω από το κάστρο του, σε τελείως 

βραχώδη και δυσπρόσιτα μέρη (Εικ. 2). Και οι τρεις 

36  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), 359.
37  Ο Νικονάνος, στα Μετέωρα, κάνει λόγο για «αναχωρητήρια-

κέλλες ή προσευχάδια». Νικονάνος, «Βυζαντινοὶ ναοὶ τῆς Θεσ­

σαλίας», ό.π. (υποσημ. 28), 138.
38  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Β΄, 112, 113, 114. Η ονομασία 

«Πορτενή Νέα» δόθηκε συμβατικά στο μνημείο για καλύτερη 

ταύτισή του.

είναι ανώνυμοι. Δύο από αυτούς, μάλιστα, εντοπίστη­

καν τα τελευταία χρόνια. Πιστεύουμε ότι η ανωνυμία 

τους δεν είναι απλή σύμπτωση, αλλά οφείλεται ακριβώς 

στο ότι ως ασκηταριά ήταν ανώνυμα. Δεν ήταν ναοί, 

για να είναι αφιερωμένοι στον Χριστό, στην Παναγία 

ή σε κάποιον άγιο. Άρα δεν ήταν και τόποι λατρείας 

και προσκυνήματος, ώστε να είναι γνωστοί. Την άποψη 

αυτή ενισχύει και το γεγονός ότι οι ανώνυμοι «ναοί» στη 

Χάλκη είναι γενικά ελάχιστοι, ενώ, αντίθετα, διασώζο­

νται αγιωνυμικά τοπωνύμια με ονόματα ναών που δεν 

υπάρχουν πλέον ή ίσως δεν έχουν ακόμα εντοπιστεί39.

Οι διαστάσεις και των τριών ναόσχημων ασκηταριών 

είναι μικρές40. Το σχήμα του Ανώνυμου Σταυρόσχημου 

στον Κοπανά (Εικ. 3α, 4), ο οποίος έχει χρονολογηθεί 

39  Όπως η Αγία Άννα, η Αγιά Κατερίνα στο Κλεισούρι και η 

Παναγιά η Κουκουλιώτισσα, Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), 

Β΄, 150, 151, 159.
40  Το σταυρόσχημο ασκηταριό έχει διαστάσεις 3,54 μ. η κάθετη 

Εικ. 3. Χάλκη. Κατόψεις των μοναστικών εγκαταστάσεων του Χωριού. (α) Ανώνυμος Σταυρόσχημος ναός στον 
Κοπανά. (β) Ανώνυμος Β ναός στον Κοπανά. (γ) Πορτενή «Νέα» στο Πορτάλλι. (δ) Ανώνυμος ανατολικά της Πα-
ναγίας της Χωριανής.

α β

γ
δ

DChAE_43_10_Sigala.indd   116 31/10/2022   10:12:14 μμ



117

ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΑΛΚΗ ΤΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

στη μεσοβυζαντινή περίοδο41, προσιδιάζει σε χρήση 

μοναστική. Παραδείγματα καθολικών αλλά και ησυ­

χαστηρίων σε σχήμα σταυρού υπάρχουν πολλά στην 

Κρήτη αλλά και αλλού42. Αρκετά από αυτά τα μονα­

στικά ναΰδρια της Κρήτης ανεγέρθηκαν τον 11ο αιώ­

να από τον Ιωάννη τον Ξένο43. Το δεύτερο ασκηταριό, 

ο Ανώνυμος Β στον Κοπανά44, πιθανότατα της περιό­

δου της Ιπποτοκρατίας, έχει ελλειψοειδή κάτοψη (Εικ. 

κεραία × 2,83 μ. η οριζόντια κεραία, ο Ανώνυμος Β 4,70 μ. × 2 μ. 

πλάτος και η Πορτενή η «νέα» (πρώην ανώνυμος ναός) 4,60 μ. 

× 2,60 μ. πλάτος.
41  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Α΄, 108.
42  Για παράδειγμα, στο Παπίκιον όρος. N. Gkioles – G. Pallis, 

Αtlas of the Christian Monuments of the Aegean. From the Early 
Christian Years to the Fall of Constantinople, Αθήνα 2014, 89.
43  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Α΄, 106-107. A. Mailis, Ob-
scured by Walls: The Bema Display of the Cretan Churches from 
Visibility to Concealment, Mainz – Frankfurt 2020, 33, 36.
44  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Β΄, 112.

3β, 5) και από μακριά δίνει την εντύπωση μιας κύφης, 

θυμίζει, δηλαδή, τις χαρακτηριστικές πετρόκτιστες 

μεσαιωνικές καλύβες της Χάλκης45. Και τα δύο αυτά 

ασκηταριά ήταν τοιχογραφημένα. Οι τοιχογραφίες του 

Ανώνυμου Β, που διατηρούνται καλύτερα, είναι εντε­

λώς λαϊκότροπες και άτεχνες. Το τρίτο ασκηταριό46, σε 

σχήμα μονόχωρου καμαροσκέπαστου ναού (Εικ. 3γ), 

πιθανότατα επίσης της περιόδου της Ιπποτοκρατίας, 

έχει μεγαλύτερο πλάτος στα δυτικά απ’ ό,τι στα ανα­

τολικά και πεταλόμορφη αψίδα. Και στα τρία δεν βρέ­

θηκε τέμπλο, στη μορφή του χαμηλού κτιστού φράγ­

ματος πρεσβυτερίου, που είναι το χαρακτηριστικό  για

45  M. Z. Sigala, «The Kyphes of Chalke: A Primitive Type of Me­

dieval Housing in a Small Island of the Dodecanese», Ch. Dia­

manti – A. Vassiliou (επιμ.), Ἐν Σοφίᾳ μαθητεύσαντες. Essays 
in Byzantine Material Culture and Society in Honour of Sophia 
Kalopissi-Verti, Οξφόρδη 2019, 25-38.
46  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Β΄, 115. 

Εικ. 4. Χάλκη. Ανώνυμος Α σταυρόσχημος στον Κοπανά. 

DChAE_43_10_Sigala.indd   117 31/10/2022   10:12:17 μμ



118

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΛΑ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

τα εκκλησάκια της Χάλκης47. Και ενώ για τα δύο πρώ­

τα η κατάσταση στο εσωτερικό τους δεν επιτρέπει 

να αποφανθεί κανείς με απόλυτη βεβαιότητα για την 

ύπαρξη ή μη χαμηλού φράγματος πρεσβυτερίου, η τρί­

τη περίπτωση, η Πορτενή η «Νέα», δεν αφήνει αμφιβο­

λία. Απλώς, το ανατολικό άκρο του ναόσχημου ασκη­

ταριού είναι υπερυψωμένο σε σχέση με τον υπόλοιπο 

χώρο. Η απουσία τέμπλου σε ναό έχει συνδεθεί από 

κάποιους ερευνητές με τη μη τέλεση σε αυτόν θείας λει­

τουργίας48. Ωστόσο, στα δύο από τα τρία ναόσχημα 

ασκηταριά υπάρχει αγία τράπεζα, κάτι που θα μπο­

ρούσε να σημαίνει ότι τελούνταν μεν θεία λειτουργία 

αλλά από ιερομόναχους για αυτούς τους ίδιους, δεν 

απευθυνόταν, δηλαδή, σε λαϊκούς, άρα δεν υπήρχε 

ανάγκη φράγματος, διαχωρισμού κλήρου-λαού49.

Ένας ακόμα ανώνυμος ναός, ο Ανώνυμος ανατο­

λικά της Παναγιάς της Χωριανής, του καθεδρικού 

47  Στο ίδιο, Α΄, 148-151.
48  Sh. E. J. Gerstel, «The Byzantine Village Church: Observation on 

its Location and on Agricultural Aspects of its Program», J. Le­

fort ‒ C. Morrison ‒ J-P. Sodini (επιμ.), Les Villages dans l’Empire 
byzantin, IVe-XVe siècle, Παρίσι 2005, 169.
49  Για τη χρήση του τέμπλου ως διαχωριστικού ιερού κληρικών 

από τον κυρίως ναό με τους λαϊκούς, βλ. C. Walter, «A New 

μεταβυζαντινού ναού του Χωριού50, πολύ μεγαλύτερος 

σε διαστάσεις από τα ναόσχημα ασκηταριά που προα­

ναφέρθηκαν, φαίνεται ότι ανήκει σε μοναστική εγκα­

τάσταση. Έχει χαρακτηριστικά μεγάλο ιερό που κατα­

λαμβάνει το ήμισυ του ναού, και θρανία μόνο μέσα στο 

ιερό (Εικ. 3δ). Εξωτερικά, στο βορειοδυτικό άκρο του, 

υπάρχει αρκοσόλιο, στοιχείο που πολύ συχνά απαντά 

σε μοναστικά παρεκκλήσια51. Νότια-νοτιοδυτικά του 

ναού και σε επαφή με αυτόν, υπάρχει ορθογώνιο κτί­

σμα, στεγασμένο με καμάρα εσωτερικά και επίπεδη 

στέγη εξωτερικά52. Στα ανατολικά του ναού, σε χα­

μηλότερο επίπεδο, υπάρχει πλάτωμα με στέρνα. Στον 

ναό σώζονται υπολείμματα από δύο στρώματα τοιχο­

γραφιών, πιθανότατα του 13ου και του 14ου αιώνα. 

Ίσως να πρόκειται για κάποιο είδος «κυριακού» ναού 

για αναχωρητές-ιερομόναχους από τα γύρω ασκηταριά, 

Look in Byzantine Sanctuary Barrier», REB 51 (1993), 203, 204. 

Η ελεύθερη πρόσβαση στο βήμα για τους Βυζαντινούς αποτε­

λούσε το πιο κοινό δογματικό λάθος των Λατίνων, βλ. Mailis, 

Obscured by Walls, ό.π. (υποσημ. 43), 128.
50  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Β΄, 111-2.
51  Στο ίδιο, Α΄, 177-179.
52  Γενικά, το κτίσμα θυμίζει το κτιστό κελλί στα Κελλιά. Σιγάλα, 

«Τα Κελλιά», ό.π. (υποσημ. 17), 149, 150, 153 εικ. 4.

Εικ. 5. Χάλκη. Ανώνυμος Β στον Κοπανά. 

DChAE_43_10_Sigala.indd   118 31/10/2022   10:12:18 μμ



119

ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΑΛΚΗ ΤΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

που συλλειτουργούσαν, κάτι που εξηγεί ίσως και την 

ανάγκη για μεγάλο ιερό και θρανία σε αυτό. Στην 

προκειμένη περίπτωση το κτίσμα στα νότια ίσως ήταν 

τράπεζα. Το μοναστικό εγκαθίδρυμα με τη στέρνα του 

θα εξασφάλιζε στους αναχωρητές και το απαραίτη­

το νερό. Ίσως έχουμε, δηλαδή, εδώ ένα είδος λαύρας.

Απέναντι από το Χωριό, σε μοναστικές εγκατα­

στάσεις μπορούν να αποδοθούν τέσσερεις ναοί. 

Ο Άις Αντριάς στου Άι Αντριά το βουνό (Εικ. 6) 

φέρει δύο στρώματα τοιχογραφιών, από τα οποία 

το δεύτερο έχει χρονολογηθεί, με κάποια επιφύλα­

ξη, στις αρχές του 11ου αιώνα53. Είναι πολύ δύσκολα 

προσπελάσιμος, καθώς βρίσκεται λίγο πιο κάτω από 

την κορυφή βραχώδους λόφου. Εξωτερικά, στη νότια 

πλευρά του, που αντικρίζει το Χωριό, ακουμπούν δύο 

αρκοσόλια. Πολύ κοντά στον ναό βρίσκεται μία κύφη 

στα βορειοανατολικά και άλλη μία στα βορειοδυτικά 

53  M. Z. Sigala, «A Brief Survey of the Monumental Painting of 

Chalke in the Dodecanese from the Early Christian Period to the 

Beginning of the Period of the Knights (1309)», D. Mourelatos 

(επιμ.), Art and Archaeology in Byzantium and Beyond. Essays 
in Honour of Sophia Kalopissi-Verti and Maria Panayotidi-Κe-
sisoglou, Οξφόρδη 2021, 15. Sigala, «Hermits», ό.π. (υποσημ. 6). 

του, αντίστοιχα54. Στέρνα δεν έχει εντοπιστεί. Πρόκει­

ται, πιθανότατα, για μια μικρή μοναστική εγκατά­

σταση, ένα «κάθισμα», που αποτελείται από ένα ναό 

και δύο κύφες-κελλιά. Η απόδοση μοναστικής χρήσης 

στον ναό αυτό έγινε κυρίως με κριτήρια τη θέση του, 

σε κορυφή βραχώδους λόφου, δυσπρόσιτη και με θέα 

το Χωριό, την απουσία στέρνας που θα μπορούσε να 

του αποδώσει ενδεχομένως ποιμενική χρήση55, μαζί 

και με την ύπαρξη αρκοσολίων, τα οποία συνηθίζο­

νται σε μοναστικούς ναούς της Χάλκης.

Στην ίδια κατηγορία, της μικρής μοναστικής εγκατά­

στασης, δεν αποκλείεται να ανήκει και ο Σταυρός στην 

Πλεκτή56, τοποθεσία χαμηλά στην πλαγιά του βουνού 

του Άι Νόφρη. Βρίσκεται σχεδόν πάνω στο κύριο μο­

νοπάτι του νησιού, απέναντι από το Χωριό. Από τις 

54  Πρόκειται για κύφες τύπου Α, που είναι και οι παλαιότερες, 

βλ. Sigala, «The Kyphes of Chalke», ό.π. (υποσημ. 45), 26, 29, εικ. 8.
55  Εξάλλου φαίνεται ότι η κτηνοτροφία ακμάζει ιδιαίτερα στη 

Χάλκη την περίοδο της Ιπποτοκρατίας και όχι πιο πριν. Βλ. Μ. 

Ζ. Σιγάλα, «Ιχνηλατώντας την κοινωνία και οικονομία της Χάλ­

κης Δωδεκανήσου κατά την περίοδο της Ιπποτοκρατίας, με τη 

βοήθεια αρχαιολογικών και γραπτών μαρτυριών», σοφία ἄδο-
λος, ό.π. (υποσημ. 6), 567-568.
56  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Β΄, 87.

Εικ. 6. Χάλκη. Άις Αντριάς στου Άι Αντριά το βουνό. 

DChAE_43_10_Sigala.indd   119 31/10/2022   10:12:21 μμ



120

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΛΑ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

τοιχογραφίες του χρονολογείται πιθανότατα στα τέλη 

του 14ου αιώνα. Ο ναός δεν έφερε τέμπλο, αν κρίνει 

κανείς από τα θρανία που εκτείνονται ενιαία από τη 

μια άκρη του ναού στην άλλη, και στις δύο πλευρές του. 

Σε μικρή απόσταση στα νοτιοδυτικά του υπάρχει κύφη 

και στα βορειοδυτικά του αλώνι. Στην απόδοση του 

Σταυρού στην Πλεκτή σε μοναστική εγκατάσταση συ­

νηγορεί και η παράδοση που τον θεωρεί μοναστήρι και 

ιερό προσκύνημα τέτοιο, ώστε τον 19ο αιώνα κτίστηκε 

στην ίδια θέση, στα νότια του μεσαιωνικού ναού, άλλος 

ναός και η λατρεία ανανεώθηκε στην περιοχή57.

Μακριά από την περιοχή του Χωριού υπάρχει ένα 

ακόμα «κάθισμα». Πρόκειται για την Παναγία την 

Οδηγήτρια ή Εννιαμερίτισσα, γυναικεία μοναστική 

εγκατάσταση, σύμφωνα με την κτητορική της επιγρα­

φή που αναφέρει ανάμεσα στους δωρητές δύο μοναχές, 

την Αγνήση και τη Μαγδαληνή58. Εδώ δίπλα στον ναό 

υπάρχει μια κύφη-κελλί, μεσοτοιχία με αυτόν. Μια ακό­

μα κύφη βρίσκεται στα νότια του ναού και μια στέρνα 

λίγο πιο μακριά, στα ανατολικά του συμπλέγματος. Η 

Εννιαμερίτισσα είναι ίσως η μοναδική περίπτωση στο 

νησί, όπου ο καλά σωζόμενος και μελετημένος τοιχο­

γραφικός διάκοσμος έρχεται να βοηθήσει στην απόδο­

ση μοναστικής χρήσης στον ναό. Πέρα από την απει­

κόνιση αγίων μοναχών (Αντωνίου, Ονουφρίου) έντονες 

είναι οι αναφορές στον ησυχασμό, κατεξοχήν κίνημα 

των μοναχών59. Δίνεται έμφαση στην ενσάρκωση, το 

βασικό δόγμα των ησυχαστών. Το βάθος στη δόξα του 

Χριστού στην Ανάσταση είναι κόκκινο, συμβολική 

57  Μ. Ζ. Σιγάλα, «Η Χάλκη τον 19ο αιώνα μέσα από τις εκκλη­

σίες, τις εικόνες και τα εκκλησιαστικά της κειμήλια», ΔωδΧρον 
ΙΖ΄ (2000), 484, 486.
58  Σιγάλα, «Εννιαμερίτισσα», ό.π. (υποσημ. 17), 333, εικ. 1, 2. 

Γυναικείο μοναστήρι, τουλάχιστον αρχικά. Για μετατροπή μο­

ναστηριών από ανδρικά σε γυναικεία, βλ. M. Loukaki, «Monas­

tères de femmes à Byzance du XIIe siècle jusqu’à 1453», J. Y. Per­

reault (επιμ.), Women and Byzantine Monasticism, Αθήνα 1991, 

35. Τα γυναικεία μοναστήρια γνωρίζουν άνθηση την εποχή των 

Παλαιολόγων, μετά το 1261. Τον 14ο αιώνα είναι πολύ μεγάλος 

ο αριθμός τους στη Βέροια, βλ. Θ. Παπαζώτος, Ἡ Βέροια καὶ οἱ 
ναοί της (11ος-18ος αἰ.), Αθήνα 1994, 36, 37, 42.
59  Για τον ησυχασμό, βλ. πρόχειρα: Β. Τατάκης, «Ὁ Ἡσυχασμὸς 

καὶ ἡ ἡσυχαστικὴ ἔριδα», ΙΕΕ Θ΄, Αθήνα 1979, 361-367. Μ. Ανά­

στος, «Ὁ Ἡσυχασμὸς καὶ ἡ καταξίωσή του ἀπὸ τὴν Ἀνατολικὴ 

Ἐκκλησία», στο ίδιο, 375-376. J. Meyendorf, «Mount Athos in 

the Fourteenth Century: Spiritual and Intellectual Legacy», DOP 

42 (1988), 157-165.

απεικόνιση του θαβωρείου φωτός για τους ησυχαστές. 

Τριπλές ακτίνες, συμβολική απεικόνιση της αγίας Τρι­

άδας ως φωτός Ηλίου, εκπορεύονται από το ημικύκλιο 

του ουρανού στις σκηνές του Ευαγγελισμού, της Γέννη­

σης και της Βάπτισης. Η επιγραφή Ο ΩΝ αναγράφεται 

στον φωτοστέφανο του Χριστού στην ένθρονη Βρεφο­

κρατούσα στον νότιο τοίχο, προσφώνηση που χρησιμο­

ποιούσαν πολλές φορές οι ησυχαστές60.

Σε αντίθεση με τις μοναστικές εγκαταστάσεις που 

προαναφέρθηκαν, η Εννιαμερίτισσα βρίσκεται στην 

κοιλάδα των Κοίλων, στις παρυφές των «χωριών κυ­

φών» που βρίσκονται εκεί, κοντά στο μεταβυζαντινό 

μοναστήρι του Άι Γιάννη του Αλάργα ή Μακρυά61. 

Ίσως, ως γυναικεία μοναστική εγκατάσταση, βρισκό­

ταν κοντά στα χωριά για περισσότερη ασφάλεια62.

Στην ευρύτερη περιοχή του Χωριού δύο ακόμα 

ναοί δείχνουν να ανήκουν σε μικρές, μοναστηριακές 

αυτήν τη φορά, εγκαταστάσεις. Πρόκειται για τον Πα­

λαρνιώτη στου Άι Νόφρη το βουνό ή στη Χώνη, γνω­

στό και ως Ταξιάρχη Μιχαήλ Πανορμίτη στην Πλαγιά 

(τέλη του 13ου αιώνα)63, και τον Άι Νόφρη στου Άι 

Νόφρη το βουνό (15ος αιώνας)64.

Ο Παλαρνιώτης είναι κατά παράδοση μοναστήρι 

και έχει και δική του περιουσία (Εικ. 7). Τον 19ο αιώ­

να αναφέρονται τόσο ένας ρασοφόρος καλόγερος όσο 

και λαϊκοί «καλόγεροι» ως επιστάτες του. Όπως και 

στον Σταυρό στην Πλεκτή, λόγω της ιερότητας του χώ­

ρου, στην ίδια θέση, στα δυτικά του μεσαιωνικού ναού, 

κτίστηκε τον 19ο αιώνα νέος. Με τη μελέτη του συνό­

λου των χριστιανικών μνημείων του νησιού αποδεί­

χθηκε ότι στις θέσεις που υπήρχαν ιερά προσκυνήμα­

τα, που ήταν μοναστήρια, πιστεύουμε, τον μεσαίωνα, 

60  Σιγάλα, «Εννιαμερίτισσα», ό.π. (υποσημ. 17), 373.
61  Μοναστήρια νησιών του Αιγαίου., ό.π. (υποσημ. 6), 110-1.
62  Και στην κοιλάδα των Κόραμα στην Καππαδοκία οι μονα­

στικές εγκαταστάσεις γειτνιάζουν με τα αστικά κέντρα, N. Te­

teriatnikov, «Monastic Settlements in Cappadocia: the case of the 

Goreme Valley», Mullet ‒ Kirby (επιμ.), Work and Workship, ό.π. 

(υποσημ. 4), 29. Μετά τον 11ο αιώνα δεν απαντούν γυναίκες 

ασκήτριες (ερημίτισσες) παρά μόνον μοναχές σε κοινόβια. ODB, 

τ. 2, λήμμα «hermit» (A.-M. Talbot – A. Cutler). Loukaki, «Monas­

tères de femmes», ό.π. (υπoσημ. 58), 36, 37.
63  Sigala, «A Brief Survey», ό.π. (υποσημ. 53), 17.
64  Συνηθίζεται οι μοναστηριακές εγκαταστάσεις να βρίσκονται 

η μια κοντά στην άλλη. Teteriatnikov, «Monastic Settlements», 

ό.π. (υποσημ. 64), 37.

DChAE_43_10_Sigala.indd   120 31/10/2022   10:12:22 μμ



121

ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΑΛΚΗ ΤΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

κατά τον 19ο αιώνα ανανεώθηκε η λατρεία με την ανέ­

γερση νέων ναών πλάι στους παλαιούς. Αυτό δεν πα­

ρατηρείται σε ναούς αγροτικών χωριών ή ποιμενικών 

εγκαταστάσεων. 

Στην ίδια θέση υπάρχουν δύο «σπήλιοι» και τρεις 

κύφες, που προφανώς χρησίμευαν ως κελλιά65, στέρνες 

65  Γενικά, τα μοναστήρια δεν είναι απαραίτητο να έχουν πολ­

λούς μοναχούς. Τον 10ο αιώνα ως μοναστήρια νοούνται όσα 

έχουν οκτώ-δέκα μοναχούς, Charanis, «The Monastic Proper­

ties», ό.π. (υποσημ. 5), 63. Το 1078 ο Μιχαήλ Ατταλιάτης ίδρυσε 

μοναστήρι στην Κωνσταντινούπολη για επτά μοναχούς. Ο ίδιος, 

«The Μonk», ό.π. (υποσημ. 2), 70. Το πρώτο τυπικό του αγίου 

Νεοφύτου στην Πάφο (1177) προέβλεπε πολύ μικρό αριθμό μο­

ναχών. Το δεύτερο (1214) αύξανε τον αριθμό: δεκαπέντε έως δε­

καοκτώ. Mango ‒ Hawkings, «The Hermitage of St. Neophytos», 

ό.π. (υποσημ. 29), 124. Τυπικά γράφονταν για κοινότητες που 

περιλάμβαναν από τρεις με τέσσερεις μοναχούς (Κελλί Αγίου 

Σάββα στις Καρυές) έως και ογδόντα (Μεγάλη Λαύρα στο Άγιο 

Όρος). Thomas ‒ Constantinides Hero, Byzantine Monastic Foun-
dation Documents, ό.π. (υποσημ. 2), xvi.

και αλώνι66. Στα ανατολικά του ναού, σε γκρεμό, ανοί­

γονται και σπήλαια, η γειτνίαση με τα οποία θεωρείται 

κριτήριο για την απόδοση μοναστικής χρήσης σε ναό67. 

Οι εγκαταστάσεις του μοναστηριού απλώνονται σε 

διάφορα άνδηρα68.

Ο Σταυρός στην Πλεκτή, η Παναγία Εννιαμερίτισ­

σα και ο Παλαρνιώτης εμπίπτουν χρονικά σε περίοδο 

αναγέννησης του μοναχισμού και ίδρυσης πολλών, 

αναλογικά, νέων μοναστηριών69.

66  Μάλλον του 19ου αιώνα. 
67  Hill, «When is a monastery not a monastery?», ό.π. (υποσημ. 

4), 138.
68  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Β΄, 83-86. Μ. Ζ. Σιγάλα, «Η 

μεσαιωνική και μεταβυζαντινή Χάλκη μέσα από τα κυριότερα 

μνημεία της», ΔωδΧρον ΚΒ΄ (2008), 107. Σε διαφορετικά άνδη­

ρα απλώνονταν και τα κτήρια της Λαύρας – μονής Κελλιβάρων 

στο όρος Λάτρος. Kirby ‒ Mercangoz, «The monasteries of Mt 

Latros», ό.π. (υποσημ. 4), 65.
69  Charanis, «The Monk», ό.π. (υποσημ. 2), 68.

Εικ. 7. Χάλκη. Πανορμίτης στην Πλαγιά ή Παλαρνιώτης στου Άι Νόφρη το βουνό. 

DChAE_43_10_Sigala.indd   121 31/10/2022   10:12:23 μμ



122

ΜΑΡΙΑ Ζ. ΣΙΓΑΛΑ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

Στην κατηγορία των καθολικών μοναστηριού κα­

τατάξαμε έναν ακόμα ναό, τον Άι Νόφρη στου Άι 

Νόφρη το βουνό70, συνεκτιμώντας τη θέση του –στην 

Πλαγιά, ψηλότερα από το προηγούμενο μοναστήρι 

και εκτός των κύριων μονοπατιών του νησιού–, μορ­

φολογικά χαρακτηριστικά του –όπως τον νάρθηκα 

και το αρκοσόλιο στο εσωτερικό του νάρθηκα71– 

καθώς και την αφιέρωσή του σε άγιο ερημίτη, τον 

Ονούφριο72 (Εικ. 8). Ο ναός φέρει εντελώς άτεχνες και 

70  Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υποσημ. 9), Β΄, 79-81.
71  Στην περίπτωση της Χάλκης τα αρκοσόλια, εκτός ίσως από 

ένα, απαντούν σε ναούς, στους οποίους έχει αποδοθεί μοναστι­

κή χρήση με βάση και άλλα κριτήρια. Σιγάλα, Χάλκη, ό.π. (υπο­

σημ. 9), Α΄, 177-179.
72  Ο άγιος Ονούφριος, περιώνυμος ασκητής, απεικονίζεται σε 

πολλούς μοναστηριακούς ναούς. Σιγάλα, «Εννιαμερίτισσα», 

ό.π. (υποσημ. 17), 364, 363 εικ. 23. Mango ‒ Hawkings, «The Her­

mitage of St. Neophytos», ό.π. (υποσημ. 29), 155.

λαϊκότροπες τοιχογραφίες και χρονολογείται, με βάση 

την τοιχοποιία του, γύρω στα 1500. Στα ανατολικά 

του ναού υπάρχουν τέσσερεις κύφες, σχεδόν σε μία 

σειρά τοποθετημένες, σε μικρή απόσταση η μία από 

την άλλη. Υπάρχει, ακόμα, στέρνα και ένα αλώνι. 

Σύμφωνα με τα παραπάνω, οι μοναστηριακές 

εγκαταστάσεις της Χάλκης, δεν έχουν καμιά σχέση με 

τα γνωστά από αλλού στερεότυπα μοναστηριακών 

εγκαταστάσεων, ακόμα και στα ίδια τα Δωδεκάνησα 

(Ταξιάρχης Μιχαήλ στο Θάρι Ρόδου, Άγιος Παντελε­

ήμονας Τήλου, Άγιος Ιωάννης ο Θεολόγος Πάτμου). 

Δεν διαθέτουν περιβόλους, μεγαλόπνοα καθολικά και 

καλοκτισμένα κελλιά ολόγυρα73. Στην ουσία ο τρόπος 

ζωής στα μοναστήρια δεν διέφερε από τον φτωχικό, 

73  Ένα οργανωμένο μοναστήρι διέθετε περίβολο που χώριζε τη 

μοναστική κοινότητα από τις αρνητικές επιδράσεις του έξω κό­

σμου. Teteriatnikov, «Monastic Settlements», ό.π. (υποσημ. 62), 23.

Εικ. 8. Χάλκη. Άις Νόφρης στου Άι Νόφρη το βουνό. 

DChAE_43_10_Sigala.indd   122 31/10/2022   10:12:25 μμ



123

ΜΟΝΑΣΤΙΚΕΣ ΕΓΚΑΤΑΣΤΑΣΕΙΣ ΣΤΗ ΧΑΛΚΗ ΤΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

εντελώς απλοϊκό τρόπο ζωής, «τρωγλοδυτικό» θα 

μπορούσε να τον χαρακτηρίσει κανείς, των κατοίκων 

του νησιού74. Αυτό βέβαια δεν αποτελεί πρωτοτυπία 

της Χάλκης. Παρόμοιες μοναστηριακές εγκαταστάσεις 

έχουν εντοπιστεί και αλλού, όπως στην Καππαδοκία75, 

στη νότια Ιταλία76 και στο νησάκι Skellig Michael στην 

Ιρλανδία77. Ας μην ξεχνάμε, εξάλλου, πως η μελέτη της  

74  Για τον τρόπο ζωής στη Χάλκη κατά την περίοδο της Ιππο­

τοκρατίας, βλ. Σιγάλα, «Ιχνηλατώντας την κοινωνία», ό.π. (υπο­

σημ. 55), 565. Τρωγλοδυτική χαρακτηρίστηκε και η μοναστική 

κοινωνία που άφησε με τον θάνατό του ο άγιος Νεόφυτος στην 

Πάφο. Mango ‒ Hawkings, «The Hermitage of St. Neophytos», 

ό.π., (υποσημ. 29), 132.
75  Teteriatnikov, «Monastic Settlements in Cappadocia», ό.π. 

(υποσημ. 62), 23-24. R. Ousterhout, «Questioning the agricultur­

al Evidence: Cappadocian Monasticism», Mullet ‒ Kirby (επιμ.), 

Work and Worship, ό.π. (υποσημ. 4), 426, 430, 431.
76  Φ. Καϊμάκη, Η Ελλάδα του Σαλέντο, Αθήνα 2008, 157, 167.
77  E. Bourke ‒ A. R. Hayden ‒ A. Lynch (επιμ.), Skellig Michael, 

μοναστηριακής αρχιτεκτονικής78 και η αρχαιολογία 

των μοναστηριών θεωρείται από τους ειδικούς στο 

θέμα πως βρίσκεται ακόμα στα σπάργανα79.

Co. Kerry: the monastery and South Peak. Archaeological strati-
graphic report: excavations 1986-2010, Δουβλίνο 2011.
78  Η μοναστηριακή αρχιτεκτονική στη στερεοτυπική της μορφή 

έκανε την πρώτη της εμφάνιση τον 11ο αιώνα. Hill, «When is a 

monastery not a monastery?», ό.π. (υποσημ. 4), 137.
79  Kirby ‒ Mercangoz, «The monasteries of Mt Latros», ό.π. (υπο­

σημ. 4), 51. 

Προέλευση εικόνων 

Εικ. 1: Επεξεργασία χάρτη από την Πηνελόπη Ματσούκα, Εκ­

δόσεις «Ανάβαση».  Εικ. 2: Φωτογραφία Γιάννη Κωτσή.  Εικ. 3α-γ: 

Σχέδια Νείλου Πιτσινού, αρχιτέκτονα.  Εικ. 3δ: Σχέδιο Κυριάκου 

Μάγου, αρχιτέκτονα.  Εικ. 4, 7: Φωτογραφίες Πηνελόπης Μα­

τσούκα.  Εικ. 5: Φωτογραφία Νείλου Πιτσινού.  Εικ. 6, 8: Φωτο­

γραφίες Μαρίας Ζ. Σιγάλα.

onasticism was an essential element of the Byzan­

tine empire already since the Early Christian period. Mon­

asteries were abundant but only few of them have been 

recognized till now as such. Monasticism in the Dodec­

anese is very little known apart from what concerns the 

personality of St Christodoulos and, mainly, his monas­

tery on Patmos.

Archaeological data, included in the study of all the 

Early Christian and Medieval monuments of Chalke in a 

doctoral thesis, made it possible to identify monastic use in 

many chapels and other monuments (caves, huts). It seems 

that the natural environment of Chalke, which is mountain­

ous with cliffs and caves, together with its position near 

Asia Minor, where large monastic establishments existed, 

favoured the settlement of monks on the island in all times. 

In the Early Christian period hermits and monks settled on 

the rugged northern coast of the island: in the area Kellia, 

where a cave hermitage with 6th-century wall-paintings and 

a built cell with 7th- and 8th-century wall-paintings were 

identified; at Ryaki tou Ai Yoryiou, where an Early Christian 

basilica and caves existed, probably a lavra; and at Pefkia or 

Limenaria, where a basilica found there could have been a 

“kyriakos naos” for hermits settled in the surrounding area. 

Perhaps since as early as the 8th century hermits and 

monks started moving to the hinterland (Fig. 1), where mo­

nastic use has been detected in the chapel of Ai Lias (St 

Elijah), on the mountain of Profetes Elias (Prophet Elijah).

Since the Middle-Byzantine period hermits and monks 

seem to have settled in the broader area around the now­

adays abandoned medieval/post-medieval village Chorio 

Maria Z. Sigala

MONASTIC ESTABLISHMENTS ON THE ISLAND OF CHALKE 
IN THE DODECANESE FROM THE MIDDLE BYZANTINE PERIOD 

TO THE END OF THE PERIOD OF THE KNIGHTS

M

DChAE_43_10_Sigala.indd   123 31/10/2022   10:12:25 μμ



124

MARIA Z. SIGALA

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 111-124

(Fig. 2). Three chapel-shaped hermitages (cells), a “kathis­

ma”, and maybe a lavra have been identified in the area.

Considering the lack of written sources and the fact 

that monastic establishments of Chalke do not differ 

markedly from agricultural and pastoral ones, attribut­

ing monastic use to a chapel was based first of all to the 

inability to ascribe it to any other use, as for example, as 

a “parish” or cemetery church or a private chapel. 

Moreover, at least some of the following criteria were 

used in each case: (a) The location. Hermitages are found 

in inaccessible, barren places (Fig. 2), often on hilltops 

and mountain tops. Katholica are found off the main 

road of the island, on slopes. (b) Local tradition, which 

identifies some of them as monasteries. (c) Certain mor­

phological characteristics (narthex, the lack of a screen, 

arcosolia). (d) The iconographic programme. (e) The 

dedication of a chapel to a hermit saint. (f) The anonym­

ity of the “chapel” in case of a chapel-shaped hermitage, 

and (g) Their sanctity and fame, in case of a monastery.

Three “chapels” were identified as chapel-shaped her­

mitages: the Anonymous A cross-shaped chapel at Ko­

panas, the Anonymous B at Kopanas, which resembles a 

kyphe and “Porteni i Nea” / ex-Anonymous at Portalli. 

All three are found in the upper slope, at the edges of 

the hill where Chorio is placed, in entirely barren and 

inaccessible places. We believe that they have no names 

and they are not known by the locals exactly because 

they were not chapels, but anonymous hermitages which 

were abandoned. They are small, they have no screen, 

one is cross-shaped (Figs 3α, 4), a type mostly in use in 

monastic chapels, two were decorated with unidentified 

murals. One is dated to the Middle-Byzantine period, the 

other two to the period of the Knights (Figs 3β, 5, 3γ). 

Another Anonymous chapel, with remnants of 

13th-14th-century wall-paintings, east of Panagia Cho­

riani (Figs 2, 3δ), the metropolitan church of Chorio, 

was identified as a possible Kyriakos (Sunday) church 

for hermits in the surrounding area. Its main charac­

teristic is its big sanctuary, which is as big as the main 

church, a fact that makes us think that several hiero­

monks probably gathered together there. The cell on its 

south could have served as a refectory. There is an ar­

cosolium and a cistern.

On the mountainous area, just opposite the village 

Chorio, there are four chapels to which we can attribute 

monastic use. 

Ais Andrias stou Ai Andria to Vouno (St Andrew 

on St Andrew’s Mountain) (Fig. 6, a 10th-century. chap­

el, with two layers of wall paintings, the second dating 

probably at the beginning of the 11th century, seems 

to have been a “kathisma”. It lies in a very inaccessible 

place, it has two arcosolia on the outer northern side and 

there are two kyphes, probably cells, very close to it. 

Stavros at Plekti, with 14th-century wall-paintings, 

could also have been a kathisma. There is a kyphe (cell?) 

nearby and a threshold. The criteria for attributing to it 

a monastic use were the lack of a screen– which means 

that if mass was celebrated this was done without the 

presence of lay people and the sanctity of the place, the 

fact that people thought it was a pilgrimage and re­

newed worship there by building a new church in the 

19th century 

Although not in the vicinity of Chorio, we mention 

here Panagia Odegetria or Enniameritissa, dated with 

an inscription in 1367, because it is also a kathisma. 

There is a kyphe-cell on its north, sharing its northern 

wall, another kyphe nearby and a cistern in the area. 

Its monastic use is affirmed by its inscription which 

mentions two nuns and by its iconographic programme 

which includes monastic saints and elements which refer 

to the monastic movement of Hesyhasm.

Back to the area around Chorio, there are two “mon­

asteries”. Palarniotis or Taxiarchis Michael o Panormitis 

and Ai Nofris stou Ai Nofri to Vouno. 

The first (Fig. 7) consists of a 13th-century chapel, 

three kyphes, two caves, and two cisterns. More caves 

can be seen in the cliff east of the chapel. It is considered 

a “monastery” by tradition, the reverence the locals feel 

for it, its location. A new church was built close to the 

medieval chapel in the 19th century. 

Ais Nofris (Fig. 8) is a late 15th-century chapel with 

four kyphes almost in a row to the east, a cistern and a 

threshold. It is considered a “monastery” because of its 

location, its dedication to a hermit saint, and some of its 

architectural characteristics. 

Monasteries on Chalke differ from the stereotype we 

have in mind for monasteries. 

Archaeologist-Byzantinist, PhD
Head of the Dept. of Byzantine and Post-Byzantine 

Antiquities and Museums
 Ephorate of Antiquities of Cyclades

mariazsigala@gmail.com

DChAE_43_10_Sigala.indd   124 31/10/2022   10:12:25 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

