
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 43 (2022)

   Deltion ChAE 43 (2022), Series 4

  

 

  

  Apollo and the Virgin Mary’s “δόμος”. Comments
on a Late Antique oracle 

  Γιάννης ΘΕΟΧΑΡΗΣ (Yiannis THEOCHARIS)   

  doi: 10.12681/dchae.34386 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΘΕΟΧΑΡΗΣ (Yiannis THEOCHARIS) Γ. (2023). Apollo and the Virgin Mary’s “δόμος”. Comments on a Late Antique
oracle. Deltion of the Christian Archaeological Society, 43, 243–254. https://doi.org/10.12681/dchae.34386

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 26/01/2026 06:02:28



This article discusses the Apollonian oracle that pre­
dicted the conversion of a pagan temple into a church 
(“δόμος”) dedicated to the Virgin Mary. The oracle 
is linked to the Third Ecumenical Council of Ephe­
sus (431). The latent relationship of Athens and of 
Apollonius of Tyana to the oracle is also discussed. 
The Cyzicus version of the oracle, in which reference 
is made to Cybele, is interpreted through the history 
of Constantinople and the replacement of the cult of 
the Mother of Gods by that of the Virgin Mary and of 
other female saints in Asia Minor.

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

Στο άρθρο αναλύεται ένας απολλώνιος χρησμός που 
προέβλεπε τη μετατροπή ενός ειδωλολατρικού ναού σε 
εκκλησία αφιερωμένη στη Θεοτόκο. Εκφράζεται η υπό-
θεση ότι ο χρησμός συνδέεται με την Γ΄ Οικουμενική Σύ­
νοδο της Εφέσου (431). Εξετάζεται, επίσης, η λανθάνου­
σα σχέση του χρησμού με την Αθήνα και τον Απολλώνιο 
Τυανέα. Η κυζικηνή εκδοχή του χρησμού, στην οποία γί­
νεται αναφορά στην Κυβέλη, ερμηνεύεται μέσα από την 
ιστορία της Κωνσταντινούπολης και την αντικατάσταση 
της λατρείας της Μητέρας των Θεών από εκείνη της Πα­
ναγίας και άλλων γυναικών αγίων στη Μικρά Ασία.

Λέξεις κλειδιά
Ύστερη Αρχαιότητα, χρησμός, Παναγία, Γ΄ Οικουμενική Σύ­
νοδος, Έφεσος, Χαλκηδών, Αθήνα, Κύζικος, Ικαρία, Απολ­
λώνιος ο Τυανεύς, Θεόδοτος Αγκύρας, Κυβέλη, αγία Ευφη­
μία, αγία Τρύφαινα, Βιργιλίου Τέταρτη Εκλογή, Θεοσοφία 
του Tübingen.

Keywords
Late Antiquity; Oracle; Virgin Mary; Council of Ephesus; 
Ephesus; Chalkedon; Athens; Cyzicus; Ikaria; Apollonius 
of Tyana; Theodotus of Ancyra; Cybele; Saint Euphemia; 
Saint Tryphaena; Virgil’s Fourth Eclogue; Tübingen Theo­
sophy.

την Ικαρία έχει  βρεθεί επιγραφή (IG XII.6.2.1265), 

η οποία αναφέρεται σε απολλώνιο χρησμό για την 

Παναγία. Η επιγραφή χαράχθηκε σε μαρμάρινη πλά-

κα, σπασμένη εδώ και καιρό σε δύο κομμάτια. Το ένα 

από αυτά, το αριστερό μισό, που σήμερα λανθάνει, 

μας είναι γνωστό από απόγραφα των Ludwig Bürch-

ner και Albert Rehm, οι οποίοι το εντόπισαν στις αρ-

χές του περασμένου αιώνα στον Άγιο Κήρυκο, όπου 

–κατά τον Bürchner– είχε μεταφερθεί από το Φανάρι1  

* Δρ Αρχαιολογίας, Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο, 
Υπουργείο Πολιτισμού και Αθλητισμού, yiannis_theocharis@
yahoo.gr

1  Ά. Π. Ματθαίου – Γ. Κ. Παπαδόπουλος, Ἐπιγραφὲς Ἰκαρίας 

(Εικ. 1).  Το δεύτερο κομμάτι βρέθηκε στον Κάμπο και 

σήμερα φυλάσσεται στην Αρχαιολογική Συλλογή Κά-

μπου (Εικ. 2). 

Το κείμενο της επιγραφής, αποσπασματικά σωζό-

μενο, δημοσιεύτηκε το 2003 από τον Άγγελο Ματθαίου 

και τον Γεώργιο Παπαδόπουλο στο σώμα των επιγρα-

φών του νησιού2 και ακολούθως από τον Γεώργιο Δελη-

γιαννάκη σε σειρά μελετών3. Η επιγραφή χρονολογήθη-

κε την περίοδο 5ου-6ου αιώνα. Το κείμενο έχει ως εξής: 

(Ἑλληνικὴ Ἐπιγραφικὴ Ἑταιρεία. Ἐπικρατικὸν Πιττάκιον ἀρ. 1), 

Αθήνα 2003, αριθ. κατ. 31 σ. 61, πίν. 22.1.
2  Στο ίδιο, 61-65, πίν. 22.
3  G. Deligiannakis, «Late Paganism on the Aegean and Pro-

cesses of Christianization», L. Lavan – M. Murlyan (επιμ.), The 

243

Σ

Γιάννης Θεοχάρης

Ο ΑΠΌΛΛΩΝ ΚΑΙ Ο «ΔΌΜΟΣ» ΤΗΣ ΜΑΡΊΑΣ.
ΣΧΌΛΙΑ ΣΕ ΈΝΑΝ ΧΡΗΣΜΌ ΤΗΣ ΥΣΤΕΡΗΣ ΑΡΧΑΙΌΤΗΤΑΣ

DChAE_43_18_Theocharis.indd   243 12/12/2022   11:21:46 πμ



244

ΓΙΑΝΝΗΣ ΘΕΟΧΑΡΗΣ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

προφητεύοντος [- - -] Ἀπολ[λ- - -]ς τινάς· τίνος ἔστε 
δόμος οὗτος ἲ πάλιν τίν[- - -ἔ]στε; χρησμὸς ἐδόθη· ἐγὸ 
<δ>ὲ πυθμεύο, ὅσα μὲν πρὸς ἀ[ρετὴ]ν κόσμου ὤρω
ρεν ποῖτε, τρισένα μόνον ὑψιμέδ[οντα Θεὸ]ν οὗ λό
γος ἄφ[θ]ειτο<ς> ἐν ἀδαῆ ἔν[κυος] ἔστε, ὅσπερ γὰρ 
[πυ]ριφόρο(ν) τόξο(ν) μέσ[ον δι]αδραμῆ κόσ[μο]ν 
ἅπαντα, ζογρίσας π[ροσά]ξι δõρον τõ πατρί· [αὐτῆς 
ἔστε δόμος· Μαρία δὲ τοὔν]ομα αὐτῆς4 (Εικ. 1).

Η επιγραφή της Ικαρίας αποτελεί το μοναδικό σωζό-

μενο σε λίθο κείμενο απολλώνιου χρησμού που αφορά 

τη μετατροπή ενός ειδωλολατρικού ναού σε εκκλησία 

και ο οποίος έχει διασωθεί σε διάφορες πηγές της Ύστε-

ρης Αρχαιότητας, και συγκεκριμένα από τον 5ο αιώνα 

και εξής. Από τις πηγές αυτές που διασώζουν τον χρησμό 

για τον «δόμο» της Μαρίας, ξεχωρίζει η λεγόμενη Θεοσο­
φία του Tübingen. Διαβάζουμε, λοιπόν, στη Θεοσοφία:

Ὅτι ἐν τοῖς χρόνοις τοῦ βασιλέως Λέοντος ναὸς εἰδώ­
λου, ὁμήλιξ τῆς Κυζικηνῶν πόλεως, ἔμελλε παρὰ τῶν 
πολιτῶν εἰς εὐκτήριον μετασκευασθῆναι οἶκον τῆς 
ὑπερενδόξου δεσποίνης ἡμῶν θεοτόκου, καὶ εὑρέθη ἐν 
λίθῳ μεγάλῳ κατὰ τὸ πλευρὸν τοῦ νεὼ χρησμὸς ἐγκε­
κολαμμένος. Ὁ δὲ αὐτὸς εὑρέθη καὶ ἐν Ἀθήναις ἐν τῷ 
ἀριστερῷ μέρει τοῦ νεὼ κατὰ τὴν πύλην, ἀπαραλλά­
κτως ὅμοιος ὢν ἐκείνῳ· ἐρωτησάντων γὰρ τῶν πολιτῶν 
τὸν Ἀπόλλωνα οὕτως· «προφήτευσον ἡμῖν προφῆτα, 
Τιτὰν Φοῖβ’ Ἄπολλον, τίνος ἔσται δόμος οὗτος;» ἔχρη­
σε τάδε· Ὅσα μὲν πρὸς ἀρετὴν καὶ κόσμον ὄρωρε, ποι­
εῖτε· ἐγὼ γὰρ ἐφετμεύω τρὶς ἕνα μοῦνον ὑψιμέδοντα 
θεόν, οὗ λόγος ἄφθιτος ἐν ἀδαεῖ κόρῃ ἐγκύμων ἔσται· 
ὅστις ὥσπερ τόξον πυρφόρον μέσον διαδραμὼν κό-
σμον ἅπαντα ζωγρήσας πατρὶ προσάξει δῶρον· αὐτῆς 
ἔσται δόμος οὗτος, Μυρία δὲ τὸ ὄνομα αὐτῆς5.

Archaeology of Late Antique Paganism (Late Antique Archaeolo

gy 7), Leiden – Βοστώνη 2011, 311-345, και συγκεκριμένα 325-

327. Ο ίδιος, «Pagans, Christians and Jews in the Aegean Islands: 

The Christianization of an Island Landscape», A. Busine (επιμ.), 

Religious Practices and Christianization of the Late Antique City 
(4th-7th c. A.D.) (Religions of the Graeco-Roman World 182), 

Leiden – Βοστώνη 2015, 188-205, και συγκεκριμένα 193-195. Γ. 

Δεληγιαννάκης, «Εκχριστιανίζοντας τις νησιωτικές κοινότητες 

του ανατολικού Αιγαίου. Η περίπτωση της νήσου Ικαρίας», 

ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274, και συγκεκριμένα 264-266, εικ. 3.
4  Παραδίδω τη μεταγραφή του Δεληγιαννάκη, «Εκχριστιανίζο-

ντας τις νησιωτικές κοινότητες», ό.π. (υποσημ. 3), 264.
5  H. Erbse (εκδ.), Theosophorum Graecorum Fragmenta (Biblioteca 

Η Θεοσοφία είναι επιτομή του 8ου αιώνα μιας αρ-

χαιότερης συλλογής εθνικών χρησμών και προφητει-

ών, η οποία συντάχθηκε περί το 5006. Οι χριστιανοί 

συντάκτες αυτών των ψευδεπίγραφων προρρήσεων 

οικειοποιούνταν τον κόσμο των Ελλήνων (θεών, μά-

ντεων, σοφών), οι οποίοι, με έναν ομοιοπαθητικό τρό

πο, αυτοακυρώνονταν αναγνωρίζοντας τη νίκη του 

χριστιανισμού μαζί με τις δογματικές του θέσεις. Στον 

χρησμό για τον δόμο της Μαρίας, που παραδίδει η 

Θεοσοφία, υπάρχουν δύο επιπλέον πληροφορίες, οι 

οποίες δεν απαντούν σε αυτόν της Ικαρίας: το κείμενο 

είχε χαραχθεί σε λίθο επί Λέοντος Α´ (457-474), σε ναό 

κοντά στην Κύζικο, και βρισκόταν επίσης σε ναό των 

Αθηνών, πιθανόν στον Παρθενώνα.

Κατά τους Άγγελο Ματθαίου και Γεώργιο Παπα

δόπουλο, ο ενεπίγραφος λίθος από τον Κάμπο της 

Ικαρίας πρέπει να προέρχεται από τη βασιλική, πάνω 

στην οποία κτίστηκε αργότερα η μεσοβυζαντινή εκ-

κλησία της Αγίας Ειρήνης, δηλαδή από τον χριστια-

νικό ναό που διαδέχθηκε αρχαίο ναό της Οίνης, αφι-

ερωμένο σε κάποια γυναικεία θεότητα7. Κατά τον 

Γεώργιο Δεληγιαννάκη, στο κείμενο της επιγραφής 

υπονοείται ως προκάτοχος της Μαρίας η Άρτεμις 

Ταυροπόλος, της οποίας η λατρεία μαρτυρείται στο 

νησί οπωσδήποτε μέχρι και τον 4ο αιώνα μ.Χ., όπως 

συνάγεται από επιτύμβια επιγραφή που βρέθηκε στο 

Γιαλισκάρι Ικαρίας8. 

Η πρόρρηση για τον «δόμο» της Μαρίας είναι μια 

εξαιρετικά ενδιαφέρουσα μαρτυρία για τον πρώιμο χρι-

στιανισμό, περιεκτική και ορθή από δογματική άποψη. 

Scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana), Στουτγκάρδη  – 

Λειψία 1995, 35-36, § 53-54, και P. F. Beatrice (εκδ.), Anonymi Mo-
nophysitae Theosophia: An Attempt at Reconstruction (Supplements 

to Vigiliae Christianae LVI), Leiden – Βοστώνη – Κολωνία 2001, 26-

27, § 54-55. Παραδίδω το κείμενο από την έκδοση του Beatrice. 
6  Erbse, Theosophorum Graecorum Fragmenta, ό.π. (υποσημ. 5), 

ΙΧ-ΧΙV και Beatrice, Anonymi Monophysitae Theosophia, ό.π. 

(υποσημ. 5), xl-xlii.
7  Ματθαίου – Παπαδόπουλος, Ἐπιγραφὲς Ἰκαρίας, ό.π. (υπο-

σημ. 1), 64.
8  Δεληγιαννάκης, «Εκχριστιανίζοντας τις νησιωτικές κοινότητες», 

ό.π. (υποσημ. 3), 266. Ο Άγγελος Ματθαίου, σε προφορική το-

ποθέτηση στο συνέδριο, βάσιμα θεώρησε ότι δεν υπάρχει λόγος 

να υποστηρίξει κάποιος τη σύνδεση του λίθου με την Αρτέμι-

δα Ταυροπόλο, το ιερό της οποίας βρισκόταν, εξάλλου, μακριά 

από την Οίνη, στον Να.

̣
̣

̣ ̣

DChAE_43_18_Theocharis.indd   244 12/12/2022   11:21:46 πμ



245

Ο ΑΠΌΛΛΩΝ ΚΑΙ Ο «ΔΌΜΟΣ» ΤΗΣ ΜΑΡΊΑΣ. ΣΧΟΛΙΑ ΣΕ ΕΝΑΝ ΧΡΗΣΜΟ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

Οι άξονες του κειμένου αναλύονται επιγραμματικά ως 

εξής: μετά από μια εισαγωγή, όπου οι άνθρωποι καλού

νται να ενεργούν με αρετή στη ζωή («ὅσα μὲν πρὸς 

ἀ[ρετὴ]ν κόσμου ὤρωρεν ποῖτε») ο συντάκτης διαδηλώ

νει την πίστη στον τριαδικό θεό («τρισένα μόνον ὑψιμέ

δ[οντα Θεό]ν»), τη Θεία Ενσάρκωση («οὗ λόγος ἄφ[θ]ει-

το<ς> ἐν αδαῇ ἐν[κυος] ἔστε») και την Ανάσταση («ὅσ

περ γὰρ [πυ]ριφόρο<ν> τόξο<ν> μέσ[ον δια]δραμῆ κό

σ[μο]ν ἅπαντα ζογρίσας»). Από τα παραπάνω σημεία η 

γλαφυρή παρομοίωση του Χριστού της Δεύτερης Έλευ-

σης με «πυριφόρον τόξον», ο οποίος έχει διασχίσει το 

μέσον του κόσμου (ανάμεσα σε ουρανό και γη), υπαι-

νίσσεται τη θεμελιώδη σχέση αυτής της ιδέας με τον 

ακτινοβόλο Χριστό κατά το πρότυπο του Sol Invictus, 

αυτόν που περιγράφει το Πιστεύω των δύο πρώτων Οι-

κουμενικών Συνόδων: «Καὶ πάλιν ἐρχόμενον μετὰ δό-

ξης κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς […]».

Ο χρησμός της Ικαρίας, με την αναφορά στην Εν-

σάρκωση του Θείου Λόγου, εντάσσεται στην εποχή των 

χριστολογικών συζητήσεων για την ανάδειξη της Μα-

ρίας σε πρόσωπο με σημαίνοντα ρόλο στη Θεία Οικο-

νομία. Αυτήν τη χριστολογική παράμετρο επισήμανε 

η Aude Busine το 2005, όταν συνέδεσε τον χρησμό με 

την ανάπτυξη της λατρείας στο πρόσωπο της Πανα

γίας, που ακολούθησε την Γ΄ Οικουμενική Σύνοδο της 

Εφέσου (431)9. Η επισήμανση της Busine, μολονότι βά-

σιμη, διέλαθε την έρευνα τόσο για τον συγκεκριμένο 

χρησμό όσο και για την ίδια την επιγραφή της Ικαρίας, 

9  A. Busine, Paroles d’Apollon: pratiques et traditions oraculaires 

Εικ. 1. Ικαρία, Κάμπος. Επιγραφή IG XII.6.2.1265. Το απόγραφο του λανθάνοντος τμήματος της επιγραφής, 5ος-6ος αιώνες. 

Εικ. 2. Ικαρία, Κάμπος, Αρχαιολογική Συλλογή. Επιγραφή 
IG XII.6.2.1265, το σωζόμενο τμήμα της επιγραφής, 5ος-6ος 
αιώνες.  

DChAE_43_18_Theocharis.indd   245 12/12/2022   11:21:48 πμ



246

ΓΙΑΝΝΗΣ ΘΕΟΧΑΡΗΣ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

με αποτέλεσμα η όποια ερμηνεία του κειμένου να αγνοεί 

αυτό το μαριολογικό πλαίσιο10. Θα πρέπει, επίσης, να 

σημειωθεί ότι το 2012 η Busine συνέδεσε τον χρησμό 

όχι με την Έφεσο αλλά με την αυτοκρατορική πολιτι-

κή της διάδοσης της τιμής προς την Παναγία επί Λέο

ντος Α΄ (457-474) και επί Ζήνωνος (474-491), σε συ-

νέχεια της Δ΄ Οικουμενικής Συνόδου στη Χαλκηδόνα 

(451)11. Ωστόσο, όπως θα επιχειρήσουμε να δείξουμε 

στη συνέχεια, ο χρησμός για τον δόμο της Μαρίας δεν 

έχει χαλκηδόνεια αφετηρία, αλλά εφεσιακή.

Η παλαιότερη μνεία στον απολλώνιο χρησμό για 

τον δόμο της Μαρίας ανήκει στον Θεόδοτο, επίσκοπο 

Αγκύρας († πριν από το 446 μ.Χ.). Ο Θεόδοτος Αγκύ-

ρας υπήρξε εξέχουσα μορφή της Α΄ εν Εφέσω Συνόδου 

(431) και στενός συνεργάτης του προεδρεύοντος αυτής, 

Κυρίλλου, πατριάρχη Αλεξανδρείας (412-444)12. Μάλι-

στα, τρεις χριστολογικές ομιλίες του Θεοδότου ενσωμα-

τώθηκαν στα Πρακτικά της Συνόδου.13 Ο εξεταζόμενος 

χρησμός περιλαμβάνεται σε έναν λόγο του Θεοδότου 

Αγκύρας με τον τίτλο «Εἰς τὴν Ἁγίαν Μαρίαν τὴν Θεο-

τόκον καὶ εἰς τὴν Ἁγίαν τοῦ Χριστοῦ γέννησιν», κείμε-

νο που διασώζεται στον Par. Gr. 1171 (10ος αιώνας)14. 

Ο χρησμός, που παρουσιάζεται στο πλαίσιο διαφόρων 

προρρήσεων για τη Θεία Ενσάρκωση, φέρεται να είχε 

δοθεί από τον Απόλλωνα στους Αθηναίους, όταν αυτοί 

αποφάσισαν να θυσιάσουν στον βωμό «τῷ ἀγνώστῳ 

θεῷ» –αυτόν στον οποίο αναφέρονται οι Πράξεις των 

dans l’Antiquité tardive (IIe-VIe siècles) (Religions in the Grae-

co-Roman World 156), Leiden – Βοστώνη 2005, 428-429.
10  Βλ. ενδεικτικά τον τελευταίο σχολιασμό από τον G. Deligian-

nakis, «From Paganism to Christianity in Late Antique Athens: A 

Re-Evaluation», I. Tanaseanu-Döbler – L. von Alvensleben (επιμ.), 

Athens II. Athens in Late Antiquity (Civitatum Orbis Mediterra-

nei Studia 4), Tübingen 2020, 138-152, και συγκεκριμένα 148-149. 
11  A. Busine, «The Discovery of Inscriptions and the Legitimation 

of the New Cults», B. Dignas – R. R. R. Smith (επιμ.), Historical 
and Religious Memory in the Ancient World, Οξφόρδη – Νέα 

Υόρκη 2012, 241-256.
12  Για τον ρόλο του Θεοδότου στη Σύνοδο της Εφέσου και το σύ-

νολο των σχετικών με αυτήν έργων του, βλ. Ι. Θ. Νικολόπουλος, Η 
χριστολογία του Θεοδότου Αγκύρας, Θεσσαλονίκη 2016, 21-38.
13  Στο ίδιο. Βλ. και L. M. Frenkel, Theodotus of Ancyra’s Homilies 
and the Council of Ephesus (431) (Studia Patristica Suppl. 4), 

Leuven – Bristol, CT 2015.
14  M. Jugie (εκδ.), Homélies Mariales byzantines. Textes grécs édi­
tés et traduits en latin (Patrologia Orientalis 19/3), Παρίσι 1922, 

318-335, και συγκεκριμένα 333-334. 

Αποστόλων– μετά τις αναποτελεσματικές εκκλήσεις 

τους στους ψεύτικους θεούς για τη σωτηρία από έναν 

λοιμό που μάστιζε την Ελλάδα. Στον χρησμό δεν γίνε-

ται αναφορά στην τοποθέτηση της επιγραφής στον ναό 

των Αθηνών, όπως σημειώνεται στη Θεοσοφία, αλλά 

σε θύρες. Συγκεκριμένα, το κείμενο έχει ως εξής:

προφήτευσον ἡμῖν, προφῆτα Τιτὰν Φοῖβ᾽ Ἄπολλον, 
τίνος ἔσται δόμος οὗτος; […] Ὅσα μὲν πρὸς ἀρετὴν 
καὶ κόσμον ὤρωρεν ποιεῖτε· ἐγὼ γὰρ ἐφετμεύω τρὶς 
ἕνα ὑψιμέδοντα Θεόν, οὗ Λόγος ἄφθιτος ἐν ἀδαεῖ 
κόρῃ ἔγκυμος ἔσται· ὃς, ὥσπερ τόξον πυρφόρον μέ­
σον διαδραμὼν ἅπαντα κόσμον ζωγρήσας, Πατρὶ 
προσάξει δῶρον· οὗτος ἔσται δόμος. Μαρία δὲ 
τοὔνομα αὐτῆς. Ταῦτα δὲ, ταῦτα ἐγκεκόλαπται παρ᾽ 
Ἀθηναίοις λιθίναις φλιαῖς εἰς ἀνεπίληστον μνήμην15.

Στον λόγο του Θεοδότου Αγκύρας ο χρησμός για 

τον «δόμο» της Μαρίας συμπληρώνεται από μια πρόρ-

ρηση της Σίβυλλας, που προσγράφεται στον Βιργίλιο 

(70-19 π.Χ.), για την εξ ουρανού αποστολή του υιού 

του Θεού:

Προσθήσομαι δὴ καὶ ἕτερον τοῖς εἰρημμένοις Βιρ­
γιλίου τοῦ παρὰ Ῥωμαίοις παιδευτοῦ, οὐκ ἀσήμου 
ἀνδρὸς οὐδὲ ἀσόφου. Καὶ οὗτος γὰρ οὕτως ἐν τῷ 
γεγραμμένῳ παρ᾽ αὐτοῦ εἰδωλίων βιβλίῳ ἐπιμνη­
σθεὶς τῆς Σιβύλλης, ἐπήγαγεν τάδε· ἡ νέα γονὴ 
ἀπὸ τοῦ ὑψηλοῦ οὐρανοῦ καταπέμπεται 16.

Το παραπάνω χωρίο μεταφέρει το περιεχόμενο και 

έναν στίχο από την Τέταρτη Εκλογή του Βιργιλίου, 

όπου διαβάζουμε:

Vltima Cumaei uenit iam carminis aetas,
magnus ab integro saeclorum nascitur ordo.
iam redit et Virgo, redeunt Saturnia regna,
iam noua progenies caelo demittitur alto.
tu modo nascenti puero, quo ferrea primum
desinet ac toto surget gens aurea mundo,
casta faue Lucina: tuus iam regnat Apollo17.

Στην Τέταρτη Εκλογή ο Βιργίλιος παραδίδει μια 

προφητεία της κυμαίας Σίβυλλας για τη γέννηση ενός 

15  Jugie, «Homélies Mariales byzantines», ό.π. (υποσημ. 14), 334. 
16  Στο ίδιο. 
17  S. Ottaviano – G. B. Conte (εκδ.), P. Vergilius Maro: Bucolica 
et Georgica (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum 

Teubneriana 2011), Βερολίνο – Βοστώνη 2013, 52-53.

DChAE_43_18_Theocharis.indd   246 12/12/2022   11:21:48 πμ



247

Ο ΑΠΌΛΛΩΝ ΚΑΙ Ο «ΔΌΜΟΣ» ΤΗΣ ΜΑΡΊΑΣ. ΣΧΟΛΙΑ ΣΕ ΕΝΑΝ ΧΡΗΣΜΟ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

παιδιού που τελικά θα γίνει θείος άνδρας και θα κυρι-

αρχήσει στον κόσμο.

Σε αυτό το πλαίσιο ενδιαφέρον παρουσιάζει η ει-

κονογραφική σύνθεση της Προσκύνησης των Μάγων 

στον ψηφιδωτό διάκοσμο της Santa Maria Maggiore 

στη Ρώμη (Εικ. 3)18. Το μνημείο εγκαινιάστηκε από τον 

πάπα Σίξτο Γ΄ (432-440) το 434, μετά τη Σύνοδο της 

Εφέσου, όπου επικράτησε ο άξονας Αλεξανδρείας-

Ρώμης έναντι της Κωνσταντινουπόλεως. Στην Προσκύ

νηση των Μάγων ο Χριστός εικονίζεται ένθρονος, έχο-

ντας στα δεξιά του την Παναγία, η οποία παρουσιά-

ζεται ως βασίλισσα. Από όλους τους εικονιζόμενους 

αινιγματική παραμένει μια καθιστή γυναικεία μορφή 

στα αριστερά του Χριστού. Η γυναίκα φορά μαφόριο 

και στο αριστερό χέρι κρατά μισάνοιχτο ειλητό, ενώ 

στηρίζει το πηγούνι της με το δεξί χέρι. 

Η επικρατέστερη άποψη θέλει αυτήν τη μορφή να 

είναι η ερυθραία Σίβυλλα19. Κατά τον Gerhard Stei-

gerwald, η Σίβυλλα που εικονίζεται στη Santa Maria 

18  G. Steigerwald, Die frühchristlichen Mosaiken des Triumphbogens 
von S. Maria Maggiore in Rom, Regensburg 2016, 82-96, εικ. 17.
19  Συγκεντρωμένη βιβλιογραφία στο ίδιο, σημ. 510.

Maggiore, είναι εκείνη που προείπε «ab caelo rex aveniet 

per saecla futurus», πρόρρηση για την έλευση του Χρι-

στού, η οποία περιλαμβάνεται στο Liber promissionum 
et praedicatorum Dei20. Το βιβλίο αυτό συνέγραψε ο 

Quodvulteus († π. 454), επίσκοπος Καρχηδόνος, μετά τη 

σύνοδο της Εφέσου, υπέρμαχος του δόγματος της Εν-

σαρκώσεως και της επικράτησης του όρου «Θεοτόκος»21. 

Ο Quodvulteus αρύσθηκε τον χρησμό της Σίβυλλας από 

την Πολιτεία του Θεού του Αυγουστίνου Ιππώνος 

(†430)22, ο οποίος, ωστόσο, είχε αποστασιοποιηθεί από 

την Τέταρτη Εκλογή και την ταύτιση με τον Χριστό του 

μυστηριώδους παιδιού που περιγράφει ο Βιργίλιος23.

20  Στο ίδιο, 94. 
21  Βλ. σχετικά D. Vopřada, Quodvultdeus: A Bishop Forming Chri­
stians in Vandal Africa. A Contextual Analysis of the Pre-baptis­
mal Sermons Attributed to Quodvultdeus of Carthage (Supplements 

to Vigiliae Christianae 154), Leiden – Βοστώνη 2019, 77-78.
22  Ε caelo rex adveniet per saecla futurus: De Civitate Dei, 18, 

ΧΧΙΙΙ.
23  Βλ. σχετικά D. Hadas, «Christians, Sibyls and Eclogue 4», Re­
cherches augustiniennes et patristiques 37 (2013), 51-149, και συ-

γκεκριμένα 113-125.

Εικ. 3. Ρώμη, Santa Maria Maggiore. Η Προσκύνηση των Μάγων, 434.

DChAE_43_18_Theocharis.indd   247 12/12/2022   11:21:55 πμ



248

ΓΙΑΝΝΗΣ ΘΕΟΧΑΡΗΣ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

O χρησμός για τον δόμο της Μαρίας και η αναφο-

ρά στην Τέταρτη Εκλογή, όπως παραδίδονται από τον 

Θεόδοτο Αγκύρας, σε συνδυασμό με την παράσταση 

της Σίβυλλας στη Santa Maria Maggiore, το κατεξοχήν 

μνημείο της Παναγίας στη Ρώμη, επιτρέπουν να υποθέ-

σουμε ότι οι χρησμοί με χριστολογικό περιεχόμενο πι-

θανότατα αναπτύχθηκαν στο περιθώριο της εν Εφέσω 

Συνόδου. Σε κάθε περίπτωση η απεικόνιση της Σίβυλ-

λας στη Santa Maria Maggiore μαρτυρεί ότι η Ρώμη, 

βασική υποστηρίκτρια του Κυρίλλου Αλεξανδρείας 

κατά του Νεστορίου Κωνσταντινουπόλεως, υιοθέτησε 

τον συνοδικό λόγο που επικράτησε στην Έφεσο, όπως 

και τους χρησμούς που πιθανότατα ακούστηκαν σε 

αυτήν. Η διεξοδική εξέταση του διαφαινόμενου ρόλου 

της Ρώμης και της Αλεξάνδρειας στην παραγωγή και 

προώθηση του εξεταζόμενου χρησμού είναι πέρα από 

τους σκοπούς της προκείμενης μελέτης. Ωστόσο, αξί-

ζει να σημειωθεί ότι η Τέταρτη Εκλογή του Βιργιλίου, 

όπως και οι Σιβυλλιακοί Χρησμοί (Oracula Sibyllina), 

ένα σώμα ιουδαϊκών και χριστιανικών ψευδεπίγρα-

φων προφητειών της Ύστερης Αρχαιότητας, τροφοδό-

τησαν μια μεγάλη χριστιανική εικονογραφική παρά-

δοση κατά την ιταλική Αναγέννηση, γνωστή κυρίως 

μέσα από τις δημιουργίες του Michelangelo στην Ca-

pella Sistina, το παπικό παρεκκλήσι που αφιερώθηκε 

στην Ανάληψη της Παναγίας24.

Στην Ανατολή, στο πλαίσιο της επανεμφάνισης των 

σχετικών απόκρυφων κειμένων κατά τον όψιμο Μεσαί-

ωνα και εξής, ο χρησμός για τον «δόμο» της Μαρίας 

ενεγράφη στις παραστάσεις των ελλήνων σοφών που 

μίλησαν για την ένσαρκη οικονομία του Χριστού25. Το 

24  Βλ. σχετικά C. Sciano, Il secolo della Sibilla. Momenti della tra­
dizione cinquecentesca degli “oracoli sibillini”, Μπάρι 2005. L. B. 

T. Houghton, Virgil’s Fourth Eclogue in the Italian Renaissance, 

Κέιμπριτζ 2019.
25  Για αυτά τα εικονογραφικά προγράμματα, βλ. ενδεικτικά Γ. 

Ν. Μυλωνά – Ι. Α. Παπάγγελος, «Παραστάσεις φιλοσόφων στὶς 

ἁγιορετικὲς τοιχογραφίες», Άγιον Όρος και προχριστιανική αρ­
χαιότητα, Θεσσαλονίκη 2006, 249-264, με συγκεντρωμένη τη σχε-

τική βιβλιογραφία. B. Djurić, «Plato, Plutarch and the Sibyl in the 

Fresco Decoration of the Episcopal Church of the Virgin Ljeviška 

in Prizren», J. Burke – U. Betka – P. Buckley – K. Hay – R. Scott – A. 
Stephenson (επιμ.), Byzantine Narrative. Papers in Honour of Roger 
Scott (Byzantina Australiensia 16), Μελβούρνη 2006, 274-283. Βλ. 

επίσης το πλέον προβεβλημένο μνημείο με τέτοια παράσταση, το 

καθολικό της μονής Φιλανθρωπηνών: Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, 

Άγιον Όρος, ο κατεξοχήν χώρος της Παναγίας, καλλι-

έργησε αυτήν την εφεσιακή παράδοση, φιλοξενώντας 

μνημειακές παραστάσεις όπως αυτές στην τράπεζα της 

Μεγίστης Λαύρας (δεύτερο τέταρτο του 16ου αιώνα) με 

τον Ευαγγελισμό της Θεοτόκου στο εξωτερικό και τη 

Ρίζα του Ιεσσαί με σοφούς της Αρχαιότητας στο εσω-

τερικό της26. 

Και πάλι στο Άγιον Όρος ο χρησμός από τον λόγο 

του Θεοδότου Αγκύρας (συγκεκριμένα το απόσπασμα 

για την ομολογιακή πίστη) συνόδευσε την απεικόνιση 

του Απολλωνίου του Τυανέως, αυτού του σύγχρονου 

του Χριστού θείου ανδρός. Τη συγκεκριμένη παράστα-

ση βλέπουμε στο προστώο της εισόδου της μονής Βα-

τοπεδίου από το 1858 (Εικ. 4), σε έναν δοξαστικού πε-

ριεχομένου ζωγραφικό κύκλο για την Παναγία, όπου 

επαναλαμβάνονται όσα σχετικά ορίστηκαν προηγου-

μένως από την Ερμηνεία της Ζωγραφικής Τέχνης του 

Διονυσίου εκ Φουρνά (18ος αιώνας) στον κατάλογο 

των ελλήνων σοφών και της Σίβυλλας27. 

Ο Απολλώνιος ο Τυανεύς, η μαντική ικανότητα του 

οποίου περιγράφηκε στον Βίο που συνέγραψε ο Φιλό-

στρατος στις αρχές του 3ου αιώνα28, θα μπορούσε να 

Οι τοιχογραφίες της Μονής Φιλανθρωπηνών στο Νησί των Ιωαν­
νίνων, Αθήνα 2004, 212, εικ. 170, 174, 175, σχέδ. 14, 15. Έως τώρα 

αυτά τα εικονογραφικά προγράμματα που στηρίζονται στα θεο-

σοφικά κείμενα, δεν έχουν συνδεθεί με την Έφεσο.
26  G. Millet, Monuments de l’Athos, I. Les peintures, Παρίσι 1927, 

πίν. 151.3. 
27  Ν. Μ. Μπονόβας, Όψιμη μεταβυζαντινή ζωγραφική στο Άγιον 
Όρος. Το εργαστήριο των Καρπενησιωτών ζωγράφων (1773-
1890), (αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή, ανοικτής πρόσβα-

σης: http://ikee.lib.auth.gr/record/122640/files/BONOVAS.pdf), 

Α.Π.Θ., Θεσσαλονίκη 2009, 271, εικ. 472. «Ἀπολλώνιος, γέρων 

μακροδιχαλογένης, φορῶν μανδήλι εἰς τὴν κεφαλὴν λέγει εἰς 

χαρτί· “Ἐγὼ καταγγέλλω ἐν τρισὶν ἕνα μόνον ὑψιμέδοντα θεὸν· 

οὗ λόγος ἄφθιτος ἐν ἀδαεῖ κόρῃ ἔγκυος ἔσεται· οὗτος γὰρ ὡς 

τόξον πυρφόρον ἴσος προσάξει δῶρον”» [Α. Παπαδοπούλου-

Κεραμέως (εκδ.), Διονυσίου τοῦ ἐκ Φουρνᾶ, Ἑρμηνεία τῆς ζω­
γραφικῆς τέχνης, Πετρούπολη 1909, 82-83]. 
28  Φιλόστρατος, Τὰ ἐς τὸν Τυανέα Ἀπολλώνιον, Δ´, 1. Κατά την 

P. Athanasiadi, «Philosophers and Oracles: Shifts of Authority in 

Late Paganism», Byzantion 62 (1992), 45-62, και συγκεκριμένα 

58, ο Απολλώνιος υπήρξε ένα παράδειγμα «πυθαγόρειου αγί-

ου». Επίσης, ο Απολλώνιος εμπλέκεται σε έναν άλλο χρησμό της 

Θεοσοφίας του Tübingen, όπου περιγράφεται η προσέγγισή του 

με τον αληθινό Θεό. Βλ. σχετικά A. Busine, «Hermès Trismégiste, 

Moïse et Apollonius de Tyane dans un oracle d’Apollon», Apocry­
pha 13 (2022), 227-243. 

DChAE_43_18_Theocharis.indd   248 12/12/2022   11:21:55 πμ



249

Ο ΑΠΌΛΛΩΝ ΚΑΙ Ο «ΔΌΜΟΣ» ΤΗΣ ΜΑΡΊΑΣ. ΣΧΟΛΙΑ ΣΕ ΕΝΑΝ ΧΡΗΣΜΟ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

συνδεθεί με τον εξεταζόμενο χρησμό μέσω μιας φρά-

σης που φέρεται να είπε ο νεοπυθαγόρειος σοφός κατά 

την επίσκεψή του στην Αίγυπτο: «[…] καὶ ταῦτα Ἀθή-

νησιν, οὗ καὶ ἀγνώστων δαιμόνων βωμοὶ ἵδρυνται»29. 

Ο Απολλώνιος, λοιπόν, είχε μιλήσει για αθηναϊκούς 

βωμούς σε άγνωστους δαίμονες, όπως και ο Παύλος 

είχε αναφερθεί στον βωμό «τῷ ἀγνώστῳ θεῷ»· η θυσία 

στον τελευταίο, σύμφωνα με τον Θεόδοτο Αγκύρας, 

είχε εξασφαλίσει τον χρησμό στους Αθηναίους για τον 

δόμο της Μαρίας, μετά τον λοιμό που ενέσκηψε στην 

29  Φιλόστρατος, Τὰ ἐς τὸν Τυανέα Ἀπολλώνιον, Ϛ´, 3.

Ελλάδα30. Δεν αποκλείεται ο χρησμός για τον δόμο 

της Μαρίας, σύμφωνα με κάποιον άγνωστο προς το 

παρόν χριστιανό απολογητή, να είχε μεταφερθεί αρχι-

κά από τον Απολλώνιο τον Τυανέα, τον Απόλλωνος 

επώνυμο, πριν ο Θεόδοτος Αγκύρας ή κάποιος άλλος 

αφαιρέσει την αναφορά στον εθνικό σοφό, όχι όμως 

και στον Απόλλωνα.

Επομένως, ο χρησμός για τον δόμο της Μαρίας έχει 

συνοδική-εφεσιακή αφετηρία και πιθανόν έναν αθηναϊ-

κό πυρήνα με τον Απολλώνιο τον Τυανέα ως χρησμο

λόγο31. Αδύναμη, ωστόσο, είναι η προσπάθεια αξιοποί-

ησης του χρησμού ως τεκμηρίου για τη μετατροπή του 

Παρθενώνα σε εκκλησία μέσα στον 5ο αιώνα –άποψη 

που βασίζεται στη Θεοσοφία του Tübingen–32, καθώς η 

πρόρρηση δεν συνιστά απαραίτητα ιστορική πράξη, οι-

κοδομική επέμβαση, αλλά στοχοποίηση ενός ιερού χώ-

ρου του πολυθεϊσμού από τους ακολούθους του Χριστού 

και τους υπέρμαχους των αποφάσεων της Εφέσου33. 

Επίσης, η θέση του Pawel Nowakowski ότι ο συγκε-

κριμένος χρησμός πηγάζει από την Κύζικο, απ’ όπου 

τελικά αυτός διοχετεύθηκε στην Ικαρία34, δεν έχει ιστο-

ρική βάση, καθώς έτσι παραβλέπονται η εφεσιακή

30  Αξίζει να σημειωθεί ότι ο Απολλώνιος φέρεται να είχε σώσει 

την πόλη της Εφέσου από λοιμό (Φιλόστρατος, Τὰ ἐς τὸν Τυα­
νέα Ἀπολλώνιον, Δ´, 4).
31  Ο Αντώνης Καλδέλλης είχε υποθέσει ότι ο υπό εξέταση χρη-

σμός, όπως παραδίδεται στη Θεοσοφία, συνδέεται κατά πάσα 

πιθανότητα με την Αθήνα και τον βωμό «τῷ ἀγνώστῳ θεῷ» των 

Πράξεων, χωρίς, ωστόσο, να διερευνήσει το μαριολογικό-εφε-

σιακό του περιεχόμενο: A. Kaldellis, The Christian Parthenon. 
Classicism and Pilgrimage in Byzantine Athens, Κέιμπριτζ – Νέα 

Υόρκη 2009, 47-53. Η Busine [«The Discovery of Inscriptions», 

ό.π. (υποσημ. 11), 249-250] –η οποία, όπως αναφέρθηκε, δεν 

επιχειρεί την περαιτέρω διερεύνηση της σχέσης του χρησμού με 

την Έφεσο– απλώς διερωτάται αν ο Θεόδοτος υπήρξε αυτόπτης 

μάρτυρας της επιγραφής στην Αθήνα, κάτι που ούτως ή άλλως 

δεν σημειώνεται στο κείμενό του, ή αν άντλησε το περιεχόμενό 

της από άλλη πηγή.
32  C. Mango, «The Conversion of the Parthenon into a Church: The 

Tübingen Theosophy», ΔΧΑΕ ΙΗ΄ (1995), 201-203. Kaldellis, The 
Christian Parthenon, ό.π. (υποσημ. 31), 47-53. Busine, «The Dis-

covery of Inscriptions», ό.π. (υποσημ. 11), 249-250.
33  Στο θέμα θα επανέλθω με ειδική μελέτη.
34  P. Nowakowski, «The Cult of Saints. A Research Project on the 

Cult of Saints from its Origins to circa AD 700, across the Entire 

Christian World», E01218: http://csla.history.ox.ac.uk/record.php? 

recid=E01218, πρόσβαση: 9.11.2021.

Εικ. 4. Άγιον Όρος, μονή Βατοπεδίου, προστώο της εισόδου. 
Ο σοφός Απολλώνιος ο Τυανεύς, 1858.

DChAE_43_18_Theocharis.indd   249 12/12/2022   11:21:59 πμ



250

ΓΙΑΝΝΗΣ ΘΕΟΧΑΡΗΣ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

παράμετρος του κειμένου και η ένταξη της Ικαρίας 

στην περιοχή της άμεσης ακτινοβολίας των συνοδικών 

θέσεων του 431.

Και ερχόμαστε στην τελευταία διάσταση του χρη-

σμού, αυτήν της διαδοχής των θείων ή ιερών γυναικεί-

ων προσώπων που αποτελούσαν αποδέκτριες λατρεί-

ας και τιμής σε αυτήν τη μεταβατική εποχή. Ο Ιωάννης 

Μαλάλας (6ος αιώνας) παραδίδει μια παραλλαγή του 

εξεταζόμενου χρησμού για την Κύζικο, αφηγούμενος 

την αργοναυτική εκστρατεία. Σε αυτήν την περιοχή 

της Βιθυνίας οι Αργοναύτες τοποθέτησαν τον χρησμό 

σε υπέρθυρο ναού αφιερωμένου στη Ρέα, ο οποίος επί 

Ζήνωνος (474-491), και όχι επί του προκατόχου του, 

Λέοντος Α΄ (457-474), όπως αναφέρει η Θεοσοφία, 
αφιερώθηκε στην αγία και θεοτόκο Μαρία. Συγκεκρι-

μένα η αφήγηση έχει ως εξής:

καὶ γράψαντες τὸν χρησμὸν οἱ ἥρωες ἐν λίθῳ, ἤτοι 
μαρμάρῳ, χαλκέοις γράμμασιν ἔθηκαν αὐτὸ ὑπέρ
θυρον τοῦ ναοῦ, καλέσαντες τὸν οἶκον Ῥέας μη
τρὸς θεῶν. Ὅστις οἶκος μετὰ χρόνους πολλοὺς ἐγέ
νετο ἐκκλησία τῆς ἁγίας καὶ θεοτόκου Μαρίας ὑπὸ 
Ζήνωνος βασιλέως35.

H Κύζικος, στην οποία γίνεται αναφορά στη Θεο­
σοφία και στον Μαλάλα, υπήρξε σημαντικό ιερό της 

Μητέρας των Θεών36. Η συμπερίληψη του θεοσοφικού 

χρησμού στην αφήγηση της αργοναυτικής εκστρατεί-

ας φαίνεται πως στηρίζεται στην ίδρυση της πόλης 

από τον Ιάσονα, όπως αυτή παραδίδεται από τον 

Απολλώνιο τον Ρόδιο στα Αργοναυτικά (3ος αιώνας 

π.Χ.)37. Ο εγκλωβισμός των Αργοναυτών στην περιοχή 

της Προποντίδας λόγω της δολοφονίας του βασιλιά 

Κυζίκου αίρεται μόνο με τον εξευμενισμό της Μητέρας 

των Θεών από τον Ιάσονα, κατόπιν προτροπής του 

35  Η. Thurn (εκδ.), Ioannis Malalae Chronographia (CFHB 35), 

Βερολίνο – Νέα Υόρκη 22000, IV.8. Τον Μαλάλα φαίνεται ότι 

ακολούθησε ο Γεώργιος Κεδρηνός στη Σύνοψη Ιστοριών (μέσα 

του 11ου αιώνα). Βλ. σχετικά L. Tartaglia (εκδ.), G. Cedreni, 
Historiarum Compendium (Bolletino dei classici supll. 30), Ρώμη 

2016, 1, σ. 249, § 135.1.
36  H. Bowden, Mystery Cults of the Ancient World, Princeton, N. J. 

2010, 86-87.
37  Μάλιστα, η αφήγηση της ιστορίας ξεκινά με τον Απόλλωνα: 

«ἀρχόμενος σέο, Φοῖβε, παλαιγενέων κλέα φωτῶν μνήσομαι 

[…]», W. H. Race (εκδ.), Apollonius Rhodius, Argonautica, Λον-

δίνο 2005, 1.1, σ. 2.

μάντη Μόψου του Λαπίθη: «Αἰσονίδη, χρειώ σε τόδ᾽ 

ἱερὸν εἰσανιόντα Δινδύμου ὀκριόεντος ἐύθρονον ἱλά-

ξασθαι μητέρα συμπάντων μακάρων, λήξουσι δ᾽ ἄελ-

λαι ζαχρηεῖς […]»38. 

Ειδικά στην Κύζικο, η σύγκρουση ανάμεσα στον 

κόσμο των ειδώλων, όπως αυτός εκπροσωπείται από 

την Κυβέλη, και τον χριστιανισμό συνάγεται και από 

μαρτύριο της Τρύφαινας. Η αγία έχασε τη ζωή της από 

άγριο ταύρο και στο σημείο όπου χύθηκε το αίμα της, 

ανέβλυσε αγίασμα, στο οποίο προσέφευγαν γυναίκες 

με προβλήματα θηλασμού39. Τόσο το μαρτύριο διά 

του ταύρου, που παραπέμπει σε ένα αντεστραμμένο 

ταυροβόλιο (θυσία της αγίας από το ζώο)40, όσο και 

η προσκύνηση στο αγίασμα της Τρύφαινας υποδηλώ-

νουν τη θρησκευτική διαδοχή στην Κύζικο σε επίπεδο 

γυναικείων προσώπων. 

Η υποκατάσταση της λατρείας της Μητέρας των 

Θεών, της Ρέας ή Κυβέλης, αποτελούσε ένα από τα κλει-

διά στη διάδοση του χριστιανισμού και την ακύρωση 

της ακτινοβολίας των θεών των Ελλήνων41. Εξάλλου, η 

λατρεία της Μητέρας των Θεών στην περιοχή της Μι-

κράς Ασίας παρέμεινε τόσο ισχυρή, ώστε μαρτυρείται 

ακόμη και στον 8ο αιώνα, οπότε ο Κοσμάς Ιεροσολυ-

μίτης παραδίδει ότι γίνονταν τελετές αυτοτραυματι-

σμού από αλόγιστους Έλληνες προς τιμήν της Ρέας, 

της Μητέρας των Θεών42. Χαρακτηριστική, από αυτήν 

την αναμέτρηση με τη Ρέα-Κυβέλη, είναι και η περί-

πτωση της αγίας Θέκλας43. 

Αλλά η αφήγηση του Μαλάλα για την Κύζικο δεν 

φαίνεται να αντικατοπτρίζει τη χριστιανική ιστορία 

38  Στο ίδιο, 1. 1092-1095, σ. 90.
39  Β. Ματθαίου (εκδ.), Ὁ Μέγας Συναξαριστὴς τῆς Ὀρθοδόξου 
Ἐκκλησίας, Α´, Αθήνα 31970, 744-745.
40  Για τη σχέση των ταυροβολίων με την Κυβέλη, βλ. ενδεικτικά 

P. Borgeaud, Η Μητέρα των Θεών. Από την Κυβέλη στην Παρ­
θένο Μαρία (μετάφραση: Α. Καραστάθη – Μ. Καρδαμίτσα), 

Αθήνα 2001, 205-221.
41  Στο ίδιο, 222-241. Η ίδια παρατήρηση και από την Busine, 

«The Discovery of Inscriptions», ό.π. (υποσημ. 11), 247-248, 250.
42  «Ἄχρι δὲ τοῦ παρόντος τινὲς περὶ τὰ ὄρη τῆς Καρίας Ἕλληνες 

ἀλόγιστοι κατατέμνουσι ἑαυτοὺς, ὡς λόγος, τῷ παλαιῷ τούτῳ 

κρατούμενοι ἔθει»: Κοσμά Ιεροσολυμίτου, «Συναγωγὴ καὶ ἐξή-

γησις ὧν ἐμνήσθη ἱστοριῶν ἁγιώτατος», PG 38, 502.
43  Βλ. Α. Σέμογλου, Η Θέκλα στην αυγή του χριστιανισμού. Ει­
κονογραφική μελέτη της πρώτης γυναίκας μάρτυρα στην τέχνη 
της Ύστερης Αρχαιότητας, Θεσσαλονίκη 2014, 80, 87 και 96.

DChAE_43_18_Theocharis.indd   250 12/12/2022   11:21:59 πμ



251

Ο ΑΠΌΛΛΩΝ ΚΑΙ Ο «ΔΌΜΟΣ» ΤΗΣ ΜΑΡΊΑΣ. ΣΧΟΛΙΑ ΣΕ ΕΝΑΝ ΧΡΗΣΜΟ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

τόσο της συγκεκριμένης περιοχής όσο εκείνη της Κων-

σταντινούπολης. Διαβάζουμε στον Ζώσιμο για τα έργα 

του Μεγάλου Κωνσταντίνου (306-337) στο Βυζάντιο:

Οὔσης δὲ ἐν τῷ Βυζαντίῳ μεγίστης ἀγορᾶς τετρα­
στόου, κατὰ τὰς τῆς μιᾶς στοᾶς ἄκρας, εἰς ἣν ἀνά­
γουσιν οὐκ ὀλίγοι βαθμοί, ναοὺς ᾠκοδομήσατο 
δύο, ἐγκαθιδρύσας ἀγάλματα, θατέρῳ μὲν μητρὸς 
θεῶν Ῥέας, ὅπερ ἔτυχον οἱ σὺν Ἰάσονι πλεύσαντες 
ἱδρυσάμενοι κατὰ τὸ Δίνδυμον ὄρος τὸ Κυζίκου 
τῆς πόλεως ὑπερκείμενον· φασὶν δὲ ὡς καὶ τοῦτο 
διὰ τὴν περὶ τὸ θεῖον ἐλωβήσατο ῥᾳθυμίαν, τούς 
τε παρ᾽ ἑκάτερα λέοντας περιελὼν καὶ τὸ σχῆμα 
τῶν χειρῶν ἐναλλάξας. Κατέχειν γὰρ πάλαι δο­
κοῦσα τοὺς λέοντας νῦν εἰς εὐχομένης μεταβέβλη­
ται σχῆμα, τὴν πόλιν ἐφορῶσα καὶ περιέπουσα44.

Το άγαλμα, λοιπόν, της Ρέας, που διασκεύασε και 

έστησε ο Μέγας Κωνσταντίνος στον ναό, με το όνομα 

«Τυχαῖον», όπως μας παραδίδει τον 6ο αιώνα ο Ησύχι-

ος ο Μιλήσιος στα Πάτρια45, μεταφέρθηκε από το Δίν-

δυμον όρος. Η μέσω της Μητέρας των Θεών σύνδεση 

της Κωνσταντινούπολης με την Κύζικο ευνοεί την υπό-

θεση να αποδοθεί στο περιβάλλον της πρωτεύουσας 

η χριστιανική εκδοχή του μύθου των Αργοναυτών. Ο 

απολλώνειος χρησμός για την οικειοποίηση του άλλο-

τε δόμου της Μητέρας των Θεών από τη Μαρία στα 

χρόνια του Λέοντος Α΄ ή και του Ζήνωνος συμφωνεί 

με την εποχή, κατά την οποία η Βερίνα (†484), σύζυγος 

του Λέοντος Α΄, αναλαμβάνει πρωτοβουλίες για την 

εισαγωγή της λατρείας της Παναγίας στην Κωνσταντι-

νούπολη με την ίδρυση προσκυνημάτων στις Βλαχέρ-

νες και τα Χαλκοπρατεία46. Ο χρησμός για τον δόμο 

44  F. Paschoud (εκδ.), Zosime. Histoire nouvelle, Ι, Παρίσι 2000, 

II, ΧΧΧΙ.2-3, σ. 103.
45  T. Preger (εκδ.), Scriptores Originum Constantinopolitanarum, 

Ι, Λειψία 1901, 6.
46  Βλ. σχετικά C. Mango, «Constantinople as Theotokoupolis», M. 

Vassilaki (επιμ.), Mother of God. Representations of the Virgin 
in Byzantine Art (κατάλογος έκθεσης: Benaki Museum, 20 Oc­
tober – 20 January 2001) (έκδοση και στα ελληνικά), Αθήνα 

– Μιλάνο 2000, 16-25, και συγκεκριμένα 19. Να σημειωθεί ότι, 

ενώ η Busine συσχετίζει ορθά την εγνωσμένη πολιτική της Βε-

ρίνας με την κυζικηνή εκδοχή του χρησμού [«The Discovery of 

Inscriptions», ό.π. (υποσημ. 11), 249-250], εγκλωβίζεται σε αυτήν 

τη διαπίστωση, χωρίς να διαγνώσει τη σχέση της συγκεκριμένης 

εκδοχής με την Κωνσταντινούπολη.

της Μαρίας, όπως τον παραδίδει ο Μαλάλας, πιθανόν 

να έχει τροφοδοτηθεί από τη Σύνοδο της Χαλκηδόνος.

Στο συγκεκριμένο πλαίσιο της προβολής γυναικεί-

ων προσώπων, όχι τυχαία επιλέχθηκε στη Χαλκηδόνα, 

το 451, ο ναός μιας μάρτυρος, της Ευφημίας, ως επόμε-

νος σταθμός στην προσέγγιση της Παναγίας με την τρι-

αδική θεότητα. Μία τοιχογραφία του 13ου αιώνα από 

την Αγία Ευφημία της Κωνσταντινούπολης παραδίδει 

με ενάργεια την εικόνα των χαλκηδόνειων συζητήσεων 

πάνω σε συνοδικά ζητήματα με επίκεντρο μια γυναι-

κεία μορφή (Εικ. 5)47. Στη συγκεκριμένη τοιχογραφία 

η αγία εικονίζεται καθιστή με ειλητό να συνομιλεί με 

όμιλο ανδρών. Εν προκειμένω η αγία, στον τύπο της 

πεπαιδευμένης γυναίκας της Ύστερης Αρχαιότητας48, 

συμπυκνώνει τη σοφία των πατέρων της Εκκλησίας, 

που καθόρισαν το δόγμα της Χαλκηδόνος καταδικά-

ζοντας τον μονοφυσιτισμό και εκδίδοντας τον δογμα-

τικό όρο για τις δύο εν Χριστώ φύσεις, τη θεία και την 

ανθρώπινη. Η τοιχογραφία της Κωνσταντινούπολης, 

με την αρχαϊκότητά της, θα πρέπει να αποδοθεί στο 

περιβάλλον της Συνόδου του 451 και να θεωρηθεί ει-

καστική μαρτυρία των θεολογικών επιχειρημάτων που 

επικράτησαν στη Χαλκηδόνα και προσωποποιήθηκαν 

στην ίδια την αγία, η οποία, εξάλλου, αποκάλυψε με 

θαύμα της στους διαπληκτιζόμενους συνέδρους την 

ορθότητα του όρου που τελικά ψηφίσθηκε49.

Μέσα σε όλα αυτά η Έφεσος προβάλλεται ως ο 

ιδανικός τόπος για τη σύγκρουση του χριστιανισμού 

με τον ελληνισμό. Από τις ταραχώδεις αντιδράσεις της 

πόλης στο κήρυγμα του Παύλου50 έως το γκρέμισμα 

του ιερού της Αρτέμιδος από τον ευαγγελιστή Ιωάν-

νη στις απόκρυφες Πράξεις του51 η Έφεσος παρέμε-

νε ισχυρό κέντρο λατρείας γυναικείας θεότητας στην 

επαρχία Ασίας. Στην Έφεσο το 431 η Εκκλησία του 

Χριστού, αυτήν τη φορά με τους συνοδικούς πατέρες, 

47  R. Naumann – H. Belting, Die Euphemia-Kirche am Hippodrom 
zu Istanbul und ihre Fresken (Istanbuler Forschungen 25), Βερο-

λίνο 1966, 121-122, εικ. 36, πίν. 26 (H. Belting).
48  Για τη σχετική εικονογραφία, βλ. P. Zanker, The Mask of Soc­
rates: The Image of Intellectual in Antiquity, Μπέρκλεϋ – Λος 

Άντζελες – Οξφόρδη 1995, 267 κ.ε.
49  Ματθαίου, Ο Μέγας Συναξαριστὴς, ό.π. (υποσημ. 39), Ζ΄, 229-232.
50  «ἀκούσαντες δὲ καὶ γενόμενοι πλήρεις θυμοῦ ἔκραζον λέγο-

ντες· μεγάλη ἡ Ἄρτεμις τῶν Ἐφεσίων»: Πράξεις, 19.28.
51  «ἐπὶ τῷ λόγῳ Ἰωάννου κατέπεσεν τὸ μιαρὸν ἱερὸν τῆς Ἀρτέμι-

δος»: Πράξεις Ιωάννου (εκδ. Zahn), 42.

DChAE_43_18_Theocharis.indd   251 12/12/2022   11:21:59 πμ



252

ΓΙΑΝΝΗΣ ΘΕΟΧΑΡΗΣ

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

αναμετρήθηκε και πάλι με την ισχυρή εθνική παρά-

δοση, επιχειρώντας να λύσει μια χριστολογική διαμά-

χη στο πρόσωπο της Μητέρας του Χριστού. Σε αυτήν 

τη διεργασία πρώτα ο Νεστόριος και στη συνέχεια –
αντιγράφοντάς τον– ο Κύριλλος είχαν διακηρύξει με 

ανησυχία τον κίνδυνο να αποκτήσει η Μαρία θεία 

ταυτότητα52. Ο ελληνισμός απαιτούσε να κατανοήσει 

την ουσία της ταυτότητας του Χριστού στη σχέση 

με τη μητέρα του. Και εν τέλει στην Έφεσο η Μαρία 

αναβαθμίζεται σε Κυρία του κόσμου, «Δέσποινα», 

52  Βλ. αντίστοιχα «τὴν θεοδόχον τῷ θεῷ μὴ συνθεολογῶμεν μορ-

φήν» [F. Loofs (εκδ.), Nestoriana. Die Fragmente des Nestorius, 

Halle 1905, 276] και «μόνον μὴ ποιείτω τὴν παρθένον θεάν» (Κυ-

ρίλλου, Κατὰ τῶν Νεστορίου δυσφημιῶν, PG 76, 57).

domina, αποκτώντας δικό της οίκο, δόμο53. Αυτήν τη 

νέα πραγματικότητα έπρεπε να διακηρύξουν όλοι· και 

ο Απόλλων με τον χρησμό του.

53  Αυτήν την διάσταση προβάλλει η μεταγενέστερη βυζαντινή 
επιγραφή που έχει χαραχθεί επίσης στην ίδια πλάκα της Ικαρίας, 
όπου η Παναγία προσαγορεύεται ως «βασιλὶς» και «δέσποινα». 
Βλ. Ματθαίου –Παπαδόπουλος, Ἐπιγραφὲς Ἰκαρίας, ό.π. (υπο-
σημ. 1), αριθ. κατ. 31 σ. 64-65, πίν. 22.3.

Προέλευση εικόνων

Εικ. 1, 2: Ματθαίου – Παπαδόπουλος, Ἐπιγραφὲς Ἰκαρίας, ό.π. 

(υποσημ. 1), πίν. 22.1-2. Εικ. 3: Steigerwald, Die frühchristlichen 
Mosaiken, ό.π. (υποσημ. 18), εικ. 17. Εικ. 4: Φωτογραφία του Γιώρ-

γου Φουστέρη. Εικ. 5: Naumann – Belting, Die Euphemia-Kirche, 

ό.π. (υποσημ. 47), πίν. 2.

Εικ. 5. Κωνσταντινούπολη, Αγία Ευφημία. Η αγία Ευφημία και όμιλος ανδρών, 13ος αιώνας. 

DChAE_43_18_Theocharis.indd   252 12/12/2022   11:22:04 πμ



253ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

his article examines the Apollonian oracle that pre-

dicted the conversion of a pagan temple into a church 

(“δόμος”) dedicated to the Virgin Mary. The text of 

the oracle has survived in various versions of the Late 

Antique sources, among which the so-called Tübingen 

Theosophy (ca. 500), the Chronicle of John Malalas (6th 

century) and a fragmented stone inscription from Ikaria 

(5th-6th century), which sparked my interest in the 

study of the subject (Figs 1, 2).

The oracle, among others, constitutes in brief an at-

testation of the dogmatic principles that were enunci-

ated in the Council of Nicaea. Aude Busine rightly ob-

served the apparent Mariological content of the oracle 

and linked it at first to the Third Ecumenical Council of 

Ephesus (431) and then to the Fourth Ecumenical Coun-

cil of Chalcedon (451). However, the historical circum-

stances that led to the reproduction and dissemination 

of that oracle merit some further critical approach. 

This oracle can be directly linked to the Council of 

Ephesus, as the earliest testimonies undoubtedly sug-

gest. Theodotus of Ancyra († before 446), who is known 

to have been an ardent supporter of Cyril of Alexandria 

and a participant in the Council of Ephesus, is the first 

one to cite this oracle in a homily on the Virgin Mary 

and the Nativity of Christ. According to Theodotus, the 

oracle was given to the Athenians after a sacrifice at the 

altar of the Unknown God, the one referred to in the 

Acts of the Apostles. In Theodotus’ homily, the oracle is 

further complemented by a reference to Virgil’s Fourth 
Eclogue, a poem describing the prophecy of the Cumaean 

Sibyl about the birth of a child who would rule the world. 

All the above allow us to infer that the enigmatic fe-

male figure depicted in the scene of the Adoration of the 

Magi on the triumphal arch of Santa Maria Maggiore in 

Rome (Fig. 3), the church that was consecrated by Pope 

Sixtus III himself after the Council of Ephesus, should 

probably be identified with the Sibyl in line with a sugges-

tion already made by other researchers. This hypothesis 

is further supported by a passage on the Incarnation 

of Christ from Augustine’s of Hippo De civitate Dei, 
which is inspired by Virgil’s Fourth Eclogue. The close 

connection of Rome with Virgil’s Fourth Eclogue and 

the Sibylline Oracles is underlined. Be that as it may, 

it remains plausible that the oracles with Christological 

content were used to further promote the principles that 

were formulated in the Council of Ephesus. 

Ιn light of the above observations it seems reasonable to 

suggest that the Byzantine and post-Byzantine representa-

tions of philosophers and Sibyls, which describe the Incar-

nation of Christ and promote the Virgin Mary as a prom-

inent figure alongside the Holy Trinity, should be viewed 

as reflections of the Ephesus doctrine. In this respect, the 

representation of Apollonius of Tyana with references 

to the oracle of Theodotus of Ancyra and therefore as a 

“prophet” of the Incarnation of Christ at the monumen-

tal entrance to the Vatopedi Monastery (1858) elucidates 

even further the hitherto assumptions (Fig. 4). According 

to the Life of Apollonius of Tyana written by Philostratus, 

the former can be linked through a phrase referring to the 

altars for the unknown gods to the oracle under examina-

tion he allegedly said when he was in Egypt. Arguably, 

Apollonius of Tyana is the most conspicuous candidate to 

have delivered the oracle regarding the “δόμος” of the Vir-

gin according to Christian apologists, before the Church 

Fathers reproduced his wordings without citing his actual 

name but neutralising it by referring to Apollo in general.

Therefore, the inscription from Ikaria with the Apol-

lonian oracle is contextualised anew within the dogmat-

ic framework of the Council of Ephesus, as well as the 

island’s geographic proximity to the latter city. From a 

critical point of view, the suggestion based on the Tübin-

gen Theosophy that the transformation of the Parthenon 

into a church took place in the 5th century is rather ir-

relevant to the building history of the pagan temple. The 

oracle functions as a theoretical framework possibly ap-

plicable to any temple broadly.

Yiannis Theocharis

APOLLO AND THE VIRGIN MARY’S “ΔΌΜΟΣ”. 
COMMENTS ON A LATE ANTIQUE ORACLE

T

DChAE_43_18_Theocharis.indd   253 12/12/2022   11:22:04 πμ



254

YIANNIS THEOCHARIS

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 243-254

A new interpretation is attempted for the version of 

the oracle that refers to the conversion into a church of a 

temple near Cyzicus that was dedicated to Cybele. After 

analyzing the relationship between the Cyzicus version 

and the Argonautica of Apollonius of Rhodes, Mount 

Dindymon and the cult of Cybele, it is suggested that the 

oracle is an interpretatio christiana of the history of the 

translation of the statue of Rhea (Cybele) to Constanti-

nople by Constantine the Great (306-337) and its subse-

quent placement in the “Tychaion”. Hence, the Apollonian 

oracle befits this context during which Leo’s I (457-474) 

wife Verina (†484), after the Council of Chalcedon, had 

taken certain initiatives for the gradual replacement of 

Cybele’s cult by that of Virgin Mary’s in Constantinople. 

All of the above take place at a time and in a region 

where the cult of Cybele was particularly widespread. 

The replacement of the cult of Cybele by that of the Vir-

gin Mary and by other female saints, such as Tryphaena 

in Asia Minor, was apparently a Christian goal. It is in 

this perspective that the prominence of St Euphemia in 

the condemnation of Monophysitism in 451 in Chalce-

don can better be understood. Indeed, the 13th-century 

fresco from the church of Hagia Euphemia in Constanti-

nople that represents the saint with the characteristics of 

a wise woman or as the personification of wisdom (Fig. 

5), with its archaizing features perfectly reflects the spir-

it of the Council of Chalcedon. In this context, Ephesus, 

the city of Artemis, from which the apostle Paul was 

persecuted and where the evangelist John destroyed the 

pagan temple of the city’s patroness, was the ideal place 

to promote an oracle that foresaw the consecration of 

the Virgin Mary’s “δόμος”.

Archaeologist, PhD 
Byzantine and Christian Museum 

Hellenic Ministry of Culture and Sports 
yiannis_theocharis@yahoo.gr

DChAE_43_18_Theocharis.indd   254 12/12/2022   11:22:04 πμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

