
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 43 (2022)

   Δελτίον XAE 43 (2022), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Ο τρούλος και το ζήτημα της «ιεράρχησης». 

  Michael ALTRIPP   

  doi: 10.12681/dchae.34403 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
Michael ALTRIPP. (2023). Ο τρούλος και το ζήτημα της «ιεράρχησης». Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής
Εταιρείας, 43, 391–400. https://doi.org/10.12681/dchae.34403

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 27/01/2026 03:54:21



Regarding the hierarchy and interpretation of the dec-
oration in the cross-in-square type, the commentators 
on the Byzantine liturgy at least show that it should 
be perceived from west to east, i.e. in the direction of 
the bema. At the same time, it becomes obvious that 
this hierarchization is not as important for the faithful 
as the theosis, i.e. the direct contact between God and 
men through the Eucharist. 

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

Σχετικά με την ιεράρχηση και την ερμηνεία της εικονο-
γράφησης στον σταυροειδή εγγεγραμμένο αρχιτεκτο-
νικό τύπο, οι σχολιαστές της βυζαντινής λειτουργίας, 
τουλάχιστον, καταδεικνύουν ότι αυτή πρέπει να εκλαμ-
βάνεται από τα δυτικά προς τα ανατολικά, δηλαδή. με 
κατεύθυνση προς το ιερό βήμα. Παράλληλα, γίνεται 
προφανές ότι η ιεράρχηση αυτή δεν είναι τόσο σημαντι-
κή για τους πιστούς όσο η συντελούμενη θέωση, δηλαδή 
η άμεση επαφή ανάμεσα στον Θεό και τους ανθρώπους, 
μεταξύ άλλων, μέσω της Θείας Ευχαριστίας. 

Λέξεις κλειδιά
Βυζαντινή αρχιτεκτονική, βασιλική, σταυροειδής εγγεγραμ-
μένος αρχιτεκτονικός τύπος, τρούλος, ιεράρχηση, ιεραρχία, 
Χριστός Παντοκράτωρ, θέωση, λειτουργικός σχολιασμός. 

Keywords
Byzantine architecture; basilica; cross-in-square architec-
tural type; cupola; hierarchization; hierarchy; Christ Pan-
tocrator; theosis; liturgical commentary.

n der Literatur zur byzantinischen Kunst wird ex-

pressis verbis oder auch stillschweigend einer “Hierar-

chisierung” das Wort geredet, die sich so einfach mit der 

Kuppel zu rechtfertigen scheint, so daß die Angelegen-

heit offensichtlich als Allgemeingut akzeptiert ist1.

* Universität Greifswald, Theologische Fakultät, alta-ripa@t-on

line.de

1  Vgl. R. Ousterhout, “The Holy Space: Architecture and the Lit-

urgy”, Heaven on Earth: Art and the Church in Byzantium, hrsg. L. 

Safran, University Park, Penn. 1998, 97: “The pyramidal system of 

the cross-in-square church lent itself to an expression of the hierar-

chical system of Orthodox belief.” Eine Hierarchie erkennt Ouster-

hout (ebd., 9f.) auch bezüglich der Bild-Ausstattung, für die er drei 

Zonen geltend macht: (1) die Kuppel mit dem Pantokrator, (2) dar-

unter den Leben-Jesu-Zyklus; (3) und darunter den Heiligen-Zyklus. 

Ich würde hier weniger eine Hierarchisierung im eigentlichen Sinne 

erkennen wollen als vielmehr eine innere Logik, nach der sich die 

Bilder der Heiligen nicht über jenen Gottes befinden dürfen.

Aber worin bestehen die Grundlagen einer solchen 

Hierarchisierung2?

Sabine Feist3 hat in ihrer Doktor-Arbeit über die Ar-

chitektur der Dunklen Jahrhunderte in Byzanz ein ganzes 

Kapitel der “Hierarchisierung des Kircheninnenraumes” 

gewidmet. Was macht dessen Hierarchisierung aus? Wenn 

ich das richtig verstehe, ist sie der Auffassung, daß durch 

den Umbau solcher Anlagen wie der Irenen-Kirche von 

Konstantinopel und die dabei erfolgte Ergänzung einer 

Kuppel oder durch die Neu-Anlage solcher Bauten wie 

in Myra im Typos einer Zentral-Anlage –ebenfalls mit 

2  Vgl. M. Altripp, “Hierarchies or direct relation to God: a new 

interpretation of Byzantine churches and their décor”, Mélanges 
Ljobomir Maksimović [ZRVI 50 (2013)], Belgrade 2015, 969-985. 
3  Vgl. S. Feist, Die byzantinische Sakralarchitektur der Dunklen 
Jahrhunderte (Spätantike, frühes Christentum, Byzanz 46), Wies-

baden 2019; hier besonders S. 173ff. Diese Arbeit sei hier nur bei-

spielhaft herangezogen.

391

I

Michael Altripp

DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

DChAE_43_29_Altripp.indd   391 27/12/2022   3:00:37 μμ



392

MICHAEL ALTRIPP 

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

Altripp’s Basilika-Buch9 von Robert Ousterhout10 ver-

standen habe– auch dessen Kritik zugrunde; so als wolle 

besagtes Buch die Bedeutung der Kuppel für die byzan-

tinische Kunst und die Architektur im Besonderen in 

Frage stellen, was nicht der Fall war.

Wenn man allerdings meint, daß die byzantinische 

Architektur durch die Kuppel charakterisiert sei, dann 

trifft das nur im Vergleich zur zeitgenössischen mittel-

alterlichen Architektur im Westen zu, wo solche über-

kuppelten Zentralbauten seltener auftreten. Innerhalb 

der byzantinischen Architektur bleibt die Kreuzkuppel-

Kirche jedoch auch nur einer unter vielen Bautypen, 

die durch eine Hybridisierung zudem eine Reihe von 

Zwischen-Lösungen erfahren haben. Dies hat zu einem 

Typen-Reichtum geführt, dem die Fokussierung auf die 

Kuppel nicht gerecht wird.

Bei der Behandlung all dieser Fragen bedeutet der Ver-

lust so vieler Bauten ein großes Hindernis. Das gilt nicht 

nur für die Dunklen Jahrhunderte, sondern auch für die 

nachfolgende Zeit in Byzanz.

Auch wenn die Bauten dieser Dunklen Jahrhunderte 

alle eine Kuppel aufweisen bzw. aufgewiesen haben, so 

sind sie doch nicht alle Zentral-Bauten im strengen Sinne. 

Vielmehr weisen z.B. die Irenen-Kirche in Konstantino-

pel11, die Marien-Kirche in Ephesos12 sowie die Hagia So-

phia von Vize13 eine deutlich basilikale Grundstruktur auf.

9  M. Altripp, Die Basilika in Byzanz. Gestalt, Ausstattung und 
Funktion sowie das Verhältnis zur Kreuzkuppelkirche (Millenni-

um-Studien 42), Berlin ‒ Boston 2013.
10  Vgl. R. Ousterhout, “Rezension: Michael Altripp, Die Basilika 
in Byzanz. Gestalt, Ausstattung und Funktion sowie das Verhält-
nis zur Kreuzkuppelkirche. Millennium-Studien Bd. 42 Berlin/

Boston: De Gruyter 2013, IX + 216 S.”, Göttinger Forum für Alter-
tumswissenschaft 17 (2014), 1155-1158.
11  Vgl. U. Peschlow, Die Irenenkirche in Istanbul. Untersuchungen 
zur Architektur (Istanbuler Mitteilungen 18), Tübingen 1977.
12  Vgl. S. Karwiese, Erster vorläufiger Gesamtbericht über die Wie-
deraufnahme der archäologischen Untersuchung der Marienkir-
che in Ephesos 1984-1986 (Österreichische Akademie der Wis-

senschaften Philosophisch-Historische Klasse 200), Wien 1989; 

A. Degasperi, Die Marienkirche in Ephesos. Die Bauskulptur aus 
frühchristlicher und byzantinischer Zeit (Jahreshefte des Öster-

reichischen Archäologischen Institutes), Wien 2013.
13  Vgl. F. A. Bauer ‒ H. A. Klein, “Die Hagia Sophia in Vize. For-

schungsgeschichte ‒ Restaurierungen ‒ neue Ergebnisse”, Millen-
nium 1 (2004), 409-430.

Kuppel– ein hierarchisierendes Element ergänzt wird4. 

Möglicherweise meint Sabine Feist in der durch die Kup-

pel ermöglichte Licht-Führung in die neu entstandenen 

Bauten ein Momentum der Hierarchisierung erblicken 

zu können5. Das Gleiche gilt für ihre Kapitel “Material, 

Niveau und Arrangement des Fußbodens”6 sowie für die 

“bewusste Anordnung der Wandverkleidung”7. Aber läßt 

sich eine solche Hierarchisierung von diesen Befunden 

wirklich ableiten oder überstrapaziert man diese Befunde 

nicht, wenn man sie mit Hierarchisierung in Verbindung 

bringen will?

“Hierarchisierung” besagt ja wohl letztlich, daß am 

Bau eine qualitative Unterscheidung der Raum-Elemente 

festzustellen ist. Nun kann man zwar auch von “Hier-

archisierung” sprechen, wenn man sie auf eine Steige-

rung der Bedeutung einzelner Raum-Teile auf der hori-

zontalen Ebene bezieht; also z.B. vom Narthex hin zum 

Bema8. Die Arbeit von Sabine Feist suggeriert aber eine 

andere, nämlich vertikale Bezugs-Ebene, die ihre raison 
d’être offenkundig in der Kuppel hat, in der die Hierar-

chisierung sozusagen ihren Kulminationspunkt erreicht.

Diese Vorstellung liegt –soweit ich die Rezension zu 

4  Vgl. Feist, Sakralarchitektur, op.cit. (Anm. 3), 180: “Die Um- und 

Neubauten spätantiker Gotteshäuser ließen deren Inneres somit zu 

einem Ort werden, an dem die göttliche Hierarchie für den zeit-

genössischen Besucher erfahrbar war und er sich selbst zudem als 

Teil dieser Ordnung wahrnehmen konnte.”
5  Eine der frühesten Arbeiten zum Licht im byzantinischen Sa-

kralbau stammt von I. Potamianos (Light into Architecture: Evo-
cative Aspects of Natural Light as Related to Liturgy in Byzanti-
ne Churches, Ph.D. 1996). Seit den 2010er Jahren ist die Literatur 

zum Thema fast schon inflationär. Vgl. u.a.: C. Nesbitt, Shaping the 
sacred: light and the experience of worship in middle Byzantine 
churches, BMGS 36 (2012), 139-160. In der Theologie hingegen ist 

das Licht bereits seit vielen Jahren –bedingt durch die entsprechen-

de Thematisierung durch die byzantinischen Autoren– Gegenstand 

der Untersuchungen. Vgl. u.a. S. Hausammann, Das lebensschaffen-
de Licht der unauflösbaren Dunkelheit: Eine Studie zum Verständ-
nis von Wesen und Energien des Heiligen Geistes und der Schau 
des göttlichen Lichtes bei den Vätern der Orthodoxen Kirche von 
Origines bis Gregor Palamas, Neukirchen-Vluyn 2011.
6  Vgl. Feist, Sakralarchitektur, op.cit. (Anm. 3), 176.
7  Ebd.
8  Siehe dazu Th. F. Mathews, “The Sequel to Nicaea II in Byzan-

tine Church Decoration”, Perkins Journal of Theology 41/3 (1988), 

17: “the liturgical divisions of the church are longitudinal: narthex, 

nave, and sanctuary”. Trotz dieser Äusserung sieht Mathews of-

fenkundig einen Vorrang des zentalen Kuppelbaus.

DChAE_43_29_Altripp.indd   392 27/12/2022   3:00:38 μμ



393

DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

Böotien, Hosios Loukas, Katholikon, 11. Jahrhundert. Blich nach Osten.

DChAE_43_29_Altripp.indd   393 27/12/2022   3:00:38 μμ



394

MICHAEL ALTRIPP 

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

Was also macht die Kuppel aus14? Ergibt sich durch 

sie eine Hierarchisierung schon alleine durch das “unten” 

des Naos im Gegensatz zum “oben” der Kuppel? Ist die 

Kuppel somit gegenüber dem “unten” aufgewertet? Be-

steht ihr “höherer” Wert in der Gleichsetzung mit dem 

Himmel? Woher kommt überhaupt die Vorstellung einer 

“Hierarchie”?

Fangen wir bei der letzten Frage an, so läßt sie sich 

–so denke ich– recht mühelos beantwortet: Die stren-

ge Hierarchie des byzantinischen Staatswesens, die in 

dem unbeschränktem Kaisertum kulminierte, wird als 

vorbildhaft für eine ebensolche Struktur innerhalb der 

Kirche angesehen15. Da die byzantinische Kirche in vie-

lerlei Hinsicht Anleihen beim Staat gemacht hat –z.B. 

bezüglich der Ämter-Struktur, der Gewänder etc.–, liegt 

natürlich der Gedanke nahe, daß auch sie ebenso wie der 

Staat hierarchisch gedacht werden muß. Und zweitens 

wird diese Annahme natürlich durch die Schriften des 

Pseudo-Dionysios Areopagites16 über die kirchlichen 

und himmlischen Hierarchien scheinbar gestützt.

Beide Annahmen werden allerdings hinfällig, sobald 

man die synodale Struktur der byzantinischen Kirche in 

Betracht zieht: “There was a fundamental difference, ho-

wever, in the structures of the parallel hierarchies of the 

Church and of the imperial court. The imperial system 

was strictly pyramidal, with the emperor standing at its 

peak as the intermediary with the realm of divinity”17. 

Denn: “Die Gemeinschaft der Orthodoxen Kirchen kann 

14  Zur Kuppel in der byzantinischen Architektur zuletzt: M. Sava-

ge, “Dome‚ typology’ in Byzantine Constantinople”, Architektura 
Vizantii i Drevnej Rusi IX – XII vekov Materialy meždunarodnogo 
seminara (17–21 nojabrja 2009 goda), hrsg. D. Jolshin, Sankt Pe-

terburg 2010, 132-147; hier S. 132: “Byzantine Constantinople was 

in its own way defined by the iconic presence of domes in its sky-

line”. Das ist unstreitig richtig, aber bestimmte die Kuppel auch 

die Architektur außerhalb von Konstantinopel?
15  Vgl. etwa N. Kanev, “Byzantine rank hierarchy in the 9th-11th 

centuries”, Studia Ceranea 8 (2018), 153-165.
16  Zur Kirchlichen Hierarchie bei Pseudo-Dionysios Areopagites 

vgl. etwa W.-M. Stock, Theurgisches Denken: Zur “Kirchlichen 
Hierarchie” des Dionysius Areopagita (Transformationen der An-

tike 4), Berlin 2008. G. Heil ‒ A. M. Ritter, De coelesti hierarchia, 
de ecclesiastica hierarchia, de mystica theologia, epistulae (Patri-

stische Texte und Studien 67), Berlin 22012.
17  W. T. Woodfin, “Celestial hierarchies and earthly hierarchies in 

the art of the Byzantine church”, in The Byzantine World, Lon-
don, hrsg. P. Stephenson, New York 2010, 315.

man als polyzentrisch bezeichnen, d.h. als eine Gemein-

schaft mit vielen gleichwertigen kirchlichen Zentren, die 

eine zentralistische, bzw. monarchische Verwaltung der 

Gesamtorthodoxie ausschließen”18. Jede Kirche bildet so-

mit die ganze Kirche in sich ab. In der byzantinischen 

Kirche gab es eben keine zentralistische Struktur, wie 

wir sie aus der römischen Kirche kennen19.

De facto ist natürlich nicht zu leugnen, daß es alleine 

schon mit den drei Ordnungen der Liturgen (Bischof, Prie-

ster, Diakon) ein hierarchisches Momentum auch beim ri-

tuellen Vollzug am Altar gibt. Dieses ist jedoch nicht abso-

lut zu setzen, sondern wiederholt sich in allen Ortskirchen. 

Mit diesen existiert somit ein quasi föderales Element, das 

dem Hierarchien-Gedanken diametral entgegensteht.

Tatsächlich sollte es unstreitig sein, daß sowohl der Lo-

gitudinal- als auch der Zentral-Bau in vollem Einklang 

mit der ostkirchlichen Theologie stehen. Das Gleiche gilt 

vollumfänglich auch für die Liturgie20. Wenn aber die by-

zantinische Liturgie in sowohl den Längs- als auch den 

Zentral-Bauten ohne Einschränkung funktioniert, kann 

sie sich für keinen der beiden Typen im Speziellen ent-

wickelt haben. Anders gewendet: keiner der beiden Ty-

pen ist Ausdruck dieser Liturgie. 

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu wissen, 

daß ausgerechnet die byzantinischen Liturgie-Kommen-

tatoren die Kuppel unerwähnt lassen, obwohl ihnen al-

len die Hagia Sophia entweder in Konstantinopel oder 

in Thessalonike vor Augen gestanden haben dürfte.

Was also leistet die Kuppel?

Gehen wir zunächst von der Architektur aus, so über-

18  G. Larentzakis, Die orthodoxe Kirche. Ihr Leben und ihr Glau-
ben (Orientalia ‒ patristica ‒ oecumenica 4), Wien 2012, 15.
19  Die poly-synodale Ordnung der byzantinischen Kirche geht be-

reits auf das frühe Christentum zurück und fand seinen kirchen-

rechtlichen Ausdruck etwa auch im Pentarchie-Gedanken. Dieser 

steht noch heute im Gegensatz zum päpstlichen Primat, das logi-

sche Konsequenz eines absoluten Hierarchie-Gedankens ist; vgl. 

hierzu: Z. Strika, “Der päpstliche Primat und die Pentarchie. Die 

west-östliche Debatte im Vorfeld und auf dem Zweiten Konzil von 

Lyon”, Forum Katholische Theologie 24 (2008), 176ff. Demgegen-

über R. Ousterhout [“The Holy Space”, op.cit. (Anm. 1), 97], der 

von einem “hierarchical system of Orthodox belief” spricht, was 

nicht uneingeschränkt zutreffend ist.
20  Wenngleich sie durch ihre horizontale Struktur mehr mit der 

Basilika im Einklang zu stehen scheint; siehe dazu weiter unten. 

DChAE_43_29_Altripp.indd   394 27/12/2022   3:00:39 μμ



395

DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

spannt sie nur einen sehr kleinen Teil, nämlich z.B. Ein-

Neuntel von einer Kreuzkuppelkirche vom einfachen Ty-

pus. In keinem anderen Kompartiment ist sie unmittelbar 

erfahrbar. Allerdings belichtet sie vom Zentral-Joch aus 

auch die übrigen Räume, was jedoch umso weniger der Fall 

ist, je schmaler der Tambour ausfällt. Viele der Kirchen 

sind trotz ihrer Kuppel im Inneren sehr dunkel. Im Raum-

Erleben entfaltet die Kuppel daher nur dann ihre volle Wir-

kung, wenn man direkt unter ihr steht. Liturgisch gesehen 

spielt dieses Zentrum jedoch keine unmittelbare Rolle21.

Zunächst scheint sich die Kuppel als Ort für die Him-

melfahrt geradezu anzubieten, da eine symbolische Deu-

tung als Himmel naheliegt. Umso erstaunlicher ist es, 

daß die Himmelfahrt de facto nur äußerst selten in der 

Kuppel anzutreffen ist und dort dem Pantokrator Platz 

gemacht hat.

Damit ließen sich zwei Überlegungen in Verbindung 

bringen. Durch die Verlegung der Himmelfahrt in die 

Kuppel wird sie aus dem ansonsten horizontal verlau-

fenden christologischen bzw. Festtags-Zyklus herausge-

nommen. Für den Betrachter dieses Zyklus‘ ist es dage-

gen konsequenter, wenn die Himmelfahrt in die Logik 

des Zyklus‘ eingebunden bleibt. Zudem ist für dieses 

Bild mit seiner Plazierung im Bema-Gewölbe eine kon-

geniale Lösung gefunden worden, die durch den liturgi-

schen Bezug zum Geschehen am Altar eine zusätzliche 

Bedeutungs-Erweiterung erfahren hat22.

Damit wird jedoch die Kuppel erst recht weiter se-

pariert: sie bleibt letztlich ohne Bezug zu den anderen 

Raum-Teilen und ist nicht in einen Bild-Zyklus inte-

griert. Umso mehr muß diese Kuppel insbesondere mit 

ihrer Wiedergabe des Pantokrator eine Bedeutung sui 

generis besitzen23.

Wenn man diese Bedeutung allerdings wieder mit 

21  Auch der Ambo dürfte in diesem Zusammenhang ausschei-

den, da er in keiner Kreuzkuppel-Kirche in situ erhalten ist; vgl. 

U. Peschlow, “Der mittelbyzantinische Ambo aus archäologischer 

Sicht”, Θυμιάμα στη μνήμη της Λασκαρίνας Μπούρα, Athen 

1994, Bd.1, 255-260.
22  Vgl. dazu unten die Deutungen des Bema sowie: M. Altripp, “Das 

Bema als Ort des Himmels” Ostkirchliche Studien 70 (2021), 301-311.
23  Vgl. hierzu Th. F. Mathews, “The Transformation Symbolism 

in Byzantine Architecture and the Meaning of the Pantokrator 

in the Dome”, Church and People in Byzantium, hrsg. R. Morris, 

Birmingham 1986, 191-214.

der Hierarchisierung in Verbindung brächte, müßte man 

entsprechende Anhaltspunkte erkennen und benennen, 

die es jedoch nicht gibt. 

Abgesehen davon, daß sich Darstellungen der Hierar-

chien erst in nach-byzantinischer Zeit unter dem Einfluß 

westlicher Kunst nachweisen lassen24, aber auch dann 

nicht wirklich durchgesetzt haben25, finden wir Ansät-

ze solcher Hierarchien in byzantinischer Zeit lediglich 

im Bema der Koimesis-Kirche von Nikaia (A.8.Jh.)26. 

Und selbst dort werden nur vier Engel der beiden oberen 

Ordnungen wiedergegeben, so daß dieser Befund für un-

sere Fragestellung letztlich irrelevant bleibt. Eine Aus-

nahme stellt wohl das Katholikon der Nea Mone (M.11.

Jh.)27 dar, wo die Kuppel in neun Felder untergliedert 

24  Vgl. etwa das Fresko in der Abtskapelle der Stiftskirche in Bad 

Hersfeld aus der ersten Hälfte des 12. Jhs. [W. Medding, “Ottonische 

Malerei in der Stiftskapelle zu Hersfeld”, Jahrbuch der Denkmal-
pflege Regierungsbezirk Kassel 2 (1936), 17f.; G. Kiesow, Romanik 
in Hessen, Stuttgart 1984, 200ff. u. Abb. 163; zur Stiftskirche allge-

mein: V. Smit, Die Baugeschichte der salischen Abteikirche in Hers-
feld, Regensburg 2018]. Während sich die Darstellung der Hierarchi-

en dort im Gewölbe der Albar-Nische befindet, ist sie andernorts in 

der Kuppel von Baptisterien anzutreffen; so etwa in der Kuppel des 

Taufhauses von Florenz aus der Zeit nach 1225 bis um 1300 (M. Bos-

kovits, The Mosaics of the Baptistery of Florence, Florenz 2007; und 

M. V. Schwarz, Die Mosaiken des Baptisteriums in Florenz: Drei 
Studien zur Florentiner Kunstgeschichte, Köln 1997, Abb. 60) sowie 

in San Marco in Venedig (um 1400) [E. Vio (Hrsg.), San Marco. 
Geschichte, Kunst und Kultur, München 2001, 246 f. u. Abb. S. 247].
25  Vgl. die Episkope-Kirche in Paliachora auf Aigina (Juni 1610) 

(vgl. N. K. Moutsopoulos, Ἡ Παληαχώρα τῆς Αἰγίνης, Athen 

1962, 139).
26  Vgl. G. de Francovich, “I mosaici del bema della chiesa della Dor-

mizione di Nicea”, Scritti di storia dell’arte in onore di Lionello 
Venturi, Rom 1956, 3-27.
27  Vgl. D. Mouriki, The Mosaics of Nea Moni on Chios, Athen 

1985, Bd. 1, 112-116. Auch der Tambur der Apostel-Kirche in Pyr-

gi (ebenfalls auf Chios) ‒die eine Kopie der Nea Mone darstellt‒ 

weist neun Seiten auf (Ch. Bouras, Nea Moni on Chios. History 
and Architecture, Athen 1982, Abb. 91). Die Seraphim in der Nea 

Mone an der West-Seite zwischen Verklärung und Kreuzigung ei-

nerseits und Kreuzigung und Kreuz-Abnahme andererseits gehö-

ren jedoch keinesfalls zu einer Hierarchien-Darstellung. Mouriki 

vermutet (a.O.), daß ihnen auf der Ost-Seite zwei Cherubim ent-

sprochen hätten. Dafür spricht das häufige Auftreten von je zwei 

Seraphim und Cherubim (N. Gkioles, Ο βυζαντινός τρούλλος και 
το εικονογραφικό του πρόγραμμα (μέσα 6ου αι. – 1204), Athen 

1990, 141 ff.), allerdings hätte man die ranghöheren Seraphim im 

Osten und die Cherubim im Westen erwartet. Für die gegenteilige 

DChAE_43_29_Altripp.indd   395 27/12/2022   3:00:39 μμ



396

MICHAEL ALTRIPP 

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

ist, in denen –oder in den entsprechenden Flächen im 

Tambour– möglicherweise ursprünglich diese neun hier-

archischen Engel-Ordnungen untergebracht gewesen 

sein könnten28.

Gehen wir also von dem überwiegenden Befund mit 

einen Pantokrator ohne hierarchischen Bezug in der 

Kuppel aus, so muß dies der Ausgangspunkt für alle 

Überlegungen sein.

Was diesen Pantokrator im Besonderen charakteri-

siert, sind seine eindringlichen Augen sowie sein Gestus 

mit der rechten Hand29. Beide Elemente verlangen ein Ge-

genüber, das im dialogischen Bezug zu Gott steht. Dieses 

Gegenüber kann sich nur unmittelbar unter dem Panto-

krator befinden, da ansonsten der Bezug zu ihm verlo-

ren geht. Was im Betrachter des Pantokrator geschieht, 

Anordnung spricht ein Verweis auf 2. Mose 25,18, wonach zwei 

Cherubim die Bundeslade flankierten. Da der Altar [Symeon von 

Thessalonike, Ἑρμηνεία περὶ τοῦ θείου ναοῦ, 5 [17]. St. Hawkes-

Teeples, St Symeon of Thessalonika. The Liturgical (Pontifical 

Institute of Mediaeval Studies), Toronto 2011, 90 f.] bzw. das Zi-

borium [Germanos, Ἱστορία ἐκκλησιαστική, 5. P. Meyendorff, St. 
Germanus of Constantinople. On the Divine Liturgy, Crestwood, 

N. Y. 1984, 58. N. Borgia, Il commentario liturgico di S. Germano 
patriarca costantinopolitano e la versione latina di Anastasio Bib-
liotecario, Grottaferrata 1912, 11f.] diese Bundeslade symbolisi-

erten, wird die Rekonstruktion bestätigt und bildet die zu rekon-

struierende Konstellation einen Verweis auf das Alte Testament.
28  Auffällig ist, daß unter den Liturgie-Kommentatoren lediglich 

Symeon von Thessalonike [Ἑρμηνεία, op.cit. (Anm. 27), 20)] auf 

die Hierarchien im Kontext mit dem Bau eingeht und sie in den 

Stufen des Synthronos versinnbildlicht findet [Hawkes-Teeples, St 
Symeon of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 92f.]. Auch wenn die-

se Deutung (Symeon ist im Jahre 1429 gestorben) zeitlich sehr 

viel später als die Errichtung der Koimesis-Kirche von Nikaia (um 

700) zu datieren ist, ist es einen Hinweis wert, daß sich diese Deu-

tung mit dem Befund in besagter Kirche, wo wenigstens einige der 

Engel-Ordnungen (T. Schmit, Die Koimesis-Kirche von Nikaia, 

Berlin ‒ Leipzig 1927, Taf. XIII u. XIV) dargestellt werden und 

sich ein zumindest einstufiger Synthronos mit Kathedra (ebd., Taf. 

IV) befunden hat, in Verbindung bringen läßt. Ob das allerdings 

statthaft ist, muß offen bleiben, zumal Germanos (gestorben 730 

oder 742), der der Koimesis-Kirche zeitlich näher steht, das Sit-

zen auf dem Synthronos mit dem zweiten Gericht in Verbindung 

bringt [Ἱστορία ἐκκλησιαστικὴ καὶ μυστικὴ θεωρία, 7. Meyen-

dorff, St. Germanus of Constantinople, op.cit. (Anm. 27), 60].
29  Vgl. etwa: B. S. Ravinder, “Christ’s all-seeing eye in the dome”, 

Aural architecture in Byzantium – music, acoustics, and ritual, 
hrsg. B. Pentcheva, London 2017, 101-126. 

läßt sich aus zahlreichen Bemerkungen zu seiner Dar-

stellung z.B. in Daphni (E.11.Jh.)30 ablesen. Wenn man in 

diese Augen hinaufsieht, fühlt man sich direkt angerührt 

und angesprochen. Durch den Blick wird die scheinbare 

Distanz zwischen dem “unten” und dem “oben” aufgeho-

ben in dem Sinne, daß eine räumliche Distanz selbstver-

ständlich erhalten bleibt, aber eine intime Verbindung 

auf der emotionalen Ebene etabliert wird. Es ist –mei-

ne ich– eindeutig, daß es sich eben nicht um den fernen 

30  Vgl. A. Cutler, Refiguring the Face of God: The Daphni Pantokra-
tor, Turnhout 2012; R. Cormack, “Rediscovering the Christ Panto-

crator at Daphni”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 

71 (2008), 55-74; Th. F. Mathews, “The Transformation Symbolism”, 
op.cit. (Anm. 23), 200 f. Diese im Falle des Pantokrator von Daphni 

negativen Wesens-Zuschreibungen durch ‒überwiegend westliche‒ 

Betrachter, mögen an einer gewissen Strenge im Blick des dortigen 

Gesichtes liegen: “The Daphni image is admittedly the most severe 

of all Pantokrators; nevertheless, even of this image one must ask 

whether modern reactions are a reliable measure of medieval inten-

tions. The real question that must be addressed is how the image 

was regarded by the Byzantine beholder.” (ebd., 201) Bei Nikolaos 

Mesarites [Beschreibung der Apostel-Kirche (XIV)] jedenfalls klingt 

die Beschreibung zumindest des Pantokrator in der Apostel-Kirche 

von Konstantinopel ganz anders: “Diese Kuppel zeigt uns den Gott-

menschen Christus im Bilde, wie er sich aus ihrem Scheitelpunkte 

wie aus dem Himmelsgewölbe herabneigt zu dem Boden der Kirche 

und zu allem, was in ihr ist (...). (...) herausneigend durch die Öffnung 

am Scheitelpunkte der Kuppel gleich einem innig und stürmisch Lie-

benden. (...) die Augen blicken denen, die ein reines Gewissen haben, 

gnädig und freundlich und träufeln Wonne der Demut in die Seelen 

derer, die reines Herzens und arm am Geiste sind; (...). Sanft ist sein 

Blick und durch und durch voll Freundlichkeit, nicht nach links sich 

abwendend und nicht nach rechts, sondern durchaus auf alle zugleich 

gerichtet und doch wieder auf jeden einzelnen besonders. So strah-

len die Augen dem, der sein Gewissen rein bewahrt. Wer aber vom 

eigenen Gericht verurteilt ist, dem leuchten sie zornig und abweisend 

und unnahbar, der sieht das Antlitz ergrimmt, furchtbar und voll 

bitteren Grolles; denn so zeigt sich das Angesicht des Herrn denen, 

die Böses tun. Die rechte Hand segnet die, welche gerade ihre Straße 

wandeln, warnt jene, die auf Abwegen gehen, und hält sie gleich-

sam zurück und zieht sie ab von ihrem ungerechten Wandel (...).” (A. 

Heisenberg, Grabeskirche und Apostelkirche, Leipzig 1908, 28-30; 

zu der Zweideutigkeit des Blickes vgl. auch Th. Baseu-Barabas, Zwi-
schen Wort und Bild: Nikolaos Mesarites und seine Beschreibung des 
Mosaikschmuckes der Apostelkirche in Konstantinopel, Wien 1992, 

47-50) –Hierzu sei auf 1 Joh. 4,18 verwiesen: “Furcht ist nicht in der 

Liebe, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus; denn 

die Furcht rechnet mit Strafe. Wer sich aber fürchtet, der ist nicht 

vollkommen in der Liebe.”

DChAE_43_29_Altripp.indd   396 27/12/2022   3:00:39 μμ



397

DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

Gott31 jenseits der Hierarchien handelt, sondern es ist 

–wie eine Beischrift in Kappadokien32 erkennen läßt– 

der sorgende Gott, der dem Gläubigen im dialogischen 

Gebet sehr nahe ist und dem sich der Gläubige durch die 

ihm fallweise gewährte Vergöttlichung annähert. Dem 

widerspricht nicht, daß mit dem Pantokrator auch der 

Richter in Verbindung gebracht wird33, da dieser nicht 

per se jemand ist, vor dem man sich von vornherein 

fürchten müßte34. Denn das entsprechende hebräische 

31  Vgl. Jer 23,23 f. “Bin ich nur ein Gott, der nahe ist, spricht der 

Herr, und nicht auch ein Gott, der ferne ist? Meinst Du, daß sich 

jemand so heimlich verbergen könne, daß ich ihn nicht sehe?, 

spricht der Herr. Bin ich es nicht, der Himmel und Erde erfüllt?, 

spricht der Herr.” 
32  Vgl. die Inschrift zum Pantokrator in der Karanlık Kilise, die 

Ps 52,3 (“Gott hat vom Himmel herabgeschaut auf die Menschen-

kinder, um zu sehen, ob ein Verständiger da ist, einer, der Gott 

sucht.”) zitiert; vgl. dazu M. Restle, Die byzantinische Wandmale-
rei in Kleinasien, Bd. II, Recklinghausen 1967, 220.
33  Vgl. dazu die Inschrift in der Kuppel der Kirche Timios Stauros 

bei Pelendri, wo es heißt: “Ich bin Richter und Gott aller. / Siehe, 

herabgeneigt aus der Höhe vor dem Gericht / gebiete ich, dass alle 

meine Gesetze einhalten, / die den Qualen (sc. der Hölle) entgehen 

wollen.” [A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken und 
Mosaiken (Denkschriften. Österreichische Akademie der Wissen-

schaften. Philosophisch-Historische Klasse 374), Wien 2009, 367].
34  Das Angst-Motiv ist sicher in gewisser Weise auch ein Topos, das 

man nicht überstrapazieren darf. Es ist aus der Vorstellungs-Welt 

des frühchristlichen und mittelalterlichen Menschen gut verständ-

lich, der alleine schon der göttlichen Allmacht wegen in “Ehr-Furcht” 

verfällt ‒eine Ehr-Furcht, die ihn auch dann befällt, wenn er einen 

Gott geweihten Ort wie die Kirche betritt. Johannes von Damaskos 

[Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως 29 (II, 15), P. Ledrux – 

B. Kotter (Hrsg.), Jean Damascène, La foi orthodoxe, 1-44 (Sour-

ces chrétiennes 535), Paris 2010, 312 f.] unterscheidet alleine sechs 

verschiedene Arten von Furcht: “Auch die Furcht unterscheidet sich 

in sechs [Arten]: in Zaudern, in Scheu, in Scham, in Schrecken, in 

Bestürzung, in Angst. Zaudern ist Furcht vor einer bevorstehenden 

Tätigkeit. Scheu ist Furcht bei Erwartung von Tadel. Dieser Affekt 

ist sehr gut. Scham ist Furcht ob einer schändlichen Tat. Auch dieser 

[Affekt] ist nicht ohne Aussicht auf Heil. Schrecken ist Furcht auf 

Grund einer gewaltigen Vorstellung. Bestürzung ist Furcht infol-

ge einer ungewohnten Vorstellung. Angst ist Furcht vor Fall oder 

Fehlschlag. Denn fürchten wir, daß unser Tun mißlingt, so ängsti-

gen wir uns.” [Übers.: D. Steinhofer, Des Johannes von Damaskus 
genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens (Bibliothek der Kir-

chenväter, 1. Reihe, Bd.44), München 1923, 49]; vgl. auch Ἔκδοσις 

67 (III, 23, P. Ledrux – B. Kotter, (Hrsg.), Jean Damascène, La foi 
orthodoxe, 45-100 (Sources chrétiennes 540), Paris 2011, 140ff.)

Verb špṭ kann dem alttestamentlichen Verständnis nach 

nicht nur sowohl “richten” und “herrschen”, sondern 

auch “Verantwortung tragen” bedeuten35; Entsprechen-

des ergibt sich auch aus einem Text des Mesarites, wo 

Gott für die einen der fürsorgliche und zugleich für die 

anderen der strafende sein kann36.

Was hier geschieht, funktioniert letztlich auch beim Be-

trachten des Pantokrator im Bema, wenn jener dort an-

gebracht ist37.

Die Kuppel wird auf diese Weise in gewissem Sinne 

zu einem fast wörtlich so zu bezeichnenden Super-Ad-

ditum, das eigentlich keinen anderen Zweck erfüllt, als 

Gott dem Betrachter, der sich ihm nähern möchte, nahe 

zu bringen38.

Es ist verführerisch diesen Gedanken auf die Acht-

Stützen-Bauten zu übertragen: Durch die vermehrte 

Auflage-Fläche läßt sich eine größere Kuppel realisieren, 

die mehr Menschen überspannt, als das bei der Kuppel 

über dem Zentral-Joch einer Kreuzkuppel-Kirche der 

Fall ist. Hängt damit zusammen, daß die klassischen 

drei Vertreter dieses Bau-Typs (Daphni, Nea Mone, Ho-

sios Loukas) Katholika gewesen sind? Gerade das Leben 

der Mönche war und ist erfüllt von dem Wunsch, in ganz 

besonderer Weise Gott nahe zu sein und im besten Falle 

vergöttlicht zu werden. Wenn die Mönche in Verfolgung 

dieses Zieles in der Kloster-Kirche mit einer Kuppel wie 

in Daphni zusammenkamen, konnte ein jeder von ihnen 

zu seinem persönlichen Gott in Gestalt des Pantokrator 

35  Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, Gericht Gottes 
AT (W. Dietrich), in: https://www.bibelwissenschaft.de/fileadmin/

buh_bibelmodul/media/wibi/pdf/Gericht_Gottes_AT___2018-09-

20_06_20.pdf (Zugriff 22.3.2020).
36  Vgl. Anm. 30.
37  Vgl. Anm. 55. Zum Pantokrator in der Kuppel als Visions-Bild, 

vgl. Altripp, “Hierarchies”, op.cit. (Anm. 2). Auch für den Panto-

krator in der Apsis-Kalotte dürfen wir annehmen, daß er wie ein 

Visions-Bild fungiert hat. Letztlich gilt das auch für die an derselben 

Stelle wiedergegebenen Gottesmutter mit Thronwacht; vgl. dazu den 

Verweis auf den Symeon den Neuen Theologen (Anm. 41). 
38  Das zeigt sich auch bei den Bild-Programmen der Kuppel, die 

ganz eigenständig “funktionieren” und ohne direkten Bezug zu den 

Bild-Zyklen des übrigen Kirchen-Raumes bleiben; vgl. dazu die sehr 

gute Untersuchung von I. K. Zarov, The messages of salvation: the 
iconography of the dome of the Virgin Peribleptos Church in Ohrid, 

in Proceedings of the 22nd International Congress of Byzantine Stu-
dies (Sofia, 22-27 August 2011), hrsg. I. Iliev, Sofia 2011, 557-573.

DChAE_43_29_Altripp.indd   397 27/12/2022   3:00:39 μμ



398

MICHAEL ALTRIPP 

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

in der Kuppel in eine dialogische Beziehung treten, die 

in den übrigen Kreuzkuppel-Kirchen nur jeweils weni-

gen zugleich vergönnt gewesen ist. Und auch von diesem 

Bautypus hat Mango39 gemutmaßt, daß er ursprünglich 

monastischen Ursprungs gewesen und eigentlich als 

Gemeinde-Kirche untauglich sei. Tatsächlich muß man 

zugestehen, daß die byzantinische Liturgie horizontal 

auf der Längs-Achse des Baus ausgerichtet ist und so-

mit eher zu einem basilikalen Bau paßt. Es gibt keinen 

Moment im Ablauf der Riten, der zwingend mit einem 

Zentrum in Verbindung gebracht werden kann40. Selbst 

wenn man das Cherubikon mit einer Darstellung der 

Engel-Liturgie im Tambour in Beziehung setzen wollte, 

müßte man zugestehen, daß der Zug der Liturgen wäh-

rend des Großen Einzuges –während dessen das Cherubi-

kon gesungen wird– nicht unter der Kuppel Halt macht.

Wenn also die Liturgie-Kommentatoren die Kuppel un-

berücksichtigt gelassen haben, wenn es letztlich theolo-

gisch irrelevant ist, ob der Pantokrator in der Kuppel 

oder –auch stellvertretend durch die Gottesmutter mit 

Kind41– in der Apsis-Kalotte angebracht wird, wenn die 

Liturgie –unabhängig von ihrer anagogischen Bedeu-

tung– de facto horizontal ausgerichtet ist, dann bleibt 

die Frage zu beantworten, wodurch sich Hierarchie im 

Kirchenbau tatsächlich zum Ausdruck bringt. 

Die erwähnten Kommentatoren der byzantinischen 

Liturgie geben dazu eine deutliche Auskunft. So spricht 

Maximos Homologetes42 vom Heiligtum als der oberen 

39  Vgl. C. Mango, Byzanz, Stuttgart 1986, 102.
40  Vgl. demgegenüber R. Ousterhout, [“The Holy Space”, op.cit. 

(Anm. 1), 95], der die Lesung vor dem Templon mit dem Zentrum 

unter der Kuppel in Verbindung bringt; diese jedoch ist an das Tem-

plon gebunden und findet dort sowohl in einem Zentral- als auch in 

einem Longitudinal-Bau statt, ist mithin nicht mit dem Zentrum 

oder der Kuppel verknüpft. Vgl. auch Mathews, “The Sequel”, op.cit. 

(Anm. 8), 8, der anführt, daß sich neben der Lesung auch der Kleine 

Einzug unterhalb der Kuppel vollziehe. Aber auch dieser ist nicht an 

die Kuppel gebunden, sondern war und ist ein Einzug vom Westen 

durch die –zentrale oder longitudinale– Kirche zum Sanktuarium.
41  Daß Maria immer auch Christus impliziert (vgl. auch oben Anm. 

36) –ob sie ihn nun in den Armen hält oder nicht–, belegt Symeon 

der Neue Theologe auf eindrückliche Weise, wenn er meint, daß er 

beim Betrachten einer Marien-Ikone Christus sehe; vgl. dazu V. A. 

Krivošein, Syméon le Nouveau Théologien. Catéchèses (Sources 

chrétiennes 113), Paris 1965, 350.264-352.269.
42  Μυσταγωγία, 3; Chr. Boudignon, Maximi Confessoris Mystago-

und vom Naos als der unteren Welt bzw. von Himmel 

(= Heiligtum) und Erde (= Naos). Auch Theodoros von 

Andida stellt einen ähnlichen Bezug zwischen Bema und 

Himmel her, indem er die muschel-förmige Apsis-Kalotte 

als Abbild der “himmlischen Hemisphäre” bezeichnet43. 

Zudem sieht er in dem Hinaufsteigen zur Kathedra den 

Aufstieg von der Erde zum Himmel versinnbildlicht44. 

Den Erde-Himmel-Gegensatz, wie ihn Maximos geprägt 

hat, greift schließlich auch Symeon von Thessalonike45 

auf, wenn er den Naos als “sichtbaren Kosmos” und das 

Bema als Himmel bezeichnet. Symeon geht dabei aber 

noch einen Schritt weiter, wenn er den Narthex mit dem 

Irdischen in Verbindung bringt46, weswegen er dann 

den Naos mit dem Himmel in Beziehung setzt47, sodaß 

schließlich das Bema zum “Überhimmlischen” bzw. zum 

“Heiligen der Heiligen”48 wird. Damit vergleichbar ist 

die trichotomische Deutung des Maximos49, wonach 

der Naos den Leib, das Bema die Seele und der Altar 

den Geist versinnbildlichen. Johannes Chrysostomos50 

wiederum versteht das Bema ganz konkret als Himmel, 

wenn er meint, daß man direkt in diesen schaue, sobald 

die Vorhänge zurückgezogen seien, die den Blick in das 

Bema verhinderten.

Wenn wir demnach eine hierarchisierende Ordnung 

auf der horizontalen Ebene vorfinden, ist die Anbrin-

gung von nur vier Engeln der zwei oberen Ordnungen der 

himmlischen Hierarchie im Bema der Koimesis-Kirche 

von Nikaia plausibel, da sie dem Altar, also dem himm-

lischen Thron Gottes51 am nächsten stehen. Darüber 

gia: una cum Latina interpretatione Anastasii Bibliothecarii (Cor-

pus Christianorum. Series Graeca, 69), Turnhout 2011, 17.
43  Vgl. seine Schrift Προθεωρία (18); PG 140, 444A. Roland Be-

tancourt bereitet eine Übersetzung des Textes vor.
44  Ebd., Προθεωρία (15); PG 140,437B.
45  Vgl. Ἑρμηνεία, op.cit (Anm. 27), 16; Hawkes-Teeples, St Symeon 
of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 90.
46  Ebd.
47  Ebd.
48  Vgl. Ἑρμηνεία περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, 119 (98); Hawkes-

Teeples, St Symeon of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 240.
49  Vgl. Μυσταγωγία, 4; Boudignon, Maximi Confessoris Mystago-
gia, op.cit. (Anm. 42), 18.
50  Vgl. seine Schrift Εἰς τὸ βάπτισμα – Über die Taufe (4); PG 

49,370.
51  Vgl. Germanos, Ἱστορία ἐκκλησιαστική, 4; Meyendorff, St. Ger-
manus of Constantinople, op.cit. (Anm. 27), 58. Borgia, Il com-
mentario liturgico di S. Germano, op.cit. (Anm. 27), 11; Symeon 

DChAE_43_29_Altripp.indd   398 27/12/2022   3:00:39 μμ



399

DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

hinaus realisiert sich an diesem Ort, wovon oben bereits 

die Rede gewesen ist: Durch die Teilnahme an der Kom-

munion umgeht der Gläubige die Hierarchien und kann 

durch die eucharistischen Gaben vergöttlicht werden. 

Wenngleich Theosis nicht an einen Ort gebunden ist, so 

ist doch nichts so sehr mit ihr verknüpft wie die Teilnah-

me an der Eucharistie: “Κοινωνία τοίνυν ἔστιν ἕνωσις 

Θεοῦ μεθ’ ἡμῶν, θέωσις ἡμῶν”52. Damit aber wird zu-

gleich die Bedeutung der Hierarchie relativiert. 

Die Ostkirche hat –jenseits der Eucharistie– seit je dar-

um gerungen, wie sie die Nähe zu und die Teilhabe an 

Gott verstehen und definieren soll. Mit der Energien-

Lehre53 des Gregorios Palamas54 ist ihr eine mit der früh-

christlichen Lehre vereinbare Lösung gelungen. Aber 

diese Nähe war seit den Vätern in der ägyptischen Wüste 

eine conditio sine qua non. Und selbst Pseudo-Dionysios 

Areopagites behauptet, daß Gott jenseits seiner Hierar-

chien-Lehre direkt erfahrbar sei55.

von Thessalonike, Ἑρμηνεία περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, οp.cit 

(Anm. 48), 119 (98); Hawkes-Teeples, St Symeon of Thessalonika, 

op.cit. (Anm. 27), 240. Diese Deutung ist ein weiterer Hinweis auf 

das Bema als Abbild des Himmels.
52  Symeon von Thessalonike, Περὶ τοῦ θείου ναοῦ, 6 [Hawkes-

Teeples, St Symeon of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 168]; siehe 

auch: P. M. Collins, Partaking in Divine Nature: Deification and 
Communion, London 2010; und J. E. Welchering, Eucharistie und 
Vergöttlichung. Einführung in die Theosis bei Augustinus und 
Gregor von Nyssa (Pons Theologiae 2), München 22011.
53  Eigentlich ist der Begriff “Energie” in diesem Kontext irrefüh-

rend; er stellt lediglich eine direkte Übernahme des griechischen 

Wortes ἐνέργεια dar, der aber eigentlich mit “Wirksamkeit” oder 

“Wirkungsweise” zu übersetzen ist. Darauf hat zuletzt, A. Louth, 

“Orthodox mystical theology and its intellectual roots”, The Cam-
bridge Intellectual History of Byzantium, Hrsg. A. Kaldellis – N. 

Siniossoglou, Cambridge 2017, 523, hingewiesen.
54  Vgl. hierzu jüngst: Chr. Terezis – L. Petridou, “The question on 

the divine distinction and the divine energies in Gregory Palamas”, 

Philotheos 17 (2017), 72-83.
55  Vgl. Stock, Theurgisches Denken, op.cit. (Anm. 16), 226: “Diese 

Bewegung durchkreuzt den hierarchischen Aufbau des Kosmos, 

indem sie vom höchsten Gipfel dieses Kosmos –Gott– zum Men-

schen eine Brücke schlägt und eine Vereinigung schafft, anstatt 

eine stufenweise Vermittlung abwärts zu favorisieren.” Oder auch 

D. Staniloae, Orthodoxe Dogmatik, Gütersloh 1985, Bd. 1, 401: 

“Auch unter diesem Gesichtspunkt bedeutet die Hierarchie nicht 

ein Dazwischentreten der oberen Scharen zwischen Gott und die 

Tieferstehenden.” Daraus wird ersichtlich, daß dieses Erlebnis der 

Die vielbesprochene Spiritualität ostkirchlicher Theo

logie setzt eben auch ein Gottes-Verständnis voraus, das 

von unmittelbarer Nähe und intimem Dialog zwischen 

Mensch und Gott geprägt ist. Das leistet der Pantokra-

tor sowohl in der Kuppel als auch in der Bema-Apsis56. 

Wenn wir im Zusammenhang mit dem Kirchenbau von 

Hierarchie sprechen, sollte man unterscheiden zwischen 

einer ikonisch-semiotischen und einer theologisch-litur-

gischen Bedeutung.

Die Kuppel hat demgemäß eher eine bildhafte Be-

deutung als Ort des Himmels, wo der Pantokrator seinen 

kongenialen Platz gefunden hat.

Theologisch-liturgisch ist das Bema als Ort des Him-

mels weitaus wichtiger. Nicht zuletzt aus diesem Grund 

hat dort die Himmelfahrt ihren endgültigen Platz erhal-

ten. Auch das gesamte liturgische Geschehen ist auf das 

Bema hingeordnet und findet dort seinen anagogischen 

Abschluß. Dazu paßt die Bedeutungs-Steigerung der 

Räume von West nach Ost sowie die Tatsache, daß das 

Bema als Ort der Anabasis in direktem Bezug zur Pro-

thesis als Ort der Katabasis steht57.

direkten Gottes-Erfahrung in keinem Gegensatz zur Vermittlung 

von Licht, Geist, Einsicht etc. über die Hierarchien steht; dieser 

Gottes-Erfahrung scheint vielmehr im Gegensatz zu den Hierar-

chien im Kirchenbau eine größere Bedeutung beigemessen wor-

den zu sein.
56  Man denke nur an den Pantokrator in den Kirchen von Cefalù 

(E. Borsook, Messages in Mosaic: royal programmes of Norman 
Sicily, 1130-87, Oxford 1998, Taf. 3) und Monreale [Th. Dittel-

bach, Rex imago Christi: der Dom von Monreale; Bildsprachen 
und Zeremoniell in Mosaikkunst und Architektur (Spätantike, 

frühes Christentum, Byzanz 12), Wiesbaden 2003, Farbabb. 5]. 

Vgl. aber auch den Befund in der Johannes-Prodromos-Kirche in 

Çavuşin (C. Jolivet-Lévy, Les églises byzantines de Cappadoce. Le 
programme iconographique de l’abside et de ses abords, Paris 1991, 

27 f.) und in der Georgios-Kirche von Kourna (K. Gallas – K. Wes-

sel – M. Borboudakis, Byzantinisches Kreta, München 1983, 93)
57  Vgl. M. Altripp, “Beobachtungen zum Bildprogramm der Pro-

thesis”, Byzantinische Malerei. Bildprogramme – Ikonographie – 
Stil (Symposion in Marburg vom 25.-29.7.1997), Ηrsg. G. Koch, 

Wiesbaden 2000, 33 ff.

Abbildungsnachweise

Photo: Evan Freeman, CC BY-SA 4.0: Dr. Evan Freeman, “Mosa-

ics and microcosm: the monasteries of Hosios Loukas, Nea Moni, 

and Daphni”, Smarthistory, 18. Juni 2020, abgerufen am 16. Sep-

tember 2022, https://smarthistory.org/mosaics-and-microcosm/.

DChAE_43_29_Altripp.indd   399 27/12/2022   3:00:39 μμ



400 ΔΧΑΕ ΜΓ΄ (2022), 391-400

αρχιτεκτονικός τύπος του σταυροειδούς εγγεγραμ
μένου μετά τρούλου ναού δεν μπορεί να θεωρηθεί ως 
το πρότυπο εικονογραφικής και ερμηνευτικής ιεράρ-
χησης για το εσωτερικό ενός βυζαντινού ναού. Αντίθε-
τα, ο τρούλος με την απεικόνιση του Παντοκράτορα 
είναι το σύμβολο της κατεξοχήν στενής/εσωτερικής 
σχέσης μεταξύ Θεού και ανθρώπων (η οποία, ωστόσο, 
ήταν εφικτή και μέσω της απεικόνισης του Παντοκρά-
τορα στην αψίδα του ιερού). Όλη η υπόλοιπη εικο-
νογράφηση είναι προσανατολισμένη από τα δυτικά 
προς τα ανατολικά και το ιερό βήμα, το οποίο ήταν 
το πραγματικό σύμβολο των Ουρανών. Αυτό μας κα-
ταδεικνύουν χωρίς καμία εξαίρεση οι σχολιαστές της 
Θείας Λειτουργίας στα κείμενά τους. Και γι’ αυτόν τον 
λόγο και οι δύο τύποι αρχιτεκτονικής –περίκεντρα και 

δρομικά κτήρια– πληρούν άριστα τις θεολογικές και 
λειτουργικές ανάγκες. Επομένως, τόσο τα περίκεντρα 
και δρομικά κτήρια όσο και κάθε άλλος συνδυαστικός 
των παραπάνω αρχιτεκτονικός τύπος αποτελούν μια 
ορθή επιλογή και κανένα από αυτά δεν είναι απαραί-
τητα προτιμητέο. Για όλους αυτούς τους αρχιτεκτονι-
κούς τύπους μπορεί να αποδειχθεί ότι η «ιεράρχηση», 
παρά τη δημοφιλία των κειμένων του Ψευδο-Διονυσί-
ου Αρεοπαγίτου, είναι λιγότερο σημαντική από αυτή 
καθ’ εαυτήν τη θέωση, η οποία μπορεί να επιτευχθεί, 
εκτός των άλλων, και μέσω της Θείας Ευχαριστίας, χω-
ρίς να εξαρτάται από ιεραρχικούς κανόνες.

Πανεπιστήμιο Greifswald, Θεολογική Σχολή
alta-ripa@t-online.de

Michael Altripp

Ο ΤΡΟΥΛΟΣ ΚΑΙ ΤΟ ΖΗΤΗΜΑ ΤΗΣ «ΙΕΡΑΡΧΗΣΗΣ» 

Ο

DChAE_43_29_Altripp.indd   400 27/12/2022   3:00:39 μμ

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

