AeAtiov Tng XpLotiavikng ApxatoAoyikng Etailpeiaqg

Top. 43 (2022)

Aehtiov XAE 43 (2022), lMNepiodog A'

O TPOUAOG Kat To RTNUa TnG «LepapXnong».

AEATION TH= ,
XPISTIANIKHS Michael ALTRIPP
AIPAIOICITTE A0 doi: 10.12681/dchae.34403
ETAIPEIAY

TTEPIOAOX A’
TOMOX MI’

MNHMH CYRIL ALEXANDER MANGO

AOHNA 2022

BiBALoypa@ikn avagopa:

Michael ALTRIPP. (2023). O tpoUAog Kat To {Atnua tTng «lepdpxnong». AeAtiov tng XpLotiavikiG APXaLoAOYIKN G
Etaipeiag, 43, 391-400. https://doi.org/10.12681/dchae.34403

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpdoBaon: 18/02/2026 05:39:02



Michael Altripp

DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

SHETIHA UE TNV LEQAQXNON KAL TNV EQUNVELD, TNS ELXOVO-
YoA@nons otov OTavQOELOY] EYYEYOUUUEVO OQYITEXTO-
VIxO TUmO, ot oxoAlaotéc e Pulavrivie Asitovoyiac,
TOVAAYLOTOV, XQTASELXVIOUV OTL AUTY] TTOETEL VO EXACU-
Bavetal oo to SvTixd TOOS TO avaTOALXd, ONACSY. UE
xatevBvvon meos 10 1Ep0 Prua. IlapdAinlia, yivetou
TOOQAVES OTL 1] LEQAOXNON AUTH OEV EIVAL TOOO ONUAVTL-
%1 yLa TOVUS TOTOUS 000 1) ovvTeAoTuevn Béwon, dSniadn
1 dueon exaen avdueoa otov Oeo xal Tovs avlpdTovg,
ueta v aAdwv, uéow g Ociag Evyoapiotiog.

A€Eerg nheldua

Bulavnvny agyitextovixi], fActiixn, OTVQOELONS EYYEYOOU-
UEVOS QOYLTEXTOVIXOG TUTOS, TOOUAOS, LEQAQXNON, LEQAOX(A,
Xototog Iavtoxodtwe, Owon, AeLToveyix0s Ox0ALaoUOG.

I n der Literatur zur byzantinischen Kunst wird ex-
pressis verbis oder auch stillschweigend einer “Hierar-
chisierung” das Wort geredet, die sich so einfach mit der
Kuppel zu rechtfertigen scheint, so da3 die Angelegen-
heit offensichtlich als Allgemeingut akzeptiert ist’.

* Universitat Greifswald, Theologische Fakultit, alta-ripa@t-on
line.de

! Vgl. R. Ousterhout, “The Holy Space: Architecture and the Lit-
urgy”, Heaven on Earth: Art and the Church in Byzantium, hrsg. L.
Safran, University Park, Penn. 1998, 97: “The pyramidal system of
the cross-in-square church lent itself to an expression of the hierar-
chical system of Orthodox belief.” Eine Hierarchie erkennt Ouster-
hout (ebd., 9f.) auch beziiglich der Bild-Ausstattung, fiir die er drei
Zonen geltend macht: (1) die Kuppel mit dem Pantokrator, (2) dar-
unter den Leben-Jesu-Zyklus; (3) und darunter den Heiligen-Zyklus.
Ich wiirde hier weniger eine Hierarchisierung im eigentlichen Sinne
erkennen wollen als vielmehr eine innere Logik, nach der sich die
Bilder der Heiligen nicht iiber jenen Gottes befinden diirfen.

AXAEMI” (2022), 391-400

Regarding the hierarchy and interpretation of the dec-
oration in the cross-in-square type, the commentators
on the Byzantine liturgy at least show that it should
be perceived from west to east, i.e. in the direction of
the bema. At the same time, it becomes obvious that
this hierarchization is not as important for the faithful
as the theosis, i.e. the direct contact between God and
men through the Eucharist.

Keywords

Byzantine architecture; basilica; cross-in-square architec-
tural type; cupola; hierarchization; hierarchy; Christ Pan-
tocrator; theosis; liturgical commentary.

Aber worin bestehen die Grundlagen einer solchen
Hierarchisierung??

Sabine Feist® hat in ihrer Doktor-Arbeit iiber die Ar-
chitektur der Dunklen Jahrhunderte in Byzanz ein ganzes
Kapitel der “Hierarchisierung des Kircheninnenraumes”
gewidmet. Was macht dessen Hierarchisierung aus? Wenn
ich das richtig verstehe, ist sie der Auffassung, daf3 durch
den Umbau solcher Anlagen wie der Irenen-Kirche von
Konstantinopel und die dabei erfolgte Ergdnzung einer
Kuppel oder durch die Neu-Anlage solcher Bauten wie
in Myra im Typos einer Zentral-Anlage —ebenfalls mit

2 Vgl. M. Altripp, “Hierarchies or direct relation to God: a new
interpretation of Byzantine churches and their décor”, Mélanges
Ljobomir Maksimovi¢ [ZRVI 50 (2013)], Belgrade 2015, 969-985.
3 Vgl. S. Feist, Die byzantinische Sakralarchitektur der Dunklen
Jahrhunderte (Spitantike, frithes Christentum, Byzanz 46), Wies-
baden 2019; hier besonders S. 173ff. Diese Arbeit sei hier nur bei-
spielhaft herangezogen.

391



MICHAEL ALTRIPP

Kuppel— ein hierarchisierendes Element erginzt wird®
Moglicherweise meint Sabine Feist in der durch die Kup-
pel ermoglichte Licht-Fithrung in die neu entstandenen
Bauten ein Momentum der Hierarchisierung erblicken
zu konnen’. Das Gleiche gilt fiir ihre Kapitel “Material,
Niveau und Arrangement des Fuf3bodens”® sowie fiir die
“bewusste Anordnung der Wandverkleidung™”. Aber 143t
sich eine solche Hierarchisierung von diesen Befunden
wirklich ableiten oder tiberstrapaziert man diese Befunde
nicht, wenn man sie mit Hierarchisierung in Verbindung
bringen will?

“Hierarchisierung” besagt ja wohl letztlich, dafl am
Bau eine qualitative Unterscheidung der Raum-Elemente
festzustellen ist. Nun kann man zwar auch von “Hier-
archisierung” sprechen, wenn man sie auf eine Steige-
rung der Bedeutung einzelner Raum-Teile auf der hori-
zontalen Ebene bezieht; also z.B. vom Narthex hin zum
Bema®. Die Arbeit von Sabine Feist suggeriert aber eine
andere, ndmlich vertikale Bezugs-Ebene, die ihre raison
d’étre offenkundig in der Kuppel hat, in der die Hierar-
chisierung sozusagen ihren Kulminationspunkt erreicht.

Diese Vorstellung liegt —soweit ich die Rezension zu

* Vgl. Feist, Sakralarchitektur, op.cit. (Anm. 3), 180: “Die Um- und
Neubauten spitantiker Gotteshiuser lieBen deren Inneres somit zu
einem Ort werden, an dem die gottliche Hierarchie fiir den zeit-
gendssischen Besucher erfahrbar war und er sich selbst zudem als
Teil dieser Ordnung wahrnehmen konnte.”

> Eine der frithesten Arbeiten zum Licht im byzantinischen Sa-
kralbau stammt von 1. Potamianos (Light into Architecture: Evo-
cative Aspects of Natural Light as Related to Liturgy in Byzanti-
ne Churches, Ph.D. 1996). Seit den 2010er Jahren ist die Literatur
zum Thema fast schon inflationir. Vgl. v.a.: C. Nesbitt, Shaping the
sacred: light and the experience of worship in middle Byzantine
churches, BMGS 36 (2012), 139-160. In der Theologie hingegen ist
das Licht bereits seit vielen Jahren —bedingt durch die entsprechen-
de Thematisierung durch die byzantinischen Autoren— Gegenstand
der Untersuchungen. Vgl. v.a. S. Hausammann, Das lebensschaffen-
de Licht der unauflésbaren Dunkelheit: Eine Studie zum Verstind-
nis von Wesen und Energien des Heiligen Geistes und der Schau
des gottlichen Lichtes bei den Viitern der Orthodoxen Kirche von
Origines bis Gregor Palamas, Neukirchen-Vluyn 2011.

¢ Vgl. Feist, Sakralarchitektur, op.cit. (Anm. 3), 176.

7 Ebd.

8 Siehe dazu Th. F. Mathews, “The Sequel to Nicaea II in Byzan-
tine Church Decoration”, Perkins Journal of Theology 41/3(1988),
17: “the liturgical divisions of the church are longitudinal: narthex,
nave, and sanctuary”. Trotz dieser Ausserung sieht Mathews of-
fenkundig einen Vorrang des zentalen Kuppelbaus.

392

Altripp’s Basilika-Buch® von Robert Ousterhout' ver-
standen habe— auch dessen Kritik zugrunde; so als wolle
besagtes Buch die Bedeutung der Kuppel fiir die byzan-
tinische Kunst und die Architektur im Besonderen in
Frage stellen, was nicht der Fall war.

Wenn man allerdings meint, da3 die byzantinische
Architektur durch die Kuppel charakterisiert sei, dann
trifft das nur im Vergleich zur zeitgenossischen mittel-
alterlichen Architektur im Westen zu, wo solche iiber-
kuppelten Zentralbauten seltener auftreten. Innerhalb
der byzantinischen Architektur bleibt die Kreuzkuppel-
Kirche jedoch auch nur einer unter vielen Bautypen,
die durch eine Hybridisierung zudem eine Reihe von
Zwischen-Losungen erfahren haben. Dies hat zu einem
Typen-Reichtum gefiihrt, dem die Fokussierung auf die
Kuppel nicht gerecht wird.

Bei der Behandlung all dieser Fragen bedeutet der Ver-
lust so vieler Bauten ein grof3es Hindernis. Das gilt nicht
nur fiir die Dunklen Jahrhunderte, sondern auch fiir die
nachfolgende Zeit in Byzanz.

Auch wenn die Bauten dieser Dunklen Jahrhunderte
alle eine Kuppel aufweisen bzw. aufgewiesen haben, so
sind sie doch nicht alle Zentral-Bauten im strengen Sinne.
Vielmehr weisen z.B. die Irenen-Kirche in Konstantino-
pel'!, die Marien-Kirche in Ephesos'? sowie die Hagia So-
phia von Vize'? eine deutlich basilikale Grundstruktur auf.

® M. Altripp, Die Basilika in Byzanz. Gestalt, Ausstattung und
Funktion sowie das Verhdltnis zur Kreuzkuppelkirche (Millenni-
um-Studien 42), Berlin — Boston 2013.

10 Vgl. R. Ousterhout, “Rezension: Michael Altripp, Die Basilika
in Byzanz. Gestalt, Ausstattung und Funktion sowie das Verhdlt-
nis zur Kreuzkuppelkirche. Millennium-Studien Bd. 42 Berlin/
Boston: De Gruyter 2013, IX + 216 S.”, Géttinger Forum fiir Alter-
tumswissenschaft 17 (2014), 1155-1158.

' Vgl. U. Peschlow, Die Irenenkirche in Istanbul. Untersuchungen
zur Architektur (Istanbuler Mitteilungen 18), Tiibingen 1977.

12 Vgl. S. Karwiese, Erster vorliufiger Gesamtbericht iiber die Wie-
deraufnahme der archiologischen Untersuchung der Marienkir-
che in Ephesos 1984-1986 (Osterreichische Akademie der Wis-
senschaften Philosophisch-Historische Klasse 200), Wien 1989;
A. Degasperi, Die Marienkirche in Ephesos. Die Bauskulptur aus
frithchristlicher und byzantinischer Zeit (Jahreshefte des Oster-
reichischen Archiologischen Institutes), Wien 2013.

3 Vgl. F. A. Bauer — H. A. Klein, “Die Hagia Sophia in Vize. For-
schungsgeschichte — Restaurierungen — neue Ergebnisse”, Millen-
nium 1 (2004), 409-430.

AXAE MI™ (2022), 391-400



DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

Bootien, Hosios Loukas, Katholikon, 11. Jahrhundert. Blich nach Osten.

AXAE MI” (2022), 391-400 393



MICHAEL ALTRIPP

Was also macht die Kuppel aus'? Ergibt sich durch
sie eine Hierarchisierung schon alleine durch das “unten”
des Naos im Gegensatz zum “oben” der Kuppel? Ist die
Kuppel somit gegeniiber dem “unten” aufgewertet? Be-
steht ihr “hoherer” Wert in der Gleichsetzung mit dem
Himmel? Woher kommt iiberhaupt die Vorstellung einer
“Hierarchie”?

Fangen wir bei der letzten Frage an, so 1a63t sie sich
—so denke ich— recht miihelos beantwortet: Die stren-
ge Hierarchie des byzantinischen Staatswesens, die in
dem unbeschrinktem Kaisertum kulminierte, wird als
vorbildhaft fiir eine ebensolche Struktur innerhalb der
Kirche angesehen’. Da die byzantinische Kirche in vie-
lerlei Hinsicht Anleihen beim Staat gemacht hat —z.B.
beziiglich der Amter-Struktur, der Gewinder etc.—, liegt
natiirlich der Gedanke nahe, daf3 auch sie ebenso wie der
Staat hierarchisch gedacht werden mufl. Und zweitens
wird diese Annahme natiirlich durch die Schriften des
Pseudo-Dionysios Areopagites'® iiber die kirchlichen
und himmlischen Hierarchien scheinbar gestiitzt.

Beide Annahmen werden allerdings hinfillig, sobald
man die synodale Struktur der byzantinischen Kirche in
Betracht zieht: “There was a fundamental difference, ho-
wever, in the structures of the parallel hierarchies of the
Church and of the imperial court. The imperial system
was strictly pyramidal, with the emperor standing at its
peak as the intermediary with the realm of divinity”!.
Denn: “Die Gemeinschaft der Orthodoxen Kirchen kann

14 Zur Kuppel in der byzantinischen Architektur zuletzt: M. Sava-
ge, “Dome, typology’ in Byzantine Constantinople”, Architektura
Vizantii i Drevnej Rusi IX — X1I vekov Materialy mezdunarodnogo
seminara ( 17-21 nojabrja 2009 goda), hrsg. D. Jolshin, Sankt Pe-
terburg 2010, 132-147; hier S. 132: “Byzantine Constantinople was
in its own way defined by the iconic presence of domes in its sky-
line”. Das ist unstreitig richtig, aber bestimmte die Kuppel auch
die Architektur auBerhalb von Konstantinopel?

5 Vgl. etwa N. Kanev, “Byzantine rank hierarchy in the 9th-11th
centuries”, Studia Ceranea 8 (2018), 153-165.

o Zur Kirchlichen Hierarchie bei Pseudo-Dionysios Areopagites
vgl. etwa W.-M. Stock, Theurgisches Denken: Zur “Kirchlichen
Hierarchie” des Dionysius Areopagita (Transformationen der An-
tike 4), Berlin 2008. G. Heil — A. M. Ritter, De coelesti hierarchia,
de ecclesiastica hierarchia, de mystica theologia, epistulae (Patri-
stische Texte und Studien 67), Berlin 22012.

7'W. T. Woodfin, “Celestial hierarchies and earthly hierarchies in
the art of the Byzantine church”, in The Byzantine World, Lon-
don, hrsg. P. Stephenson, New York 2010, 315.

394

man als polyzentrisch bezeichnen, d.h. als eine Gemein-
schaft mit vielen gleichwertigen kirchlichen Zentren, die
eine zentralistische, bzw. monarchische Verwaltung der
Gesamtorthodoxie ausschlieBen”®. Jede Kirche bildet so-
mit die ganze Kirche in sich ab. In der byzantinischen
Kirche gab es eben keine zentralistische Struktur, wie
wir sie aus der romischen Kirche kennen®.

De facto ist natiirlich nicht zu leugnen, daf3 es alleine
schon mit den drei Ordnungen der Liturgen (Bischof, Prie-
ster, Diakon) ein hierarchisches Momentum auch beim ri-
tuellen Vollzug am Altar gibt. Dieses ist jedoch nicht abso-
lut zu setzen, sondern wiederholt sich in allen Ortskirchen.
Mit diesen existiert somit ein quasi foderales Element, das
dem Hierarchien-Gedanken diametral entgegensteht.

Tatsachlich sollte es unstreitig sein, dafl sowohl der Lo-
gitudinal- als auch der Zentral-Bau in vollem Einklang
mit der ostkirchlichen Theologie stehen. Das Gleiche gilt
vollumfianglich auch fiir die Liturgie®. Wenn aber die by-
zantinische Liturgie in sowohl den Lings- als auch den
Zentral-Bauten ohne Einschrinkung funktioniert, kann
sie sich fiir keinen der beiden Typen im Speziellen ent-
wickelt haben. Anders gewendet: keiner der beiden Ty-
pen ist Ausdruck dieser Liturgie.

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu wissen,
daB ausgerechnet die byzantinischen Liturgie-Kommen-
tatoren die Kuppel unerwiahnt lassen, obwohl ihnen al-
len die Hagia Sophia entweder in Konstantinopel oder
in Thessalonike vor Augen gestanden haben diirfte.

Was also leistet die Kuppel?

Gehen wir zundchst von der Architektur aus, so iiber-

8 G. Larentzakis, Die orthodoxe Kirche. IThr Leben und ihr Glau-
ben (Orientalia — patristica — oecumenica 4), Wien 2012, 15.

¥ Die poly-synodale Ordnung der byzantinischen Kirche geht be-
reits auf das frithe Christentum zuriick und fand seinen kirchen-
rechtlichen Ausdruck etwa auch im Pentarchie-Gedanken. Dieser
steht noch heute im Gegensatz zum pépstlichen Primat, das logi-
sche Konsequenz eines absoluten Hierarchie-Gedankens ist; vgl.
hierzu: Z. Strika, “Der pépstliche Primat und die Pentarchie. Die
west-Ostliche Debatte im Vorfeld und auf dem Zweiten Konzil von
Lyon”, Forum Katholische Theologie 24 (2008), 176ff. Demgegen-
iiber R. Ousterhout [“The Holy Space”, op.cit. (Anm. 1), 97], der
von einem “hierarchical system of Orthodox belief” spricht, was
nicht uneingeschriankt zutreffend ist.

20 'Wenngleich sie durch ihre horizontale Struktur mehr mit der
Basilika im Einklang zu stehen scheint; siche dazu weiter unten.

AXAE MI™ (2022), 391-400



DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

spannt sie nur einen sehr kleinen Teil, nimlich z.B. Ein-
Neuntel von einer Kreuzkuppelkirche vom einfachen Ty-
pus. In keinem anderen Kompartiment ist sie unmittelbar
erfahrbar. Allerdings belichtet sie vom Zentral-Joch aus
auch die iibrigen Rédume, was jedoch umso weniger der Fall
ist, je schmaler der Tambour ausfillt. Viele der Kirchen
sind trotz ihrer Kuppel im Inneren sehr dunkel. Im Raum-
Erleben entfaltet die Kuppel daher nur dann ihre volle Wir-
kung, wenn man direkt unter ihr steht. Liturgisch gesehen
spielt dieses Zentrum jedoch keine unmittelbare Rolle®.

Zunachst scheint sich die Kuppel als Ort fiir die Him-
melfahrt geradezu anzubieten, da eine symbolische Deu-
tung als Himmel naheliegt. Umso erstaunlicher ist es,
dafl die Himmelfahrt de facto nur duBerst selten in der
Kuppel anzutreffen ist und dort dem Pantokrator Platz
gemacht hat.

Damit lieBen sich zwei Uberlegungen in Verbindung
bringen. Durch die Verlegung der Himmelfahrt in die
Kuppel wird sie aus dem ansonsten horizontal verlau-
fenden christologischen bzw. Festtags-Zyklus herausge-
nommen. Fiir den Betrachter dieses Zyklus* ist es dage-
gen konsequenter, wenn die Himmelfahrt in die Logik
des Zyklus® eingebunden bleibt. Zudem ist fiir dieses
Bild mit seiner Plazierung im Bema-Gewdlbe eine kon-
geniale Losung gefunden worden, die durch den liturgi-
schen Bezug zum Geschehen am Altar eine zusétzliche
Bedeutungs-Erweiterung erfahren hat®%

Damit wird jedoch die Kuppel erst recht weiter se-
pariert: sie bleibt letztlich ohne Bezug zu den anderen
Raum-Teilen und ist nicht in einen Bild-Zyklus inte-
griert. Umso mehr muf3 diese Kuppel insbesondere mit
ihrer Wiedergabe des Pantokrator eine Bedeutung sui
generis besitzen?,

Wenn man diese Bedeutung allerdings wieder mit

2l Auch der Ambo diirfte in diesem Zusammenhang ausschei-
den, da er in keiner Kreuzkuppel-Kirche in situ erhalten ist; vgl.
U. Peschlow, “Der mittelbyzantinische Ambo aus archéologischer
Sicht”, Ouuidua oty uviun s Aaoxapivas Mmaovpa, Athen
1994, Bd.1, 255-260.

22 Vgl. dazu unten die Deutungen des Bema sowie: M. Altripp, “Das
Bema als Ort des Himmels” Ostkirchliche Studien 70 (2021), 301-311.
% Vgl. hierzu Th. F. Mathews, “The Transformation Symbolism
in Byzantine Architecture and the Meaning of the Pantokrator
in the Dome”, Church and People in Byzantium, hrsg. R. Morris,
Birmingham 1986, 191-214.

AXAEMI” (2022), 391-400

der Hierarchisierung in Verbindung bréchte, mii3te man
entsprechende Anhaltspunkte erkennen und benennen,
die es jedoch nicht gibt.

Abgesehen davon, daf3 sich Darstellungen der Hierar-
chien erst in nach-byzantinischer Zeit unter dem Einfluf3
westlicher Kunst nachweisen lassen®, aber auch dann
nicht wirklich durchgesetzt haben?, finden wir Ansit-
ze solcher Hierarchien in byzantinischer Zeit lediglich
im Bema der Koimesis-Kirche von Nikaia (A.8.Jh.)%.
Und selbst dort werden nur vier Engel der beiden oberen
Ordnungen wiedergegeben, so daf3 dieser Befund fiir un-
sere Fragestellung letztlich irrelevant bleibt. Eine Aus-
nahme stellt wohl das Katholikon der Nea Mone (M.11.
Jh.)?” dar, wo die Kuppel in neun Felder untergliedert

24 Vgl. etwa das Fresko in der Abtskapelle der Stiftskirche in Bad
Hersfeld aus der ersten Hilfte des 12. Jhs. [W. Medding, “Ottonische
Malerei in der Stiftskapelle zu Hersfeld”, Jahrbuch der Denkmal-
pflege Regierungsbezirk Kassel 2 (1936), 17f.; G. Kiesow, Romanik
in Hessen, Stuttgart 1984, 200ff. u. Abb. 163; zur Stiftskirche allge-
mein: V. Smit, Die Baugeschichte der salischen Abteikirche in Hers-
feld, Regensburg 2018]. Wihrend sich die Darstellung der Hierarchi-
en dort im Gewdlbe der Albar-Nische befindet, ist sie andernorts in
der Kuppel von Baptisterien anzutreffen; so etwa in der Kuppel des
Taufhauses von Florenz aus der Zeit nach 1225 bis um 1300 (M. Bos-
kovits, The Mosaics of the Baptistery of Florence, Florenz 2007; und
M. V. Schwarz, Die Mosaiken des Baptisteriums in Florenz: Drei
Studien zur Florentiner Kunstgeschichte, Koln 1997, Abb. 60) sowie
in San Marco in Venedig (um 1400) [E. Vio (Hrsg.), San Marco.
Geschichte, Kunst und Kultur, Miinchen 2001, 246 f. u. Abb. S. 247].
25 Vgl. die Episkope-Kirche in Paliachora auf Aigina (Juni 1610)
(vgl. N. K. Moutsopoulos, ‘H HaAnaywoa tis Alyivns, Athen
1962, 139).

20 Vgl. G. de Francovich, “I mosaici del bema della chiesa della Dor-
mizione di Nicea”, Scritti di storia dell’arte in onore di Lionello
Venturi, Rom 1956, 3-27.

27 Vgl. D. Mouriki, The Mosaics of Nea Moni on Chios, Athen
1985, Bd. 1, 112-116. Auch der Tambur der Apostel-Kirche in Pyr-
gi (ebenfalls auf Chios) —die eine Kopie der Nea Mone darstellt—
weist neun Seiten auf (Ch. Bouras, Nea Moni on Chios. History
and Architecture, Athen 1982, Abb. 91). Die Seraphim in der Nea
Mone an der West-Seite zwischen Verkldarung und Kreuzigung ei-
nerseits und Kreuzigung und Kreuz-Abnahme andererseits geho-
ren jedoch keinesfalls zu einer Hierarchien-Darstellung. Mouriki
vermutet (a.0.), da3 ihnen auf der Ost-Seite zwei Cherubim ent-
sprochen hitten. Dafiir spricht das hdufige Auftreten von je zwei
Seraphim und Cherubim (N. Gkioles, O Bviavrivdc tootAlog xa
TO ELXOVOYQAPLXO TOV TEOYoauua (uéoa 6ov at. — 1204 ), Athen
1990, 141 ff.), allerdings hitte man die ranghSheren Seraphim im
Osten und die Cherubim im Westen erwartet. Fiir die gegenteilige

395



MICHAEL ALTRIPP

ist, in denen —oder in den entsprechenden Flichen im
Tambour— moglicherweise urspriinglich diese neun hier-
archischen Engel-Ordnungen untergebracht gewesen
sein konnten?,

Gehen wir also von dem iiberwiegenden Befund mit
einen Pantokrator ohne hierarchischen Bezug in der
Kuppel aus, so muf3 dies der Ausgangspunkt fiir alle
Uberlegungen sein.

Was diesen Pantokrator im Besonderen charakteri-
siert, sind seine eindringlichen Augen sowie sein Gestus
mit der rechten Hand?. Beide Elemente verlangen ein Ge-
geniiber, das im dialogischen Bezug zu Gott steht. Dieses
Gegeniiber kann sich nur unmittelbar unter dem Panto-
krator befinden, da ansonsten der Bezug zu ihm verlo-
ren geht. Was im Betrachter des Pantokrator geschieht,

Anordnung spricht ein Verweis auf 2. Mose 25,18, wonach zwei
Cherubim die Bundeslade flankierten. Da der Altar [Symeon von
Thessalonike, Eounveia meol tod Oeiov vaod, 5[17]. St. Hawkes-
Teeples, St Symeon of Thessalonika. The Liturgical (Pontifical
Institute of Mediaeval Studies), Toronto 2011, 90 f.] bzw. das Zi-
borium [Germanos, Totopia éxxAnoiaotixy, 5. P. Meyendorff, St.
Germanus of Constantinople. On the Divine Liturgy, Crestwood,
N. Y. 1984, 58. N. Borgia, Il commentario liturgico di S. Germano
patriarca costantinopolitano e la versione latina di Anastasio Bib-
liotecario, Grottaferrata 1912, 11f.] diese Bundeslade symbolisi-
erten, wird die Rekonstruktion bestitigt und bildet die zu rekon-
struierende Konstellation einen Verweis auf das Alte Testament.
2 Auffillig ist, daB unter den Liturgie-Kommentatoren lediglich
Symeon von Thessalonike [Eounveia, op.cit. (Anm. 27), 20)] auf
die Hierarchien im Kontext mit dem Bau eingeht und sie in den
Stufen des Synthronos versinnbildlicht findet [Hawkes-Teeples, St
Symeon of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 92f.]. Auch wenn die-
se Deutung (Symeon ist im Jahre 1429 gestorben) zeitlich sehr
viel spater als die Errichtung der Koimesis-Kirche von Nikaia (um
700) zu datieren ist, ist es einen Hinweis wert, daB sich diese Deu-
tung mit dem Befund in besagter Kirche, wo wenigstens einige der
Engel-Ordnungen (T. Schmit, Die Koimesis-Kirche von Nikaia,
Berlin — Leipzig 1927, Taf. XIII u. XIV) dargestellt werden und
sich ein zumindest einstufiger Synthronos mit Kathedra (ebd., Taf.
1V) befunden hat, in Verbindung bringen 148t. Ob das allerdings
statthaft ist, muB3 offen bleiben, zumal Germanos (gestorben 730
oder 742), der der Koimesis-Kirche zeitlich néher steht, das Sit-
zen auf dem Synthronos mit dem zweiten Gericht in Verbindung
bringt [Totopla éxxAnoiaotixn xal uyvotixy Bewoia, 7. Meyen-
dorff, St. Germanus of Constantinople, op.cit. (Anm. 27), 60].

2 Vgl. etwa: B. S. Ravinder, “Christ’s all-seeing eye in the dome”,
Aural architecture in Byzantium — music, acoustics, and ritual,
hrsg. B. Pentcheva, London 2017, 101-126.

396

146t sich aus zahlreichen Bemerkungen zu seiner Dar-
stellung z.B. in Daphni (E.11.Jh.)** ablesen. Wenn man in
diese Augen hinaufsieht, fithlt man sich direkt angeriihrt
und angesprochen. Durch den Blick wird die scheinbare
Distanz zwischen dem “unten” und dem “oben” aufgeho-
ben in dem Sinne, daf3 eine rdumliche Distanz selbstver-
standlich erhalten bleibt, aber eine intime Verbindung
auf der emotionalen Ebene etabliert wird. Es ist —mei-
ne ich— eindeutig, daf3 es sich eben nicht um den fernen

% Vgl. A. Cutler, Refiguring the Face of God: The Daphni Pantokra-
tor, Turnhout 2012; R. Cormack, “Rediscovering the Christ Panto-
crator at Daphni”, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes
71 (2008), 55-74; Th. F. Mathews, “The Transformation Symbolism”,
op.cit. (Anm. 23), 200 f. Diese im Falle des Pantokrator von Daphni
negativen Wesens-Zuschreibungen durch —iiberwiegend westliche—
Betrachter, mogen an einer gewissen Strenge im Blick des dortigen
Gesichtes liegen: “The Daphni image is admittedly the most severe
of all Pantokrators; nevertheless, even of this image one must ask
whether modern reactions are a reliable measure of medieval inten-
tions. The real question that must be addressed is how the image
was regarded by the Byzantine beholder.” (ebd., 201) Bei Nikolaos
Mesarites [ Beschreibung der Apostel-Kirche (XIV)] jedenfalls klingt
die Beschreibung zumindest des Pantokrator in der Apostel-Kirche
von Konstantinopel ganz anders: “Diese Kuppel zeigt uns den Gott-
menschen Christus im Bilde, wie er sich aus ihrem Scheitelpunkte
wie aus dem Himmelsgewolbe herabneigt zu dem Boden der Kirche
und zu allem, was in ihr ist (...). (..) herausneigend durch die Offnung
am Scheitelpunkte der Kuppel gleich einem innig und stiirmisch Lie-
benden. (...) die Augen blicken denen, die ein reines Gewissen haben,
gnédig und freundlich und traufeln Wonne der Demut in die Seelen
derer, die reines Herzens und arm am Geiste sind; (...). Sanft ist sein
Blick und durch und durch voll Freundlichkeit, nicht nach links sich
abwendend und nicht nach rechts, sondern durchaus auf alle zugleich
gerichtet und doch wieder auf jeden einzelnen besonders. So strah-
len die Augen dem, der sein Gewissen rein bewahrt. Wer aber vom
eigenen Gericht verurteilt ist, dem leuchten sie zornig und abweisend
und unnahbar, der siecht das Antlitz ergrimmt, furchtbar und voll
bitteren Grolles; denn so zeigt sich das Angesicht des Herrn denen,
die Boses tun. Die rechte Hand segnet die, welche gerade ihre Straf3e
wandeln, warnt jene, die auf Abwegen gehen, und hilt sie gleich-
sam zuriick und zieht sie ab von ihrem ungerechten Wandel (...).” (A.
Heisenberg, Grabeskirche und Apostelkirche, Leipzig 1908, 28-30;
zu der Zweideutigkeit des Blickes vgl. auch Th. Baseu-Barabas, Zwi-
schen Wort und Bild: Nikolaos Mesarites und seine Beschreibung des
Mosaikschmuckes der Apostelkirche in Konstantinopel, Wien 1992,
47-50) —Hierzu sei auf 1 Joh. 4,18 verwiesen: “Furcht ist nicht in der
Liebe, sondern die vollkommene Liebe treibt die Furcht aus; denn
die Furcht rechnet mit Strafe. Wer sich aber fiirchtet, der ist nicht
vollkommen in der Liebe.”

AXAE MI™ (2022), 391-400



DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

Gott* jenseits der Hierarchien handelt, sondern es ist
—wie eine Beischrift in Kappadokien® erkennen l4B3t—
der sorgende Gott, der dem Gldubigen im dialogischen
Gebet sehr nahe ist und dem sich der Glaubige durch die
ihm fallweise gewdhrte Vergottlichung annédhert. Dem
widerspricht nicht, dal mit dem Pantokrator auch der
Richter in Verbindung gebracht wird®, da dieser nicht
per se jemand ist, vor dem man sich von vornherein
fiirchten miiBte*. Denn das entsprechende hebriische

3 Vgl. Jer 23,23 f. “Bin ich nur ein Gott, der nahe ist, spricht der
Herr, und nicht auch ein Gott, der ferne ist? Meinst Du, daf3 sich
jemand so heimlich verbergen konne, dafl ich ihn nicht sehe?,
spricht der Herr. Bin ich es nicht, der Himmel und Erde erfiillt?,
spricht der Herr.”

3 Vgl. die Inschrift zum Pantokrator in der Karanlik Kilise, die
Ps 52,3 (“Gott hat vom Himmel herabgeschaut auf die Menschen-
kinder, um zu sehen, ob ein Verstdndiger da ist, einer, der Gott
sucht.”) zitiert; vgl. dazu M. Restle, Die byzantinische Wandmale-
rei in Kleinasien, Bd. 11, Recklinghausen 1967, 220.

3 Vgl. dazu die Inschrift in der Kuppel der Kirche Timios Stauros
bei Pelendri, wo es heiB3t: “Ich bin Richter und Gott aller. / Siehe,
herabgeneigt aus der Hohe vor dem Gericht / gebiete ich, dass alle
meine Gesetze einhalten, / die den Qualen (sc. der Holle) entgehen
wollen.” [A. Rhoby, Byzantinische Epigramme auf Fresken und
Mosaiken (Denkschriften. Osterreichische Akademie der Wissen-
schaften. Philosophisch-Historische Klasse 374), Wien 2009, 367].
3 Das Angst-Motiv ist sicher in gewisser Weise auch ein Topos, das
man nicht {iberstrapazieren darf. Es ist aus der Vorstellungs-Welt
des frithchristlichen und mittelalterlichen Menschen gut verstind-
lich, der alleine schon der gottlichen Allmacht wegen in “Ehr-Furcht”
verfillt —eine Ehr-Furcht, die ihn auch dann befillt, wenn er einen
Gott geweihten Ort wie die Kirche betritt. Johannes von Damaskos
["Exdo01c dxoiBic tiis 6p0od0&ov miotews 29 (11, 15), P. Ledrux —
B. Kotter (Hrsg.), Jean Damascéne, La foi orthodoxe, 1-44 (Sour-
ces chrétiennes 535), Paris 2010, 312 f.] unterscheidet alleine sechs
verschiedene Arten von Furcht: “Auch die Furcht unterscheidet sich
in sechs [Arten]: in Zaudern, in Scheu, in Scham, in Schrecken, in
Bestiirzung, in Angst. Zaudern ist Furcht vor einer bevorstehenden
Tatigkeit. Scheu ist Furcht bei Erwartung von Tadel. Dieser Affekt
ist sehr gut. Scham ist Furcht ob einer schindlichen Tat. Auch dieser
[Affekt] ist nicht ohne Aussicht auf Heil. Schrecken ist Furcht auf
Grund einer gewaltigen Vorstellung. Bestiirzung ist Furcht infol-
ge einer ungewohnten Vorstellung. Angst ist Furcht vor Fall oder
Fehlschlag. Denn fiirchten wir, da3 unser Tun miBlingt, so dngsti-
gen wir uns.” [Ubers.: D. Steinhofer, Des Johannes von Damaskus
genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens (Bibliothek der Kir-
chenviter, 1. Reihe, Bd.44), Miinchen 1923, 49]; vgl. auch "ExSooig
67 (111, 23, P. Ledrux — B. Kotter, (Hrsg.), Jean Damascéne, La foi
orthodoxe, 45-100 (Sources chrétiennes 540), Paris 2011, 140ff.)

AXAEMI” (2022), 391-400

Verb §pt kann dem alttestamentlichen Verstdndnis nach
nicht nur sowohl “richten” und “herrschen”, sondern
auch “Verantwortung tragen” bedeuten’’; Entsprechen-
des ergibt sich auch aus einem Text des Mesarites, wo
Gott fiir die einen der fiirsorgliche und zugleich fiir die
anderen der strafende sein kann®®,

Was hier geschieht, funktioniert letztlich auch beim Be-
trachten des Pantokrator im Bema, wenn jener dort an-
gebracht ist?’.

Die Kuppel wird auf diese Weise in gewissem Sinne
zu einem fast wortlich so zu bezeichnenden Super-Ad-
ditum, das eigentlich keinen anderen Zweck erfiillt, als
Gott dem Betrachter, der sich ihm nihern mochte, nahe
zu bringen®,

Es ist verfiithrerisch diesen Gedanken auf die Acht-
Stiitzen-Bauten zu {iibertragen: Durch die vermehrte
Auflage-Flache 146t sich eine grofere Kuppel realisieren,
die mehr Menschen iiberspannt, als das bei der Kuppel
iiber dem Zentral-Joch einer Kreuzkuppel-Kirche der
Fall ist. Hingt damit zusammen, daf3 die klassischen
drei Vertreter dieses Bau-Typs (Daphni, Nea Mone, Ho-
sios Loukas) Katholika gewesen sind? Gerade das Leben
der Monche war und ist erfiillt von dem Wunsch, in ganz
besonderer Weise Gott nahe zu sein und im besten Falle
vergottlicht zu werden. Wenn die Monche in Verfolgung
dieses Zieles in der Kloster-Kirche mit einer Kuppel wie
in Daphni zusammenkamen, konnte ein jeder von ihnen
zu seinem personlichen Gott in Gestalt des Pantokrator

3 Das wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, Gericht Gottes
AT (W. Dietrich), in: https://www.bibelwissenschaft.de/fileadmin/
buh_bibelmodul/media/wibi/pdf/Gericht_Gottes_AT___2018-09-
20_06_20.pdf (Zugriff 22.3.2020).

% Vgl. Anm. 30.

3 Vgl. Anm. 55. Zum Pantokrator in der Kuppel als Visions-Bild,
vgl. Altripp, “Hierarchies”, op.cit. (Anm. 2). Auch fiir den Panto-
krator in der Apsis-Kalotte diirfen wir annehmen, daf3 er wie ein
Visions-Bild fungiert hat. Letztlich gilt das auch fiir die an derselben
Stelle wiedergegebenen Gottesmutter mit Thronwacht; vgl. dazu den
Verweis auf den Symeon den Neuen Theologen (Anm. 41).

3 Das zeigt sich auch bei den Bild-Programmen der Kuppel, die
ganz eigenstindig “funktionieren” und ohne direkten Bezug zu den
Bild-Zyklen des iibrigen Kirchen-Raumes bleiben; vgl. dazu die sehr
gute Untersuchung von 1. K. Zarov, The messages of salvation: the
iconography of the dome of the Virgin Peribleptos Church in Ohrid,
in Proceedings of the 22nd International Congress of Byzantine Stu-
dies (Sofia, 22-27 August 2011), hrsg. L Iliev, Sofia 2011, 557-573.

397



MICHAEL ALTRIPP

in der Kuppel in eine dialogische Beziehung treten, die
in den tibrigen Kreuzkuppel-Kirchen nur jeweils weni-
gen zugleich vergonnt gewesen ist. Und auch von diesem
Bautypus hat Mango® gemutmaBt, daf3 er urspriinglich
monastischen Ursprungs gewesen und eigentlich als
Gemeinde-Kirche untauglich sei. Tatsdachlich mufl man
zugestehen, daf3 die byzantinische Liturgie horizontal
auf der Lings-Achse des Baus ausgerichtet ist und so-
mit eher zu einem basilikalen Bau paft. Es gibt keinen
Moment im Ablauf der Riten, der zwingend mit einem
Zentrum in Verbindung gebracht werden kann*’. Selbst
wenn man das Cherubikon mit einer Darstellung der
Engel-Liturgie im Tambour in Beziehung setzen wollte,
miite man zugestehen, dafl der Zug der Liturgen wih-
rend des GroBen Einzuges —wihrend dessen das Cherubi-
kon gesungen wird— nicht unter der Kuppel Halt macht.

Wenn also die Liturgie-Kommentatoren die Kuppel un-
beriicksichtigt gelassen haben, wenn es letztlich theolo-
gisch irrelevant ist, ob der Pantokrator in der Kuppel
oder —auch stellvertretend durch die Gottesmutter mit
Kind*- in der Apsis-Kalotte angebracht wird, wenn die
Liturgie —unabhingig von ihrer anagogischen Bedeu-
tung— de facto horizontal ausgerichtet ist, dann bleibt
die Frage zu beantworten, wodurch sich Hierarchie im
Kirchenbau tatsiachlich zum Ausdruck bringt.

Die erwahnten Kommentatoren der byzantinischen
Liturgie geben dazu eine deutliche Auskunft. So spricht
Maximos Homologetes*> vom Heiligtum als der oberen

% Vgl. C. Mango, Byzanz, Stuttgart 1986, 102.

4 Vgl. demgegeniiber R. Ousterhout, [“The Holy Space”, op.cit.
(Anm. 1), 95], der die Lesung vor dem Templon mit dem Zentrum
unter der Kuppel in Verbindung bringt; diese jedoch ist an das Tem-
plon gebunden und findet dort sowohl in einem Zentral- als auch in
einem Longitudinal-Bau statt, ist mithin nicht mit dem Zentrum
oder der Kuppel verkniipft. Vgl. auch Mathews, “The Sequel”, op.cit.
(Anm. 8), 8, der anfiihrt, daf sich neben der Lesung auch der Kleine
Einzug unterhalb der Kuppel vollziehe. Aber auch dieser ist nicht an
die Kuppel gebunden, sondern war und ist ein Einzug vom Westen
durch die —zentrale oder longitudinale— Kirche zum Sanktuarium.
# DaB Maria immer auch Christus impliziert (vgl. auch oben Anm.
36) —ob sie ihn nun in den Armen hélt oder nicht—, belegt Symeon
der Neue Theologe auf eindriickliche Weise, wenn er meint, daf3 er
beim Betrachten einer Marien-Ikone Christus sehe; vgl. dazu V. A.
Krivosein, Syméon le Nouveau Théologien. Catécheses (Sources
chrétiennes 113), Paris 1965, 350.264-352.269.

2 Mvotaywyia, 3; Chr. Boudignon, Maximi Confessoris Mystago-

398

und vom Naos als der unteren Welt bzw. von Himmel
(= Heiligtum) und Erde (= Naos). Auch Theodoros von
Andida stellt einen dhnlichen Bezug zwischen Bema und
Himmel her, indem er die muschel-formige A psis-Kalotte
als Abbild der “himmlischen Hemisphire” bezeichnet®,
Zudem sieht er in dem Hinaufsteigen zur Kathedra den
Aufstieg von der Erde zum Himmel versinnbildlicht*
Den Erde-Himmel-Gegensatz, wie ihn Maximos gepragt
hat, greift schlieBlich auch Symeon von Thessalonike*
auf, wenn er den Naos als “sichtbaren Kosmos” und das
Bema als Himmel bezeichnet. Symeon geht dabei aber
noch einen Schritt weiter, wenn er den Narthex mit dem
Irdischen in Verbindung bringt*, weswegen er dann
den Naos mit dem Himmel in Beziehung setzt, sodaf
schlieBlich das Bema zum “Uberhimmlischen” bzw. zum
“Heiligen der Heiligen”*® wird. Damit vergleichbar ist
die trichotomische Deutung des Maximos*, wonach
der Naos den Leib, das Bema die Seele und der Altar
den Geist versinnbildlichen. Johannes Chrysostomos®
wiederum versteht das Bema ganz konkret als Himmel,
wenn er meint, daf3 man direkt in diesen schaue, sobald
die Vorhiange zuriickgezogen seien, die den Blick in das
Bema verhinderten.

Wenn wir demnach eine hierarchisierende Ordnung
auf der horizontalen Ebene vorfinden, ist die Anbrin-
gung von nur vier Engeln der zwei oberen Ordnungen der
himmlischen Hierarchie im Bema der Koimesis-Kirche
von Nikaia plausibel, da siec dem Altar, also dem himm-
lischen Thron Gottes®' am nichsten stehen. Dariiber

gia: una cum Latina interpretatione Anastasii Bibliothecarii (Cor-
pus Christianorum. Series Graeca, 69), Turnhout 2011, 17.

4 Vgl. seine Schrift ITooOswoia (18); PG 140, 444A. Roland Be-
tancourt bereitet eine Ubersetzung des Textes vor.

4 Ebd., [TooOswoia (15); PG 140,437B.

4 Vgl. Eounveia, op.cit (Anm. 27), 16; Hawkes-Teeples, St Symeon
of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 90.

4 Ebd.

47 Ebd.

8 Vgl. Eounveia mepl Tijg icoag Aeitovoyiag, 119 (98); Hawkes-
Teeples, St Symeon of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 240.

¥ Vgl. Mvotaywyia, 4; Boudignon, Maximi Confessoris Mystago-
gia, op.cit. (Anm. 42), 18.

%0 Vgl. seine Schrift Ei¢ 1o Bdxtioua — Uber die Taufe (4); PG
49,370.

1 Vgl. Germanos, Totooia éxxAnoraotixy, 4; Meyendorff, St. Ger-
manus of Constantinople, op.cit. (Anm. 27), 58. Borgia, Il com-
mentario liturgico di S. Germano, op.cit. (Anm. 27), 11; Symeon

AXAE MI™ (2022), 391-400



DIE KUPPEL UND DIE FRAGE DER “HIERARCHISIERUNG”

hinaus realisiert sich an diesem Ort, wovon oben bereits
die Rede gewesen ist: Durch die Teilnahme an der Kom-
munion umgeht der Gliaubige die Hierarchien und kann
durch die eucharistischen Gaben vergottlicht werden.
Wenngleich Theosis nicht an einen Ort gebunden ist, so
ist doch nichts so sehr mit ihr verkniipft wie die Teilnah-
me an der Eucharistie: “Kowvwvio toivuv €0ty Evinoig
Beod ued” Nudv, BEmoig NudV”2 Damit aber wird zu-
gleich die Bedeutung der Hierarchie relativiert.

Die Ostkirche hat —jenseits der Eucharistie— seit je dar-
um gerungen, wie sie die Ndhe zu und die Teilhabe an
Gott verstehen und definieren soll. Mit der Energien-
Lehre> des Gregorios Palamas>* ist ihr eine mit der friih-
christlichen Lehre vereinbare Losung gelungen. Aber
diese Ndahe war seit den Vitern in der 4gyptischen Wiiste
eine conditio sine qua non. Und selbst Pseudo-Dionysios
Areopagites behauptet, da3 Gott jenseits seiner Hierar-
chien-Lehre direkt erfahrbar sei®.

von Thessalonike, ‘Eounveia mepl ti)c iepds Agitovpyiag, op.cit
(Anm. 48), 119 (98); Hawkes-Teeples, St Symeon of Thessalonika,
op.cit. (Anm. 27), 240. Diese Deutung ist ein weiterer Hinweis auf
das Bema als Abbild des Himmels.

32 Symeon von Thessalonike, ITepl 100 Oeiov vaod, 6 [Hawkes-
Teeples, St Symeon of Thessalonika, op.cit. (Anm. 27), 168]; siche
auch: P. M. Collins, Partaking in Divine Nature: Deification and
Communion, London 2010; und J. E. Welchering, Eucharistie und
Vergottlichung. Einfiihrung in die Theosis bei Augustinus und
Gregor von Nyssa (Pons Theologiae 2), Miinchen 22011.

> Eigentlich ist der Begriff “Energie” in diesem Kontext irrefiih-
rend; er stellt lediglich eine direkte Ubernahme des griechischen
Wortes évépyeita dar, der aber eigentlich mit “Wirksamkeit” oder
“Wirkungsweise” zu tibersetzen ist. Darauf hat zuletzt, A. Louth,
“Orthodox mystical theology and its intellectual roots”, The Cam-
bridge Intellectual History of Byzantium, Hrsg. A. Kaldellis — N.
Siniossoglou, Cambridge 2017, 523, hingewiesen.

3 Vgl. hierzu jiingst: Chr. Terezis — L. Petridou, “The question on
the divine distinction and the divine energies in Gregory Palamas”,
Philotheos 17 (2017), 72-83.

3 Vgl. Stock, Theurgisches Denken, op.cit. (Anm. 16), 226: “Diese
Bewegung durchkreuzt den hierarchischen Aufbau des Kosmos,
indem sie vom hochsten Gipfel dieses Kosmos —Gott— zum Men-
schen eine Briicke schligt und eine Vereinigung schafft, anstatt
eine stufenweise Vermittlung abwirts zu favorisieren.” Oder auch
D. Staniloae, Orthodoxe Dogmatik, Giitersloh 1985, Bd. 1, 401:
“Auch unter diesem Gesichtspunkt bedeutet die Hierarchie nicht
ein Dazwischentreten der oberen Scharen zwischen Gott und die
Tieferstehenden.” Daraus wird ersichtlich, da3 dieses Erlebnis der

AXAEMI” (2022), 391-400

Die vielbesprochene Spiritualitit ostkirchlicher Theo-
logie setzt eben auch ein Gottes-Verstandnis voraus, das
von unmittelbarer Nidhe und intimem Dialog zwischen
Mensch und Gott geprigt ist. Das leistet der Pantokra-
tor sowohl in der Kuppel als auch in der Bema-A psis™.

Wenn wir im Zusammenhang mit dem Kirchenbau von
Hierarchie sprechen, sollte man unterscheiden zwischen
einer ikonisch-semiotischen und einer theologisch-litur-
gischen Bedeutung.

Die Kuppel hat demgemil3 eher eine bildhafte Be-
deutung als Ort des Himmels, wo der Pantokrator seinen
kongenialen Platz gefunden hat.

Theologisch-liturgisch ist das Bema als Ort des Him-
mels weitaus wichtiger. Nicht zuletzt aus diesem Grund
hat dort die Himmelfahrt ihren endgiiltigen Platz erhal-
ten. Auch das gesamte liturgische Geschehen ist auf das
Bema hingeordnet und findet dort seinen anagogischen
Abschlufl. Dazu palBit die Bedeutungs-Steigerung der
RAume von West nach Ost sowie die Tatsache, daf3 das
Bema als Ort der Anabasis in direktem Bezug zur Pro-
thesis als Ort der Katabasis steht?’.

direkten Gottes-Erfahrung in keinem Gegensatz zur Vermittlung
von Licht, Geist, Einsicht etc. iiber die Hierarchien steht; dieser
Gottes-Erfahrung scheint vielmehr im Gegensatz zu den Hierar-
chien im Kirchenbau eine groBere Bedeutung beigemessen wor-
den zu sein.

% Man denke nur an den Pantokrator in den Kirchen von Cefalu
(E. Borsook, Messages in Mosaic: royal programmes of Norman
Sicily, 1130-87, Oxford 1998, Taf. 3) und Monreale [Th. Dittel-
bach, Rex imago Christi: der Dom von Monreale; Bildsprachen
und Zeremoniell in Mosaikkunst und Architektur (Spatantike,
frithes Christentum, Byzanz 12), Wiesbaden 2003, Farbabb. 5].
Vgl. aber auch den Befund in der Johannes-Prodromos-Kirche in
Cavusin (C. Jolivet-Lévy, Les églises byzantines de Cappadoce. Le
programme iconographique de Uabside et de ses abords, Paris 1991,
27 £.) und in der Georgios-Kirche von Kourna (K. Gallas — K. Wes-
sel — M. Borboudakis, Byzantinisches Kreta, Miinchen 1983, 93)
57 Vgl. M. Altripp, “Beobachtungen zum Bildprogramm der Pro-
thesis”, Byzantinische Malerei. Bildprogramme — Ikonographie —
Stil (Symposion in Marburg vom 25.-29.7.1997), Hrsg. G. Koch,
Wiesbaden 2000, 33 ff.

Abbildungsnachweise

Photo: Evan Freeman, CC BY-SA 4.0: Dr. Evan Freeman, “Mosa-
ics and microcosm: the monasteries of Hosios Loukas, Nea Moni,
and Daphni”, Smarthistory, 18. Juni 2020, abgerufen am 16. Sep-
tember 2022, https://smarthistory.org/mosaics-and-microcosm/.

399



Michael Altripp

O TPOYAOZ KAI TO ZHTHMA THX «IEPAPXHXZH2»

O OLQYLTEXTOVIXOGS TUITOS TOV OTAVQOELOOUS EYYEYQOUU-
uévou uetd teovAov vaou dev umopel va BemonBel wg
TO TEOTVTO ELXOVOYQOPLXNS KOl EQUNVEVTIXNG LEQAQ-
XNONG YLt TO E0WTEQXO VOGS Pulavtivoy vaou. Avtibe-
TO, 0 TEQOUAOS Ue TV amewrdvion tov ITavtorpdtooa
elvar to OUUPOAO TNG RATEEOYHY OTEVIHC/EOMTEQLRC
oyéone neta v Oeov xat avlpodrwv (n omoin, wotdoo,
NTOV EPIRTH RO LECM TNS ATTELXOVIONS TOV [TarvToxrpd-
topa otV aPida tov 1epov). Oy 1 véhowrn ewro-
voypdenon eivol TQOoAVATOALOUEVY amtd To duTLrnd
TEOC T OVOTOMXG ROl TO 1€QS PAUC, To omoio fTav
TO TEAYUOTIXO oUuforo twv Ovpavdy. Autd uag xo-
TadEWVUIOUY YWEIC nouio eEIQEON Ol OYOACOTES TNG
Oelag Asttovpyiag ota xeluevd tove. Kot yU avtdéyv tov
AGYO %0l 0L OVO TUTTOL GLQYLTERTOVIXNS —TTEQ IXEVTOO HOLL

400

dpoutrd wtNELo— TANEOUY dpLota Tic Be0AoyLrES RO
AettovpyLrég avayxres. Erouévmg, T600 to meQinevtoa
%noLL OQOULXA ®THOLL. 00 ®aL ®AOE AALOC CVVOVUOTIROS
TWV TOQATAV®D OQYLTEXTOVIXROS TUTOS ATTOTEAOUV ULt
0007 emAoy xot xovéva amd avTd Oev elval amaQai-
™t TEOTWNTEO. ['lot GAOVS OV TOUS TOVS ALY LTERTOVL-
%®0VU¢ TOmoVe uwoel va amodewybel tu 1 «1epdeynomn»,
mad ™) dnuogihion Twv rewévav tov Yevdo-Awovuoi-
oV Aeomayitov, eival ALYOTEQO ONUAVTLXY OTTd QLUTH
%00’ eavtnv ™ €O, N omolo uwoEel vo emLtevyDel,
EXTOC TV AAAWY, ®aL uéow g Oelag Evyapiotiog, yw-
olc va eEaptdtal amd 1eQayLrovs RAVOVEC.

Iavemotijuio Greifswald, Ocoloyixn ZyoAn
alta-ripa@t-online.de

AXAE MI™ (2022), 391-400


http://www.tcpdf.org

