
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 25 (2004)

   Δελτίον ΧΑΕ 25 (2004), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Οι τοιχογραφίες του ναού της Θεοτόκου στο
χωριό Cerskё της Νότιας Αλβανίας. Συμβολή στη
μελέτη της υστεροβυζαντινής μνημειακής
ζωγραφικής στη Βόρεια Ηπειρο 

  Karin KIRCHHAINER   

  doi: 10.12681/dchae.411 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
KIRCHHAINER, K. (2011). Οι τοιχογραφίες του ναού της Θεοτόκου στο χωριό Cerskё της Νότιας Αλβανίας.
Συμβολή στη μελέτη της υστεροβυζαντινής μνημειακής ζωγραφικής στη Βόρεια Ηπειρο. Δελτίον της Χριστιανικής
Αρχαιολογικής Εταιρείας, 25, 89–110. https://doi.org/10.12681/dchae.411

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 09/02/2026 08:54:44



Die Fresken der Marienkirche in Cerskë bei Leskovik
(Südalbanien). Ein Beitrag zur spätbyzantinischen
Monumentalmalerei im nördlichen Epirus

Karin   KIRCHHAINER

Τόμος ΚΕ΄ (2004) • Σελ. 89-110
ΑΘΗΝΑ  2004



Karin Kirchhainer 

DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE 
IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN). 
EIN BEITRAG ZUR SPÄTBYZANTINISCHEN 

MONUMENTALMALEREI IM NÖRDLICHEN EPIRUS 

Einführung 

I m nördlichen Epirus auf dem Gebiet des heutigen Albani­
en sind einige byzantinische und nachbyzantinische Kir­
chendekorationen erhalten geblieben, die bislang nur wenig 
erforscht wurden. Zu ihnen zählen die Wandmalereien der 
Marienkirche in Cerskë, einem kleinen Dorf, das in der 
Nähe der Stadt Leskovik an der Grenze zu Griechenland 
liegt. Die Marienkirche befindet sich außerhalb des Dorfes 
an einem Berghang und ist nur durch einen schlecht begeh­
baren Fußweg erreichbar. Inmitten eines Laubwaldes gele­
gen, erhebt sie sich von einem Felsplateau und ist von Cer­
skë aus kaum sichtbar. 
Den Wandmalereien der Marienkirche wurde bisher keine 
ausführliche Studie gewidmet. Erste Erwähnung finden sie 
1980 in einem Aufsatz von H. Nallbani, der einige Bemer­
kungen zum Stil der Fresken macht und sie ins 12. Jahrhun­
dert datiert1. In einem 1992 erschienenen Artikel beschäf­
tigt sich D. Dhamo mit der Bildausstattung des Monumen­
tes2. Die Autorin stellt das Dekorationsprogramm der Kir­
che kurz vor und bringt deren Stiftung mit einer Schriftquel­
le in Verbindung, in der von Klostergründungen in der Um­
gebung von Leskovik berichtet wird3. In dem Dokument, ei­
ne nachbyzantinische Abschrift eines Ktitorikons aus dem 
Jahr 1336, werden insgesamt drei kleine Klöster angeführt, 
als dessen Gründer sich ein Komnenos Palaiologos ausgibt4. 
Bei dem Palaiologen handelt es sich wahrscheinlich um den 

Protovestiarios Andronikos Palaiologos, der 1326-1328 Ar-
chont von Berat war5. Dhamo nimmt an, dass er der Stifter 
der Marienkirche war und datiert deren Wandmalereien an 
die Wende vom 13. zum 14. Jahrhundert. 
Zu den Schlussfolgerungen der Autorin ist jedoch folgendes 
anzumerken: Als Beleg für ihre These zitiert sie einen Satz 
aus dem Ktitorikon, der folgendermaßen lautet: «Έποίησα 
δέ και έτερον μύλον ίδιόχειρόν μου κατωθέον το χωρίον 
μου το Τζερτζικόν εις τον λάκκον κάτω και έκόλλησα 
αυτόν εις την έκκλησίαν»6 («Ich baute auch noch eine wei­
tere Mühle mit meinen Händen, unterhalb meines Dorfes 
Tzertzikon, unten am Bach, und vermachte sie der Kirche 
[...])». Es muss darauf hingewiesen werden, dass Dhamo das 
Zitat aus dem Zusammenhang herausgelöst wiedergibt, oh­
ne zu berücksichtigen, dass sich die Passage auf eine weiter 
oben genannte Kirche bezieht7. In dem Ktitorikon ist näm­
lich von der Stiftung eines Athanasios-Klosters in Bougresi 
die Rede, auf welches der zitierte Passus verweist. Im Text 
berichtet der Stifter von der Errichtung des Athanasios-Klo­
sters in Bougresi und den finanziellen Mitteln, die er für die­
se Gründung aufgewendet hat8. Darüber hinaus führt er an, 
welche Ländereien und Güter er dem Kloster vermachte. 
Dazu zählte auch eine Mühle unterhalb des Dorfes Cerskë, 
die er der Kirche in Bougresi angliederte. 
Festgehalten werden muss, dass die Marienkirche in Cerskë 
nicht in dem Ktitorikon erwähnt wird. Es ist lediglich von ei-

1. H. Nallbani, Piktura murale bizantine ne vendim tone, in: Traditatnë 
arkitekturë dhe ne art, Tirana 1980,10-15, zur Marienkirche, 13. 
2. D. Dhamo, Fresques des XlIIe-XIVe siècles en Albanie méridionale, 
ΗπειρΧρον 30 (1992), 89-93, zur Marienkirche, 92-93. 

3. Dhamo, op.cit., 92-93. 

4. Die Abschrift des Ktitorikons wird dem 17. Jahrhundert zugeordnet 

und in der Nationalbibliothek von Athen aufbewahrt (Cod. 197). In ge­

druckter Form publiziert wurde der Text von D.A. Zakythenos, Ανέκ-

δοτον βυζαντινόν κτιτορικόν έκ Βορείου Ηπείρου, ΕΕΒΣ 14 

(1938), 277-294. 

5. Zakythenos, op.cit., 279-285. 

6. Op.cit., 294.37-39. 

7. Dhamo, op.cit., 92. Die Autorin stützt sich auf eine albanische Über­
setzung des Ktitorikons von Κ Bozhori, Dokumente tëperiudhës bizanti­
ne per historìne e Shqipërisë (shek. VII-XV), Tirana 1978, 96-98. 
8. S. hierzu Zakythenos, op.cit., 293-294. 

89 



KARIN KIRCHHAINER 

Abb. 1. Cerskë, Marienkirche. Ansicht von Südosten. 

ner Mühle die Rede, die sich unterhalb des Dorfes Cerskë 
befunden hat und dem Athanasios-Kloster in Bougresi 
überschrieben wurde9. Entsprechend kann ausgeschlossen 
werden, dass der Protovestiarios Andronikos Palaiologos 
als Stifter der Marienkirche fungierte, was eine neue zeitli­
che Einordnung des Freskenschmucks erforderlich macht. 

Architektur 

Die kleine Kirche ist aus unregelmäßigen Bruch- und Hau­
steinen gemauert (Abb. I)10. Sie vertritt den herkömmli­
chen Typus einer einschiffigen Kirche, die aber außerge­
wöhnliche Maße aufweist. Entgegen anderer einschiffiger 
Kirchen, die in der Regel längsgerichtet sind, verfügt die 
Marienkirche über einen quergerichteten Grundriss (Abb. 
2). Die Länge der Naos beträgt im Inneren von der West­
wand bis zu den Seitenwänden des Bemas gemessen 2,60 m, 
während seine Breite 3,90 m misst. Eingedeckt ist der Naos 
mit einem Satteldach11, das der ungewöhnlichen architekto­
nischen Struktur der Kirche angepasst ist, indem die Süd-
und Nordwand des Baues als Giebelseiten gestaltet wurden. 
Der First des Daches verläuft also nicht entlang der liturgi­
schen Achse von Westen nach Osten, sondern von Süden 
nach Norden. 

9. Der Ort Bougresi ist heute nicht mehr bekannt. Zakythenos, op.cit., 
287, weist daraufhin, dass es ihm trotz intensiver Bemühungen nicht ge­
lungen ist, das Toponym Bougresi in den Quellen ausfindig zu machen. 
10. A. Meksi, Arkitektura mesjetare ne Shqipëri (shek. VII-XV), Tirana 
1983, 92-93 nimmt als Entstehungszeit für den Bau das 11. bis 12. Jahr­
hundert an. Dazu ist anzumerken, dass die schlichte Architektur der 
Marienkirche eine genaue zeitliche Einordnung nicht zulässt, da sie 
über keinen skulpturalen Schmuck verfügt. 

90 

Abb. 2. Cerskë, Marienkirche. Grundriss. 

Das sich im Osten anschließende Berna hat einen quer­
rechteckigen Grundriss und verfügt über eine Tiefe von 1,10 
m und einer Breite von 2,60 m. Der Altarraum ist mit einer 
Quertonne überwölbt und mit einem Satteldach eingedeckt, 
das dem Dach des Hauptkirchenraums quer vorgelagert ist. 
An der Ostwand ist im Zentrum auf einem Sockel die ge­
wölbte Apsisnische eingelassen, der sich nördlich eine klei­
nere Konche anschließt. 
Die ungewöhnliche quergerichtete Form der Marienkirche 
ist zweifellos auf die vorgegebenen Maße des Felsplateaus 
zurückzuführen, auf dem sie errichtet wurde. Da die Ebene 
des Felsens nach Süden und Norden hin mehr Baugrund zur 
Verfügung stellte und der Ostung der Kirche Priorität ein­
geräumt wurde, nutzten die Bauleute die durch den Felsen 
vorgegebene glatte Fläche und brachten die querrechtecki­
ge Form hervor. Lediglich vor der Westfassade, in deren 
Zentrum das Eingangsportal eingelassen ist, wurde ein 
schmaler Abschnitt des Felsplateaus nicht bebaut, um den 
Zugang zur Kirche zu gewährleisten. Vor der Westfassa­
de und auf dem unebenen Gelände südlich der Kirche sind 
in einer zweiten Bauperiode Umfassungsmauern angeglie­
dert worden, die vermutlich dem Schutz der Kirche dienen 
sollten12. 

11. Die Eindeckung der Kirche ist zum Teil erneuert und ausgebessert 
worden. 
12. Diese Umfassungsmauern sind wahrscheinlich erst in der nachby­
zantinischen Zeit angegliedert worden, da ihr Mauerwerk mit den lan­
gen, horizontal eingelegten Holzbalken ab der 2. Hälfte des 15. Jahr­
hunderts begegnet, vgl. G. Koch, Albanien. Kunst und Kultur im Land 
der Skipetaren, Köln 1989,193. 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

Malereien 

Die Kirche wurde mit einem Freskenprogramm ausgestat­
tet, das in weiten Teilen erhalten ist. Allerdings sind im Al­
tarraum und in den oberen Wandzonen des Naos wesentli­
che Partien der Dekoration verlorengegangen. Eine grund­
legende Restaurierung der Kirche steht noch aus, bisher 
wurden lediglich die gefährdeten Freskenpartien durch die 
Anfügung von Putz provisorisch befestigt. Die Bruchstellen 
der Malereien wurden mit Kalk verputzt und anschließend 
mit rostroter Farbe übermalt, wodurch in einigen szeni­
schen Darstellungen die ikonographischen Details nicht 
mehr erkennbar sind. Entsprechend lässt sich von der Iko­
nographie der Szenen nur noch ein eingeschränktes Bild ge­
winnen. Anhand der überlieferten Fresken kann beobachtet 
werden, dass diese in einer einheitlichen Malphase entstan­
den sind. Die Malereien bezeugen ein homogene Dekorati­
on, bei der es sich um die ursprüngliche Ausstattung han­
deln muss; Spuren einer späteren Übermalung sind nicht zu 
erkennen. 

A. Bildprogramm 

Obwohl einige Teile der Wandmalereien zerstört sind, kön­
nen fast alle Bildthemen, die in der Kirche wiedergegeben 
waren, rekonstruiert werden. Bei der Ausmalung der Kirche 
orientierten sich die Ausstatter an einem gängigen Aus­
schmückungssystem, das im 14. Jahrhundert allgemeine Ver­
breitung fand und vorwiegend im makedonischen und 
epirotischen Raum angewendet wurde13. Entsprechend die­
sem Ausschmückungsprinzip wurde die Sockelzone, die et­
wa 50 cm hoch ist, mit einem anikonischen Dekor versehen, 
der sich aus floralen Rankenmustern und stark abstrahier­
ten Doppeladlern zusammensetzt. Über dieser Sockelzone 
schließt sich ein 1,60 m hohes Register an, das ganzfigurige 
Heilige aufnimmt. In dem darauffolgenden 50 cm hohen 
Streifen sind Brustbilder von Heiligen angeordnet, die von 
Medaillons umschlossen werden. Um die Tondi herum wur­
den im unteren Bereich florale Rankenmuster aufgemalt. 

13. Vgl. zum Beispiel die Christuskirche in Veroia (1314/15), s. St. Pele-
kanides, Καλλιέργης, όλης Θετταλίας άριστος ζωγράφος, Athen 

1973, sowie die Marienkirche in Maligrad (1368/69), s. V. J. Djuric, Ma­

li Grad - Saint-Athanase à Kastoria - Borje, Zogra/6 (1975), 31-50. 
14. Von den Schriftrollen der Kirchenväter ist nur die von Gregorios 
Theologos erhalten geblieben. Der auf dem Rotulus eingetragene Text 
wurde der eucharistischen Liturgie entnommen und gibt den Anfang 
des Stillgebetes der zweiten Antiphon wieder. Er lautet: «Κύριε ό 

Nach diesem Register folgt eine schmale 15 cm hohe Orna­
mentzone, in die ein Palmettenfries eingefasst ist. Den Sze­
nen des Festbildzyklus wurde schließlich die oberste Zone 
des Kirchenraumes eingeräumt. 
Die Bildausstattung des Bemas ist beträchtlich zerstört. 
Fragmentarisch erhalten hat sich die Mariendarstellung in 
der Apsiskalotte (Abb. 3). Maria ist halbfigurig im Typus der 
Orans wiedergegeben und wird von zwei Cherubim flan­
kiert. Unterhalb der Gottesmutter schließt sich im Apsiszy-
linder die Komposition der Kirchenväterliturgie an. Von 
den Bildnissen der Kirchenväter sind nur noch die von Basi-
leios dem Großen und von Gregorios Theologos erkennbar, 
die rechts des Apsisscheitels angeordnet wurden14. Beider­
seitig des Apsiszylinders folgen die Bildnisse von zwei Dia­
konen. In der Prothesisnische wurde der Erzdiakon Stepha­
nos wiedergegeben, dem südlich der Hauptapsis Romanos 
Melodos folgt. Über den beiden Diakonen sind beiderseitig 
der Apsiskalotte zwei halbfigurige Bischöfe abgebildet, de­
ren Identität offen bleiben muss, da ihre Tituli zerstört sind. 
Der schmale abschließende Bereich der Ostwand oberhalb 
der Apsisnische ist schließlich einem Teil der Himmelfahrts­
darstellung vorbehalten, der die stehende Gottesmutter 
zeigt, von der nur noch der Unterkörper erhalten ist. Links 
und rechts von Maria können gerade noch die Spuren von 
weiteren Figuren erkannt werden. Der verbleibende Ab­
schnitt der Himmelfahrtszene wird sich im Scheitel des Ton­
nengewölbes des Bemas angeschlossen haben, dessen Male­
reien heute abgebrochen sind. Ausnahmslos zerstört sind 
außerdem die Fresken auf der Südwand des Altarraumes. 
Auf der Nordwand hat sich dagegen ein Teil der Malereien 
erhalten. Über der ornamentierten Sockelzone ist die Vision 
des Petrus von AIexandrien wiedergegeben (Abb. 10). Ober­
halb dieser Darstellung schließt sich am Gewölbeansatz ein 
Freskenfragment an. Die darauf abgebildeten Höllenpfor­
ten und Sarkophage belegen, dass der nördliche Abschnitt 
der Bematonne der Szene der Anastasis vorbehalten war. 
Die Malereien im Berna bezeugen ein geläufiges Aus­
schmückungsmodell. Die in der Apsisnische vorgenomme-

Θεος ημών σώσον τον λαόν σου» («Herr, unser Gott, rette dein 

Volk»). Dieser Wortlaut gehört zu den am häufigsten wiedergegebe­
nen Zitaten auf den Schriftrollen der Kirchenväter. Zu den verschiede­
nen Inschriften auf den Schriftbändern der Kirchenväter s. G. Babic -
Ch. Walter, The Inscriptions Upon Liturgical Rolls in Byzantine Apse 
Decoration, REB 34 (1976), 269-280, sowie S. Gerstel, Liturgical Scrolls 
in the Byzantine Sanctuary, GRBS 35 (1994), 195-204. 

91 



KARIN KIRCHHAINER 

Abb. 3. Cerskë, Marienkirche. Umzeichnung der Fresken an der Ost­
wand. 

ne Kombination von Marienbild und Kirchenväterliturgie 
ist seit der mittelbyzantinischen Epoche fortwährend an die­
sem Platz belegt15. Auch die Zweiteilung der Himmelfahrts­
darstellung auf die Schildwand über der Apsiskalotte und 
die Gewölbetonne des Bemas ist seit mittelbyzantinischer 
Zeit in Kirchen mit kleinen Dimensionen bezeugt16. Die 
Szene der Vision des Petrus von Alexandrien begegnet seit 
der palaiologischen Epoche oft im Altarraum, bevorzugt 
wird ihr ein Platz an der Nordwand in der Nähe der Prothe­
sisnische zugewiesen17. Dass die verbleibenden Abschnitte 
der unteren Zonen mit den Bildnissen von Bischöfen und 
Diakonen gefüllt werden, entspricht ebenfalls den Ausstat­
tungskonventionen für Altarräume. Ebenso ist an den er­
haltenen Dekorationen zu beobachten, dass szenische Dar­
stellungen des Festbildzyklus häufig dem Gewölbebereich 
des Bemas zugeordnet werden. Für das Berna der Marien-

15. Zu den Bildprogrammen der Bemata s. grundlegend A. G. Mantas, 
Τό εΙκονογραφικό πρόγραμμα τον ιερόν Βήματος των μεσοβν-
ζαντινών ναών της Ελλάδας (843-1204), Athen 2001. 

16. Bereits in der Kirche des Hg. Panteleimon in Epano Boularioi (Ma­
ni) wurde das Himmelfahrtsbild um 991/92 auf die gleichen Wand­
flächen aufgeteilt, s. N. Gioles, ΉΆνάληψις τον Χρίστου βάσει των 
μνημείων της Α' χιλιετηρίόος, Athen 1981, 258-260; s. auch Mantas, 

Abb. 4. Cerskë, Marienkirche. Umzeichnung der Fresken an der West­

wand. 

kirche kann neben den Darstellungen der Anastasis und der 
Himmelfahrt eine dritte Szene erschlossen werden, die sich 
am Gewölbeansatz der Südwand befunden haben muss. 
Der Festbildzyklus der Marienkirche umfasste ursprünglich 
elf Szenen. Er beginnt an der Ostwand beiderseitig des Al­
tarraumes mit der Szene der Verkündigung an Maria (Abb. 
3). Von der Darstellung ist nur noch der linke Teil auf dem 
nördlichen Abschnitt der Ostwand bewahrt, der die Figur 
des Erzengels Gabriel zeigt; die Gottesmutter der Verkün­
digungsszene kann für den südlichen Abschnitt derselben 
Wand ergänzt werden. Entsprechend dem Uhrzeigersinn 
wird der Festbildzyklus auf der Südwand des Kirchenrau­
mes fortgeführt. Hier sind die Szenen der Darbringung 
Christi im Tempel und der Erweckung des Lazarus wieder­
gegeben (Abb. 7). Da sich nach der Verkündigungsszene 
das Bild der Darbringung Christi im Tempel (Abb. 5) an-

op.cit., 195,298, Abb. 8,9. 
17. M. Altripp, Die Prothesis und ihre Bildausstattung in Byzanz unter be­
sonderer Berücksichtigung der Denkmäler Griechenlands, Frankfurt a.M. 
1998,164-168. Auch in der Hermeneia wird vorgegeben, die Vision des 
Petrus von Alexandrien nahe bei den Opfertischen zu malen, s. A. Pa-
padopoulos-Kerameus, Διοννσίον τον εκ Φονρνά, Ερμηνεία της 
ζωγραφικής τέχνης, Sankt Petersburg 1909,219. 

92 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

Abb. 5. Cerskë, Marienkirche. Umzeichnung der Fresken an der 
Südwand. 

schließt, kann rekonstruiert werden, dass sich das Festbild 
der Geburt Jesu auf dem oberen Wandabschnitt der Süd­
wand des Altarraumes befunden haben wird, an dem die 
Malereien abgebrochen sind. Die Geburtsszene war dem­
nach im Berna gegenüber der Höllenfahrt Christi lokalisiert. 
Nach der Darstellung der Lazarus-Erweckung folgt auf der 
Westwand des Kirchenraumes eine sehr schlecht erhaltene 
Szene, die als Einzug Christi in Jerusalem identifiziert wer­
den kann (Abb. 4). Das Bildfeld im Zentrum der Westwand 
wurde der Szene der Koimesis vorbehalten, der sich die 
Darstellung der Kreuzigung Christi anschließt. Auf der 
Nordwand des Kirchenraumes folgen die Szenen der Meta­
morphosis und der Myrophoren am Grabe (Abb. 6). 
Die Bildnisse der ganzfigurigen Heiligen in der unteren Zo­
ne des Naos sind mit einer Ausnahme überliefert. Lediglich 
der Heilige, der auf dem schmalen Wandabschnitt der Ost­
wand südlich des Bemas wiedergegeben war, ist verlorenge­
gangen. Gegenüber befindet sich nördlich des Altarraumes 
das Bildnis des Apostels Petrus (Abb. 3). Dieser ist nicht 
frontal dargestellt, sondern wendet sich in Dreiviertelan­
sicht nach rechts, woraus geschlossen werden kann, dass er 
sich auf den ihm ursprünglich gegenüber abgebildeten Hei­
ligen bezieht. Naheliegend ist, dass auf dem zerstörten 

Abb. 6. Cerskë, Marienkirche. Umzeichnung der Fresken an der 
Nordwand. 

Wandbereich der Apostel Paulus wiedergegeben war. Die 
beiden Apostelfürsten werden in der byzantinischen Male­
rei fast immer paarweise gezeigt und zwar an prominenten 
Stellen in der unteren Zone des Kirchenraumes18. 
Auf der Südwand des Kirchenraumes sind vier Heilige ab­
gebildet (Abb. 8). Von Osten nach Westen folgen die Bild­
nisse der Kirchenväter Nikolaus von Myra und Athanasios 
des Großen, die in der Nähe des Bemas wiedergegeben sind. 
Ihnen folgen die Kriegerheiligen Georgios und Demetrios. 
Die Flächen der Westwand wurden ebenfalls mit vier Heili­
genbildnissen besetzt (Abb. 4). Links des Einganges sind der 
Säulenheilige Symeon Stylites und der Erzengel Michael 
dargestellt. Ihnen schließt sich rechts des Eingangs das Kai­
serpaar Konstantin und Helena an. Die Nordwand wurde 
der Darstellung von fünf Figuren eingeräumt (Abb. 6). Im 
westlichen Bereich befinden sich die Bildnisse von Theodor 

18. S. Kalopissi-Verti, Eine unbekannte spätbyzantinische Kirche in 
Lakonien: H. Strates (Άι-Στράτης) bei der Siedlung Hagios Andreas, 

in: M. Restie (Hrsg.), Festschrift für Klaus Wessel zum 70. Geburtstag, 
München 1988,158 mit zahlreichen Beispielen. 

93 



KARIN KIRCHHAINER 

Abb. 7. Cerskë, Manenkirche. Erweckung des Lazarus. 

Stratelates und Theodor Tiron. Gezeigt wird die Segnung 
der beiden einander zugewendeten Soldatenheilige durch 
Christus. Der abschließende östliche Bereich der Nordwand 
ist mit einer monumentalen Deesis-Komposition besetzt, 
die durch eine rote vertikale Leiste von der Szene der Seg­
nung der Theodoroi abgesetzt wurde (Abb. 9). 
Von den Heiligenbrustbildern in den Tondi der mittleren 
Zone sind die beiden Bildnisse in der Südostecke des Kir­
chenraumes zerstört. Aufgrund des erhaltenen Titulus TOY 
ΘΕΟΥ MIC AH A rechts des Medaillions auf der Südwand ist 
davon auszugehen, dass hier Misael wiedergegeben war19. 
Neben ihm schließt sich die Darstellung des Propheten Ha-

bakuk an (Abb. 12), auf den die heiligen Märtyrer Tryphon 
und Niketas folgen. Am westlichen Ende der Südwand ist 
ein weiterer Märtyrer abgebildet, dessen Titulus nicht mehr 
lesbar ist. Der linke Abschnitt der Westwand wurde den 
Bildnissen von fünf weiblichen Heiligen eingeräumt, deren 
Identität offen bleiben muss, da ihre Namensbeischriften 
nicht mehr entziffert werden können (Abb. 4). Auf dem 
rechten Abschnitt der Westwand sind die Soldaten Menas, 
Viktor und Vikentios dargestellt. An der Nordwand folgen 
die Brustbilder der Kriegerheiligen Arethas, Prokopios und 
Artemios, denen sich die Darstellung des Propheten Sopho-
nias anschließt (Abb. 11). Der verbleibende Abschnitt der 

19. Es handelt sich wahrscheinlich um Misael, einem der Gefährten des 
Propheten Daniel. Ein Brustbild von Misael (neben den beiden ande­
ren Jünglingen Ananias und Azarias) begegnet zum Beispiel in der Kir­
che Hg. Athanasios tou Mouzaki in Kastoria (1384/85), s. St. Peleka-
nides, Καστοριά. Βυζαντιναί τοιχογραφίαι, Thessaloniki 1953, Taf. 

151b. Darüber hinaus ist Misael auch in der Bildausstattung der Kirche 
Hg. Andreas tou Rousouli in Kastoria (um 1430) wiedergegeben, s. E. 
N. Tsigaridas, Τοιχογραφίες της περιόδου των Παλαιολόγων σε 

ναούς της Μακεδονίας, Thessaloniki 1999, Abb. 187. 

94 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

\ 4 / 

%* 

ί t hw. 

Β ;· |Ί 

rJIte/ ·' 

•Λ " : 

k - · 

h 
•ISèul 

. 

E M 
1 • · ' • • . . / ' . · 

; /. , 

* . 

? 

, - . • ' . . 

;·. -M 

' ' . 5 

Ιί 
ST · τ 5 

E * 

i | t* Κ * »*ii 

S 1 . . - . 

*M^g 

* l 

ί L;-. *•.'-·"·. ' - ' ' '. 

» ·• * ». s? 

" · ' ! * 

v46ò. S. Cerskë, Marienkirche. Heiligenbildnisse an der Südwand. 

Nordwand wurde dem Bildnis von König Salomon einge­
räumt, ihm schließt sich auf der Ostwand die nur fragmenta­
risch erhaltene Darstellung von König David an. 
Das Bildprogramm des Naos ist konventionell gestaltet und 
weist keine thematischen Besonderheiten auf. Bei der Kon­
zeption des narrativen Zyklus orientierten sich die Bildaus­
statter an den thematischen Vorgaben des Dodekaortons. 
Aufgrund der limitierten Wandflächen im Kirchenraum 
konnten nur elf szenische Darstellungen wiedergegeben 
werden, die im Uhrzeigersinn das Leben Christi illustrieren. 
Innerhalb der christologischen Bildfolge ist auf der West­
wand die Szene des Marientodes eingeschoben, die seit der 
mittelbyzantinischen Epoche fast ausnahmslos die zentrale 
Bildfläche über dem inneren Eingangsportal einnimmt20. 
Bemerkenswert ist, dass sich die Festbildfolge im westlichen 
Bereich des Kirchenraumes nicht der narrativen Struktur 
der Evangelienberichte anpasst. Denn hier wird die Vita 
Christi nicht nach dem Leitfaden seiner Lebensstationen il­
lustriert, da auf das Festbild der Darbringung Jesu im Tem­
pel die Erweckung des Lazarus folgt und nicht, wie zu erwar­

ten wäre, die Verklärungsszene. Diese ist stattdessen auf die 
Nordwand gerückt und schließt sich der Kreuzigungsdar­
stellung auf der Westwand an. 
Welche Motive für die Modifikation der christologischen 
Bildfolge entscheidend waren, lässt sich nicht mit Bestimmt­
heit sagen. Eventuell spielten kompositionelle Gründe eine 
Rolle, da die Bildfelder an der Süd- und Nordwand durch 
ungewöhnliche Formate gekennzeichnet sind und eine un­
regelmäßige spitz zulaufende Grundfläche aufweisen (Abb. 
5 und 6). Der Maler hatte also Bildfelder mit außergewöhn­
lichen Formaten zu füllen und vielleicht war es für ihn mit 
weniger Schwierigkeiten verbunden, die von ihm gewählten 
Szenen an diesen Plätzen unterzubringen, da andere Dar­
stellungen, wie zum Beispiel die Kreuzigung Christi, ein re­
gelmäßiges rechteckiges Bildformat als Vorgabe fordern. 

20. K. Kreidl-Papadopoulos, Koimesis, RbK4,1990, Sp. 154-155. 

95 



KARIN KIRCHHAINER 

γφΑ)*4ν£ 

tQÊ 

s* 

•R', • ft ί 

4̂W>. 9. Cerskë, Marienkirche. Deesis. 

Unter Umständen ist aus diesen Gründen die modifizierte 
Szenenfolge entstanden. 
An der Auswahl der szenischen Darstellungen ist auffal­
lend, dass das wichtige Festbild der Taufe Jesu nicht in die 
Erzählfolge aufgenommen wurde, das äußerst selten in den 
Festbildzyklen fehlt. Stattdessen ist an der Nordwand die 
Szene der Myrophoren am Grabe in den Zyklus integriert 
worden, die vor dem nur noch fragmentarisch erhaltenen 
Festbild der Anastasis positioniert wurde. Durch die Aus­
lassung der Taufdarstellung und der Wiedergabe zweier Bil­
der, welche die Auferstehung Christi thematisieren, wird im 

Bildprogramm der Gedanke der Auferstehung akzentuiert. 
Die Auswahl der Darstellungen geht eventuell auf die per­
sönlichen Wünsche des Stifters zurück, der dem Auferste­
hungsgedanken im Bildprogramm besondere Geltung ver­
schaffen und damit auch seinen eigenen Wunsch nach Erlö­
sung und Auferstehung zum Ausdruck bringen wollte21. 
Den soteriologischen Charakter des Dekorationspro­
gramms bezeugt auch die monumental angelegte Deesis-
Komposition an der Nordwand und die Wiedergabe der 
Maria orans in der Apsiskalotte, denn mit beiden Darstel­
lungen wird der Gedanke der Fürbitte zum Ausdruck ge-

21. Es sei darauf hingewiesen, dass in der Kirche Hg. Strategos in dem 
Dorf Hagios Nikolaus bei Monemvasia (zweite Hälfte 13. Jahrhundert) 
ebenfalls auf die Wiedergabe der Taufe Jesu verzichtet und stattdessen 
die Szene der Frauen am Grabe in den Festbildzyklus aufgenommen 
wurde. Die kleine Kirche diente als Ossuarium des in der Nähe gelege­

nen Nikolausklosters und ihr soteriologisch orientiertes Bildprogramm 
nimmt Bezug auf die Funktion des Monumentes als Grabkapelle. Zum 
Bildprogramm des Beinhauses und dessen Funeralcharakter s. N. Gio-
les, Ό ναός του 'Άι-Στράτηγου στον Άγιο Νικόλαο Μονεμβασίας, 
ΛαχΣπ 9 (1988), 423-462, insbesondere 426-427. 

96 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

bracht22. Es sei daraufhingewiesen, dass die Darstellung der 
betenden Maria häufig in den Apsiskonchen von Privatka­
pellen und Grablegen anzutreffen ist23. Die Stifter dieser 
Kirchen wollten sich vermutlich unter den besonderen 
Schutz der betenden Gottesmutter stellen, die ihre Hoff­
nung auf ewige Fürbitte - sowohl im Leben wie nach dem 
Tode - verkörpert. 
Die Marienkirche fungierte wahrscheinlich als Privatkirche 
eines lokal ansässigen Landbesitzers, der diese außerhalb 
des Dorfes Cerskë auf seinem Grundstück errichten ließ24. 
Dass es sich bei der Stiftung um eine Privatkirche und nicht 
um eine Klosterkirche handelt, bezeugt auch die Auswahl 
der Heiligen. Denn auffallend ist, dass im Kirchenraum kei­
ne heiligen Mönche begegnen, die in den Bildprogrammen 
von monastischen Gründungen in der Regel zahlreich re­
präsentiert sind. In der Marienkirche wurden stattdessen 
viele Kriegerheilige abgebildet, die in dem Kreis von Pro­
pheten25, Aposteln, Kirchenvätern und weiblichen Heiligen 
das Übergewicht bilden. Die verstärkte Repräsentation von 
Kriegerheiligen ist in vielen byzantinischen Bildprogram­
men festzustellen26, denn die heiligen Soldaten gelten als 
die beliebtesten Heiligen der Ostkirche und werden am 
häufigsten abgebildet27. 
Was generell die Auswahl und Positionierung der Darstel­
lungen in der Marienkirche betrifft, so ist eine Verwandt­
schaft zu einigen erhaltenen spätpalaiologischen Bildaus­
stattungen im westmakedonischen Raum feststellbar28. Über­
schneidungen ergeben sich in erster Linie zu den Wandma-

22. Zur Bedeutung der Deesis in der byzantinischen Monumentalmale­
rei s. A. G. Mantas, Überlegungen zur Deesis in der Hauptapsis mittel­
byzantinischer Kirchen Griechenlands, in: G. Koch (Hrsg.), Byzantini­
sche Malerei. Bildprogramme - Ikonographie - Stil, Symposion in Mar­
burg vom 25.-29.6.1997, Wiesbaden 2000,165-182. Zum Begriff und zur 
Verbreitung des Bildthemas s. K.-R. Althaus, Die Apsidenmalereien der 
Höhlenkirchen in Apulien und in der Basilikata. Ikonographische Unter­
suchungen, Hamburg 1997, 41-47. Beide Publikationen mit umfassen­
den Literaturverweisen. 

23. Zur Auswahl der Maria orans für die Ausschmückung der Apsis by­
zantinischer Kirchen s. K. Kirchhainer, Die Bildausstattung der Niko­
lauskirche in Thessaloniki. Untersuchungen zu Struktur und Programm 
der Malereien, Weimar 2001,55-62 mit weiterführender Literatur. 

24. Die Form der Privatkirche spielte in Byzanz eine große Rolle. Zu 
diesen Kirchenstiftungen s. E. Herman, «Chiese private» e diritto di fon­
dazione negli ultimi secoli dell'impero bizantino, OCP 12 (1946), 302-
321. J. Ph. Thomas, Private Religious Foundations in the Byzantine Empi­
re, Washington, D.C. 1987. 

25. Die Einbindung von Prophetenbrustbildern in das schmale Bildre­
gister mit den Heiligenbüsten begegnet häufig in Bildprogrammen von 

Abb. 10. Cerskë, Marienkirche. Vision des Petrus von Alexandrien. 

einschiffigen Kirchen mit kleinen Dimensionen, die nicht über die not­
wendige Höhenausstreckung verfügten, um einen Rang mit ganzfiguri-
gen Propheten in der oberen Wandzone aufzunehmen. Ein Beispiel 
bietet das Dekorationssystem der Christuskirche in Veroia, s. Peleka-
nides, op.cit. (Anm. 13), Abb. 7-10. 

26. Die heiligen Krieger sind zum Beispiel in den Bildausstattungen der 
Stadt Mistra in großer Zahl anzutreffen, s. S. Dufrenne, Les program­
mes iconographiques des églises byzantines de Mistra, Paris 1970, 61. 

27. A. Chatzinikolaou, Heilige, RbK 2, 1971, Sp. 1049-1059. T. Papa-
mastorakis, Ιστορίες και ιστορήσεις βυζαντινών παλληκαριών, 
ΔΧΑΕ 20 (1998), 213-220. Sh. Gerstel, Art and Identity in the Medie­
val Morea, in: A. Laiou - R. P. Mottahedeh (Hrsg.), The Crusades from 
the Perspective of Byzantium and the Muslim World, Washington, D.C. 
2001,263-285, insbesondere 269-273. 

28. Einen Überblick über die erhaltenen spätbyzantinischen Wandma­
lereien in Makedonien geben B. Schellewald - L. Theis, Makedonien, 
RbK 5,1995, Sp. 1178-1209. Einige ausgewählte Freskenprogramme in 
Makedonien behandelt Tsigaridas, op.cit. (Anm. 19). Zu den makedo­
nischen Bildausstattungen auf dem Gebiet des ehemaligen Jugoslawien 
s. V.J. Djuric, Byzantinische Fresken in Jugoslawien, München 1976. 

97 



KARIN KIRCHHAINER 

Abb. 11. Cerskë, Manenkirche. Hg. Artemios, Prophet Sophonias. 

lereien in der Stadt Kastoria29. Sowohl in der Auswahl der 
dargestellten Heiligen als auch in deren Platzierung im Kir­
chengebäude lassen sich enge Parallelen zu der Kirche Hg. 
Athanasios tou Mouzaki in Kastoria (1384/85) nachwei­
sen30. Dort ist in der unteren Zone des Kirchenraums an der 
Nordwand vor dem Altarraum eine Deesis-Komposition 
angeordnet worden, der an der Südwand die Kirchenväter 
Athanasios der Große und Nikolaus von Myra gegenüber 
stehen. Dieselbe Konstellation ist in der Marienkirche anzu­
treffen. Daneben finden sich in der Athanasioskirche eben­
falls die beiden einander zugewandten Theodoroi, die hier 
aber an der Südwand abgebildet wurden31. An der West­
wand beider Kirchen sind die Heiligen Konstantin und 
Helena sowie der Erzengel Michael anzutreffen. 
Eine der Marienkirche eng verwandte Heiligenauswahl be­
gegnet außerdem in der Kirche des Heiligen Georgios tou 
Bounou in Kastoria (ca. 1385). In diesem Monument sind in 
der unteren Zone des Kirchenraums die Deesis-Kompositi­
on, der Erzengel Michael, Symeon Stylites, die Heiligen 
Konstantin und Helena sowie die Segnung der beiden Theo­
doroi an vergleichbaren Plätzen wie in der Marienkirche an­
gebracht32. 

29. Zu den Wandmalereien der Stadt Kastoria s. Pelekanides, op.cit. 
(Anm. 19). M. Chatzidakis - St. Pelekanides, Kastoria, Athen 1985. Zur 
Stadt Kastoria in der byzantinischen und nachbyzantinischen Zeit s. E. 
Drakopoulou, Η πόλη της Καστοριάς τη βυζαντινή και μεταβυζαντι­
νή εποχή (12ος-16ος αι.). Ιστορία - Τέχνη - Επιγραφές, Athen 1997. 

30. Zum Bildprogramm der Kirche s. Chatzidakis - Pelekanides, op.cit., 
106-119 mit Dekorationsplan auf S. 108. 

31. In der Athanasioskirche ist statt der Segnung die Krönung der 
beiden Kriegerheiligen wiedergegeben, s. Chatzidakis - Pelekanides, 
op.cit., 119, Abb. 14. 
32. Zu der Bildausstattung s. Tsigaridas, op.cit. (Anm. 19), 211-225 mit 
Dekorationsplan auf S. 214. 

Neben den Kirchen in Kastoria weist die Bildausstattung 
der Christuskirche in Mborje bei Korea (1389/90) die größ­
ten Gemeinsamkeiten mit dem Dekorationsprogramm der 
Marienkirche auf. Obwohl sich die Fresken der Christuskir­
che nur sehr eingeschränkt beurteilen lassen, da sie durch 
Kerzenruß und partienweise neuzeitliche Übermalungen 
stark beschädigt sind, können einige Parallelen zur Marien­
kirche erkannt werden33. So entspricht die Auswahl der sze­
nischen Darstellungen in weiten Teilen dem Festbildzyklus 
in Cerskë34. Darüber hinaus sind in der unteren Zone des 
Kirchenraums ebenfalls die Deesis, die Krönung der beiden 
Theodoroi, die Heiligen Konstantin und Helena sowie Ge­
orgios und Demetrios anzutreffen35. 
V.J. Djuric hat beobachtet, dass die Bildausstattungen der 
Athanasioskirche in Kastoria und der Christuskirche in 
Mborje viele stilistische und ikonographische Gemeinsam­
keiten aufweisen und sich auch in der Auswahl der Pro­
grammelemente entsprechen. Er geht davon aus, dass die 
Fresken beider Kirchen aus der Hand eines Künstlers stam­
men, der Mitglied einer Malerwerkstatt in Kastoria war36. 
Djuric nimmt ferner an, dass dieser Maler auch schon 
1368/69 wesentliche Teile der Wandmalereien in der Mari­
enkirche auf der Insel Maligrad im Prespa-See schuf. Es sei 
darauf hingewiesen, dass das Bildprogramm der Marienkir­
che in Maligrad ebenfalls thematische Übereinstimmungen 
zu dem Dekorationssystem der Marienkirche in Cerskë auf­
weist, doch sind diese bezüglich der Auswahl der Darstel­
lungen nicht so deutlich37. Die meisten Entsprechungen 
hinsichtlich der Zusammenstellung der Programmelemente 
sind zu der Athanasioskirche in Kastoria und der Christus­
kirche in Mborje zu verzeichnen, deren Wandmalereien am 
Ende der Schaffenszeit dieses Malers anzusiedeln sind. 
Ersichtlich wird, dass dieser Künstler über die Stadt Kasto­
ria hinausgehend auch in angrenzenden Regionen tätig war, 
um die Wandmalereien in Mborje und Maligrad anzuferti-

33. Zu den Malereien der Kirche s. D. Dhamo, Les fresques de l'église 
de Ristoz à Mborje de Korçe, Studime Historike 2 (1979), 199-212. Dju­
ric, op.cit. (Anm. 13), 31-50. Zu der Kirche s. auch Koch, op.cit. (Anm. 
12), 191-192. 
34. Dargestellt sind Verkündigung, Geburt, Darstellung Christi im 
Tempel, Einzug in Jerusalem, Gefangennahme, Erweckung des La­
zarus, Marien am Grabe, Anastasis und Koimesis. 
35. Koch, op.cit. (Anm. 12), 192. 
36. Djuric, op.cit. (Anm. 13), 31-50. 
37. Zum Bildprogramm dieser Kirche s. D. Dhamo, L'église de Notre-
Dame à Maligrad, Studia Albanica 2 (1964), 107-119, sowie Djuric, 
op.cit. (Anm. 13), 31-50. 

98 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

gen. Damit ist schließlich auch davon auszugehen, dass er 
mit dazu beitrug, die künstlerischen Tendenzen, die in der 
2. Hälfte des 14. Jahrhunderts in Kastoria vorherrschten, 
überregional zu verbreiten. Bemerkt werden muss, dass Ka­
storia neben Ohrid im 14. Jahrhundert ein bedeutendes 
Kulturzentrum im westlichen Makedonien war, von dem 
entscheidende künstlerische Strömungen ausgingen38. Ein­
hergehend mit dieser Ausstrahlung wurden durch die Ma­
lerwerkstätten auch die Programmelemente, die für die 
Ausschmückung der Kirchen in Kastoria bevorzugt worden 
sind, in angrenzende Gebiete wie den nördlichen Epirus 
verbreitet und etabliert. Auch dort wurden diese Bildthe­
men von den Stiftern favorisiert, die sie für die Aus­
schmückung der von ihnen erbauten Kirchen bestimmen 
konnten. In der Marienkirche in Cerskë äußert sich der Ein-
fluss dieser künstlerischen Tradition in erster Linie in der 
Bildauswahl des unteren Malregisters. Die dort dargestell­
te Deesis-Komposition, die Segnung der beiden Theodo-
roi durch Christus, Konstantin und Helena, der Erzengel 
Michael, Symeon Stylites sowie Georgios und Demetrios 
sind in fast allen Kirchen Kastorias, die im dritten Viertel 
des 14. Jahrhunderts und im beginnenden 15. Jahrhundert 
ausgeschmückt worden sind, an vergleichbaren Plätzen im 
Kirchenraum anzutreffen39. 

B. Ikonographie 

Die ikonographische Untersuchung der Fresken der Mari­
enkirche wird durch den schlechten Erhaltungszustand der 
meisten szenischen Darstellungen und der Bildthemen im 
Apsisbereich erschwert. Sie kann nur an einigen christologi-
schen Szenen und an einem Teil der Heiligen in den beiden 
unteren Bildregister erfolgen. 
Von der Darstellung der Verkündigung an Maria ist nur die 
Figur des Erzengels Gabriel überliefert (Abb. 3). Gabriel 

38. S. dazu O. Demus, Die Entstehung des Palaiologenstils in der Male­
rei, in: Berichte zum XI. Internationalen Byzantinisten-Kongreß, Mün­
chen 1958,50-52. M. Chatzidakis, Art in the Late Byzantine Period, in: 
Μ. Β. Sakellariou (Hrsg.), Greek Lands in History: Macedonia. 4000 

Years of Greek History and Civilization, Athen 1993,340-351. 

39. Tsigaridas, op.cit. (Anm. 19), 211-330,345-348. 

40. M. Tatic-Djuric, Das Bild der Engel, Recklinghausen 1962,34-35. Zur 

Ikonographie der Erzengel in der byzantinischen Kunst und ihrer Gewan­

dung s. auch H. Maguire, A Murder Among the Angels: The Frontispiece 

Miniatures of Paris, gr. 510 and the Iconography of the Archangels in 

Byzantine Art, in: R. Ousterhout - L. Brubaker (Hrsg.), The Sacred Image 

Eastand West, Illinois 1995,63-71. M.G. Parani, Reconstructingthe Reality 

of Images. Byzantine Material Culture and Religious Iconography (1 lth- 15th 

Centurie?,), Leiden-Boston 2003,99-100,154-155. 

wendet sich in Seitenansicht und in schreitender Haltung 
nach rechts. Seine rechte Hand ist im Segensgestus erhoben, 
um der Gottesmutter die Botschaft zu überbringen. Gabriel 
trägt kaiserliche Gewandung; über sein rotes Untergewand 
wurde der perlenbesetzte Loros gelegt. Die kaiserliche Klei­
dung des Verkündigungsengels begegnet häufig in der Wand­
malerei der palaiologischen Epoche, sie erfreute sich in dieser 
Zeit größerer Beliebtheit als die traditionellere Gewandung 
bestehend aus Chiton und Himation40. 
Von der Szene der Darbringung Christi im Tempel (Abb. 5) 
ist etwa ein Viertel des linken Bildfeldes zerstört. Im erhal­
tenen linken Bildbereich steht der Hohepriester Symeon er­
höht auf den Stufen eines Altarziboriums. In vorgebeugter 
Haltung wendet er sich mit verhüllten Händen nach rechts, 
um das Christuskind in Empfang zu nehmen. Rechts von 
ihm folgt die mit einem roten Maphorion bekleidete Maria, 
die das Jesuskind auf ihren Armen hält und zu Symeon her­
antritt. Während sich Maria dem Hohepriester zuwendet, 
nimmt Christus eine entgegengesetzte Haltung ein, indem 
er seinen Kopf von dem Hohepriester abwendet41. Rechts 
von Maria folgt die etwas im Hintergrund stehende Prophe­
tin Hanna, die in ein blaues Gewand gehüllt ist und auf 
ihrem Haupt ein weißes Kopftuch trägt. Sie wendet sich 
nach links und hält einen geöffneten Rotulus, auf dem die 
Worte TOY/TO TO B/PE<POC OYPANON KAI ΓΗΝ E-
CTE/PEQCE geschrieben sind («Dieses Kind hat Himmel 
und Erde erschaffen»)42. Am rechten Bildrand bildet Jo­
seph den Abschluss der Figurengruppe. Er ist mit einem 
weißen Chiton und einem roten Himation bekleidet und 
wendet sich der Darbringung zu; in seinen Händen trägt er 
die beiden Opfertauben. 

Für die Wiedergabe der Darbringung Christi im Tempel ha­
ben sich in Byzanz mehrere Darstellungsvarianten heraus­
gebildet43. Am häufigsten begegnet das sogenannte symme-

41. Zu den verschiedenen Positionen und Körperhaltungen des Chri­
stuskindes in der Darbringungsszene s. K. Wessel, Darstellung Christi 
im Tempel, RbKl, 1966, Sp. 1137-1142. 
42. Die geöffnete Schriftrolle mit diesem Text ist seit dem 12. Jahrhun­
dert ein geläufiges Attribut, das Hanna in der Szene beigegeben wird, 
um auf ihr prophetisches Amt hinzuweisen. In der Monumentalmalerei 
begegnet dieses Attribut zuerst in der Darbringungsszene in der Kirche 
des heiligen Panteleimon in Nerezi (1164). Neben dem beschrifteten 
Rotulus kommt auch die geschlossene Schriftrolle vor, die allerdings 
häufiger in den Darstellungen anzutreffen ist, die vor dem 12. Jahrhun­
dert entstanden sind, s. dazu D. Mouriki, The Mosaics ofNea Moni on 
Chios, 1, Athen 1985,120-121 mit älterer Literatur. 
43. Zur Ikonographie der Darbringungsszene s. A. Xyngopoulos, Υπα­

παντή, ΕΕΒΣ 6 (1929), 328-339. D.C. Shorr, The Iconographie Deve-

99 



KARIN KIRCHHAINER 

trische Kompositionsschema, bei dem die Figuren in Zwei­
ergruppen den Altar flankieren. Dabei stehen links des Al­
tars Symeon und Hanna, während rechts Maria und Joseph 
positioniert sind; diese Anordnung der Zweiergruppen 
kann auch spiegelbildlich erfolgen44. Neben diesem traditio­
nellen Grundschema begegnen auch Varianten, bei denen 
die Figuren asymmetrisch im Bildraum verteilt sind. In den 
palaiologischen Darstellungen des Themas herrscht die 
Tendenz vor, Symeon isoliert vor dem Altar wiederzugeben, 
auf den sich die übrigen Figuren zu bewegen45. Dabei steht 
Maria stets vor Symeon, und hinter ihr schließen sich in be­
liebiger Folge Joseph und Hanna an. Am geläufigsten bei 
den Beispielen der Monumentalmalerei ist, dass im Bild von 
links nach rechts erzählt wird, dass heißt, dass Symeon in der 
rechten Bildhälfte platziert wird46. Diese Anordnung orien­
tiert sich vermutlich an der Erzählweise der Zyklen im Kir­
chenraum, die ebenfalls von links nach rechts erfolgt. In der 
Marienkirche ist die seltenere Darstellungsvariante wieder­
gegeben, bei der Symeon im linken Bildraum seinen Platz 
erhielt und die Bewegungsrichtung der übrigen Figuren von 
rechts nach links verläuft47. 
Im Kompositionsaufbau weist die Darbringungsszene in der 
Marienkirche enge Parallelen zur Darstellung in der 
Athanasioskirche in Kastoria auf. In beiden Schilderungen 
des Themas wurden die Figuren in der gleichen Art und 
Weise in den Bildraum komponiert. Unterschiede ergeben 
sich nur in Details, wie in der Handhaltung Symeons, der in 
Kastoria das Kind segnet, sowie in der geschlossenen Buch­
rolle der Prophetin Hanna. Außerdem ist die Szene in der 
Athanasioskirche im Hintergrund durch mehr architektoni­
sche Elemente bereichert48. 
Die Darbringungsszene in Cerskë ist im oberen rechten Be­
reich durch eine besondere Ikonographie gekennzeichnet, 
die aus dem ungewöhnlichen Format des Bildfeldes resul­
tiert. Über der Figurengruppe im unteren Bildfeld ist in der 

lopment of the Presentation in the Temple,^rtß 28 (1946), 17-32. E.C. 
Constantinides, The Wall Paintings of the Panagia Olympiotissa at Elas-
son in Northern Thessaly, 1, Athen 1992,115-117 mit weiteren Verwei­
sen auf die ältere Literatur. 
44. Zahlreiche Beispiele für die beiden Darstellungsvarianten gibt T. 
Malmquist, Byzantine 12th Century Frescoes in Kastoria. Agioi Anargyroi 
and Agios Nikolaos tou Kasnitzi, Uppsala 1979,48-50. 
45. Constantinides, op.cit., 117. 
46. Vgl. beispielsweise die Darstellungen in der Christuskirche in Ve-
roia und der Marienkirche in Maligrad, Djuric, op.cit. (Anm. 13), Abb. 
41 und 43, sowie die Szene in der Panagia Olympiotissa in Elasson, 
Constantinides, op.cit. (Anm. 43), 115-117 mit weiteren Abbildungs­

dreieckigen abschließenden Bildfläche im oberen rechten 
Bereich ein zusätzliches Motiv in die Komposition einge­
bunden worden. Dort sind in einem halbkreisförmigen 
Himmelsegment die «Seelen der Gerechten in der Hand 
Gottes» wiedergegeben, die für den Betrachter kaum sicht­
bar sind. Dargestellt ist eine große Hand, aus der die Köpfe 
von mehreren Figuren herausragen (Abb. 5). 
Quelle des Motivs ist eine Textstelle im Buch der Weisheit 
(3, 1), in der es heißt: «Der Gerechten Seelen aber sind in 
Gottes Hand, und keine Qual kann sie berühren». Dem 
Bildthema kommt eine eschatologische Bedeutung zu, da es 
den Gedanken an die Rettung der frommen Seelen am 
Jüngsten Tag umschreibt49. Die «Seelen in der Hand Gott­
es» werden seit dem 14. Jahrhundert gelegentlich in den 
Kirchenräumen wiedergegeben, wo sie bevorzugt über Ein-
und Ausgängen als selbstständiges Kompositionsmotiv er­
scheinen oder in Verbindung mit Weltgerichts-Darstellun­
gen vorkommen50. In narrative Szenen ist das Motiv dage­
gen nicht eingebunden worden und die in der Marienkirche 
vorgenommene Verschmelzung mit der Szene der Darbrin­
gung Christi im Tempel scheint eine singulare Kombination 
zu vertreten. 
Die Verbindung der beiden Bildthemen kann dahingehend 
erklärt werden, dass die Hand Gottes, welche die Seelen 
birgt, gedanklich mit der Hand der Gottesmutter, die Chri­
stus trägt, assoziiert worden ist. H. Maguire hat am Beispiel 
der Apostelkirche in Thessaloniki, in der im Esonarthex die 
thronende Gottesmutter mit dem Jesuskind der Darstellung 
der «Seelen in der Hand Gottes» gegenübergestellt ist, dar­
gelegt, dass mit dieser Anordnung eine bewusste Verknüp­
fung der beiden Bildthemen und ihre antithetische Kon­
frontation intendiert war51. Diese resultiert aus der Idee, 
dass so, wie Gott, der als endzeitlicher Richter die Seelen 
der Gerechten hält, die Hand Mariens den allmächtigen 
Richter als Kind hält. Das Thema von Mutter und Kind wird 

beispielen. 
47. Im zerstörten Bildbereich links von Symeon war vermutlich der Al­
tar wiedergegeben. 
48. Djuric, op.cit. (Anm. 13), Abb. 42. 
49. Ch. Stephan, Ein byzantinisches Bildensemble. Die Mosaiken und 
Fresken der Apostelkirche zu Thessaloniki, Worms 1986,187. 
50. Zu dem Bildthema und seiner kontextbezogenen Verwendung in 
der Monumentalmalerei s. grundlegend S. Der Nersessian, Program 
and Iconography of the Frescoes of the Parecclesion, in: P.A. Under­
wood (Hrsg.), The Kariye Djami. TV: Studies in the Art of the Kariye Djami 
and its Intellectual Background, Princeton 1975,331-332. 
51. H. Maguire, Art and Eloquence in Byzantium, Princeton 1981,57-58. 

100 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

also mit einem Motiv des Jüngsten Gerichts in Verbindung 
gebracht und damit schließlich auch eine Gegenüberstel­
lung von Inkarnations- und Endzeitthematik evoziert: «Das 
Inkarnationsmysterium wird dadurch visualisiert, dass dem 
Bild der Hand Gottes, die die Kinder (= Seelen) hält, das 
Bild von Christus selbst als schwachem Kind gegenüberge­
stellt wird, der auf Erden erschienen ist, um die antizipierte 
Erlösung der Seelen am Jüngsten Tag überhaupt erst zu er­
möglichen»52. 
Diese Verbindung von Inkarnations- und Weltgerichtsthe­
matik sollte wahrscheinlich mit der Aufnahme der «Seelen 
in der Hand Gottes» in die Darbringungsszene veranschau­
licht werden. Die Gestaltung der Komposition in der Mari­
enkirche bezeugt eine besonders originelle und innovative 
Bildschöpfung, für die das ungewöhnliche Format des Bild­
feldes, in das sie eingepasst ist, die Voraussetzungen bot. 
Die Darstellung der Erweckung des Lazarus (Abb. 5 und 7) 
ist in einem relativ guten Erhaltungszustand überliefert. 
Den Hintergrund der Szene bildet eine Felslandschaft, vor 
der sich das Wunder in Bethanien abspielt. Die Kompositi­
on ist im Vordergrund in zwei Bereiche gegliedert. Im lin­
ken Bildfeld ist der nach rechts schreitende Christus im 
Halbprofil zu sehen, der von sechs Aposteln begleitet wird. 
Jesus ist in einen roten Chiton und ein blaues Himation 
gehüllt, er streckt seine rechte Hand Lazarus entgegen, 
während seine Linke die Schriftrolle hält. Von der Gruppe 
der Apostel sind bis auf den vorderen ganzfigurig dargestell­
ten Petrus nur Abschnitte von Köpfen sichtbar, die sich hin­
tereinander staffeln. Das rechte Bildfeld wird von dem in 
weiße Mumienbinden gewickelten Lazarus bestimmt. Er 
sitzt in einem kastenartigen Sarkophag und neigt seinen 
Oberkörper nach vorne. Um Lazarus herum schließen sich 
mehrere Personen an. Hinter ihm ist eine Gruppe stehender 
Männer wiedergegeben, die ihre Blicke auf Christus rich­
ten. Vor der Männergruppe wurde links von dem Erweck­
ten ein hockender Diener angeordnet, dessen Gestik auf­
grund der Zerstörungen in diesem Bildbereich nicht näher 
bestimmt werden kann53. Im rechten unteren Bildbereich 
befindet sich vor dem Sarkophag ein weiterer hockender 

52. Stephan, op.cit. (Anm. 49), 188. 
53. Vermutlich hielt er in seiner linken Hand das Ende einer Mumien­
binde und zog mit seiner Rechten das Gewand vor Mund und Nase, um 
sich vor dem Leichengeruch zu schützen. Diese Haltung der Hände des 
Dieners begegnet in vielen byzantinischen Darstellungen des Themas, 
vgl. K. Wessel, Erweckung des Lazarus, RbK2,1971, Sp. 389-414. 
54. Eine vergleichbare Darstellung ist in der Klosterkirche von Gre­
canica (um 1320) wiedergegeben, wo in der Felslandschaft im Hinter­

Diener, der im Begriff ist, die Verschlussplatte des Sarko-
phages wegzurücken. Der Diener wird in seiner Tätigkeit 
von einem Gehilfen unterstützt, von dem aber nur noch die 
Umrisse eines Beines im rechten äußeren Bildbereich er­
kannt werden können. Zwischen Lazarus und Christus sind 
im Vordergrund die beiden Schwestern des Erweckten wie­
dergegeben, die sich Christus zuwenden. Die vorne ange­
ordnete Martha ist mit einem roten Maphorion bekleidet 
und hat sich vor Christus niedergeworfen. Hinter Martha 
schließt sich die in ein blaues Maphorion gehüllte Maria an, 
die sich in kniender Haltung Christus zuwendet. 
Das Geschehen in Bethanien wird durch eine Nebenszene 
im oberen Bildfeld breiter erläutert. Dort sind im linken Be­
reich des spitz zulaufenden Bildfeldes zusätzliche Figuren in 
die Komposition eingebunden worden. Abgebildet ist links 
über der Apostelgruppe Maria, die Schwester des Lazarus. 
Sie hat sich vor dem von rechts heranschreitenden Christus 
niedergeworfen. Christus richtet seine Rechte segnend auf 
Maria, während sich sein Kopf von ihr abwendet. Sein Blick 
ist auf die ihm rechts folgende Apostelgruppe gerichtet. Die 
Illustration der Nebenszene orientiert sich an Jo 11, 32, wo 
es heißt: «Wie nun Maria dahin kam, wo Jesus war, warf sie 
sich bei seinem Anblick zu Füßen und sagte zu ihm: Herr, 
wärest du hier gewesen, so wäre mein Bruder nicht gestor­
ben». 

Anhand der Komposition ist erkennbar, dass der überliefer­
te Typus der Lazarus-Erweckung durch erzählerische Ele­
mente erweitert wurde, indem ein Geschehnis, das vor der 
eigentlichen Wundertat in Bethanien stattfand, integriert 
wurde54. Diese ausführlichere Schilderung der Erzählung 
begegnet gelegentlich in der spätbyzantinischen Zeit, in der 
die Kompositionen durch zusätzliche narrative Elemente 
aufwendiger und figurenreicher gestaltet werden55. In die 
Darstellung in Cerskë konnte die Nebenszene aufgrund des 
nach oben erweiterten Bildfeldes in die Komposition aufge­
nommen werden. 
Die Lazarusszene in der Marienkirche folgt dem voll ent­
wickelten Typus, der im 14. und 15. Jahrhundert in Makedo­
nien und auf dem Berg Athos verbreitet war. Kennzeich­

grund allerdings beide Schwestern des Lazarus vor Christus und seinen 
Jüngern knien, s. R. Hamann-Mac Lean und H. Hallensleben, Die Mo­
numentalmalerei in Serbien und Makedonien vom 11. bis zum frühen 14. 
Jahrhundert, Giessen 1963, Abb. 329. 
55. Vgl. R. Darmstaedter, Die Auf erweckung des Lazarus in der altchrist­
lichen und byzantinischen Kunst, Bern 1955, 26-27, sowie Wessel, op.cit. 
(Anm. 53), Sp. 407-414. 

101 



KARIN KIRCHHAINER 

nend für diesen Typus ist in erster Linie, dass Lazarus nicht 
in einem Felsengrab, sondern in einem Sarkophag wieder­
gegeben wird. Außerdem wendet sich Maria nicht zu La­
zarus um, sondern schaut auf den vor ihr stehenden Chri­
stus. Charakteristisch für diese Darstellungen ist schließlich 
auch der von den übrigen Dienern abseits hockende Gehil­
fe, der die Mumienbinden von Lazarus löst36. 
Bezüglich der Gruppierung und Anordnung der Figuren im 
Bildraum kann die Darstellung in Cerskë mit der Wiederga­
be der Lazaruserweckung in der Athanasioskirche in Kasto-
ria verglichen werden. Beide Szenen weisen eine fast identi­
sche Ikonographie auf. So ist zum Beispiel die Haltung des 
Lazarus in beiden Darstellungen dieselbe. Außerdem ent­
spricht sich die Haltung und Gestik der beiden Männer, wel­
che die Figurengruppe hinter Lazarus anführen. Darüber 
hinaus war die Komposition in Kastoria ursprünglich auch 
durch eine Nebenszene im gleichen Bildbereich erweitert. 
Da das Fresko im oberen Bereich zerstört ist, kann aller­
dings nur noch der Unterkörper der sich niederwerfenden 
Maria erkannt werden. Unterschiede zwischen den Bildern 
in der Athanasioskirche und der Marienkirche ergeben sich 
nur in Details. So sind die Figuren in Cerskë im Bildraum 
enger aneinandergerückt, während sie in Kastoria lockerer 
und großzügiger verteilt wurden. Die komprimiertere Dar­
stellungsweise in der Marienkirche resultiert vermutlich aus 
Platzmangel, da die Figuren in ein schmaleres Bildfeld ein-
gepasst werden mussten. 

Die Szene des Einzugs Christi in Jerusalem (Abb. 4) ist stark 
beschädigt. Das Bildthema lässt sich nur anhand von Frag­
menten bestimmen. Am unteren Bildrand können zwei aus­
gebreitete Kleidungsstücke und die Hufe des Esels erkannt 
werden. Darüber hinaus ist im Zentrum der Darstellung ein 
Teil des blauen Himations von Christus sichtbar sowie seine 
rechte Hand, die eine Buchrolle hält. 
In einem fragmentarischen Zustand befindet sich auch die 
Darstellung der Koimesis (Abb. 4), von der nur noch Teile 
im unteren Bildfeld erhalten geblieben sind. Im Zentrum 
des Bildvordergrundes befindet sich eine bildparallel ange­
ordnetes Lager, vor dem ein Fußschemel steht. Auf dem La­
ger liegt der von links nach rechts gerichtete Leichnam der 
Gottesmutter. Maria ist mit einem roten Maphorion und ei­
nem weißen Untergewand bekleidet, ihre Hände liegen 

56. G. Millet. Recherches sur l'iconographie de l'Évangile auxXIVe, XVe 
et XVIe siècles d'après les monuments de Mistra, de la Macédoine et du 
Mont Athos, Paris 1917,239 mit zahlreichen Bildbeispielen. 

überkreuzt auf ihrem Unterkörper. Rechts zu den Füßen 
der Gottesmutter kann noch der mit einem roten Oberge­
wand bekleidete Apostel Paulus erkannt werden, der sich 
der Verstorbenen entgegen neigt. 
Etwas besser als die übrigen Szenen an der Westwand ist die 
Kreuzigung Christi (Abb. 4) bewahrt, allerdings sind Teile 
der Malereien im oberen Bildfeld abgebrochen und der ver­
bleibende Bereich der Darstellung sehr stark verblasst. Zen­
trum der Komposition ist ein in der Mittelachse aufgerichte­
tes Kreuz, das vor einer Stadtmauer errichtet wurde. Das 
Kreuz erhebt sich auf dem Berg Golgatha, in dem sich eine 
Höhle öffnet, die den Schädel Adams beherbergt. An das 
Kreuz ist der mit einem weißen Lendenschurz bekleidete 
Jesus genagelt, dessen Unterkörper etwas nach links aus­
schwingt. Der kaum noch erkennbare Kopf des Gekreuzig­
ten liegt auf seiner rechten Schulter. Christus wird von zwei 
Personengruppen flankiert. Zu seiner Rechten ist die mit ei­
nem roten Maphorion bekleidete Gottesmutter in Seitenan­
sicht wiedergegeben, die zu ihm aufblickt. Maria hält ihre 
Linke im Trauergestus an die Wange und weist mit ihrer 
rechten ausgestreckten Hand auf Jesus. Hinter ihr folgt eine 
weitere Frau in Seitenansicht, von der nur noch Teile des 
ockerfarbenen Gewandes sichtbar sind. Zur Linken Christi 
schließt sich der mit einem weißen Himation bekleidete Jo­
hannes an. Er wendet sich in Seitenansicht und gebeugter 
Haltung dem Gekreuzigten zu und neigt seinen Kopf nach 
unten. Seine linke Hand hängt in angewinkelter Haltung aus 
dem Gewand heraus, während er seine Rechte im Zeichen 
der Trauer an die Wange legt. Rechts außen im Bild wird 
der gerüstete Hauptmann Longinus gezeigt. Sein kaum 
noch erhaltener Kopf richtet sich nach oben auf Christus, 
während sich sein Unterkörper in entgegengesetzter Rich­
tung nach rechts dreht. Oberhalb des Hauptmanns ist rechts 
von dem Querbalken des Kreuzes noch das kosmische Sym­
bol des Mondes zu erkennen. 

Die Darstellung der Kreuzigung knüpft an den traditionel­
len ikonographischen Typus mit wenigen Figuren an, der 
auch in der palaiologischen Epoche noch verbreitet war57 . 
Aufgrund des schlechten Erhaltungszustandes kann die 
Ikonographie der Szene nur noch eingeschränkt beurteilt 
werden. Einige Züge im rechten Teil der Darstellung erin­
nern an die Kreuzigungsszene in der Kirche Johannes tou 

57. Zum Thema s. P. Thoby, Le Crucifix des Origines au Concile de Trente. 
Etude iconographique, 2 Bände, Nantes 1959 und 1963; s. auch M. Mrass, 
Kreuzigung Christi, RbK5,1995, Sp. 284-356 mit älterer Literatur. 

102 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

Kyritze in Kastoria (14. Jh.), von der der linke Teil verloren­
gegangen ist58. Auch zu dem Kreuzigungsbild in der Mari­
enkirche in Maligrad (1368/69) kann eine Nähe im Kompo­
sitionsaufbau beobachtet werden59. 
Das Bild der Metamorphosis (Abb. 6 und 13) befindet sich 
in einem relativ guten Zustand. Die Verklärung findet in ei­
ner Felslandschaft statt, die sich vor einem blauen Bildhin­
tergrund erhebt. Im Zentrum der Komposition erscheint 
der frontal dargestellte Christus in einem ockerfarbenen Hi-
mation, der von einer weißen zackenförmigen Gloriole um­
fangen wird. Er hält seine Rechte segnend vor die Brust, 
während seine Linke die Schriftrolle trägt. Zu seiner Rech­
ten schließt sich Elias an, der sich Christus in vorgebeugter 
Haltung zuwendet. Er trägt auch ein ockerfarbenes Himati-
on und richtet seine Hände auf den Verklärten. Links von 
Christus ist Moses wiedergegeben, der ebenfalls in ein 
ockerfarbenes Himation gehüllt ist. Moses wendet sich in 
gebeugter Haltung Christus zu und trägt in seinen Händen 
die Gesetzestafeln. Unterhalb der Dreiergruppe sind am 
Berghang in bewegter Haltung von links nach rechts die 
Apostel Petrus, Johannes und Jakobus wiedergegeben. Pe­
trus kniet am Boden, er wendet sich Christus zu und zeigt 
mit seiner Rechten auf ihn. Johannes fällt nach links und 
streckt seine Hände aus, um sich abzustützen. Jakobus ist 
kopfüber stürzend dargestellt, von ihm ist nur noch der Un­
terkörper erkennbar. Die beiden rechten Apostel wurden 
dicht aneinandergedrängt wiedergegeben. Das enge Beiein­
ander der Figuren resultiert aus dem schmalen Bildfeld, das 
im rechten unteren Bereich durch ein Fenster begrenzt ist. 
Die Verklärungsszene zeigt sich palaiologischen Darstel­
lungen verpflichtet, in denen die Haltung und Bewegung 
der Apostel ausdrucksgeladenen wiedergegeben wird. Ab­
gesehen von der Zuspitzung der Dramatik in der spätbyzan­
tinischen Zeit war die Ikonographie der Verklärungsszene 
in Byzanz nur wenigen Veränderungen unterworfen60. Die 

58. Pelekanides, op.cit. (Anm. 19), Abb. 156b. 
59. Djuric, op.cit. (Anm. 13), Abb. 40. 
60. Vgl. J. Myslivec, Verklärung Christi, LChrlA, 1974, Sp. 416-418. Zur 
Ikonographie der Szene s. auch Millet. op.cit. (Amm. 56), 216-231, so­
wie R. Lane Fox, Art and the Beholder: The Apse Mosaic of S. Apolli­
nare in Classe, in: Bosporus. Essays in Honour of Cyril Mango, ByzForsch 
21 (1995), 247-251 mit weiterer Literatur. 
61. S. hierzu ausführlich Constantinides, op.cit. (Anm. 43), 119-120. 
62. T. Velmans, Byzanz. Fresken und Mosaiken, Düsseldorf 1999, Abb. 
212 (Zica), 219 (Staro Nagoricino). 
63. Zu den verschiedenen Neuschöpfungen an Gloriolen in der spätby­
zantinischen Zeit s. V. Mako, Geometrical Forms of Aureoles and Man-
dorlas in Medieval Art of Byzantium. Serbia, Russia and Bulgaria, Zo-
graf 21 (1990), 41-59. 

Position der Figuren im Bild wird kaum variiert, Modifika­
tionen können meistens nur in der Gestaltung der Lichtglo­
riole festgestellt werden, deren Aufbau unterschiedliche 
Formen annimmt61. In der Szene in der Marienkirche wird 
Christus von in einer zackenförmigen Mandorla umfangen, 
die mit mehreren Spitzen nach außen ausschwingt. Diese 
Art der Aureole kommt selten vor, ist aber beispielsweise in 
der Koimesiskirche in Zica (1309-1316) sowie in der Ge­
orgskirche in Staro Nagoricino (1317/18) belegt, wo sie al­
lerdings den Christus in der Szene des Marientodes um­
gibt62. Gloriolen dieser Form scheinen eine Neuerung in der 
Ikonographie der palaiologischen Epoche zu vertreten63. 
Von der Szene der Myrophoren am Grabe (Abb. 6) ist ein 
Teil der Fresken im linken Bildfeld abgebrochen. Im erhalte­
nen linken Bildbereich erscheinen drei Frauen auf dem Weg 
zum Grab Christi. Von den Myrophoren ist nur noch der 
Kopf der vordersten erhalten, von den beiden anderen sind 
lediglich Bruchstücke der Nimben bewahrt. Rechts der Frau­
en sitzt im Bildzentrum ein mit einem weißen Gewand be­
kleideter Engel auf einem würfelartigen Stein. Er wendet 
sich den Myrophoren zu und zeigt mit seiner Rechten in ent­
gegengesetzter Richtung auf einen schräg angeordneten Sar­
kophag, in dem Leichentücher liegen64. Am rechten Bildrand 
wurde ein weiterer weißgekleideter Engel angeordnet, der 
hinter dem Sarkophag sitzt und sich dem anderen Engel zu­
wendet. Unterhalb des Sarkophages sind im rechten Bildfeld 
schlafende Soldaten in Rüstungen wiedergegeben. Im obe­
ren Abschnitt der Darstellung ist in dem linken spitzzulau­
fenden abschließenden Bereich ein halbkreisförmiges Him­
melssegment wiedergegeben, das die Szenen der Myropho­
ren am Grabe und der Metamorphosis überfängt. 
Bei der Wiedergabe der Myrophoren am Grabe65 orientier­
te sich der Maler an das Lukas-Evangelium (Lk 24,1-11), in 
dem berichtet wird, dass zwei Engel den Frauen erschei­
nen66. In den byzantinischen Darstellungen wird das Thema 

64. Während in den frühen Darstellungen das Grab Christi als Felsen­
höhle gestaltet wird, geht man ab dem 14. Jahrhundert dazu über, einen 
Sarkophag abzubilden, vgl. Millet, op.cit. (Anm. 56), 517-536. 
65. Zur Ikonographie der Szene der Myrophoren am Grabe s. Constan­
tinides, op.cit. (Anm. 43), 128-130 mit Verweisen auf die ältere Litera­
tur. Zu den frühen Darstellungen des Themas s. J. Villette, La Résurrec­
tion du Christ dans l'art chrétien du He au Vile siècle, Paris 1957,59-87. 
66. Auch in Jo 20, 1-18 wird von zwei Engeln berichtet, allerdings nur 
von einer Frau (Maria aus Magdala). In der Marienkirche waren dage­
gen mindestens drei Frauen dargestellt. Ob sich neben den dreien wei­
tere anschlössen, muss offen bleiben, da dieser Bereich des Bildes zer­
stört ist. Bei Lukas ist von «Maria aus Magdala und Johanna und Maria 
des Jakobus und die übrigen mit ihnen» die Rede. 

103 



KARIN KIRCHHAINER 

in der Regel nach Mt 28, 1-7 illustriert, wo von nur einem 
Engel berichtet wird67. Die Aufnahme zweier Engel in die 
Szene ist in der byzantinischen Monumentalmalerei weni­
ger verbreitet, begegnet aber gelegentlich in Darstellungen 
der palaiologischen Epoche68. Eine mit der in der Marien­
kirche verwandte Abbildung des Themas begegnet in der 
Kirche Hg. Andreas tou Rousouli in Kastoria (um 1430)69. 
Beide Szenen zeigen eine im Kern entsprechende Ikonogra­
phie, die sich in der analogen Verteilung der Kompositions­
elemente im Bildfeld zu erkennen gibt. Darüber hinaus wur­
de in beide Darstellungen im oberen Bereich ein Himmels­
segment eingebunden, das in anderen Abbildungen des 
Themas nicht belegt ist. 
Von den Bildthemen im Altarraum ist nur die Vision des 
Petrus von Alexandrien vollständig bewahrt (Abb. 10). Im 
rechten Teil der Darstellung steht der frontal wiedergegebe­
ne Christus auf einem Altarblock. Er wird als halbwüchsiger 
Knabe in einer transparenten Tunika gezeigt, die er mit bei­
den Händen vor seinem Körper umfasst. Von seiner rechten 
Schulter fällt ein weißer Umhang herab, der sich um seinen 
Hinterkörper legt. Im linken Bildbereich ist Petrus von 
Alexandrien in Seitenansicht zu sehen, der sich in leicht vor­
geneigter Haltung Christus zuwendet. Petrus ist mit Sticha-
rion, Phelonion und Omophorion bekleidet und weist mit 
beiden Händen auf Christus. Im unteren Bildbereich wurde 
rechts von Petrus ein roter Drache angeordnet, in dessen 
Rachen der Kopf von Arius steckt. Oberhalb des Drachens 
ist zwischen Christus und Petrus eine nicht mehr lesbare 
Beischrift angebracht, die wahrscheinlich den Dialog zwi­
schen den beiden wiedergibt70. 

An der Wiedergabe der Vision des Petrus von Alexandrien 
ist außergewöhnlich, dass sich Christus nicht zu Petrus hin­
wendet, sondern frontal dargestellt ist71. In der Regel wer­
den die beiden Figuren einander zugewendet in einer Art 

67. Millet, op.cit. (Anm. 56), 129; vgl. auch J.P. Albani, Die byzantini­
schen Wandmalereien der Panagia Chrysaphitissa-Kirche in Chrysaphal 
Lakonien, Athen 2000,67. 
68. Vgl. Constantinides, op.cit. (Anm. 43), 129 mit Beispielen. 
69. Pelekanides, op.cit. (Anm. 19), Taf. 163a. 
70. In der Regel wird der Komposition folgender Dialog zwischen Pe­
trus und Christus beigegeben: «Wer hat so dein Gewand zerrissen, ο 
Erlöser?» «Der unsinnige und allerschlechteste Arius, ο Petrus». Die­
sen Text gibt die Hermeneia für die Darstellung vor, s. Papadopoulos-
Kerameus, op.cit. (Anm. 17), 219. Übersetzung zitiert nach G. Schäfer, 
Malerhandbuch des Malermönches Dionysios vom Berge Athos, Mün­
chen 1983,181. 

71. Zur Entstehung und Ikonographie der Darstellung siehe G Millet, 
La Vision de Pierre d'Alexandrie, in: Mélanges Charles Diehl, 2, Paris 

Zwiegespräch gezeigt, was sich darin äußert, dass sich die 
Gestik ihrer Hände aufeinander bezieht und Jesus zumin­
dest mit einer Hand auf Petrus weist72. Diese Korrespon­
denz der beiden Figuren ist in der Marienkirche nicht gege­
ben, da sich Christus dem Betrachter zuwendet und die 
Hände vor seinem Körper hält. Abweichend an der Darstel­
lung ist ferner, dass der Kirchenvater Petrus nicht wie üblich 
mit einem Polystavrion bekleidet ist, sondern ein schmuck­
loses Phelonion trägt. Die divergierende Illustration des 
Bildthemas findet in den erhaltenen Abbildungen keine di­
rekten Parallelen. 
In der Komposition der Deesis (Abb. 9) erscheint der fron­
tal dargestellte Christus im Bildzentrum stehend auf einem 
roten Fußkissen. Der mit einem roten Chiton und blauen 
Himation bekleidete Christus trägt in seiner Linken ein ge­
schlossenes Buch, während er mit seiner rechten Hand den 
Segensgestus ausübt. Zu beiden Seiten seines Nimbus ist 
der Ehrentitel Ο ZQOAOTHC («der Lebensspender») an­
gebracht. Zur Rechten Christi ist die auf einem Suppenda-
neum stehende Maria in Seitenansicht wiedergegeben, sie 
wurde mit dem Epitheton H EAEOYCA («die Barmherzi­
ge») versehen. Maria ist in ein rotes Maphorion gehüllt, un­
ter dem sie ein hellblaues Untergewand trägt. Sie wendet 
sich Christus in fürbittender Haltung zu. Dieselbe Körper­
haltung hat Johannes der Täufer angenommen, der sich zur 
Linken Christi anschließt. Er ist mit einem weißen Unterge­
wand und einem blauen Umhang bekleidet. 
Bei der Wiedergabe des Themas knüpft der Maler an die 
Deesis-Kompositionen der frühen Palaiologenzeit an73, die 
in der Folgezeit weiter tradiert wurden74. Die für Christus 
ausgewählte Ehrenbezeichnung Zoodotes begegnet auf 
mehreren Christusbildern aus dem Ende des 14. Jahrhun­
derts im makedonischen Raum. Sie ist beispielsweise auf ei­
ner Ikone aus dem Kloster Zrze75 (1393/94) belegt und in ei-

1930,99-115. 
72. S. die Abbildungsbeispiele bei Millet, op.cit., 99-115 mit Tafelan­
hang. Darstellungen der Vision in der serbischen Monumentalmalerei 
gibt V.R. Petkovic, La peinture serbe du moyen âge, 1, Belgrad 1930, Taf. 
57b (Grecanica), 140b (Matejic), 157b (Manasija). Zur Wiedergabe des 
Themas in der bulgarischen Monumentalmalerei s. Iv. Akrabova Jan-
dova, La Vision de Saint Pierre dAlexandrie en Bulgarie, BIABulg 15 
(1946), 24-36. 
73. Vgl. zum Beispiel das Deesis-Mosaik auf der südlichen Empore der 
Hagia Sophia in Konstantinopel (kurz nach 1261), s. H. Kahler, DieHa-
gia Sophia, Berlin 1967, Abb. 93 und Farbtafel IV. 
74. Vgl. N. Chatzidakis, Greek Art. Byzantine Mosaics, Athen 1994,25. 
75. Zu der Ikone, die heute im Museum in Skopje aufbewahrt wird, s. V. 
Djuric, Icônes de Yougoslavie, Belgrad 1961,37-38, Taf. LI. 

104 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

ner Deesis-Darstellung in der Panagia Phaneromene (um 
1400) in Kastoria bezeugt76. Das Epitheton Eleousa ist einer 
der bevorzugtesten Ehrentitel für die Gottesmutter77. Mit 
den Beischriften Zoodotes und Eleousa sollte vermutlich der 
soteriologische Charakter der Darstellung und die Heils­
funktionen von Christus und Maria unterstrichen werden. 
In der Darstellung der Segnung der Theodoroi werden die 
beiden gerüsteten Kriegerheiligen einander zugewendet ge­
zeigt (Abb. 6). Der links wiedergegebene Theodor Strate -
lates erscheint in statuarischer Haltung im Halbprofil, 
während der rechts positionierte Theodor Tiron im Drei­
viertelprofil und in leicht bewegter Pose dargestellt wurde. 
Die beiden Soldaten haben ihre Schilde und Schwerter zwi­
schen sich abgestellt und erheben ihre Hände betend nach 
oben. Adressat ihrer Fürbitte ist Christus, der über ihnen in 
einem halbkreisförmigen hellblauen Himmelssegment er­
scheint. Von dem frontal abgebildeten Christus wird nur der 
Oberkörper gezeigt. Er trägt ein rotes Himation und er­
streckt seine Arme im Segensgestus in Richtung der Häup­
ter der beiden Soldaten. 
Die Komposition der Segnung beziehungsweise der Krö­
nung der Theodoroi ist ein verbreitetes Thema in den make­
donischen Kirchen, die im 3. Viertel des 14. Jahrhunderts 
ausgemalt wurden78. In ihrer Ikonographie war die Darstel­
lung nur geringfügigen Veränderungen unterworfen, die 
sich darin äußern kann, dass die Position der Figuren ausge­
wechselt wurde79. Meistens wird die Krönung der beiden 
Soldaten durch Christus wiedergegeben, ihre Segnung ist in 

76. Tsigaridas, op.cit. (Anm. 19), 287, Abb. 169. Darüber hinaus ist die 
Bezeichnung Christus Zoodotes in der Stifterinschrift in der Christus­
kirche in Mborje (1389/90) anzutreffen, s. Th. Popa, A propos de quel­
ques inscriptions des églises de Notre-Dame à Maligrad et de Ristoz à 
Mborje, Bulletin i Universitetit Shtetëror të Tiranës, Seria shkencat Sho-
qërore 2 (1959), 258. 

77. Es sei darauf hingewiesen, dass man sich der unterschiedlichen 
Epitheta in völliger Freiheit ohne feste Regeln bediente, vgl. G.M. 
Lechner, Mana,RbK6,1997, Sp. 19-28. 
78. Tsigaridas, op.cit., 343. 
79. Zur Entstehung und Ikonographie der Komposition s. R. Zacharuk, 
Darstellung der Kriegerheiligen in der orthodoxen Kunst, Phil. Diss. Mar­
burg 1988,123-129. 

80. Tsigaridas, op.cit., Abb. 134. 
81. Zur Darstellung des Kaiserpaares in der byzantinischen Malerei s. 
ausführlich L. Hadermann-Misguich, Kurbinovo. Les fresques de Saint-
Georges et la peinture byzantine du Xlle siècle, Brüssel 1975, 245-251. 
82. Tatic-Djuric, op.cit. (Anm. 40), 35. 
83. Zur Wiedergabe der Säulenheiligen in Byzanz s. J.-P. Sodini, Nou­
velles eulogies des Symeon, in: C. Jolivet-Levy (Hrsg.), Les saints et leur 
sanctuaire à Byzance, Paris 1993, 25-32 (mit älterer Literatur), sowie 

den erhaltenen Denkmälern etwas seltener belegt. Die Dar­
stellung in der Marienkirche knüpft an den Segnungs-Typus 
an, der auch in der Kirche Hg. Georgios tou Bounou in Ka­
storia (um 1385) begegnet80. 
Die Wiedergabe der Einzelfiguren im unteren Bildregister 
(Abb. 3-6) orientiert sich an den Darstellungskonventionen, 
die sich für die jeweiligen Heiligen im Laufe der byzantini­
schen Zeit herausgebildet haben. Entsprechend sind die 
Heiligen Konstantin und Helena in kaiserlichem Ornat zu­
sehen eines Kreuzes wiedergegeben81. Der Erzengel Micha­
el wird als gerüsteter Krieger mit erhobenem Schwert ge­
zeigt, eine Darstellungsform, die häufig begegnet und dazu 
dient, seine Rolle als Führer der himmlischen Heerscharen 
hervorzuheben82. In voller Rüstung erscheint Michael oft an 
den Eingängen der Kirchenräume und kann als «Türwäch­
ter» aufgefasst werden. Der in eine Mönchskutte gehüllte 
Symeon Stylites ist wie üblich bis zur Hüfte sichtbar auf einer 
Säule wiedergegeben, womit auf sein asketisches Leben ver­
wiesen wird, das er auf einer Säule zugebracht hat83. Die bei­
den Soldaten Georgios und Demetrios erscheinen «kampfbe­
reit» in Rüstung und mit Waffen, eine Darstellungsform, die 
die populärste in der byzantinischen Kunst ist84. Nikolaus 
von Myra und Athanasios der Große sind wie gewohnt in li­
turgisches Ornat gehüllt; über ihrem Sticharion tragen sie 
ein mit Kreuzen durchsetztes Phelonion und ein Omophori-
on, das sie als Angehörige der höchsten Rangstufe innerhalb 
der kirchlichen Hierarchie charakterisiert85. In ihrer linken 
Hand halten sie ein Evangelienbuch86, während ihre Rechte 

demnächst auch K.-R. Althaus, Stylitendarstellungen auf griechischen 
Ikonen, in: G. Koch (Hrsg.), Griechische Ikonen, Symposium in Mar­
burg vom 26.-29.06.2000 (im Druck). 
84. Zacharuk, op.cit. (Anm. 79), 44. Zur Ikonographie der heiligen 
Krieger s. auch M. Markovic, Holy Warriors from Resava. Iconographi-
cal Analysis, in: V.J. Djuric (Hrsg.), Resava Monastery. Its History and 
Art, Symposium Manasija Monastery and its Time, Despotovac 1994 
(1995), 191-217 mit älterer Literatur. 
85. Zur Darstellung der Kirchenväter in der byzantinischen Kunst s. 
Chatzinikolaou, op.cit. (Anm. 27), Sp. 1038-1050, sowie V.J. Djuric, 
Les Docteurs de TÉglise, in: Ενφρόσννον. Αφιέρωμα στον Μανόλη 

Χατζηδάκη, 1, Athen 1991,129-135 mit älterer Literatur. 
86. Athanasios hält als einziger Kirchenvater ein geöffnetes Evange­
lienbuch, auf dem folgender Text geschrieben steht: ΕΙΠΕΝ Ι Ο K(Y-

PIO)C T/OIC EAY/TOY MA/OHTAIC OY AYNA/TAI ΠΟ/AIC KPY(BHNAI) 

(«Hat der Herr zu seinen Jüngern gesagt, dass keine Stadt verborgen 
sein kann ...»). Der Text ist dem Matthäus-Evangelium (5,14) entnom­
men und paraphrasiert einen Teil der Bergpredigt. In der Hermeneia 
wird ein verwandter Wortlaut für das Evangelienbuch Christi vorge­
schrieben, s. Papadopoulos-Kerameus, op.cit. (Anm. 17), 228. 

105 



KARIN KIRCHHAINER 

Abb. 12. Cerskë, Marienkirche. Prophet Habakuk, Hg. Tryphon. 

im Segensgestus erhoben ist. Auf dieselbe Weise sind die 
nicht mehr identifizierbaren Bischöfe an der Ostwand des 
Bemas abgebildet worden. Die Diakone Stephanos und Ro­
manos Melodos sind ihrem Rang entsprechend in Sticharia 
und Oraria gehüllt und tragen zum Zeichen ihres liturgi­
schen Amtes ein Weihrauchfass in ihrer rechten Hand. 
In die in unterschiedlichen Farben gestalteten Medaillons in 
der mittleren Zone des Kirchenraumes wurden hauptsäch­
lich die Brustbilder von Märtyrer aufgenommen, die aus­
nahmslos in Frontalansicht gezeigt werden (Abb. 3-6). Ihre 
Gewänder sind in unterschiedlichen Farben gehalten; über 
ihrem Chiton tragen sie eine mit Perlen verzierte Chlamys. 
Als Kennzeichen ihrer Märtyrerwürde halten sie jeweils ein 
Handkreuz vor ihrer Brust. 
Die Propheten Sophonias und Habakuk (Abb. 11 und 12) 
sind in leichter Seitenansicht wiedergegeben und in Tunika 
und Pallium gehüllt. Ihre Linke umfasst eine Schriftrolle, 
während ihre rechte Hand den Segensgestus ausübt. Von 
den Königen David und Salomon sind nur noch Teile der 
Köpfe bewahrt. Beide Propheten tragen eine verzierte Kro­
ne auf ihrem Haupt. 
Die Büsten der Märtyrerinnen auf der Westwand (Abb. 4) 
können kaum noch erkannt werden. Mit Ausnahme der 
rechten Frau, die ein weißes Kopftuch trägt, sind sie in Ma-
phoria gehüllt, die in unterschiedlichen Farben gestaltet 

87. Nallbani, op.cit. (Anm. 1), 13, datiert die Fresken der Marienkirche 
ohne Angabe von Belegen oder stilistischen Vergleichen in das 12. 
Jahrhundert. 
88. Zur Definition des Stils der palaiologischen Malerei s. Demus, 
op.cit. (Anm. 38), 7-15, sowie D. Talbot Rice, Byzantinische Malerei. Die 
letzte Phase, Frankfurt a.M. 1968. Zu den verschiedenen Stiltendenzen 
in der Malerei des 14. Jahrhunderts s. M. Chatzidakis, Classicisme et 
tendances populaires au XlVe siècle. Les recherches sur l'évolution du 

wurden. Sämtliche Märtyrerinnen wurden mit einem Hand­
kreuz ausgestattet, das sie vor ihrer Brust halten. 

C. Stil und Datierung 

Die Fresken der Marienkirche zeigen die typischen Stil­
merkmale der spätbyzantinischen Zeit87. Palaiologische Zü­
ge geben sich in erster Linie in der Behandlung der Figuren 
zu erkennen, deren Körper volumenbetont wiedergegeben 
sind88. Die Plastizität der Figuren wird durch die aufwendig 
gestalteten Draperien der Gewänder erzielt, die wenig 
Rücksicht auf die Konturen der Körper nehmen. Erkennbar 
ist dieses zum Beispiel an der Gestalt des Johannes in der 
Szene der Metamorphosis, dessen kurvig gebauschte Klei­
dungsstücke eine Art Eigenleben zu führen scheinen und 
der Figur eine betonte Plastizität verleihen (Abb. 13). 
Bei der Wiedergabe der Gewänder können zwei unter­
schiedliche Behandlungsweisen beobachtet werden. In eini­
gen Fällen gelingt es dem Maler, eine Tiefenwirkung zu er­
zielen, die er mittels feiner Farbabstufungen erreicht. So 
zeichnet sich zum Beispiel die Kleidung des Propheten So­
phonias (Abb. 11) durch differenzierte, ineinander überge­
hende Farbtöne aus, die eine plastische Modellierung be­
zeugen. Darüber hinaus setzte der Maler weiße, sehr fein 
nuancierte Lichthöhungen auf die Oberfläche der Gewän­
der, die diesen einen metallisch-schimmernden Glanz ver­
leihen. Eine davon abweichende Behandlung lässt sich unter 
anderem an der Kleidung des Propheten Habakuk ausma­
chen, die eher formelhaft aufgefasst ist (Abb. 12). Hier ar­
beitet der Maler mit harten Linien und verzichtet fast ganz 
auf eine Modellierung der Binnenflächen. Tunika und Palli­
um des Propheten zerfallen in mehrere weiße Einzelflächen, 
deren dominierende Konturen durch rote Linien kenntlich 
gemacht wurden. Diese eher graphische und kontrastreiche 
Darstellung der Kleidung könnte von der Hand eines Gehil­
fen stammen, der den Maler bei der Ausschmückung der 
Kirche unterstützte und weniger Erfahrung in fließender 
Farbabstimmung hatte. Dabei sei darauf hingewiesen, dass 
diese abstakt-linearen Züge der Draperie in der Malerei der 
zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts weit verbreitet sind89. 

style, in: Actes duXIVe CIEB, 1, Bukarest 1971 (1974), 153-188. Speziell 
zur Malerei des 14. Jahrhunderts auf dem Balkan s. S. Radojcic, Der 
Klassizismus und ihm entgegengesetzte Tendenzen in der Malerei des 
14. Jahrhunderts bei den orthodoxen Balkanslaven und den Rumänen, 
in: Actes duXJVe CIEB, op.cit., 189-205. 
89. V. Lazarev, Storia della pittura bizantina, Turin 1967, 372-392 mit 
zahlreichen Beispielen. 

106 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

Zu dieser Zeit wird es außerdem geläufiger, die Gewänder 
der Figuren durch ornamentale Verzierungen zu akzentu­
ieren, was sich auch an den Heiligendarstellungen in der 
Marienkirche zu erkennen gibt. Der Maler legte auf die De­
koration der Kleidungsstücke der Märtyrer in der Büstenzo­
ne besonderen Wert. Chiton und Chlamys sind jeweils mit 
zahlreichen weißen Perlen besetzt, die Binnenflächen und 
Bordüren beleben (Abb. 11 und 12). Diese Art der Verzie­
rung von Stoffen mit weißen Perlen begegnet in zahlreichen 
Freskenausstattungen ab dem 3. Viertel des 14. Jahrhun­
derts, und zwar in Westmakedonien, wo eine besondere Vor­
liebe für diese Ornamentierung zu beobachten ist90. 
Die Differenz, die in der Behandlung mehrerer Gewänder 
in der Marienkirche feststellbar ist, kann in der Wiedergabe 
der Gesichter und Hände der Figuren nicht beobachtet wer­
den, die homogen gestaltet sind. Für die Modellierung des 
Inkarnats wurden olivgrüne- bis ockerfarbene Farbtöne an­
gewendet, die fließend ineinander übergehen. Die Gesich­
ter der jüngeren Heiligen in der Büstenzone und der Figu­
ren und in den szenischen Darstellungen sind fein gestaltet 
und zeigen lichte Inkarnate. Das helle Inkarnat der Gesichts­
innenflächen ist in dunklem Grün und Braun zu den Ge­
sichtsrändern hin sorgfältig abschattiert. Grünbraune Schat­
tenflächen tragen auch Augenpartien und Nasenflügel, die 
durch die gleichen milden Farbübergänge gekennzeichnet 
sind. Mittels der weichen Farbabstufungen wird den Antlit­
zen eine gewisse Plastizität verliehen. Weiße Glanzlichter 
sind nur ganz zurückhaltend und sparsam an den erhöhten 
Partien der Gesichter eingesetzt. Die Farbe Rot wird nur 
sehr dürftig angewendet, wodurch den Antlitzen ein fast 
kalter und blutleerer Gesamteindruck anhaftet. 
Enge Parallelen zu dieser Art der Gesichtsmodellierung las­
sen sich in spätpalaiologischen Monumentaldekorationen 
der Stadt Kastoria beobachten. Bei den jüngeren Heiligen 
in den Kirchen Hg. Georgios tou Bounou (um 1385) und 
Hg. Nikolaus tou Tzotza (drittes Viertel 14. Jh.) kann eine 
vergleichbare Gestaltung der Gesichter festgestellt werden. 
Auch hier werden die lichten Antlitze von dunklen Schat­
tenpartien umfasst, helle und dunkle Flächen verschmelzen 
ebenso sanft miteinander. Außerdem sind die Augen von 
dunklen Schatten umgeben, die auf analoge Weise verjün-

90. So zum Beispiel bei den Heiligen in der Klosterkirche in Zrze 
(1368/69), s. Z. Ivkovic, La peinture du XlVe siècle dans le monastère 
Zrze, Zograf 11 (1980), Abb. 7, 8; oder bei den Figuren in der Mutter­
gotteskirche Bolnica in Ohrid (um 1368), s. C. Grozdanov, La peinture 
murale d'Ohrid au XlVe siècle, Belgrad 1980, Abb. 130, 131. Schließlich 
sei auf die Heiligendarstellungen in den Kirchen Hg. Georgios tou Bou-

Abb. 13. Cerskë, Marienkirche. Metamorphosis, Detail. 

gend zu den Ohren geführt werden. Schließlich zeigt sich 
auch eine ähnliche Behandlung der Mund-, Kinn- und Na­
senpartie91. 
Die Gesichter der stehenden Heiligen in der unteren Zone 
der Marienkirche sind etwas differenzierter ausgeführt, 
stärker durchgebildet und individueller gestaltet. Hier ar­
beitet der Maler mehr mit Kontrasten, indem er den in ver­
schiedenen Ockertönen modellierten Gesichtern verstärkt 
weiße Glanzlichter aufsetzt. Bestimmte Bereiche wie Stirn, 
Augenpartien, Nase und Mundzone werden durch weiße 
Farbbündel markiert, die den Antlitzen eine betonte Ex-
pressivität verleihen. Eine stärkere Anwendung der weißen 
Linien ist bei den älteren Heiligen zu verzeichnen, womit 
deren Alterstufen kenntlich gemacht wird. Diese hellen 
kleinen Linien, die meistens schraffiert aufgesetzt werden, 
gelten als charakteristisch für die Malerei der Spätpalaiolo-
genzeit92. 
Die etwas divergierende Gestaltung zwischen den Heiligen­
gesichtern im unteren Malereiregister und denen in der Bü­
stenzone lässt sich dahingehend begründen, dass der Maler 
mehr Aufmerksamkeit auf die Bildung der Figuren richtete, 
die sich in Augenhöhe befinden. Diese Heiligen treten un­
mittelbar in das Blickfeld der Betrachter und erfordern 

nou (um 1385) und in Hg. Nikolaus Tzotza (drittes Viertel 14. Jh.) in Ka­
storia verwiesen, s. Tsigaridas, op.cit. (Anm. 19), Abb. 132-134,165. 
91. Tsigaridas, op.cit., Abb. 133,138,144,146,159,165. 
92. J. Prolovic, Die Kirche des Heiligen Andreas an der Treska. Geschich­
te, Architektur und Malerei einer palaiologenzeitlichen Stiftung des serbi­
schen Prinzen Andreas, Wien 1997,209. 

107 



KARIN KIRCHHAINER 

Abb. 14. Mboqe, Christuskirche. Theodor Tiron. 

demgemäss ein eindringlicheres Aussehen93. Entsprechend 
kann in verschiedenen Monumentaldekorationen diese dif­
ferenzierte Behandlung der Gesichtszüge der Heiligen be­
obachtet werden94. Das Nebeneinander unterschiedlicher 
Gesichtstypen in der palaiologischen Malerei hat bereits O. 
Demus beobachtet, der folgendes festhält: «Realistisch wie­
dergegebene, ausgefallen individuelle Gesichtszüge stehen 
neben überfeinerten Typen von blutleerer Noblesse, beide 
gleich weit entfernt von "klassischer Normalität"»95. 
Die Frisuren und Barte der Heiligen sind überwiegend in ge­
dämpften Rot- und Ockertönen gehalten. Bei der Gestaltung 
der Haare verfährt der Maler nach einem einheitlichen Prin­
zip, indem er die jeweiligen Strähnenbündel der Frisuren und 
Barte durch Liniensyteme voneinander absetzt. Dabei wech­
seln sich innerhalb der einzelnen Segmente parallel geführte 
Pinselstriche in verschiedenen Rot- und Ockertönen mitein­
ander ab, die teilweise kontrastierend nebeneinander gesetzt 
sind. Um einen plastischen Gesamteindruck zu erzeugen, 
trägt der Maler auf die Höhungsflächen der ockerfarbenen 
Strähnen feine weiße Pinselstriche auf, wodurch die Frisuren 
volumenbetont wirken. Während die Frisuren der Figuren in 
der Büstenzone teilweise schematisch und formelhaft aufge-
fasst sind, kann bei der Haargestaltung der Heiligen in der 

93. Prolovic, op.cit., 208-209. 
94. So zum Beispiel der Kirche des Heiligen Andreas an der Treska 
(1388/89), s. Prolovic, op.cit., 208 mit zahlreichen Abb. 
95. Demus, op.cit. (Anm. 38), 14. 
96. S. dazu die Abbildungen in Talbot Rice, op.cit. (Anm. 88). 

Abb. 15. Cerskë, Marienkirche. Theodor Tiron. 

unteren Zone eine detailliertere Behandlung festgestellt 
werden. Diese gibt sich in der individuelleren Modellierung 
und in der subtileren Farbabstufung zu erkennen. 
Die in der Marienkirche angewendete Methode für die Mo­
dellierung der Haare ist typisch für die Malerei der palaiolo­
gischen Epoche und begegnet in einer Vielzahl von Denk­
mälern, sowohl im Kernland wie in den Provinzen96. Eine 
besondere Nähe zur Haargestaltung in der Marienkirche 
kann bei den Figuren in der Athanasioskirche in Kastoria 
(1384/85)97 und in der Christuskirche in Mborje bei Korça 
(Nordepirus) beobachtet werden (1389/90). Auch in diesen 
Freskenausstattungen wurden für die Modellierung der 
Heiligenfrisuren vorwiegend Rot- und Ockertöne verwen­
det, die in der gleichen Art und Weise nebeneinander ge­
setzt wurden und durch feine Lichthöhungen gekennzeich­
net sind. Die engsten Parallelen lassen sich zu den Fresken 
der Christuskirche in Mborje ziehen, die hier aber nur ein­
geschränkt herangezogen werden können, da eine umfas­
sende Restaurierung der Malereien noch aussteht. Den­
noch lässt sich an dem freigelegten und partiell gereinigten 
Porträt des Theodor Tiron (Abb. 14) eine auffallende Ähn­
lichkeit zur Figur desselben Heiligen in der Marienkirche 
feststellen (Abb. 15). Bei einem Vergleich sticht ins Auge, 

97. Chatzidakis - Pelekanides, op.cit. (Anm. 29), Abb. auf s. 110-119. 
Auch die Haargestaltung einiger Figuren in Hg. Taxiarches in Kastoria 
(2. Malschicht 1359/60) weist enge Parallelen zur Marienkirche auf, s. 
ebenda, 104, Abb. 18,19. 

108 



DIE FRESKEN DER MARIENKIRCHE IN CERSKË BEI LESKOVIK (SÜDALBANIEN) 

dass sich beide Figuren fast bis ins Detail gleichen. Dieses 
betrifft nicht nur die Wiedergabe der Haare, sondern die ge­
samte Kopfpartie. Allerdings zeichnet sich die Figur in 
Mborje durch eine etwas feinere Modellierung des Inkarna­
tes aus. 
Die Untersuchung der Fresken der Marienkirche hat erge­
ben, dass diese ihre Wurzeln im westmakedonischen Raum 
haben. Sowohl in der Auswahl der Programmelemente als 
auch in Ikonographie und Stil zeigen sich enge Parallelen zu 
Kirchen, die im letzten Drittel des 14. Jahrhunderts in dieser 
Region ausgemalt wurden. Eine besondere Nähe konnte zu 
einigen Bildausstattungen in Kastoria und der Christuskir­
che in Mborje ausgemacht werden. Dem unbekannten Ma­
ler der Marienkirche waren die künstlerischen Strömungen 
in Westmakedonien vertraut und er schöpft aus Modellen, 
die in dieser Gegend im ausgehenden 14. Jahrhundert ver­
breitet waren. Damit kann davon ausgegangen werden, dass 
die Dekoration der Marienkirche aller Wahrscheinlichkeit 
nach gegen Ende des 14. Jahrhunderts gefertigt wurde. 
Bei einem Vergleich der Fresken in Cerskë mit zeitgleichen 
Malereien kann festgestellt werden, dass deren künstleri­
sche Qualität eher zweitrangig ist und nicht an die an­
spruchsvolleren Wandmalereien der spätpalaiologischen 
Zeit heranreicht. Dem Maler der Marienkirche gelingt es 
zwar, die Proportionen der Figuren stimmig wiederzuge­
ben, die weder gedrungen noch überlängt aufgefasst sind. 
Dennoch erreichen seine Gestalten nicht das Maß an Ele­
ganz und dreidimensionaler Modellierung, welches zum 
Beispiel die Figuren in der Athanasioskirche in Kastoria 
und der Marienkirche in Maligrad auszeichnet98. Der Künst­
ler konzentrierte sich mehr auf die ornamentale Verzierung 
der einzelnen Kleidungsstücke als auf räumliche Wiederga­
be. Um Monotonie und stereotype Wiederholungen zu ver­
meiden, variiert er die Verzierung der Gewänder und 
bemüht sich um polychrome Gestaltung. Als Lokalfarben 
verwendet er Ocker, Rot, Dunkelblau und Weiß, die er zu 
verschieden Abtönungen hin entwickelt. Dabei fehlt es den 
dünn aufgetragenen Farben oft an Leuchtkraft, sie wirken 
blass und vermitteln einen stumpfen Gesamteindruck. Eine 
vergleichbare Farbpalette begegnet in den kürzlich restau-

98. Djuric, op.cit. (Anm. 13), 31-50 mit zahlreichen Abb. Vgl. darüber 
hinaus die Fresken der Alten Metropolis in Edessa (1375-1385), die ein 
Beispiel für qualitätvolle Malereien in Makedonien bieten, s. Tsigari-
das, op.cit. (Anm. 19), Abb. 66-85. 
99. Chatzidakis - Pelekanides, op.cit. (Anm. 29), Abb. auf S. 109-119. Es 
sei darauf hingewiesen, dass die Abbildungen einen schlechten Ein­
druck von der Farbigkeit der Malereien der Athanasioskirche vermit-

Abb. 16. Cerskë, Marienkirche. Maria derDeesis. 

rierten Fresken der Athanasioskirche in Kastoria; diese 
strahlen aber eine Farbbrillianz aus, welche die Malereien 
in der Marienkirche vermissen lassen". An dem Gesichts­
ausdruck der Figuren in der Marienkirche kann beobachtet 
werden, dass es dem Maler nicht immer gelingt, die Emotio­
nen seiner Gestalten zu vermitteln. Die mangelnde Erfas­
sung von Gefühlsregungen wird unter anderem an der Mi­
mik der vorderen Frau in der Szene der Myrophoren am 
Grabe deutlich. Ihr maskenartiger Gesichtsausdruck zeigt, 
dass hier Erschrecken missgedeutet wird und der Maler den 
Sinn bestimmter psychologischer Gestaltungsmittel ver­
fehlt. Als außergewöhnlich kann das Gesicht der Gottes­
mutter in der Komposition der Deesis bezeichnet werden 
(Abb. 16). Das kantig gestaltete Antlitz weicht von den oval 

teln, da sie einen ausgeprägten Grünstich zeigen, der in Realität nicht 
gegeben ist. 

Abbildungsnachweise 
Abb. 1,7-16. Bildarchiv Foto Marburg. 
Abb. 2-6. Zeichnungen Karin Kirchhainer. 

109 



KARIN KIRCHHAINER 

geformten Gesichtern anderer Mariendarstellungen ab und 
steht isoliert in der spätbyzantinischen Malerei. Ungeklärt 
bleiben muss, an welche Vorlage sich der Maler bei dem 
Marienbild angelehnt hat. 
Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass die Wandmale­
reien der Marienkirche eine ausgereifte künstlerische Qua­
lität vermissen lassen. Sie wurden von einem zweitrangigen 
Künstler gefertigt, der sich an Vorbilder anlehnte, die sich 
in den letzten Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts in Westma-

/ Υίγο έξω από το δυσπρόσιτο χωριό Cerskë (βυζ.Τζερ-
τζικόν), που βρίσκεται κοντά στην κωμόπολη Leskovik 
(Λεσκοβικόν) της νότιας Αλβανίας, σώζεται ο μονόχω-
ρος, χτισμένος με ακανόνιστες πλίνθους ναός της Θεοτό­
κου, στον οποίο διατηρείται μεγάλο τμήμα του ζωγραφι­
κού διακόσμου. Τόσο ο κτήτορας όσο και ο αγιογράφος 
του ναού παραμένουν άγνωστοι, καθώς δεν υπάρχει κά­
ποια γραπτή μαρτυρία που θα μπορούσε να συνδεθεί με 
το μνημείο. Στο εικονογραφικό πρόγραμμα του κυρίως 
ναού (Εικ. 3-6) περιλαμβάνονται σκηνές του Δωδεκαόρ-
του στην ανώτερη διακοσμητική ζώνη, μετάλλια με προ­
τομές αγίων στη μεσαία και ολόσωμοι άγιοι στην κατώ­
τερη, μεταξύ των οποίων εικονίστηκε στο βόρειο τοίχο η 
Δέηση (Εικ. 9). Το τεταρτοσφαίριο της αψίδας του ιερού 
Βήματος καταλαμβάνει η Θεοτόκος στον εικονογρα­
φικό τύπο της δεομένης, ενώ στον ημικυλίνδρο ιστορή­
θηκε ο Μελισμός μεταξύ συλλειτουργούντων ιεραρχών. 
Οι υπόλοιπες επιφάνειες του Ιερού κοσμούνται με μορ­
φές αγίων, ιεραρχών και διακόνων. 
Η μελέτη των τοιχογραφιών του ναού οδηγεί στο συ­
μπέρασμα ότι τα πρότυπα τους βρίσκονται στο χώρο της 
δυτικής Μακεδονίας. Η επιλογή των θεμάτων, η εικονο­
γραφία και η τεχνοτροπία, τόσο των ευρύτερων συνθέ­
σεων όσο και των μεμονωμένων μορφών, παρουσιάζουν 

kedonien etabliert hatten. Über die Provenienz des Malers 
lassen sich nur Hypothesen aufstellen. In Erwägung zu zie­
hen ist, dass es sich um einen lokal ansässigen Maler handel­
te, der auf künstlerische Konzepte zurückgriff, die auch in 
seiner Region bekannt waren. Eventuell gehörte er auch ei­
ner Malerwerkstatt in Kastoria an und war ein unausgereif-
tes oder weniger talentiertes Mitglied dieses Ateliers, dem 
es nur bedingt gelang, den zeitgenössischen Malstil zu ver­
wirklichen. 

στενές σχέσεις με ζωγραφικά σύνολα ναών που εικονο­
γραφήθηκαν στην περιοχή αυτή το τελευταίο τρίτο του 
14ου αιώνα. Ιδιαίτερη συγγένεια ανιχνεύεται στο γραπτό 
διάκοσμο εκκλησιών της Καστοριάς (Άγιος Αθανάσιος 
του Μουζάκη και Άγιος Γεώργιος του Βουνού), καθώς 
και στο ναό του Χριστού στο χωριό Mborje κοντά στην 
Κορυτσά. Ο ανώνυμος αγιογράφος του ναού μας γνώρι­
ζε τις καλλιτεχνικές τάσεις και ακολουθούσε τα πρότυ­
πα που προσέφερε η μνημειακή ζωγραφική της δυτικής 
Μακεδονίας το 14ο αιώνα. Κατά συνέπεια ο ναός πρέπει 
να εικονογραφήθηκε προς τα τέλη του αιώνα αυτού. 
Οι τοιχογραφίες του ναού της Θεοτόκου είναι έργα 
καλής σχετικά ποιότητας, χωρίς όμως να συναγωνί­
ζονται την υψηλή αισθητική άλλων ζωγραφικών συνό­
λων που φιλοτεχνήθηκαν στη δυτική Μακεδονία κατά 
τους ύστερους παλαιολόγειους χρόνους. Έγιναν από 
αγιογράφο μάλλον περιορισμένων ικανοτήτων, ο οποίος 
όμως ήταν γνώστης των εξελίξεων της σύγχρονης του 
τέχνης. Πιθανόν να πρόκειται για ντόπιο ζωγράφο, που 
βρισκόταν σε επαφή με την καλλιτεχνική δημιουργία της 
δυτικής Μακεδονίας, η οποία μεταλαμπαδεύτηκε και 
στη γειτονική Βόρεια Ήπειρο. Ίσως ακόμη να ανήκε σε 
καλλιτεχνικό εργαστήριο της Καστοριάς, του οποίου θα 
ήταν ένα από τα λιγότερο επιδέξια ή τα νεότερα μέλη. 

Karin Kirchhainer 

ΟΙ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΗΣ ΘΕΟΤΟΚΟΥ 

ΣΤΟ ΧΩΡΙΟ CERSKË ΤΗΣ ΝΟΤΙΑΣ ΑΛΒΑΝΙΑΣ. 

ΣΥΜΒΟΛΗ ΣΤΗ ΜΕΛΕΤΗ ΤΗΣ ΥΣΤΕΡΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ 

ΜΝΗΜΕΙΑΚΗΣ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗΣ ΣΤΗ ΒΟΡΕΙΑ ΗΠΕΙΡΟ 

110 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

