e

AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 22 (2001)

AgAtiov XAE 22 (2001), Mepiodog A'. Ztn pvrjun tou Mavoin Xatd{nddkn (1909-1998)

AEATION
THX
XPIZTIANIKHXZ
APXAIOAOI'IKHX ETAIPEIAX

NEPIOAOX A TOMOX KB
2001

ABHNA 2001

ZXETLKA ME pHia adnuooisuTtn €lkKOva TnG
©eoTOKoU Zwoddxou Mnyng

Nicole THIERRY

doi: 10.12681/dchae.316

BLBALoypa@LKn avagopa:

THIERRY, N. (2011). xeTika ye pia adnuooieutn eikdva tng Ocotdkou Zwodoxou Mnyng. AeAtiov g
Xoiotiaviknig ApxatoAoyikng Etalpeiag, 22, 333-340. https://doi.org/10.12681/dchae.316

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpdoBaon: 23/01/2026 23:11:29




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Sur une icone inédite de la Vierge Source de vie

Nicole THIERRY

Topog KB' (2001) o XeA. 333-340
AGHNA 2001

www.deltionchae.org




Nicole Thierry

SUR UNE ICONE INEDITE
DE LA VIERGE SOURCE DE VIE

L’ icone de la Zoodochos Pege que nous présentons (Fig.
1) s’inscrit dans une série dont les exemples les plus repré-
sentatifs sont 'icone de la collection Abou-Adal, datant du
XVllle siecle, et celle du Musée Byzantin d’Athénes, de
17931 ; elle s’en distingue cependant par la place importante
faite a la Théotokos dans la phiale.

Cette icone inédite était dans le commerce a Stamboul en
1968. Elle est tout d’une piece ; la peinture s’étend sur une
surface en réserve, entourée d’'une importante décoration
architecturale formant cadre. L’ceuvre est en bois tendre et
vermoulu qui a nécessité un traitement. Au revers, le bois
est brut. L’ensemble mesure 38 cm de large sur 53 de haut, la
peinture n’occupant que 18 cm sur 28.

Le bois sculpté et doré est d'un style dérivé du baroque occi-
dental ; il met en valeur la Théotokos (MP ©Y) de la peinture.
Le fronton arqué représente deux anges tenant au-dessus
d’elle une haute couronne globulaire, tandis que la colombe
du Saint Esprit descend verticalement sur sa téte. En bas, un
ange, ou plutot sa téte entre les ailes déployées, semble sou-
tenir I'image. Le reste du décor est plus profane : latérale-
ment des colonnes détachées du fond et surmontées d’'un
chapiteau composite (ionique surmonté d’une haute feuille
d’acanthe), soutiennent la corniche ou des feuillages abritent
deux grands oiseaux qui se retournent, le cou tendu et les
ailes ouvertes (mi-aigles, mi-échassiers, oiseaux mythiques

1. M. Chatzidakis, Les icones byzantines et postbyzantines, Icones
grecques, melkites et russes, Collection privée du Liban, Genéve 1993, n°
46, p. 154-155 (pl. en couleurs) ; encore dans Lumiéres de I'Orient chré-
tien. Icones de la collection Abou-Adal, Genéve 1997, n° 49, p. 122 (ren-
voi a deux icOnes, I'une au Musée d’Art et d’Histoire de Genéve, I'autre
au Musée Byzantin d’Athénes). Encore M. Chatzidakis, Icones de Saint-
Georges des Grecs et de la Collection d U'lnstitut de Venise, Venise 1962, p.
171 (trois peintures apparentées, cadres non décrits, bibliographie).
L’icone d’Athénes est cotée BM 1776 / T. 1323, cf. D.I. Pallas, The
Theotokos-Zoodochos Pighi, Iconographical Analysis and History of
the Subject, A4 26 (1971), A, p. 201-224 (résumé anglais, 322-324), p.
219-221, pl. 53, 54.

plus que réels). L'unité de ’ensemble est assuré par des rin-
ceaux fleuris, amples feuillages se détachant en or sur des
branchages brun foncé en arriére-plan®. La composition
architecturale se rapproche de celle de I'icone Abou-Adal
(Fig. 2), mais elle est d’'un art baroque a la fois plus sophisti-
qué et plus rustique avec I'ajolit original de la colombe. De
plus, le cadre est sculpté en assez haut-relief, ce qui évoque
singuliérement un autel d’église et sa valeur votive.

On sait que la source miraculeuse entraina la fondation d’un
riche monastére par Justinien?. Le sanctuaire devint un des
plus fréquentés et célebres de Constantinople en raison du
pouvoir guérisseur de ses eaux. Il subit diverses réparations
et embellissements sous Iréne (vers 790) puis Basile Ier
aprés 869, Léon VI et Romain Lécapéne. Les empereurs y
suivaient les offices du jeudi de I’Ascension et utilisaient
comme lieu de réception un petit chateau voisin construit
par Basile Ier*. L’occupation latine aurait ét€ marquée par
la perte du pouvoir thaumaturge de la source. Le monastére
restauré au tout début du XIVe siécle connut alors son apo-
gée. Il semble avoir été détruit et abandonné apres la chute
de Constantinople, mais les pelerinages se perpétuérent. En
1727, une chapelle fut batie que les Janissaires détruisirent,
comblant la source, en 1821. Enfin en 1835 le patriarche
consacra une nouvelle église quun firman avait autorisée, la
source continuant a attirer les fideles’. Aujourd’hui encore,

2. Mme K. Platchkov, expert a Genéve, nous a signalé I'existence de
cadres comparables du XVIII¢ siécle, originaires d’Asie Mineure, ce
dont nous lui sommes reconnaissante.

3. R. Janin, Eglises et monastéres de Constantinople, Paris 1953, p. 232-
237 (importante bibliographie), d’aprés Procope, De Aedif., 1, 3, 6-8. La
premiere église serait du Ve siecle, fondée par Léon Ier (457-474),
d’apres la légende transmise par Nicéphore Calliste au début du XIVe
siécle ; J. Ebersolt, Sanctuaires de Byzance, Paris 1921, p. 61-66.

4. Constantin VII Porphyrogénéte, Le livre des cérémonies, 1, 27 (18),
éd. A. Vogt, Paris 1935, p. 101-105 et les Commentaires, p. 87, 129-130 ;
Anne Comnéne, Alexiade, 1, 16, éd. B. Leib, Paris 1937, p. 5.

5. Janin, op.cit., p. 235 ; Ebersolt, op.cit., p. 62-64.

333



NICOLE THIERRY

: »
=
3

L
5
Y

S
i
£

T £ I € 4

FEBFEIVREEBNF

Fig. 1. Icone de la Vierge Source de vie.

334



un cimetiere ou reposent des patriarches et un modeste mo-
nastere habité par quelques nonnes restent un lieu de peleri-
nage traditionnel des visiteurs grecs ; une citerne souterraine
ou nagent des poissons rouges correspond a I'aghiasma de
jadis et les icones de 1a Zoodochos Pege conservent un pouvoir
protecteur des malades®. La Vierge de la fontaine de vie
devint si populaire que les églises et monastéres mis sous ce
vocable se multiplierent dans le monde postbyzantin, no-
tamment au Proche Orient et les icones la reproduisant con-
nurent un grand succés populaire’.

Apres le hiatus de 'Empire latin, les moines grecs réoccu-
perent donc le monastere dans les derni¢res années du XIlle
siecle et s’efforcérent de lui rendre son prestige passé, avec
succés. Les pelerins recommencerent a affluer, le pouvoir
guérisseur de I’eau sainte étant de nouveau attesté (notam-
ment pour Andronic IIT en 1330). Le sanctuaire connut un
renouveau de gloire dans les fastes impériaux comme dans
la fréquentation des fideles, ceci jusqu’a la fin de 'Empire.
Une nouvelle et récente étude des épigrammes de Manuel
Philes consacrés a la Zoodochos Pege met en évidence cette
renaissance de I’église et de la fréquentation de la source®,
cette dénomination s’instaurant alors que jusqu’ici le sanc-
tuaire était dit de la Théotokos tes Peges, ou Pege’.

Les épigrammes, plus ou moins longs et dédiés a la Théoto-
kos, étaient destinés a étre écrits sur des icOnes offertes a
I'église, ou sur des objets liturgiques, voire sur des pieces
de réparation (comme un réservoir, don d’'un moine Hila-
rion)!’. Les donations accompagnaient généralement la de-
mande d’une guérison ou des remerciements pour celle-ci.
Ce dernier type d’ex-voto faisait parfois mention de miracles
précis : guérison d’'une main paralysée (?), d’hémorragies
utérines, d’hydropisie, de céphalées, de maladie infantile,
d’une lépre!l. Malheureusement, les icones du XIVe siécle
ont disparu et il est difficile de savoir comment les peintres
avaient traité le sujet. Il est vraisemblable cependant que les

6. Pour I'état du monastere a la fin du si¢cle dernier, cf. la fig. de la p.
151 dans G. Schlumberger, Un empereur byzantin au Xe siécle, Nicéphore
Phocas, Paris 1890. Description sommaire de I'aghiasma de Balikli dans
le Guide Bleu de 1958, p. 158. Nous remercions ici Brigitte Pitarakis qui
nous a renseignée sur la fréquentation actuelle et sur 'usage encore ré-
cent d’accrocher ce type d’icone au-dessus du lit des malades.

7. Janin, op.cit., p. 247. M. Mahmoud Zibawi, spécialiste du Christia-
nisme oriental, que nous remercions ici, nous a signalé le bon nombre
d’images de Zoodochos Pege au Liban et en Syrie, icones du XIXe siecle
de qualité médiocre et trés narratives, une série provenant d’un atelier
de Jérusalem.

8. Alice-Mary Talbot, Epigrams of Manuel Philes on the Theotokos tes

SUR UNE ICONE INEDITE DE LA VIERGE SOURCE DE VIE

Fig. 2. Icone Abou-Adal (d’aprés Icones, Genéve 1993, p. 155).

icones du XVIIIe siecle qui nous sont parvenues en ont gar-
dé quelque chose, développant la narration pittoresque des
diverses guérisons aux dépens de I'image théophanique de
la Théotokos, cependant la vraie source des miracles'?.

Peges and its Art, DOP 48 (1994), p. 135-165.

9. Constantin VII, op.cit. (n. 4), p. 102. L’Epithete avait été appliqué
pour la Vierge elle-méme, notamment au IXe siecle par Joseph I'Hym-
nographe mais n’avait pas été étendu au sanctuaire, appelé seulement
Pege, Talbot, op.cit.,p. 136 etn. 7 et 8.

10. Talbot, op.cit., liste p. 142.

11. Talbot, op.cit., épigr.n* 8,9, 11, 12, 15.

12. Sur place, au XIVe siécle, la mosaique de la coupole couvrant la fon-
taine représentait la Vierge dont 'image se reflétait dans 'eau. Mais
Nicéphore Calliste glorifiait également le pouvoir de la source, recen-
sant soixante-trois guérisons miraculeuses dont quinze de son temps,
Janin, op.cit., p. 236, n. 3.

335



NICOLE THIERRY

Fig. 3. Angle inférieur gauche de l'icone.

Notre icone porte le nom du commanditaire (Fig. 3), un cer-
tain Constantin dont la priére est bien conservée, en bas et a
gauche : Mvno6n déomuva tov dovhouv cov Kwvorarti-
vou, Souveraine, souviens-toi de ton serviteur Constantin®3.
Elle fut peut-étre peinte pour accompagner un voeu qui
n’est pas précisé et il est vraisemblable que ce fiit une icone
d’usage domestique destinée a protéger Constantin de la
maladie®,

Les moines de Pege proposaient sans doute aux pelerins de
ces icones a vertu prophylactique, associant I'image de la
Théotokos et le spectacle de I’activité curative de la source.
Dans le cas présent, la foule variée des curistes et la repré-
sentation de quelques célebres guérisons ont constitué une
composition qui correspond a une typologie particuliere
que nous retrouvons sur licbne du Musée Byzantin
d’Athenes (Fig. 4), et en partie sur un triptyque de 1798 rap-
portée de Cappadoce et, quoique appauvrie, sur une chalco-
graphie de Nicolas de Chio datée de 18123

13. Lu par Georges Kiourtzian, ce dont nous le remercions (cursive as-
sez élégante, avec ligatures).

14. Sur les icOones comme images pieuses de la maison, Th.F. Mathews,
Byzantium from Antiquity to the Renaissance, New York 1998, 43-52, fig.
28.

15. Pallas, op.cit., p. 219-221, pl. 53-55.

336

En revanche, la notre se différencie par sa typologie de la
Théotokos de la Source qui est du type traditionnel au XIVe
siecle ; de plus, elle est surmontée de la colombe et de Dieu le
Pére, éléments de I'iconographie baroque occidentale (Fig. 1).
La Vierge est du type Blachernitissa, en buste dans une
phiale, les bras levés en orante ; 'enfant en médaillon de-
vant elle, tient le rouleau et bénit. L’image est conforme a la
description de Manuel Philes dans son épigramme sur I'icone
de Pege qui porte la source d’immortalité en son sein'®. Un
revétement d’argent a été ultérieurement fixé pour enrichir
le sujet, il empiete latéralement sur une partie de I'inscrip-
tion H ZQOA(OXOC) ITHTH (Source qui recoit la vie). La
représentation, avec les anges Michel et Gabriel en priere
latéralement, est traditionnelle depuis les images anciennes,
celles des peintures de I’Afendiko (vers 1308) et des Saints-
Théodores a Mistra (ca 1400)7.

Notre peintre a ajouté un registre céleste avec les deux
autres éléments de la Trinité, la colombe et Dieu le Pére au
centre des nuages, figurés a petite échelle. Ce theme de glo-
rification de la Vierge a été reproduit sur la plaque d’argent :
au dessus de la téte couronnée, figurent la colombe aux ailes
déployées, difficile a distinguer sous le buste du Pére tenant
le globe et bénissant. La piece métallique laisse en réserve
les visages de I’Enfant, de la Vierge et de Dieu, ce dernier
trés petit alors que s'impose celui de la Vierge, d’une belle
plastique et au regard appuyé.

Le métal recouvre aussi la phiale et la colonne qui se dresse
dans le bassin carré. Un filet ondulé descend le long du sup-
port, figurant 'eau qui coule de la source sainte, alors que
deux jets d’eau sont peints latéralement.

Malgré la présence (d’ailleurs réduite) du registre supé-
rieur, 'importance de I'image centrale de la Théotokos est
remarquable et distingue cette composition de celles des
icones du Musée Byzantin d’Athénes et de la collection
d’Abou-Adal caractérisées par la préciosité de 'ornementa-
tion des fontaines a deux étages et la représentation de la
Vierge tronant sur les nuages et tenant I’'Enfant sur le bras
comme I'Odigitria.

L’image primitive de la Blachernitissa dans la phiale s’est
également perpétuée jusqu’aux temps modernes et notre

16. Talbot, op.cit., p. 142-143. Ici, 'Enfant regarde légérement vers la
droite alors que la Vierge est parfaitement de face.

17. Suzy Dufrenne, Les programmes iconographiques des églises byzan-
tines de Mistra, Paris 1970, p. 5, 9, 41. Schéma de G. Millet dans Talbot,
op.cit., fig. 2 d’apres G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris
1910, pl. 90 ; Ebersolt, op.cit. (n. 3), fig. 11 ; Pallas, op.cit., pl. 49.



icone nen est quun exemple!®. On peut la considérer
comme la forme officielle et elle est d’ailleurs celle que
décrit Denys de Fourna'®. Cette tradition traduit un souci de
religiosité qui ramene a I'essentiel, comme pour la composi-
tion de I’église Saint-Jean de Mistra, la plus ancienne qui
nous soit parvenue montrant le bassin aux guérisons miracu-
leuses, dans lequel plonge une courte et large colonne sou-
tenant la phiale (Fig. 8).

En bref, le culte de la Vierge équilibre celui des eaux mira-
culeuses et la piété ne le céde pas au gofit du pittoresque.
C’est bien d’elle qu’on attend le maintien ou le retour de la
santé. Dans le cas présent, I'ornement métallique et la com-
position supérieure du cadre sculpté renforcent ce senti-
ment de pouvoir guérisseur de 'image de la Théotokos.

La fonction narrative de 'icone n’a cependant pas été négli-
gée. Le charme du paysage et le tableau animé de la source
sont du méme ordre que sur les deux icones déja citées. L'or
du fond et des accessoires tels que casques ou couronnes, et
P'alternance des couleurs vives des vétements ou brillent les
étoffes rouges conferent une grande vivacité a la composition.
Apparemment, rien ne rappelle ’architecture originale de
Iéglise décrite par Nicéphore Calliste?” ; on ne retrouve que
la situation hors de la ville, dans un lieu plaisant planté de
platanes et de cypres.

En fait, ici, le bassin et la phiale paraissent isolés dans une
campagne peu arborée ou serpentent des sentiers par les-
quels arrivent des malades. A droite (Fig. 5), on remarque
un boiteux et un paraplégique agenouillé pour prier, ayant
posé devant lui les deux poignées d’appui qui I'aident a
se trainer?!. Au fond du paysage, la barre des murailles
blanches de Constantinople se détache sur le fond or. Der-
riere les créneaux on voit une coupole et deux portes, 'une
encadrée par deux tours, l'autre surmontée d’une seule. A
gauche (Fig. 6), deux fleches se dressent que nous pen-
sons étre celles d’églises latines (?) et une coupole d’église
grecque surmontée d'une croix ainsi qu'une porte et une
tour.

Le centre de I'activité est la bassin rectangulaire, de pierre
bleutée, dans lequel I'eau est agitée par celle qui tombe de la

18. Pallas, op.cit., schéma 3, pl. 50, 51, 55.

19. M. Didron, Manuel d’iconographie chrétienne, traduction du Guide
de la peinture, Paris 1845, p. 288-290 (la description des foules et mi-
racles s’accordent a peu pres, a la fois aux compositions de Iicone
Abou-Adal et de celle du Musée d’Athenes et de 1a notre).

20. Nicéphore Calliste, Hist. eccl. XV, 26 (PG 147, 72-78).

21. Jusqu’au début de notre siécle, on a vu ces infirmes, et les culs-

SUR UNE ICONE INEDITE DE LA VIERGE SOURCE DE VIE

Fig. 4. Icone du Musée Byzantin d’Athénes (d’aprés Pallas 1971,
pl. 53).

phiale et par quelques poissons qu’on pouvait pécher et
manger ; cette nourriture s’ajoutait aux bienfaits de I’eau sa-
crée. Une lettre de Michel Gabras parlant du séjour de son
frére au sanctuaire, décrit comment il obtint une rémission
de son mal (I'hydropisie) en priant continuellement et refu-
sant toute nourriture autre que ’eau de la source et un petit
poisson?2,

Des tasses destinées aux malades sont disposées sur le bord
antérieur du bassin, et en avant sont appuyées des cannes

abandonnées par des infirmes partis guéris (Fig. 3). Les pe-

de-jatte sur leur planche a roulettes, utiliser comme poignées des fers a
repasser.
22. Cité par Talbot, op.cit., p. 137-138, n. 14 et 15 ; cette premiére
mention de manducation des poissons est de peu antérieure a la mort
de son frere en 1319 ; elle est citée ensuite par un pelerin russe anonyme
en 1390.

337



NICOLE THIERRY

Fig. 5. Moitié droite du paysage.

lerins présents sont divisés en trois groupes : les personnages
importants sur le coté gauche, les gens du peuple a droite et
au premier plan quelques scénes de guérison (Fig. 1). La
nette séparation des puissants de ce monde et du reste de la
population indique combien toutes les classes de la société
se pressaient a la source miraculeuse, conformément aux té-
moignages littéraires et aux récits hagiographiques. La com-
position aussi bien que la plupart des détails reproduisent
les sujets de I'icone du Musée Byzantin d’Athénes (Fig. 4)2.
Dans la foule massée a gauche (Fig. 6), se tiennent au pre-
mier rang un patriarche, un empereur couronné suivi d’'un
militaire casqué et armé d’une hallebarde ; d’autres soldats
sont en arriere de I'impératrice et d’'une noble dame. Pa-
triarche, empereur et impératrice boivent dans des coupes.
Sur le c6té, un notable 4gé, vétu d’un manteau rouge bordé
de noir, tient un vase et montre la source.

Le groupe de droite est plus animé et les malades sont indi-
vidualisés (Fig. 7 et 5). Vers le centre, un vieillard mouille
ses yeux avec I’eau miraculeuse ; pres de lui deux jeunes gens
se penchent, 'un tenant un vase qu’il va remplir ; derriere
eux deux adultes barbus les séparent d’un vieillard qui lave
son visage avec ses mains, tandis qu'un jeune homme se

338

Fig. 6. Coté gauche de l'icone.

penche sur I’eau pour remplir un vase. Enfin, un groupe de
trois femmes occupe le premier plan : une jeune servante
aux longs cheveux verse ’eau d’une aiguiére sur un enfant
dénudé que sa meére tend vers la source, tandis qu’en arriere,
la troisiéme assiste a la manceuvre.

23. Pallas, op.cit., pl. 53. La composition des foules de I'icone Abou Na-
dal et du triptyque d’Athénes est différente, opposant a gauche des per-
sonnages de la cour, a droite, des membres du clergé (Chatzidakis,
op.cit.,n. 1; Pallas, op.cit. pl. 550), ce qui correspond au texte de Denys
de Fourna, op.cit., p. 289.



Devant la piscine, figurent quelques guérisons miraculeuses
représentées a plus grande échelle que les foules massée en
arriére et le long des bords latéraux. A gauche (Fig. 3), un
jeune homme verse ’eau d’un vase sur la téte d’un vieillard
étendu sur un matelas et qui se redresse, les bras levés et les
yeux tournés vers la Théotokos en reconnaissance du mi-
racle. Un témoin, jeune homme barbu, les deux paumes le-
vées, semble s’émerveiller du phénomene. Il s’agit vraisem-
blablement de la résurrection d'un voyageur de Thessalie
mort en cours de route et transporté par des marins qui I’as-
pergerent de 'eau salvatrice. Cette scéne identifiée par Ma-
nolis Chatzidakis sur I'icone Abou-Adal y est mieux définie
car le matelas du vieillard parait posé sur un brancard et non
dans cette sorte de lit-cage, ou petit parc a barreaux de bois,
moins facile a transporter. Cependant, c’est ce dernier qu’on
retrouve ailleurs, notamment sur le triptyque publié par
Neuffert? et sur licone d’Athénes (Fig. 4).

La guérison d’un possédé fait suite a droite (Fig. 7) : un jeune
homme verse un seau d’eau sur le vieillard demi-nu étalé sur
le sol. Sur I'icone d’Athénes, la petite silhouette noire du dé-
mon sort de la bouche du possédé, bien visible sur le fond
clair (Fig. 4), alors qu’ici, la forme noire se distingue mal. En
arriere, plus prés du bassin, on voit I’hydropique, seulement
vétu d’un pagne, buvant a un vase ; face a lui un assistant
s’appréte a lui tendre une aiguiére pleine (Fig. 7 et 3). L’hy-
dropisie, identifiée ici au gros ventre du malade, était un des
maux les plus souvent traités avec succes a Pege, dont les
eaux avaient sans doute des propriétés diurétiques®.

Enfin, sur le coté droit s’avance un aveugle s’appuyant sur
son baton et guidé par un soldat tenant une pique et vétu a
I’antique : tunique courte et cuirasse dorées, grand manteau
et casque (Fig. 7). Le soldat leve les yeux vers la Théotokos,
comme si elle s’adressait a lui. La scéne illustre assez bien
I’épisode légendaire conté par Nicéphore Calliste et qui se-
rait a l'origine d’'une premiére église fondée par Léon Ier
(457-474). Alors que, simple soldat, Léon le Thrace arrivait a
Constantinople prés des marais qui avoisinaient la Porte dorée,
un aveugle le pria de lui servir de guide et de lui donner a boire.
Pendant que Léon cherchait de l'eau, il entendit une voix qui
disait « L’eau est prés de toi » ... et lui ordonnait de frotter les
yeux de l'aveugle avec l'eau du marais, ajoutant qu’elle avait

24. Pallas, op.cit., schéma 3.

25. Talbot, op.cit., p. 137-138, n. 14-15 ; p. 157, n. 105. En fait, I'hydropi-
sie, caractérisée par une infiltration massive des tissus, a de multiples
origines dont certaines pouvaient étre sensibles a la composition miné-

SUR UNE ICONE INEDITE DE LA VIERGE SOURCE DE VIE

FNSEER)

Fig. 7. Partie inférieure droite de l'icone.

choisi ce lieu pour y étre honorée et qu’une fois devenu empe-
reur, il devrait batir une église oui 'on viendrait chercher la gué-
rison. Léon obéit, frotta les yeux de l'aveugle qui recouvrit la
vue. Apres son accés a l'empire (7 février 457) il aurait construit
une église qui aurait précédé celle de Justinien®®.

Sur I'icone Abou-Adal, I'épisode est évoqué par deux petites
silhouettes rouges dans les lointains du paysage ; c’est le sol-
dat armé de la pique qui conduit un personnage courbé?’.
En revanche, la scéne figure a l'identique sur Iicone
d’Athénes et confirme I’existence d'un modéle commun
pour I'ensemble des scenes. Il ne manque méme pas le der-
nier plaignant, dans I’angle inférieur droit, un paraplégique

rale des eaux de Pege.
26. Janin, op.cit. (n. 3), p. 233, d’apres PG 147, 72-77B.
27. Chatzidakis, op.cit. (n. 1).

339



NICOLE THIERRY

Fig. 8. Schéma d’aprés la peinture de Saint-Jean de Mistra (d’aprés
Millet 1910, pl. 107).

qui se traine dans I'attente du miracle qui lui rendra I'usage
de ses jambes. Outre le style, plus populaire de la nétre, on
remarque que le tableautin des scénes narratives a été res-
serré. Sur le cOté droit, la femme a ’enfant malade est a
demi-visible et a gauche, I'image s’arréte au vieillard en
manteau rouge et au ras du dos du ressuscité.

Le parallélisme de ces deux icones, est un nouveau témoi-
gnage d’une production d’images pieuses étroitement liée
au monasteére de la Zoodochos Pege au cours du XVIlle
siecle et peut-étre au XIXe, apres la derniere renaissance

28. Ce travail mental qui fait de I'icone un objet thaumaturge porteur
des vertus du sujet représenté est bien connu ; citons A. Grabar, Marty-
rium, Recherches sur le culte des reliques et I'art chrétien antique, 11, Paris
1946, p. 343-357 (« Des reliques aux icones » : pouvoir des icones et par-
ticulierement de celles de la Vierge).

340

du sanctuaire. Dans le méme atelier, les ceuvres pouvaient
varier en fonction du peintre, du prototype choisi parmi les
représentations de la source, de I’addition d’un détail pieux
ou d’un schéma plus ancien de la Vierge Source de vie.

Ici, I'artiste a reproduit le méme modele que celui de I'icone
du Musée Byzantin d’Athénes pour la représentation du
bassin, des foules qui s’y pressent et des miracles célebres
qui témoignaient de I'antiquité et de la continuité du pou-
voir miraculeux de la fontaine. Le paysage des abords de
Constantinople est différent et sans doute était-il laissé a
I'initiative de l’artiste, ainsi voit-on une autre variante sur
'icone Abou-Adal. Enfin, pour I'image de la Théotokos
Source de vie, le peintre est revenu au modéle du XIVe
siecle qui faisait de la Vierge la Reine des lieux, comme I'ex-
prime d’ailleurs la dédicace de ce Constantin dont nous ne
savons rien...

Les icones de ce type devait correspondre a une clientéle dé-
ja fortunée qui choisissait (ou commandait) un sujet ou
lautre, et il y avait, évidemment des ceuvres plus modestes
comme il est d’'usage dans les lieux de pelerinage, sans
compter les gravures. La force surnaturelle qui se manifes-
tait sur les lieux de la Zoodochos Pege était transmise par
I'icone?. Avec cette image Constantin emportait chez lui
quelque chose du pouvoir thaumaturge de la Source, et ses
ferventes priéres a la Théotokos orante, présentée dans un
cadre doré évoquant celui d’un autel”, le remettaient en
condition.

Les images tardives de la Zoodochos Pege ont encore le mé-
rite de nous restituer quelques choses de la religiosité byzan-
tine a Constantinople a propos d’un lieu de pélerinage re-
montant au Ve siécle.

Etampes, 8-12-1999

29. On remarque les deux grands oiseaux qui surmontent le cadre, aussi
bien sur I'icdbne Abou-Adal et un peu différents sur celle du Musée
d’Atheénes. On peut supposer une réduction de la décoration d’une ico-
nostase du XVIIIe siécle (?) mais plus encore d’'une composition ba-
roque d’église d’Europe centrale.


http://www.tcpdf.org

