
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 22 (2001)

   Δελτίον ΧΑΕ 22 (2001), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Μανόλη Χατζηδάκη (1909-1998)

  

 

  

  Σχετικά με μία αδημοσίευτη εικόνα της
Θεοτόκου Ζωοδόχου Πηγής 

  Nicole THIERRY   

  doi: 10.12681/dchae.316 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
THIERRY, N. (2011). Σχετικά με μία αδημοσίευτη εικόνα της Θεοτόκου Ζωοδόχου Πηγής. Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 22, 333–340. https://doi.org/10.12681/dchae.316

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 13/02/2026 06:32:06



Sur une icône inédite de la Vierge Source de vie

Nicole  THIERRY

Τόμος ΚΒ' (2001) • Σελ. 333-340
ΑΘΗΝΑ  2001



Nicole Thierry 

SUR UNE ICONE INEDITE 
DE LA VIERGE SOURCE DE VIE 

J—4 icône de la Zoodochos Pege que nous présentons (Fig. 
1) s'inscrit dans une série dont les exemples les plus repré­
sentatifs sont l'icône de la collection Abou-Adal, datant du 
XVIIIe siècle, et celle du Musée Byzantin d'Athènes, de 
17931 ; elle s'en distingue cependant par la place importante 
faite à la Théotokos dans la phiale. 
Cette icône inédite était dans le commerce à Stamboul en 
1968. Elle est tout d'une pièce ; la peinture s'étend sur une 
surface en réserve, entourée d'une importante décoration 
architecturale formant cadre. L'œuvre est en bois tendre et 
vermoulu qui a nécessité un traitement. Au revers, le bois 
est brut. L'ensemble mesure 38 cm de large sur 53 de haut, la 
peinture n'occupant que 18 cm sur 28. 
Le bois sculpté et doré est d'un style dérivé du baroque occi­
dental ; il met en valeur la Théotokos (MP ΘΥ) de la peinture. 
Le fronton arqué représente deux anges tenant au-dessus 
d'elle une haute couronne globulaire, tandis que la colombe 
du Saint Esprit descend verticalement sur sa tête. En bas, un 
ange, ou plutôt sa tête entre les ailes déployées, semble sou­
tenir l'image. Le reste du décor est plus profane : latérale­
ment des colonnes détachées du fond et surmontées d'un 
chapiteau composite (ionique surmonté d'une haute feuille 
d'acanthe), soutiennent la corniche où des feuillages abritent 
deux grands oiseaux qui se retournent, le cou tendu et les 
ailes ouvertes (mi-aigles, mi-échassiers, oiseaux mythiques 

1. M. Chatzidakis, Les icônes byzantines et postbyzantines, Icônes 
grecques, melkites et russes, Collection privée du Liban, Genève 1993, n° 
46, p. 154-155 (pi. en couleurs) ; encore dans Lumières de l'Orient chré­
tien. Icônes de la collection Abou-Adal, Genève 1997, n° 49, p. 122 (ren­
voi à deux icônes, l'une au Musée d'Art et d'Histoire de Genève, l'autre 
au Musée Byzantin d'Athènes). Encore M. Chatzidakis, Icônes de Saint-
Georges des Grecs et de la Collection d l'Institut de Venise, Venise 1962, p. 
171 (trois peintures apparentées, cadres non décrits, bibliographie). 
L'icône d'Athènes est cotée BM 1776 / T. 1323, cf. D.I. Pallas, The 
Theotokos-Zoodochos Pighi, Iconographical Analysis and History of 
the Subject, ΑΔ 26 (1971), A, p. 201-224 (résumé anglais, 322-324), p. 
219-221, pi. 53,54. 

plus que réels). L'unité de l'ensemble est assuré par des rin­
ceaux fleuris, amples feuillages se détachant en or sur des 
branchages brun foncé en arrière-plan2. La composition 
architecturale se rapproche de celle de l'icône Abou-Adal 
(Fig. 2), mais elle est d'un art baroque à la fois plus sophisti­
qué et plus rustique avec l'ajout original de la colombe. De 
plus, le cadre est sculpté en assez haut-relief, ce qui évoque 
singulièrement un autel d'église et sa valeur votive. 
On sait que la source miraculeuse entraîna la fondation d'un 
riche monastère par Justinien3. Le sanctuaire devint un des 
plus fréquentés et célèbres de Constantinople en raison du 
pouvoir guérisseur de ses eaux. Il subit diverses réparations 
et embellissements sous Irène (vers 790) puis Basile 1er 
après 869, Léon VI et Romain Lécapène. Les empereurs y 
suivaient les offices du jeudi de l'Ascension et utilisaient 
comme lieu de réception un petit château voisin construit 
par Basile 1er4. L'occupation latine aurait été marquée par 
la perte du pouvoir thaumaturge de la source. Le monastère 
restauré au tout début du XlVe siècle connut alors son apo­
gée. Il semble avoir été détruit et abandonné après la chute 
de Constantinople, mais les pèlerinages se perpétuèrent. En 
1727, une chapelle fut bâtie que les Janissaires détruisirent, 
comblant la source, en 1821. Enfin en 1835 le patriarche 
consacra une nouvelle église qu'un firman avait autorisée, la 
source continuant à attirer les fidèles5. Aujourd'hui encore, 

2. Mme K. Platchkov, expert à Genève, nous a signalé l'existence de 
cadres comparables du XVIIIè siècle, originaires d'Asie Mineure, ce 
dont nous lui sommes reconnaissante. 

3. R. Janin, Eglises et monastères de Constantinople, Paris 1953, p. 232-
237 (importante bibliographie), d'après Procope, DeAedif., 1,3,6-8. La 
première église serait du Ve siècle, fondée par Léon 1er (457-474), 
d'après la légende transmise par Nicéphore Calliste au début du XlVe 
siècle ; J. Ebersolt, Sanctuaires de Byzance, Paris 1921, p. 61-66. 
4. Constantin VII Porphyrogénète, Le livre des cérémonies, I, 27 (18), 
éd. A. Vogt, Paris 1935, p. 101-105 et les Commentaires, p. 87,129-130 ; 
Anne Comnène, Alexiade, 1,16, éd. B. Leib, Paris 1937, p. 5. 
5. Janin, op.cit.,p. 235 ; Ebersolt, op.cit.,p. 62-64. 

333 



NICOLE THIERRY 

Fig. 1. Icône de la Vierge Source de vie. 

334 



un cimetière où reposent des patriarches et un modeste mo­
nastère habité par quelques nonnes restent un lieu de pèleri­
nage traditionnel des visiteurs grecs ; une citerne souterraine 
où nagent des poissons rouges correspond à l'aghiasma de 
jadis et les icônes de la Zoodochos Pege conservent un pouvoir 
protecteur des malades6. La Vierge de la fontaine de vie 
devint si populaire que les églises et monastères mis sous ce 
vocable se multiplièrent dans le monde postbyzantin, no­
tamment au Proche Orient et les icônes la reproduisant con­
nurent un grand succès populaire7. 
Après le hiatus de l'Empire latin, les moines grecs réoccu­
pèrent donc le monastère dans les dernières années du XlIIe 
siècle et s'efforcèrent de lui rendre son prestige passé, avec 
succès. Les pèlerins recommencèrent à affluer, le pouvoir 
guérisseur de l'eau sainte étant de nouveau attesté (notam­
ment pour Andronic III en 1330). Le sanctuaire connut un 
renouveau de gloire dans les fastes impériaux comme dans 
la fréquentation des fidèles, ceci jusqu'à la fin de l'Empire. 
Une nouvelle et récente étude des épigrammes de Manuel 
Philes consacrés à la Zoodochos Pege met en évidence cette 
renaissance de l'église et de la fréquentation de la source8, 
cette dénomination s'instaurant alors que jusqu'ici le sanc­
tuaire était dit de la Théotokos tes Peges, ou Pege9. 
Les épigrammes, plus ou moins longs et dédiés à la Théoto­
kos, étaient destinés à être écrits sur des icônes offertes à 
l'église, ou sur des objets liturgiques, voire sur des pièces 
de réparation (comme un réservoir, don d'un moine Hila-
rion)10. Les donations accompagnaient généralement la de­
mande d'une guérison ou des remerciements pour celle-ci. 
Ce dernier type d'ex-voto faisait parfois mention de miracles 
précis : guérison d'une main paralysée (?), d'hémorragies 
utérines, d'hydropisie, de céphalées, de maladie infantile, 
d'une lèpre11. Malheureusement, les icônes du XlVe siècle 
ont disparu et il est difficile de savoir comment les peintres 
avaient traité le sujet. Il est vraisemblable cependant que les 

6. Pour l'état du monastère à la fin du siècle dernier, cf. la fig. de la p. 
151 dans G. Schlumberger, Un empereur byzantin au Xe siècle, Nicéphore 
Phocas, Paris 1890. Description sommaire de l'aghiasma de Balikli dans 
le Guide Bleu de 1958, p. 158. Nous remercions ici Brigitte Pitarakis qui 
nous a renseignée sur la fréquentation actuelle et sur l'usage encore ré­
cent d'accrocher ce type d'icône au-dessus du lit des malades. 
7. Janin, op.cit., p. 247. M. Mahmoud Zibawi, spécialiste du Christia­
nisme oriental, que nous remercions ici, nous a signalé le bon nombre 
d'images de Zoodochos Pege au Liban et en Syrie, icônes du XIXe siècle 
de qualité médiocre et très narratives, une série provenant d'un atelier 
de Jérusalem. 
8. Alice-Mary Talbot, Epigrams of Manuel Philes on the Théotokos tes 

SUR UNE ICÔNE INÉDITE DE LA VIERGE SOURCE DE VIE 

Fig. 2. Icône Abou-Adal (d'après Icônes, Genève 1993, p. 155). 

icônes du XVIIIe siècle qui nous sont parvenues en ont gar­
dé quelque chose, développant la narration pittoresque des 
diverses guérisons aux dépens de l'image théophanique de 
la Théotokos, cependant la vraie source des miracles12. 

Peges and its Art, DOP 48 (1994), p. 135-165. 
9. Constantin VII, op.cit. (n. 4), p. 102. L'Epithète avait été appliqué 
pour la Vierge elle-même, notamment au IXe siècle par Joseph l'Hym-
nographe mais n'avait pas été étendu au sanctuaire, appelé seulement 
Pege, Talbot, op.cit., p. 136 et n. 7 et 8. 
10. Talbot, op.cit., liste p. 142. 
11. Talbot, op.cit., épigr. nos 8,9,11,12,15. 
12. Sur place, au XlVe siècle, la mosaïque de la coupole couvrant la fon­
taine représentait la Vierge dont l'image se reflétait dans l'eau. Mais 
Nicéphore Calliste glorifiait également le pouvoir de la source, recen­
sant soixante-trois guérisons miraculeuses dont quinze de son temps, 
Janin, op.cit., p. 236, n. 3. 

335 



NICOLE THIERRY 

Fig. 3. Angle inférieur gauche de l'icône. 

Notre icône porte le nom du commanditaire (Fig. 3), un cer­
tain Constantin dont la prière est bien conservée, en bas et à 
gauche : Μνήσθη δέσπυνα του δούλου σου Κωνστατί-
νου, Souveraine, souviens-toi de ton serviteur Constantin1^. 
Elle fut peut-être peinte pour accompagner un vœu qui 
n'est pas précisé et il est vraisemblable que ce fût une icône 
d'usage domestique destinée à protéger Constantin de la 
maladie14. 
Les moines de Pege proposaient sans doute aux pèlerins de 
ces icônes à vertu prophylactique, associant l'image de la 
Théotokos et le spectacle de l'activité curative de la source. 
Dans le cas présent, la foule variée des curistes et la repré­
sentation de quelques célèbres guérisons ont constitué une 
composition qui correspond à une typologie particulière 
que nous retrouvons sur l'icône du Musée Byzantin 
d'Athènes (Fig. 4), et en partie sur un triptyque de 1798 rap­
portée de Cappadoce et, quoique appauvrie, sur une chalco­
graphie de Nicolas de Chio datée de 181215. 

13. Lu par Georges Kiourtzian, ce dont nous le remercions (cursive as­
sez élégante, avec ligatures). 
14. Sur les icônes comme images pieuses de la maison, Th.F. Mathews, 
Byzantium, from Antiquity to the Renaissance, New York 1998,43-52, fig. 
28. 
15. Pallas, op.cit., p. 219-221, pi. 53-55. 

En revanche, la nôtre se différencie par sa typologie de la 
Théotokos de la Source qui est du type traditionnel au XlVe 
siècle ; de plus, elle est surmontée de la colombe et de Dieu le 
Père, éléments de l'iconographie baroque occidentale (Fig. 1). 
La Vierge est du type Blachernitissa, en buste dans une 
phiale, les bras levés en orante ; l'enfant en médaillon de­
vant elle, tient le rouleau et bénit. L'image est conforme à la 
description de Manuel Philes dans son épigramme sur l'icône 
de Pege qui porte la source d'immortalité en son sein16. Un 
revêtement d'argent a été ultérieurement fixé pour enrichir 
le sujet, il empiète latéralement sur une partie de l'inscrip­
tion H ZQOA(OXOC) ΠΗΓΗ (Source qui reçoit la vie). La 
représentation, avec les anges Michel et Gabriel en prière 
latéralement, est traditionnelle depuis les images anciennes, 
celles des peintures de FAfendiko (vers 1308) et des Saints-
Théodores à Mistra (ca 1400)17. 

Notre peintre a ajouté un registre céleste avec les deux 
autres éléments de la Trinité, la colombe et Dieu le Père au 
centre des nuages, figurés à petite échelle. Ce thème de glo­
rification de la Vierge a été reproduit sur la plaque d'argent : 
au dessus de la tête couronnée, figurent la colombe aux ailes 
déployées, difficile à distinguer sous le buste du Père tenant 
le globe et bénissant. La pièce métallique laisse en réserve 
les visages de l'Enfant, de la Vierge et de Dieu, ce dernier 
très petit alors que s'impose celui de la Vierge, d'une belle 
plastique et au regard appuyé. 

Le métal recouvre aussi la phiale et la colonne qui se dresse 
dans le bassin carré. Un filet ondulé descend le long du sup­
port, figurant l'eau qui coule de la source sainte, alors que 
deux jets d'eau sont peints latéralement. 
Malgré la présence (d'ailleurs réduite) du registre supé­
rieur, l'importance de l'image centrale de la Théotokos est 
remarquable et distingue cette composition de celles des 
icônes du Musée Byzantin d'Athènes et de la collection 
d'Abou-Adal caractérisées par la préciosité de l'ornementa­
tion des fontaines à deux étages et la représentation de la 
Vierge trônant sur les nuages et tenant l'Enfant sur le bras 
comme l'Odigitria. 

L'image primitive de la Blachernitissa dans la phiale s'est 
également perpétuée jusqu'aux temps modernes et notre 

16. Talbot, op.cit., p. 142-143. Ici, l'Enfant regarde légèrement vers la 
droite alors que la Vierge est parfaitement de face. 
17. Suzy Dufrenne, Les programmes iconographiques des églises byzan­
tines de Mistra, Paris 1970, p. 5,9,41. Schéma de G. Millet dans Talbot, 
op.cit., fig. 2 d'après G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris 
1910, pi. 90 ; Ebersolt,op.cit. (n. 3), fig. 11 ; Pallas,op.cit.,pi. 49. 

336 



SUR UNE ICONE INEDITE DE LA VIERGE SOURCE DE VIE 

icône n'en est qu'un exemple18. On peut la considérer 
comme la forme officielle et elle est d'ailleurs celle que 
décrit Denys de Fourna19. Cette tradition traduit un souci de 
religiosité qui ramène à l'essentiel, comme pour la composi­
tion de l'église Saint-Jean de Mistra, la plus ancienne qui 
nous soit parvenue montrant le bassin aux guérisons miracu­
leuses, dans lequel plonge une courte et large colonne sou­
tenant la phiale (Fig. 8). 
En bref, le culte de la Vierge équilibre celui des eaux mira­
culeuses et la piété ne le cède pas au goût du pittoresque. 
C'est bien d'elle qu'on attend le maintien ou le retour de la 
santé. Dans le cas présent, l'ornement métallique et la com­
position supérieure du cadre sculpté renforcent ce senti­
ment de pouvoir guérisseur de l'image de la Théotokos. 
La fonction narrative de l'icône n'a cependant pas été négli­
gée. Le charme du paysage et le tableau animé de la source 
sont du même ordre que sur les deux icônes déjà citées. L'or 
du fond et des accessoires tels que casques ou couronnes, et 
l'alternance des couleurs vives des vêtements où brillent les 
étoffes rouges confèrent une grande vivacité à la composition. 
Apparemment, rien ne rappelle l'architecture originale de 
l'église décrite par Nicéphore Calliste20 ; on ne retrouve que 
la situation hors de la ville, dans un lieu plaisant planté de 
platanes et de cyprès. 

En fait, ici, le bassin et la phiale paraissent isolés dans une 
campagne peu arborée où serpentent des sentiers par les­
quels arrivent des malades. A droite (Fig. 5), on remarque 
un boiteux et un paraplégique agenouillé pour prier, ayant 
posé devant lui les deux poignées d'appui qui l'aident à 
se traîner21. Au fond du paysage, la barre des murailles 
blanches de Constantinople se détache sur le fond or. Der­
rière les créneaux on voit une coupole et deux portes, l'une 
encadrée par deux tours, l'autre surmontée d'une seule. A 
gauche (Fig. 6), deux flèches se dressent que nous pen­
sons être celles d'églises latines (?) et une coupole d'église 
grecque surmontée d'une croix ainsi qu'une porte et une 
tour. 

Le centre de l'activité est la bassin rectangulaire, de pierre 
bleutée, dans lequel l'eau est agitée par celle qui tombe de la 

18. Pallas, op. cit., schéma 3, pi. 50,51,55. 
19. M. Didron, Manuel d'iconographie chrétienne, traduction du Guide 
de la peinture, Paris 1845, p. 288-290 (la description des foules et mi­
racles s'accordent à peu près, à la fois aux compositions de l'icône 
Abou-Adal et de celle du Musée d'Athènes et de la nôtre). 
20. Nicéphore Calliste, Hist. eccl. XV, 26 (PG 147,72-78). 
21. Jusqu'au début de notre siècle, on a vu ces infirmes, et les culs-

Fig. 4. Icône du Musée Byzantin d'Athènes (d'après Pallas 1971, 

pi. 53). 

phiale et par quelques poissons qu'on pouvait pêcher et 
manger ; cette nourriture s'ajoutait aux bienfaits de l'eau sa­
crée. Une lettre de Michel Gabras parlant du séjour de son 
frère au sanctuaire, décrit comment il obtint une rémission 
de son mal (l'hydropisie) en priant continuellement et refu­
sant toute nourriture autre que l'eau de la source et un petit 
poisson22. 
Des tasses destinées aux malades sont disposées sur le bord 
antérieur du bassin, et en avant sont appuyées des cannes 
abandonnées par des infirmes partis guéris (Fig. 3). Les pè-

de-jatte sur leur planche à roulettes, utiliser comme poignées des fers à 
repasser. 
22. Cité par Talbot, op.cit, p. 137-138, n. 14 et 15 ; cette première 
mention de manducation des poissons est de peu antérieure à la mort 
de son frère en 1319 ; elle est citée ensuite par un pèlerin russe anonyme 
en 1390. 

337 



NICOLE THIERRY 

Fig. 5. Moitié droite du paysage. 

lerins présents sont divisés en trois groupes : les personnages 
importants sur le côté gauche, les gens du peuple à droite et 
au premier plan quelques scènes de guérison (Fig. 1). La 
nette séparation des puissants de ce monde et du reste de la 
population indique combien toutes les classes de la société 
se pressaient à la source miraculeuse, conformément aux té­
moignages littéraires et aux récits hagiographiques. La com­
position aussi bien que la plupart des détails reproduisent 
les sujets de l'icône du Musée Byzantin d'Athènes (Fig. 4)23. 
Dans la foule massée à gauche (Fig. 6), se tiennent au pre­
mier rang un patriarche, un empereur couronné suivi d'un 
militaire casqué et armé d'une hallebarde ; d'autres soldats 
sont en arrière de l'impératrice et d'une noble dame. Pa­
triarche, empereur et impératrice boivent dans des coupes. 
Sur le côté, un notable âgé, vêtu d'un manteau rouge bordé 
de noir, tient un vase et montre la source. 
Le groupe de droite est plus animé et les malades sont indi­
vidualisés (Fig. 7 et 5). Vers le centre, un vieillard mouille 
ses yeux avec l'eau miraculeuse ; près de lui deux jeunes gens 
se penchent, l'un tenant un vase qu'il va remplir ; derrière 
eux deux adultes barbus les séparent d'un vieillard qui lave 
son visage avec ses mains, tandis qu'un jeune homme se 

Fig. 6. Côté gauche de l'icône. 

penche sur l'eau pour remplir un vase. Enfin, un groupe de 
trois femmes occupe le premier plan : une jeune servante 
aux longs cheveux verse l'eau d'une aiguière sur un enfant 
dénudé que sa mère tend vers la source, tandis qu'en arrière, 
la troisième assiste à la manœuvre. 

23. Pallas, op.cit, pi. 53. La composition des foules de l'icône Abou Na-
dal et du triptyque d'Athènes est différente, opposant à gauche des per­
sonnages de la cour, à droite, des membres du clergé (Chatzidakis, 
op.cit., n. 1 ; Pallas, op.cit. pi. 55a), ce qui correspond au texte de Denys 
de Fourna, op.cit., p. 289. 

338 



SUR UNE ICÔNE INÉDITE DE LA VIERGE SOURCE DE VIE 

Devant la piscine, figurent quelques guérisons miraculeuses 
représentées à plus grande échelle que les foules massée en 
arrière et le long des bords latéraux. A gauche (Fig. 3), un 
jeune homme verse l'eau d'un vase sur la tête d'un vieillard 
étendu sur un matelas et qui se redresse, les bras levés et les 
yeux tournés vers la Théotokos en reconnaissance du mi­
racle. Un témoin, jeune homme barbu, les deux paumes le­
vées, semble s'émerveiller du phénomène. Il s'agit vraisem­
blablement de la résurrection d'un voyageur de Thessalie 
mort en cours de route et transporté par des marins qui l'as­
pergèrent de l'eau salvatrice. Cette scène identifiée par Ma-
nolis Chatzidakis sur l'icône Abou-Adal y est mieux définie 
car le matelas du vieillard paraît posé sur un brancard et non 
dans cette sorte de lit-cage, ou petit parc à barreaux de bois, 
moins facile à transporter. Cependant, c'est ce dernier qu'on 
retrouve ailleurs, notamment sur le triptyque publié par 
Neuffert24 et sur l'icône d'Athènes (Fig. 4). 
La guérison d'un possédé fait suite à droite (Fig. 7) : un jeune 
homme verse un seau d'eau sur le vieillard demi-nu étalé sur 
le sol. Sur l'icône d'Athènes, la petite silhouette noire du dé­
mon sort de la bouche du possédé, bien visible sur le fond 
clair (Fig. 4), alors qu'ici, la forme noire se distingue mal. En 
arrière, plus près du bassin, on voit l'hydropique, seulement 
vêtu d'un pagne, buvant à un vase ; face à lui un assistant 
s'apprête à lui tendre une aiguière pleine (Fig. 7 et 3). L'hy-
dropisie, identifiée ici au gros ventre du malade, était un des 
maux les plus souvent traités avec succès à Pege, dont les 
eaux avaient sans doute des propriétés diurétiques25. 
Enfin, sur le côté droit s'avance un aveugle s'appuyant sur 
son bâton et guidé par un soldat tenant une pique et vêtu à 
l'antique : tunique courte et cuirasse dorées, grand manteau 
et casque (Fig. 7). Le soldat lève les yeux vers la Théotokos, 
comme si elle s'adressait à lui. La scène illustre assez bien 
l'épisode légendaire conté par Nicéphore Calliste et qui se­
rait à l'origine d'une première église fondée par Léon 1er 
(457-474). Alors que, simple soldat, Léon le Thrace arrivait à 
Constantinople près des marais qui avoisinaient la Porte dorée, 
un aveugle le pria de lui servir de guide et de lui donner à boire. 
Pendant que Léon cherchait de l'eau, il entendit une voix qui 
disait «L'eau est près de toi » ... et lui ordonnait de frotter les 
yeux de l'aveugle avec l'eau du marais, ajoutant qu'elle avait 

24. Pallas, op. cit., schéma 3. 
25. Talbot, op.cît.,p. 137-138, n. 14-15 ; p. 157, n. 105. En fait, l'hydropi-
sie, caractérisée par une infiltration massive des tissus, a de multiples 
origines dont certaines pouvaient être sensibles à la composition miné-

Fig. 7. Partie inférieure droite de l'icône. 

choisi ce lieu pour y être honorée et qu'une fois devenu empe­
reur, il devrait bâtir une église où l'on viendrait chercher la gué­
rison. Léon obéit, frotta les yeux de l'aveugle qui recouvrit la 
vue. Après son accès à l'empire (7février 457) il aurait construit 
une église qui aurait précédé celle de Justinien26. 
Sur l'icône Abou-Adal, l'épisode est évoqué par deux petites 
silhouettes rouges dans les lointains du paysage ; c'est le sol­
dat armé de la pique qui conduit un personnage courbé27. 
En revanche, la scène figure à l'identique sur l'icône 
d'Athènes et confirme l'existence d'un modèle commun 
pour l'ensemble des scènes. Il ne manque même pas le der­
nier plaignant, dans l'angle inférieur droit, un paraplégique 

raie des eaux de Pege. 
26. Janin, op.cit. (n. 3), p. 233, d'après PG 147,72-77B. 
27. Chatzidakis, op.cit. (n. 1). 

339 



NICOLE THIERRY 

Fig. 8. Schéma d'après la peinture de Saint-Jean de Mistra (d'après 
Millet 1910, pi 107). 

qui se traîne dans l'attente du miracle qui lui rendra l'usage 
de ses jambes. Outre le style, plus populaire de la nôtre, on 
remarque que le tableautin des scènes narratives a été res­
serré. Sur le côté droit, la femme à l'enfant malade est à 
demi-visible et à gauche, l'image s'arrête au vieillard en 
manteau rouge et au ras du dos du ressuscité. 
Le parallélisme de ces deux icônes, est un nouveau témoi­
gnage d'une production d'images pieuses étroitement liée 
au monastère de la Zoodochos Pege au cours du XVIIIe 
siècle et peut-être au XIXe, après la dernière renaissance 

28. Ce travail mental qui fait de l'icône un objet thaumaturge porteur 
des vertus du sujet représenté est bien connu ; citons A. Grabar, Marty­
rium, Recherches sur le culte des reliques et l'art chrétien antique, II, Paris 
1946, p. 343-357 (« Des reliques aux icônes » : pouvoir des icônes et par­
ticulièrement de celles de la Vierge). 

du sanctuaire. Dans le même atelier, les œuvres pouvaient 
varier en fonction du peintre, du prototype choisi parmi les 
représentations de la source, de l'addition d'un détail pieux 
ou d'un schéma plus ancien de la Vierge Source de vie. 
Ici, l'artiste a reproduit le même modèle que celui de l'icône 
du Musée Byzantin d'Athènes pour la représentation du 
bassin, des foules qui s'y pressent et des miracles célèbres 
qui témoignaient de l'antiquité et de la continuité du pou­
voir miraculeux de la fontaine. Le paysage des abords de 
Constantinople est différent et sans doute était-il laissé à 
l'initiative de l'artiste, ainsi voit-on une autre variante sur 
l'icône Abou-Adal. Enfin, pour l'image de la Théotokos 
Source de vie, le peintre est revenu au modèle du XlVe 
siècle qui faisait de la Vierge la Reine des lieux, comme l'ex­
prime d'ailleurs la dédicace de ce Constantin dont nous ne 
savons rien... 
Les icônes de ce type devait correspondre à une clientèle dé­
jà fortunée qui choisissait (ou commandait) un sujet ou 
l'autre, et il y avait, évidemment des œuvres plus modestes 
comme il est d'usage dans les lieux de pèlerinage, sans 
compter les gravures. La force surnaturelle qui se manifes­
tait sur les lieux de la Zoodochos Pege était transmise par 
l'icône28. Avec cette image Constantin emportait chez lui 
quelque chose du pouvoir thaumaturge de la Source, et ses 
ferventes prières à la Théotokos orante, présentée dans un 
cadre doré évoquant celui d'un autel29, le remettaient en 
condition. 
Les images tardives de la Zoodochos Pege ont encore le mé­
rite de nous restituer quelques choses de la religiosité byzan­
tine à Constantinople à propos d'un lieu de pèlerinage re­
montant au Ve siècle. 

Etampes, 8-12-1999 

29. On remarque les deux grands oiseaux qui surmontent le cadre, aussi 
bien sur l'icône Abou-Adal et un peu différents sur celle du Musée 
d'Athènes. On peut supposer une réduction de la décoration d'une ico­
nostase du XVIIIe siècle (?) mais plus encore d'une composition ba­
roque d'église d'Europe centrale. 

340 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

