e

AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 22 (2001)

AgAtiov XAE 22 (2001), Mepiodog A'. Ztn pvrjun tou Mavoin Xatd{nddkn (1909-1998)

AEATION
THX
XPIZTIANIKHXZ
APXAIOAOI'IKHX ETAIPEIAX

NEPIOAOX A TOMOX KB
2001

ABHNA 2001

AUo skdveg TnG Ociag Zopiag otn MoAdaBia
(Poupavia)

Tania VELMANS

doi: 10.12681/dchae.320

BLBALoypa@LKn avagopa:

VELMANS, T. (2011). Auo ewkdveg Tng Ociag >opiag otn MoAdaBia (Poupavia). AsAtiov tng Xptotiavikng
Apxatoloyikng Etaipeiag, 22, 385-392. https://doi.org/10.12681/dchae.320

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | Mpodopaon: 13/02/2026 11:36:59




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Deux images de la Sagesse divine en Moldavie
(Roumanie)

Tania VELMANS

Topog KB' (2001) o XeA. 385-392
A®HNA 2001

www.deltionchae.org




Tania Velmans

DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE
EN MOLDAVIE (ROUMANIE)

D es articles et des livres, dont certains sont des études de
base! ont traité des sources écrites et des principaux proto-
types et schémas de la Sagesse divine a Byzance. Nous n’y re-
viendrons donc qu’occasionnellement et brievement. Deux
fresques qui traitent ce sujet apparaissent, curieusement,
dans le méme édifice — I'église de la Résurrection (1595 ou
1601)? du monastere de Sucevita, en Moldavie — et n’ont pas
été étudiées jusqu’ici, bien que la premiére dans notre ordre
de présentation a été évoquée brievement par I.D. Stefanes-
cu’. La deuxiéme composition, 4 peine mentionnée, est ap-
pelée tantot « Temple de 1a Sagesse », tantot « Déisis » par le
méme auteur et certains de ces successeurs®. Par ailleurs
Stefanescu voit dans cette image une illustration de la priere
secréte du célébrant récitée au début de I'anaphore, ce qui
ne nous parait pas justifié’. Or, les deux fresques en question
représentent un grand intérét pour la peinture murale du
XVle siecle en général et pour I'influence russe en Molda-
vie, dans la deuxiéme moitié du XVIe et au XVIle siecle, en
particulier, d’ot1 la présente recherche.

Dans I’exonarthex de I’église de Sucevita la lunette de la pa-
roi Sud montre le Christ Emmanuel, assis sur un lit (Fig. 1-
2). Il bénit des deux mains en direction de I'assemblée. Sur la
table, & coté de lui, sont posés des pains ronds, des verres et

1. Nous ne citerons que quelques études générales qui nous ont été
utiles pour le présent travail : A.M. Amann, Darstellung und Deutung
der Sophia im vorpetrinischen Russland, OrChr 4 (1938), p. 12-156 ;
P.A. Florovskij, Christ the Wisdom of God in Byzantine Theology and
Art, Actes, VIe Congrés International des études byzantines, 1, Paris 1950,
p. 229 ff. ; Spaskij, L'office liturgique slave dans la Sagesse de Dieu, Iré-
nikon 30 (1957), p. 164-188 ; J. Meyendorff, L’iconographie de la Sa-
gesse divine dans la tradition byzantine (si-dessous : Sagesse divine),
CahArch X (1959), p. 259-277.

2. Les deux dates sont généralement citées (R. Theodorescu, Bucovina,
Bucarest 1994, p. 128) mais la plupart des spécialistes roumains situent
les peintures en 1601.

3. ].D. Stefanescu, Peintures murales illustrant les liturgies, RIR V-VI

deux coupes. Devant la table, deux petits serviteurs égorgent
deux bovidés sur lesquels ils sont assis a califourchon, selon
une formule iconographique qui apparait pour la premiére
fois dans la peinture murale dans les Noces de Cana de Kah-
rie Djami®. Derriére la table, des serviteurs distribuent les
pains a un groupe de personnages qui tendent les mains vers
eux. Enfin, 4 'extréme droite se tiennent le roi Salomon,
l’auteur des Proverbes, et Jean Damascéne, autrement dit,
le théologien qui glorifia la Vierge et 'Incarnation. Ils
agitent des phylactéres avec des inscriptions mais seule celle
du rouleau de Salomon est lisible : « Le commencement de
la Sagesse est la crainte du Seigneur et la science des saints,
c’est la prudence » (Prov. IX, 10). Le fond de la scéne est
composé d’une coulisse architecturale avec deux édifices et
une colonne surmontée d’un vase qui se détachent sur un
ciel étoilé’. La scéne illustre les Proverbes (IX, 1-6) ou plutdt
leur interprétation chrétienne en se référant a la version sla-
vonne des Proverbes ; celle-ci s’inspire de la Vulgate latine en
ce qui concerne le verset IX, 3 évoquant « les servantes », ab-
sentes dans le texte grec®.

Rappelons le contenu des Proverbes (IX, 1-6) : « La Sagesse
a bati sa maison. Elle a taillé ses sept colonnes. Elle a égorgé
ses victimes, mélangé son vin dans un vase et dressé sa table.

(1935-1936) fig. 12, p. 5 ; id., L’illustration des psaumes et des hymnes li-
turgiques, BIAB X, p. 93.

4. De son coté, Vasile Dragut (La peinture murale de la Moldavie XVe-
XVlIe s., Bucarest 1983, fig. 207) ne mentionne pas cette fresque dans
son texte (introduction a I’album) mais publie I'image en la désignant
comme Déisis.

5. Cf.ibid., p. 27. Nous reviendrons sur ce point plus loin.

6. P. Underwood, The Kariye Djami, 2, New York 1966, pl. 117.

7. L’inscription prés du bord supérieur de la fresque n’a pu étre lue sur
nos photographies et on ne peut s’approcher de I'image, placée trés
haut, sans échafaudage.

8. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 272.

385



TANIA VELMANS

Fig. 1. Monastére de Sucevita, narthex. Le temple de la Sagesse.

Elle a envoyé ses servantes, elle crie sur les sommets des
hauteurs de la ville : Que celui qui est stupide entre ici ! Elle
dit a ceux qui sont dépourvus de sens : Venez, mangez mon
pain et buvez du vin que j’ai mélé. Quittez la stupidité et
vous vivrez et marchez dans la voie de l'intelligence ».

Saint Clément d’Alexandrie, Igance d’Antioche et d’autres
ont commenté ce texte vétérotestamentaire en termes chré-
tiens avant le VIIIe siécle. La célebre Question-réponse 42
attribuée a Athanase le Sinaite, est particuliérement exhaus-
tive®. Ainsi, le premier verset est 2 comprendre comme le
Christ Sagesse qui a bati sa propre chair en s’incarnant, la
maison étant le corps de Marie. Les sept colonnes sont les
dons du saint Esprit!’, les victimes — les prophétes morts
pour la vérité — le vin mélangé dans un vase (la Vierge) sug-
gere les deux natures indissociables du Christ, divine et hu-
maine. Les servantes font allusion aux apOtres ou serviteurs
de I’Eglise proclamant dans le monde entier la Bonne Nou-
velle. Les « stupides » bibliques sont ceux qui n’ont pas en-
core connu le message du Christ, et lorsque la Sagesse les in-
vite 2 manger son pain et a boire son vin, il s’agit évidem-

9. PG 593. Voir la traduction mot a mot chez Meyendorff, Sagesse di-
vine, p. 260-261. Ce texte a été traduit en Bulgarie au Xe siecle et se
trouve en slave dans I'Izbornik de Svjatoslav de Russie, copié en 1073 (cf.
ibid., p. 261,n.1).

10. Voir a ce propos Is. XI, 2-3.

386

ment de Peucharistie qui leur donnera acces alavérité etala
Sagesse. Le Canon du jeudi saint, composé par Cosmas de
Majuma au VIIle si¢cle, paraphrase ces commentaires en
les teintant de poésie et en insistant sur le symbolisme eucharis-
tique de la Sagesse invitant ses amis a sa table!!. C’est ce Ca-
non et d’autres hymnes qui ont surtout influencé les artistes.
A Sucevita, ’Emmanuel représente le Christ Logos Sagesse,
comme dans la Mi-Pentecote de Sopocani!? et dans les
images plus anciennes, et non pas la figure messianique du
Christ Ange, tel quon le voit a la Péribleptos d’Ohrid'®. En
ce qui concerne les « servantes », certaines de ces figures dis-
tribuant la communion, portent barbe et moustaches et
doivent donc étre comprises comme des serviteurs de la Sa-
gesse. On pourrait penser a cette occasion a l'image de
Decani, ou le Christ Ange donne la communion aux apdtres.
Cependant, les serviteurs de Sucevita n’ont pas le type phy-
sique des apotres. Ce sont des jeunes gens et des hommes
d’age mur qui semblent plutot inspirés par les commentaires
(1353-1354) du patriarche de Constantinople Philothé, qui
considére I'Eglise comme la maison de la Sagesse et assimile

11. Certains de ces versets sont reproduits chez Meyendorff, Sagesse di-
vine, p. 261.

12. Dessin chez B. Zivkovi€, Sopocani, Crtei fresaka, Belgrade 1984, p. 10.
13. Reproduction chez R. Hamann-Mac Lean - H. Hallensleben, Die
Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien, Gieen 1963, p. 173.



D A
ReMedPd CEACGBEXP
HPBMA ERALIXHASHIO AU

DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE EN MOLDAVIE

(1A CEAM S0UCRIAKTETS R
T4 LG RAPTIAN RS TRMAEATAE b«

00

Fig. 2. Schéma de la Fig. 1.

ses serviteurs aux prédicateurs répandant la parole de
Dieu'®. A Sucevita, chaque serviteur porte en effet un pain
et un verre. D’autres verres sont posés sur la table a coté de
deux coupes dont I'une semble étre un calice et I'autre une
paténe avec les parcelles de pain. Ces verres n’existent pas
dans les différentes images connues d’époque byzantine ; ils
sont également rares au XVIe-XVlIle siecle et la plupart des
textes ne les mentionnent pas expressément. Ils nous ra-
meénent aux commentaires de Philothé qui parle du sacrifice
de la Sagesse et du vin qu’elle a mélangé dans des verres
pour les offrir 2 ses invités®.

Une icone de la Galerie Tretjakov — « La Sagesse s’est batie
une maison » (Fig. 3) — peinte vers 154816 montre les verres
posés sur la table a coté de deux vases liturgiques et des ser-
vantes offrant des verres a des personnages qui tendent les
mains pour les saisir. Notons tout de suite que sur la méme
icOne on voit aussi deux serviteurs égorgeant deux veaux, le
roi Salomon avec un phylactére contenant les versets des
Proverbes (IX) et saint Jean Damascéne!” tenant un rouleau

14. Cf. Ep. Arsenii, Filofeja patriarkha konstantinopulskogo tri reci k epi-
skopi Ignatiju s izjasneniem izrecenija «Premudrost sozda sebe dom...»,
Novgorod 1998, p. 64. Voir aussi L.M. Evseeva, Dve simvoli¢eskie
kompozicii v rospisi XIv v. monastyrja Zarzma, VizVrem, 43, p. 137.

15. Cf. ibid., p. 50.

16. V.J. Antonova et N.E. Mneva, Katalog drevnerusskoi Zivopisi (si-des-
sous : Katalog), Moscou 1963, 11, fig. 3, p. 25-26.

déployé dont I'inscription évoque I'Incarnation, ce qui était
sans doute également le cas a Sucevita ou cette inscription a
disparu.

Le Christ Sagesse et la personnification de la Sagesse divine
sont aussi considérés comme des figures de ’Eglise, dispen-
satrice de la parole de Dieu. Le patriarche Germain de
Constantinople (VIIIe s.) met 'accent sur ’Eglise-Sagesse
et sur 'eucharistie lorsqu’il écrit : « Ecoutons 'Eglise de
Dieu proclamer d’une voix haute : celui qui a soif, qu’il vienne
amoi et qu’il boive [Jean VII, 37] ; le vase que je porte est le
vase de la Sagesse. Cette boisson, je I'ai mélée a la parole de
vérité »'8, Dans I'icone novgorodienne cette seconde signifi-
cation de la Sagesse est particuliérement explicite car on re-
présente, dans sa partie supérieure, une église avec sept co-
lonnes et les sept conciles cecuméniques. Or, les sept co-
lonnes de la maison de la Sagesse ont été interprétées éga-
lement comme des figures des sept conciles, dans une lettre
du métropolite russe Clément au moine Thomas de Smo-
lensk!. La fresque de Sucevita suggére elle aussi, mais en

17. Antonova et Mneva, Katalog, 11, p. 26, identifient le personnage
comme Jean Damascene, alors que J. Meyendorff parle de Cosmas de
Majouma (La Sagesse divine, p. 261), sans donner les raisons de cette
identification.

18. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 261.

19. Cf. Amann, op.cit. (n. 1), p. 129-130.

387



TANIA VELMANS

Fig. 3. Moscou, Galerie Tretjakov. Icone « La Sagesse s’est bitie une

maison ».

second lieu, la Sagesse-Eglise par le groupe des prédicateurs
et la place considérable faite au symbolisme eucharistique.

Ainsi, I'image moldave peut étre « lue » a la fois d’'une fagon
simple et directe, comme l'illustration de l'interprétation
chrétienne des Proverbes (IX, 1-6) ou comme une représen-
tation de I’Eglise, inspirée par le Logos Sagesse et offrant la
Communion a ses « invités ». Mais sa véritable signification
rejoint celle de la coupole du monasteére de Marko. Dans les
deux cas, il s’agit du banquet de la Sagesse, c’est-a-dire de
I'eucharistie qu’elle a préparée pour les justes dans le

20. Reproduction et commentaire : T. Velmans, Byzanz, Fresken und
Mosaiken, Munich 1999, p. 268, fig. 234-236.

21. Cf. L. Mirkovic, Dali se freske Markova monastirja tumaciti Zitiem
Vasilija Novogo, Starinar XII (1961), p. 87.

22. Description du programme de I'exonarthex chez Stefanescu, op.cit.
(n. 3), p. 24-25.

388

Royaume futur®. C’est aussi le sens exprimé verbalement
dans le Canon de Cosmas de Majouma?!. Cette derniére in-
terprétation est confirmée par les représentations qui, a Su-
cevita, se trouvent sur ’arc, immédiatement au-dessus de la
lunette occupée par 'Emmanuel Sagesse. Six anges volant,
qui se détachent sur une bande de ciel bleu foncé, y sou-
tiennent une deuxiéme portion de ciel bleu clair sur laquelle
s’inscrivent les signes du zodiaque. Deux anges situés a ses
extrémités I’enroulent, comme dans le Jugement dernier et
suggerent ainsi la fin des temps, situant la composition de la
lunette dans un futur eschatologique.

Le méme sujet (anges et ciel enroulé avec zodiaque) figure
sur les arcs des deux autres lunettes de ce narthex, qui il-
lustrent également le théme de I'Incarnation par des scénes
bibliques. On y voit a ’Ouest la Toison de Gedéon (Ju. VI,
36-40), symbole de la virginité de Marie, et au Nord, le
Songe de Nabuchodonosor (Dan. I, 1, ss.) qui présage ’ave-
nement du Messie. Enfin, sous notre image apparait I’Aca-
thiste. La calotte de la coupole est occupée par la Vierge
orante avec ’Enfant en médaillon sur sa poitrine, alors que
les pendentifs montrent les mélodes qui ont chanté Marie :
Mitrophane, Jean Damascéne, Cosmas et Théophane®.
Ces images, au centre de Iexonarthex, relient les repré-
sentations des lunettes et méme celles des parois entre elles
et en font un ensemble célébrant la Vierge, instrument de
I'Incarnation et Eglise.

Une autre image de la Sagesse se trouve dans le sanctuaire
de Sucevita, pres de I'iconostase, coté Sud (Fig. 4). Cet em-
placement dans le sanctuaire est rare mais il existe déja au
XIVe siecle a Gracanica, tandis que le fait de représenter
deux images de la Sagesse dans la méme église est unique a
ma connaissance. Nous y reviendrons. Il s’agit dans notre
image d’un nouveau type iconographique, apparu dans la
région de Novgorod, qui ne représente plus directement les
Proverbes mais une figure symbolique du Logos Sagesse. Ce
type existe déja & Gradanica®® dans un contexte iconogra-
phique différent?*. A Sucevita cet Ange Sagesse remplace le
Christ au centre d’une Déisis de la fin des temps.

Dans le registre supérieur de ce panneau apparait ’'Hétima-
sie, entourée de six anges qui s’inclinent devant le trone avec

23. Reproduction chez B. Todic, Gracanica, Slikarstvo, Belgrade 1988,
pl.IV.

24. Certains détails de cette image sont en rapport avec la biographie de
saint Sava par le moine Théodosije (cf. Sv. Radoj¢ic, La table de la Sa-
gesse dans la littérature et 1’art serbe depuis le début du XIIle jusqu’au
début du XIVe ssiecle, ZRVI XVI (1975), p. 215-217, 221.



le livre ouvert. Ils soutiennent une bande de ciel étoilé. Plus
bas, le Christ en buste bénit des deux mains au milieu d’une
auréole ronde, rouge et constellée. Immédiatement en des-
sous, une figure féminine frontale ailée et couronnée, por-
tant le costume impérial byzantin, le sceptre et le rouleau,
est assise sur un trone sans dossier. Une gloire ronde ver-
datre I'entoure. C’est I’Ange-Sagesse divine. L'inscription
slavonne dit simplement : « La sainte Sagesse ». Le visage et
les ailes de I’ange ainsi que son trdne sont de couleur rouge
feu, alors que son costume impérial, sa couronne et son
nimbe sont dorés.

Le méme emploi de ces deux couleurs caractérise plusieurs
Anges-Sagesse dans les icones novgorodiennes de la Galerie
Tretjakov®. Ces couleurs, surtout le rouge que I'on ne voit
pas appliqué a la Sagesse de la méme fagon dans I’art byzan-
tin, se référent a des textes vétérotestamentaires et a un
symbolisme chrétien. Malachie (II, 1) fait dire a ’Eternel :
« Voici j'enverrai mon messager |...] car il sera comme le feu
du fondeur : il purifiera les fils de Levi ». De son c6té, I’Apo-
calypse (1, 13) parle du « fils de 'Homme vétu d’'une longue
robe et ayant une ceinture d’or sur la poitrine [...] et ses yeux
étaient comme une flamme de feu et son visage |...] comme
un soleil lorsqu’il brille dans sa force ». Le feu qui anime le
visage de la Sophia a été interprété comme le feu divin qui
consume les passions charnelles. Il est ici un signe de la pu-
reté, c’est-a-dire concretement de la virginité de Marie, ré-
ceptacle de Dieu?. D’aprés la légende novgorodienne le
costume de I’Ange-Sagesse est hautement symbolique. C'est
un vétement de lumiére dont la ceinture est le signe du sa-
cerdoce supréme, alors que la lance que tient la Sophia in-
dique la dignité royale. Le rouleau qu’elle tient également
est le symbole des mysteres de ’Ecriture divine. Les pieds de
la Sagesse sont souvent posés sur une pierre, gage de la soli-
dité de la foi, mais sur I'image moldave les trois personnages
de la Déisis utilisent des marchepieds?”.

Sept barres verticales prolongent les pieds du trone et repré-
sentent les sept colonnes de la maison de la Sagesse selon les
Proverbes (IX, 1). Généralement, les colonnes sont intégrées
a une architecture comme a Sopocani, Gracanica ou Decani,
mais sur les icones novgorodiennes elles prolongent régulie-
rement le trone de la Sagesse. A droite de cette figure cen-
trale se tient saint Jean et a gauche la Vierge. Elle porte sur

25. Voir par exemple celle d’Oslo (cf. Spaskij, op.cit. (n. 1), p. 184, ou
celles de la Galerie Tretjakov, décrites par Antonova et Mneva, Kata-
log, p. 38-39 (n° 284), p. 500 (n° 1045), p. 239 (n° 660).

DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE EN MOLDAVIE

Fig. 4. Monastére de Sucevita, sanctuaire. La Sagesse divine intégrée
a une Déisis.

sa poitrine un médaillon avec le Christ Emmanuel en buste,
le tout peint en camaieux, ce qui donne a cette représenta-
tion un c6té virtuel, comme si ’on voulait dire : la Vierge de
la Déisis est devenue médiatrice a la suite de I'Incarnation.

Sans vouloir retourner trop loin en arriére pour interpréter
cette image, il nous semble utile de rappeler que la repré-

26. Cf. Spaskij, op.cit., p. 167.
27.Op.cit., p. 186.

389



TANIA VELMANS

sentation de la Sagesse divine sous la forme d’un ange re-
pose sur plusieurs textes vétérotestamentaires, dont celui
d’Isaie, qui parlent du Messie comme d’un Messager, ce qui
en grec signifie « ange »28. Cette idée du Messie-Ange est re-
prise par les Péres quiy voient la « Mission du Christ dans le
monde »%. Par la représentation de la Sagesse comme Ange,
on précise que c’est parce qu’il s’'incarne que le Christ de-
vient messager de Dieu. Mais selon la deuxieéme homélie de
saint Grégoire de Nazianze, qui s’appuie en partie sur la vi-
sion d’Habacuc (II, 1), le Christ-Ange est aussi le Sauveur
annongant la résurrection des hommes®’, d’oti I'association,
dans les miniatures, entre le Christ-Ange et la Descente aux
Limbes que I’'on trouve dans le par. gr. 543, ou les deux com-
positions apparaissent I'une au-dessus de I’autre, reliées par
le méme cadre?!. Cette association a son importance pour la
constitution du schéma qui associe I’Ange Sagesse et la Déi-
sis. Nous y reviendrons. Plus important encore est I'intro-
duction de ces idées dans la liturgie. S. Der Nersessian a
montré en effet que dans son Canon de Paques, saint Jean
Damascéne s’inspire de Grégoire de Nazianze. Or ce Ca-
non mentionne I’Ange porte-lumiére et lui fait dire : « Au-
jourd’hui c’est le salut du monde, car il est ressuscité, le
Christ, le Tout-puissant »*.

Le schéma d’époque byzantine le plus proche de celui de Su-
cevita est celui — byzantinisant — de la cathédrale de Spoléte
(XIIIe s.) avec, tout en haut, ’'Hétimasie flanquée d’anges,
suivie du Christ en buste qui surmonte la Sagesse couronnée
et entourée par le Précurseur et la Vierge avec ’'Enfant en
médaillon sur la poitrine3*. Comme 2 Spoléte, le Christ est
représenté trois fois a Sucevita. En buste, comme Pantocra-
tor, il est le principe de la Sagesse, Fils et Verbe de Dieu qui
descend du ciel vers la terre pour s’incarner. Le médaillon
que tient la Vierge fait allusion & sa nature humaine et a son
Incarnation ; ’ange, enfin, le montre comme manifestation
de la Sagesse. La Vierge et saint Jean sont a la fois des té-
moins et des intercesseurs. L’Hétimasie situe leur priére a la
fin des temps.

La fusion entre les images de la Sagesse divine et la Déisis
étonne au premier abord. Cependant, le Canon de Paques

28. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 269 ff.

29. Cf. J. Barbel, Christos-Angelos, Bonn 1941.

30. Cf. PG, XXXVI, 624 A-B.

31. Cf. H. Omont, Miniatures des plus anciens manuscrits de la Biblio-
théque Nationale, Paris 1929, pl. XLII ; sur le lien entre le texte d’'Haba-
cuc et ’'homélie de Grégoire de Nazianze ainsi que sur les images s’in-
spirant de ’homélie de saint Grégoire, voir S. Der Nersessian, Note sur

390

Fig. 5. Oslo, collection privée. Icone, La Sagesse divine intégrée a une
Déisis.

de saint Jean Damascéne et la deuxiéme homélie de saint
Grégoire de Nazianze, évoqués plus haut, donnent au Christ
Ange un éclairage nettement sotérologique. Or, le salut final
pour les hommes est 'objet de la supplication de la Vierge et
de saint Jean, dans la Déisis. Par ailleurs la Sagesse, attribut
et manifestation de Dieu, a toujours été comprise également
comme une figure de ’Eglise. En tant que telle, elle est le
lieu ou se poursuit le mystere de la Rédemption. Cela veut
dire que I'Eglise est en rapport avec le Christ Rédempteur et
Juge. La Vierge et saint Jean sont donc tout indiqués pour
figurer a ses cOtés en tant qu’intercesseurs.

quelques images se rattachant au théme du Christ-Ange, CahArch XIII
(1962), p. 209-216.

32. Cf.ibid., p. 209 ff.

33. E. Mercenier, La priére des églises de rite byzantin, Chevetogne 1948,
I, 2, p. 269, 271.

34.Cf. DACL,1,1924, col. 1133 ; Amann, op.cit. (n. 1), p. 144.



Fig. 6. Moscou, Galerie Tretjakov. Icone, La Sagesse divine intégrée
a une Déisis.

Une image du VIle siecle exprime déja ces rapprochements,
bien avant que la Déisis et la Sophia ne soient devenues des
sujets courants. En effet, a I'église de la Panaghia Drossiani
a Naxos (Ve s.)*, 'abside montre, sous la Vierge a 'Enfant
dans la conque, cinq personnages en pied. Au centre, le
Christ bénit et tient le livre. A gauche la Vierge est suivie du
roi Salomon, a droite une figure féminine somptueusement
vétue et couronnée personnifie 'Eglise. Derriére elle figure
le Baptiste. Tous les quatre avancent les bras tendus en atti-
tude de priére. La présence du roi Salomon permet de pen-
ser que ’Eglise est figurée ici en tant que Sagesse divine, et
sa couronne la désigne comme Epouse du Christ selon Ap.
21,2 et 21, 9. Le méme chapitre 21 de I’Apocalypse évoque
aussi ’Agneau (21, 9), allusion a I’Eucharistie, et la Jérusa-
lem céleste (21, 10 ff.).

35. Cf. D. Pallas, Les monuments paléochrétiens de Gréce découverts
de 1959 21973 (en grec), AXAE IE' (1989-1990), p. 212-214; reproduc-
tions couleur chez 1. Chrysostomos Kottakis, The Church of Panagia

DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE EN MOLDAVIE

)

[
=

!

DS \3
//

j

Fig. 7. Moscou, Galerie Tretjakov. Icone, La Sagesse divine intégrée
a une Déisis.

Sur le plan formel, I'image de Sucevita ressemble trait pour
trait a une icone novgorodienne du XVe siecle (Fig. 5), au-
jourd’hui a Oslo (collection privée)3, a deux minuscules dé-
tails pres. Sur I'icone d’Oslo le trone de ’'Hétimasie est re-
couvert par le suaire, le Précurseur tient un rouleau avec ins-
criptions, les pieds de la Sagesse reposent sur une pierre et
non sur un marchepied et elle irradie des rayons lumineux.

Un schéma identique a celui-ci (sauf que la croix du Golgo-
tha est ajoutée au trone de ’'Hétimasie avec le suaire) se laisse
observer sur une icone de I’école de Moscou de la premiére
moitié du XVIe siécle a la Galerie Tretjakov®’ (Fig. 6). Cette
icone est définie comme « Sophia, la Sagesse divine, inter-
prétation de la sainte Eglise apostolique ». Il s’agit en effet
d’un triptyque dont les volets latéraux sont occupés par trois
rangées de saints conduits par deux archanges. Sur une

Drossiani (texte grec et anglais), Athénes 1996, fig. 17-20.
36. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 276.
37. Cf. Antonova et Mneva, Katalog, 11, n°® 482, p. 100-101, pl. 28.

391



TANIA VELMANS

autre icone du méme musée de la premiére moitié du XVIe
siécle, provenant du Nord de la Russie®, on retrouve ce
schéma, mais la Sagesse tient une croix. Plusieurs icones de
Novgorod suivent ces ceuvres avec de petites variantes dans
les détails®. L'une d’elle représente un calice au pied du trone
de 'Hétimasie* (Fig. 7), soulignant ainsi que 'Eucharistie
est distribuée au ciel comme sur la terre. Des rayons en
forme d’étoile qui remplissent les deux auréoles particula-
risent cette image.

Ainsi tout porte a croire que la fresque dans le sanctuaire de
Sucevita est la copie d’une icone russe du type de celles
mentionnées plus haut. Une telle icone a pu étre suspendue
initialement dans le sanctuaire, puis enlevée et peinte sur la
paroi. Cela expliquerait la présence de deux images de la Sa-
gesse divine dans la méme église. Quoi qu’il en soit, on sait
que les images de la Sagesse connurent une vogue particu-
liere en Russie au XVlIe siécle, ce qui correspond a un fort
courant ascético-mystique dans le pays et a des questions de
fond que P'on se posait sur la signification de la Sophia®!.
Dans la querelle qui opposait le diacre Viscovat au métro-
polite Macaire (1542-1563), il fut également question du

38. Cf. ibid., n° 660, p. 239.
39. Voir, par exemple, chez ibid. n° 384, p. 38-39 ; n° 513, p. 121.
40. Cf. Spaskij, op.cit. (n. 25), p. 184.

392

Christ Ange que le premier contestait*2. D’autre part, I'idée
de la Sagesse divine liée au culte de la Vierge et glorifiant
I’Eglise était un sujet trés actuel en Russie a I'époque et I’ar-
chevéque de Novgorod Gennade établit définitivement la
féte de la Sagesse le 15 aoft, jour ou I'on célébrait d’une fa-
con particulierement solennelle la Dormition de la Vierge*.
Il est également certain que la Moldavie achetait des icones
en Russie et que l'influence de la peinture russe s’accrut
dans le pays a partir de la deuxieme moitié du XVlIe siecle.
De plus, I’église de la Résurrection du Christ de Sucevita,
élevée apres 1595 par les fréres Movila, Jérémie, Siméon et
Georges, a été peinte vers 1596 ou 1601. Des liens privilégiés
devaient exister entre la famille des Movila et le clergé russe,
puisqu’un peu plus tard le fils de Siméon Movila, Pierre,
était devenu métropolite de Kiev. Apres sa mort, il fut cano-
nisé. Toutes ces circonstances expliquent I'apparition d’un
schéma typiquement russe dans le sanctuaire de I'église de
la Résurrection de Sucevita, ainsi que certaines influences
de moindre portée que nous avons constaté dans 'image de
la Sagesse du narthex du méme édifice.

41. Cf.ibid., p. 167.
42. Cf. Amann, op.cit. (n. 1), p. 134 ff.
43. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 277.


http://www.tcpdf.org

