
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 22 (2001)

   Δελτίον ΧΑΕ 22 (2001), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Μανόλη Χατζηδάκη (1909-1998)

  

 

  

  Δύο εικόνες της Θείας Σοφίας στη Μολδαβία
(Ρουμανία) 

  Tania VELMANS   

  doi: 10.12681/dchae.320 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
VELMANS, T. (2011). Δύο εικόνες της Θείας Σοφίας στη Μολδαβία (Ρουμανία). Δελτίον της Χριστιανικής
Αρχαιολογικής Εταιρείας, 22, 385–392. https://doi.org/10.12681/dchae.320

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 09:13:23



Deux images de la Sagesse divine en Moldavie
(Roumanie)

Tania  VELMANS

Τόμος ΚΒ' (2001) • Σελ. 385-392
ΑΘΗΝΑ  2001



Tania Velmans 

DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE 
EN MOLDAVIE (ROUMANIE) 

J_-Jes articles et des livres, dont certains sont des études de 
base1 ont traité des sources écrites et des principaux proto­
types et schémas de la Sagesse divine à Byzance. Nous n'y re­
viendrons donc qu'occasionnellement et brièvement. Deux 
fresques qui traitent ce sujet apparaissent, curieusement, 
dans le même édifice - l'église de la Résurrection (1595 ou 
1601)2 du monastère de SucevrÇa, en Moldavie - et n'ont pas 
été étudiées jusqu'ici, bien que la première dans notre ordre 
de présentation a été évoquée brièvement par I.D. Stefanes-
cu3. La deuxième composition, à peine mentionnée, est ap­
pelée tantôt « Temple de la Sagesse », tantôt « Déisis » par le 
même auteur et certains de ces successeurs4. Par ailleurs 
Stefanescu voit dans cette image une illustration de la prière 
secrète du célébrant récitée au début de l'anaphore, ce qui 
ne nous paraît pas justifié5. Or, les deux fresques en question 
représentent un grand intérêt pour la peinture murale du 
XVIe siècle en général et pour l'influence russe en Molda­
vie, dans la deuxième moitié du XVIe et au XVIIe siècle, en 
particulier, d'où la présente recherche. 
Dans l'exonarthex de l'église de Sucevija la lunette de la pa­
roi Sud montre le Christ Emmanuel, assis sur un lit (Fig. 1-
2). Il bénit des deux mains en direction de l'assemblée. Sur la 
table, à côté de lui, sont posés des pains ronds, des verres et 

1. Nous ne citerons que quelques études générales qui nous ont été 
utiles pour le présent travail : A.M. Amann, Darstellung und Deutung 
der Sophia im vorpetrinischen Russland, OrChr 4 (1938), p. 12-156 ; 
P.A. Florovskij, Christ the Wisdom of God in Byzantine Theology and 
Art, Actes, Vie Congrès International des études byzantines, 1, Paris 1950, 
p. 229 ff. ; Spaskij, L'office liturgique slave dans la Sagesse de Dieu, Iré-
nikon 30 (1957), p. 164-188 ; J. Meyendorff, L'iconographie de la Sa­
gesse divine dans la tradition byzantine (si-dessous : Sagesse divine), 
CahArch X (1959), p. 259-277. 
2. Les deux dates sont généralement citées (R. Theodorescu, Bucovina, 
Bucarest 1994, p. 128) mais la plupart des spécialistes roumains situent 
les peintures en 1601. 
3. J.D. Stefanescu, Peintures murales illustrant les liturgies, RIR V-VI 

deux coupes. Devant la table, deux petits serviteurs égorgent 
deux bovidés sur lesquels ils sont assis à califourchon, selon 
une formule iconographique qui apparaît pour la première 
fois dans la peinture murale dans les Noces de Cana de Kah-
rie Djami6. Derrière la table, des serviteurs distribuent les 
pains à un groupe de personnages qui tendent les mains vers 
eux. Enfin, à l'extrême droite se tiennent le roi Salomon, 
l'auteur des Proverbes, et Jean Damascène, autrement dit, 
le théologien qui glorifia la Vierge et l'Incarnation. Ils 
agitent des phylactères avec des inscriptions mais seule celle 
du rouleau de Salomon est lisible : « Le commencement de 
la Sagesse est la crainte du Seigneur et la science des saints, 
c'est la prudence » (Prov. IX, 10). Le fond de la scène est 
composé d'une coulisse architecturale avec deux édifices et 
une colonne surmontée d'un vase qui se détachent sur un 
ciel étoile7. La scène illustre les Proverbes (IX, 1-6) ou plutôt 
leur interprétation chrétienne en se référant à la version sla-
vonne des Proverbes ; celle-ci s'inspire de la Vulgate latine en 
ce qui concerne le verset IX, 3 évoquant « les servantes », ab­
sentes dans le texte grec8. 
Rappelons le contenu des Proverbes (IX, 1-6) : « La Sagesse 
a bâti sa maison. Elle a taillé ses sept colonnes. Elle a égorgé 
ses victimes, mélangé son vin dans un vase et dressé sa table. 

(1935-1936) fig. 12, p. 5 ; id., L'illustration des psaumes et des hymnes li­
turgiques, BIAB X, p. 93. 
4. De son côté, Vasile Dragut (La peinture murale de la Moldavie XVe-
XVIe s., Bucarest 1983, fïg. 207) ne mentionne pas cette fresque dans 
son texte (introduction à l'album) mais publie l'image en la désignant 
comme Déisis. 
5. Cf. ibid., p. 27. Nous reviendrons sur ce point plus loin. 
6. P. Underwood, The Karfye Djami, 2, New York 1966, pi. 117. 
7. L'inscription près du bord supérieur de la fresque n'a pu être lue sur 
nos photographies et on ne peut s'approcher de l'image, placée très 
haut, sans échafaudage. 
8. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 272. 

385 



TANIA VELMANS 

Fig. 1. Monastère de Sucevtfa, narthex. Le temple de la Sagesse. 

Elle a envoyé ses servantes, elle crie sur les sommets des 
hauteurs de la ville : Que celui qui est stupide entre ici ! Elle 
dit à ceux qui sont dépourvus de sens : Venez, mangez mon 
pain et buvez du vin que j'ai mêlé. Quittez la stupidité et 
vous vivrez et marchez dans la voie de l'intelligence ». 
Saint Clément d'Alexandrie, Igance d'Antioche et d'autres 
ont commenté ce texte vétérotestamentaire en termes chré­
tiens avant le Ville siècle. La célèbre Question-réponse 42 
attribuée à Athanase le Sinaïte, est particulièrement exhaus­
tive9. Ainsi, le premier verset est à comprendre comme le 
Christ Sagesse qui a bâti sa propre chair en s'incarnant, la 
maison étant le corps de Marie. Les sept colonnes sont les 
dons du saint Esprit10, les victimes - les prophètes morts 
pour la vérité - le vin mélangé dans un vase (la Vierge) sug­
gère les deux natures indissociables du Christ, divine et hu­
maine. Les servantes font allusion aux apôtres ou serviteurs 
de l'Eglise proclamant dans le monde entier la Bonne Nou­
velle. Les « stupides » bibliques sont ceux qui n'ont pas en­
core connu le message du Christ, et lorsque la Sagesse les in­
vite à manger son pain et à boire son vin, il s'agit évidem­

ment de l'eucharistie qui leur donnera accès à la vérité et à la 
Sagesse. Le Canon du jeudi saint, composé par Cosmas de 
Majuma au Ville siècle, paraphrase ces commentaires en 
les teintant de poésie et en insistant sur le symbolisme eucharis­
tique de la Sagesse invitant ses amis à sa table11. C'est ce Ca­
non et d'autres hymnes qui ont surtout influencé les artistes. 
A Sucevi^a, l'Emmanuel représente le Christ Logos Sagesse, 
comme dans la Mi-Pentecôte de Sopocani12 et dans les 
images plus anciennes, et non pas la figure messianique du 
Christ Ange, tel qu'on le voit à la Péribleptos d'Ohrid13. En 
ce qui concerne les « servantes », certaines de ces figures dis­
tribuant la communion, portent barbe et moustaches et 
doivent donc être comprises comme des serviteurs de la Sa­
gesse. On pourrait penser à cette occasion à l'image de 
Decani, où le Christ Ange donne la communion aux apôtres. 
Cependant, les serviteurs de Sucevi^a n'ont pas le type phy­
sique des apôtres. Ce sont des jeunes gens et des hommes 
d'âge mûr qui semblent plutôt inspirés par les commentaires 
(1353-1354) du patriarche de Constantinople Philothé, qui 
considère l'Eglise comme la maison de la Sagesse et assimile 

9. PG 593. Voir la traduction mot à mot chez Meyendorff, Sagesse di­
vine, p. 260-261. Ce texte a été traduit en Bulgarie au Xe siècle et se 
trouve en slave dans l'Izbornik de Svjatoslav de Russie, copié en 1073 (cf. 
ibid., p. 261, n. 1). 
10. Voir à ce propos Is. XI, 2-3. 

11. Certains de ces versets sont reproduits chez Meyendorff, Sagesse di­
vine, p. 261. 
12. Dessin chez B. 2ivkovic, Sopocani, Crtezifresaka, Belgrade 1984, p. 10. 
13. Reproduction chez R. Hamann-Mac Lean - H. Hallensleben, Die 
Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien, Gießen 1963, p. 173. 

386 



DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE EN MOLDAVIE 

Fig. 2. Schéma de la Fig. 1. 

ses serviteurs aux prédicateurs répandant la parole de 
Dieu14. A SuceviÇa, chaque serviteur porte en effet un pain 
et un verre. D'autres verres sont posés sur la table à côté de 
deux coupes dont l'une semble être un calice et l'autre une 
patène avec les parcelles de pain. Ces verres n'existent pas 
dans les différentes images connues d'époque byzantine ; ils 
sont également rares au XVIe-XVIIe siècle et la plupart des 
textes ne les mentionnent pas expressément. Ils nous ra­
mènent aux commentaires de Philothé qui parle du sacrifice 
de la Sagesse et du vin qu'elle a mélangé dans des verres 
pour les offrir à ses invités15. 
Une icône de la Galerie Tretjakov - « La Sagesse s'est bâtie 
une maison » (Fig. 3) - peinte vers 154816 montre les verres 
posés sur la table à côté de deux vases liturgiques et des ser­
vantes offrant des verres à des personnages qui tendent les 
mains pour les saisir. Notons tout de suite que sur la même 
icône on voit aussi deux serviteurs égorgeant deux veaux, le 
roi Salomon avec un phylactère contenant les versets des 
Proverbes (IX) et saint Jean Damascène17 tenant un rouleau 

déployé dont l'inscription évoque l'Incarnation, ce qui était 
sans doute également le cas à Sucevi^a où cette inscription a 
disparu. 
Le Christ Sagesse et la personnification de la Sagesse divine 
sont aussi considérés comme des figures de l'Eglise, dispen­
satrice de la parole de Dieu. Le patriarche Germain de 
Constantinople (Ville s.) met l'accent sur l'Eglise-Sagesse 
et sur l'eucharistie lorsqu'il écrit : « Ecoutons l'Eglise de 
Dieu proclamer d'une voix haute : celui qui a soif, qu'il vienne 
à moi et qu'il boive [Jean VII, 37] ; le vase que je porte est le 
vase de la Sagesse. Cette boisson, je l'ai mêlée à la parole de 
vérité »18. Dans l'icône novgorodienne cette seconde signifi­
cation de la Sagesse est particulièrement explicite car on re­
présente, dans sa partie supérieure, une église avec sept co­
lonnes et les sept conciles œcuméniques. Or, les sept co­
lonnes de la maison de la Sagesse ont été interprétées éga­
lement comme des figures des sept conciles, dans une lettre 
du métropolite russe Clément au moine Thomas de Smo­
lensk19. La fresque de Sucevi^a suggère elle aussi, mais en 

14. Cf. Ep. Arsenii, Filofeja patriarkha konstantinopulskogo tri reci k epi-
skopi Ignatiju s izjasneniem izrecenija «Premudrost sozda sehe dorn....», 
Novgorod 1998, p. 64. Voir aussi L.M. Evseeva, Dve simvolièeskie 
kompozicii ν rospisi xiv v. monastyrja Zarzma, VizVrem, 43, p. 137. 

15. Cf. #>«/., p. 50. 

16. V.J. Antonova et N.E. Mneva, Katalog drevnerusskoi zivopisi (si-des­

sous : Katalog), Moscou 1963, II, fig. 3, p. 25-26. 

17. Antonova et Mneva, Katalog, II, p. 26, identifient le personnage 

comme Jean Damascène, alors que J. Meyendorff parle de Cosmas de 
Majouma (La Sagesse divine, p. 261), sans donner les raisons de cette 
identification. 

18. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 261. 
19. Cf. Amann, op.cit. (n. 1), p. 129-130. 

387 



TANIA VELMANS 

— I M'PIM—liBihiniiflir a trami •••ιί*ϊιί· ,.4i» 

Fig. 3. Moscou, Galene Tretjakov. Icône « La Sagesse s'est bâtie une 
maison ». 

second lieu, la Sagesse-Eglise par le groupe des prédicateurs 
et la place considérable faite au symbolisme eucharistique. 
Ainsi, l'image moldave peut être « lue » à la fois d'une façon 
simple et directe, comme l'illustration de l'interprétation 
chrétienne des Proverbes (IX, 1-6) ou comme une représen­
tation de l'Eglise, inspirée par le Logos Sagesse et offrant la 
Communion à ses « invités ». Mais sa véritable signification 
rejoint celle de la coupole du monastère de Marko. Dans les 
deux cas, il s'agit du banquet de la Sagesse, c'est-à-dire de 
l'eucharistie qu'elle a préparée pour les justes dans le 

20. Reproduction et commentaire : T. Velmans, Byzanz, Fresken und 
Mosaiken, Munich 1999, p. 268, fig. 234-236. 
21. Cf. L. Mirkovic, Dali se freske Markova monastirja tuma&ti zitiem 
Vasilija Novogo, Stannar XII (1961), p. 87. 
22. Description du programme de l'exonarthex chez Stefanescu, op.cit. 
(n. 3), p. 24-25. 

Royaume futur20. C'est aussi le sens exprimé verbalement 
dans le Canon de Cosmas de Majouma21. Cette dernière in­
terprétation est confirmée par les représentations qui, à Su-
cevî a, se trouvent sur l'arc, immédiatement au-dessus de la 
lunette occupée par l'Emmanuel Sagesse. Six anges volant, 
qui se détachent sur une bande de ciel bleu foncé, y sou­
tiennent une deuxième portion de ciel bleu clair sur laquelle 
s'inscrivent les signes du zodiaque. Deux anges situés à ses 
extrémités l'enroulent, comme dans le Jugement dernier et 
suggèrent ainsi la fin des temps, situant la composition de la 
lunette dans un futur eschatologique. 
Le même sujet (anges et ciel enroulé avec zodiaque) figure 
sur les arcs des deux autres lunettes de ce narthex, qui il­
lustrent également le thème de l'Incarnation par des scènes 
bibliques. On y voit à l'Ouest la Toison de Gedéon (Ju. VI, 
36-40), symbole de la virginité de Marie, et au Nord, le 
Songe de Nabuchodonosor (Dan. II, 1, ss.) qui présage l'avè­
nement du Messie. Enfin, sous notre image apparaît l'Aca-
thiste. La calotte de la coupole est occupée par la Vierge 
orante avec l'Enfant en médaillon sur sa poitrine, alors que 
les pendentifs montrent les mélodes qui ont chanté Marie : 
Mitrophane, Jean Damascène, Cosmas et Théophane22. 
Ces images, au centre de l'exonarthex, relient les repré­
sentations des lunettes et même celles des parois entre elles 
et en font un ensemble célébrant la Vierge, instrument de 
l'Incarnation et Eglise. 

Une autre image de la Sagesse se trouve dans le sanctuaire 
de Sucevi^a, près de l'iconostase, côté Sud (Fig. 4). Cet em­
placement dans le sanctuaire est rare mais il existe déjà au 
XlVe siècle à Gracanica, tandis que le fait de représenter 
deux images de la Sagesse dans la même église est unique à 
ma connaissance. Nous y reviendrons. Il s'agit dans notre 
image d'un nouveau type iconographique, apparu dans la 
région de Novgorod, qui ne représente plus directement les 
Proverbes mais une figure symbolique du Logos Sagesse. Ce 
type existe déjà à Gracanica23 dans un contexte iconogra­
phique différent24. A SucevrÇa cet Ange Sagesse remplace le 
Christ au centre d'une Déisis de la fin des temps. 
Dans le registre supérieur de ce panneau apparaît l'Hétima-
sie, entourée de six anges qui s'inclinent devant le trône avec 

23. Reproduction chez B. Todic, Gracanica, Slikarstvo, Belgrade 1988, 
pi. IV. 
24. Certains détails de cette image sont en rapport avec la biographie de 
saint Sava par le moine Théodosije (cf. Sv. Radojôic, La table de la Sa­
gesse dans la littérature et l'art serbe depuis le début du XlIIe jusqu'au 
début du XlVe siècle, ZRVIXVI (1975), p. 215-217,221. 

388 



DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE EN MOLDAVIE 

le livre ouvert. Ils soutiennent une bande de ciel étoile. Plus 
bas, le Christ en buste bénit des deux mains au milieu d'une 
auréole ronde, rouge et constellée. Immédiatement en des­
sous, une figure féminine frontale ailée et couronnée, por­
tant le costume impérial byzantin, le sceptre et le rouleau, 
est assise sur un trône sans dossier. Une gloire ronde ver-
dâtre l'entoure. C'est l'Ange-Sagesse divine. L'inscription 
slavonne dit simplement : « La sainte Sagesse ». Le visage et 
les ailes de l'ange ainsi que son trône sont de couleur rouge 
feu, alors que son costume impérial, sa couronne et son 
nimbe sont dorés. 
Le même emploi de ces deux couleurs caractérise plusieurs 
Anges-Sagesse dans les icônes novgorodiennes de la Galerie 
Tretjakov25. Ces couleurs, surtout le rouge que l'on ne voit 
pas appliqué à la Sagesse de la même façon dans l'art byzan­
tin, se réfèrent à des textes vétérotestamentaires et à un 
symbolisme chrétien. Malachie (II, 1) fait dire à l'Eternel : 
« Voici j'enverrai mon messager [...] car il sera comme le feu 
du fondeur : il purifiera les fils de Levi ». De son côté, l'Apo­
calypse (1,13) parle du « fils de l'Homme vêtu d'une longue 
robe et ayant une ceinture d'or sur la poitrine [...] et ses yeux 
étaient comme une flamme de feu et son visage [...] comme 
un soleil lorsqu'il brille dans sa force ». Le feu qui anime le 
visage de la Sophia a été interprété comme le feu divin qui 
consume les passions charnelles. Il est ici un signe de la pu­
reté, c'est-à-dire concrètement de la virginité de Marie, ré­
ceptacle de Dieu26. D'après la légende novgorodienne le 
costume de l'Ange-Sagesse est hautement symbolique. C'est 
un vêtement de lumière dont la ceinture est le signe du sa­
cerdoce suprême, alors que la lance que tient la Sophia in­
dique la dignité royale. Le rouleau qu'elle tient également 
est le symbole des mystères de l'Ecriture divine. Les pieds de 
la Sagesse sont souvent posés sur une pierre, gage de la soli­
dité de la foi, mais sur l'image moldave les trois personnages 
de la Déisis utilisent des marchepieds27. 
Sept barres verticales prolongent les pieds du trône et repré­
sentent les sept colonnes de la maison de la Sagesse selon les 
Proverbes (IX, 1). Généralement, les colonnes sont intégrées 
à une architecture comme à Sopocani, Gracanica ou Decani, 
mais sur les icônes novgorodiennes elles prolongent réguliè­
rement le trône de la Sagesse. A droite de cette figure cen­
trale se tient saint Jean et à gauche la Vierge. Elle porte sur 

25. Voir par exemple celle d'Oslo (cf. Spaskij, op.cit. (n. 1), p. 184, ou 
celles de la Galerie Tretjakov, décrites par Antonova et Mneva, Kata­
log, p. 38-39 (n° 284), p. 500 (n° 1045), p. 239 (n° 660). 

Fig. 4. Monastère de SuceviÇa, sanctuaire. La Sagesse divine intégrée 
à une Déisis. 

sa poitrine un médaillon avec le Christ Emmanuel en buste, 
le tout peint en camaïeux, ce qui donne à cette représenta­
tion un côté virtuel, comme si l'on voulait dire : la Vierge de 
la Déisis est devenue médiatrice à la suite de l'Incarnation. 
Sans vouloir retourner trop loin en arrière pour interpréter 
cette image, il nous semble utile de rappeler que la repré-

26. Cf. Spaskij, op.cit., p. 167. 
27. Op.cit., p. 186. 

389 



TANIA VELMANS 

sentation de la Sagesse divine sous la forme d'un ange re­
pose sur plusieurs textes vétérotestamentaires, dont celui 
d'Isaïe, qui parlent du Messie comme d'un Messager, ce qui 
en grec signifie « ange »28. Cette idée du Messie-Ange est re­
prise par les Pères qui y voient la « Mission du Christ dans le 
monde »29. Par la représentation de la Sagesse comme Ange, 
on précise que c'est parce qu'il s'incarne que le Christ de­
vient messager de Dieu. Mais selon la deuxième homélie de 
saint Grégoire de Nazianze, qui s'appuie en partie sur la vi­
sion d'Habacuc (II, 1), le Christ-Ange est aussi le Sauveur 
annonçant la résurrection des hommes30, d'où l'association, 
dans les miniatures, entre le Christ-Ange et la Descente aux 
Limbes que l'on trouve dans le par. gr. 543, où les deux com­
positions apparaissent l'une au-dessus de l'autre, reliées par 
le même cadre31. Cette association a son importance pour la 
constitution du schéma qui associe l'Ange Sagesse et la Déi-
sis. Nous y reviendrons. Plus important encore est l'intro­
duction de ces idées dans la liturgie. S. Der Nersessian a 
montré en effet que dans son Canon de Pâques, saint Jean 
Damascène s'inspire de Grégoire de Nazianze32. Or ce Ca­
non mentionne l'Ange porte-lumière et lui fait dire : « Au­
jourd'hui c'est le salut du monde, car il est ressuscité, le 
Christ, le Tout-puissant »33. 

Le schéma d'époque byzantine le plus proche de celui de Su-
cevrÇa est celui - byzantinisant - de la cathédrale de Spolète 
(XlIIe s.) avec, tout en haut, l'Hétimasie flanquée d'anges, 
suivie du Christ en buste qui surmonte la Sagesse couronnée 
et entourée par le Précurseur et la Vierge avec l'Enfant en 
médaillon sur la poitrine34. Comme à Spolète, le Christ est 
représenté trois fois à Sucevi^a. En buste, comme Pantocra-
tor, il est le principe de la Sagesse, Fils et Verbe de Dieu qui 
descend du ciel vers la terre pour s'incarner. Le médaillon 
que tient la Vierge fait allusion à sa nature humaine et à son 
Incarnation ; l'ange, enfin, le montre comme manifestation 
de la Sagesse. La Vierge et saint Jean sont à la fois des té­
moins et des intercesseurs. L'Hétimasie situe leur prière à la 
fin des temps. 

La fusion entre les images de la Sagesse divine et la Déisis 
étonne au premier abord. Cependant, le Canon de Pâques 

28. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 269 ff. 
29. Cf. J. Barbel, Christos-Angelos, Bonn 1941. 
30. Cf. PG, XXXVI, 624 A-B. 
31. Cf. H. Omont, Miniatures des plus anciens manuscrits de la Biblio­
thèque Nationale, Paris 1929, pi. XLII ; sur le lien entre le texte d'Haba­
cuc et l'homélie de Grégoire de Nazianze ainsi que sur les images s'in-
spirant de l'homélie de saint Grégoire, voir S. Der Nersessian, Note sur 

Fig. 5. Oslo, collection privée. Icône, La Sagesse divine intégrée à une 
Déisis. 

de saint Jean Damascène et la deuxième homélie de saint 
Grégoire de Nazianze, évoqués plus haut, donnent au Christ 
Ange un éclairage nettement sotérologique. Or, le salut final 
pour les hommes est l'objet de la supplication de la Vierge et 
de saint Jean, dans la Déisis. Par ailleurs la Sagesse, attribut 
et manifestation de Dieu, a toujours été comprise également 
comme une figure de l'Eglise. En tant que telle, elle est le 
lieu où se poursuit le mystère de la Rédemption. Cela veut 
dire que l'Eglise est en rapport avec le Christ Rédempteur et 
Juge. La Vierge et saint Jean sont donc tout indiqués pour 
figurer à ses côtés en tant qu'intercesseurs. 

quelques images se rattachant au thème du Christ-Ange, CahArch XIII 
(1962), p. 209-216. 
32.Cf.itei.,p.209ff. 
33. E. Mercenier, La prière des églises de rite byzantin, Chevetogne 1948, 
II, 2, p. 269,271. 
34. Cf. DACL, 1,1924, col. 1133 ; Amann, op.cit. (n. 1), p. 144. 

390 



DEUX IMAGES DE LA SAGESSE DIVINE EN MOLDAVIE 

Fig. 6. Moscou, Galerie Tretjakov. Icône, La Sagesse divine intégrée 
à une Déisis. 

Une image du Vile siècle exprime déjà ces rapprochements, 
bien avant que la Déisis et la Sophia ne soient devenues des 
sujets courants. En effet, à l'église de la Panaghia Drossiani 
à Naxos (Vie s.)35, l'abside montre, sous la Vierge à l'Enfant 
dans la conque, cinq personnages en pied. Au centre, le 
Christ bénit et tient le livre. A gauche la Vierge est suivie du 
roi Salomon, à droite une figure féminine somptueusement 
vêtue et couronnée personnifie l'Eglise. Derrière elle figure 
le Baptiste. Tous les quatre avancent les bras tendus en atti­
tude de prière. La présence du roi Salomon permet de pen­
ser que l'Eglise est figurée ici en tant que Sagesse divine, et 
sa couronne la désigne comme Epouse du Christ selon Ap. 
21, 2 et 21, 9. Le même chapitre 21 de l'Apocalypse évoque 
aussi l'Agneau (21, 9), allusion à l'Eucharistie, et la Jérusa­
lem céleste (21,10 ff.). 

35. Cf. D. Pallas, Les monuments paléochrétiens de Grèce découverts 
de 1959 à 1973 (en grec), ΔΧΑΕIK (1989-1990), p. 212-214; reproduc­
tions couleur chez I. Chrysostomos Kottakis, The Church of Panagia 

Fig. 7. Moscou, Galerie Tretjakov. Icône, La Sagesse divine intégrée 

à une Déisis. 

Sur le plan formel, l'image de Sucevi^a ressemble trait pour 
trait à une icône novgorodienne du XVe siècle (Fig. 5), au­
jourd'hui à Oslo (collection privée)36, à deux minuscules dé­
tails près. Sur l'icône d'Oslo le trône de l'Hétimasie est re­
couvert par le suaire, le Précurseur tient un rouleau avec ins­
criptions, les pieds de la Sagesse reposent sur une pierre et 
non sur un marchepied et elle irradie des rayons lumineux. 
Un schéma identique à celui-ci (sauf que la croix du Golgo­
tha est ajoutée au trône de l'Hétimasie avec le suaire) se laisse 
observer sur une icône de l'école de Moscou de la première 
moitié du XVIe siècle à la Galerie Tretjakov37 (Fig. 6). Cette 
icône est définie comme « Sophia, la Sagesse divine, inter­
prétation de la sainte Eglise apostolique ». Il s'agit en effet 
d'un triptyque dont les volets latéraux sont occupés par trois 
rangées de saints conduits par deux archanges. Sur une 

Drossiani (texte grec et anglais), Athènes 1996, fig. 17-20. 
36. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 276. 
37. Cf. Antonova et Mneva, Katalog, II, n° 482, p. 100-101, pi. 28. 

391 



TANIA VELMANS 

autre icône du même musée de la première moitié du XVIe 
siècle, provenant du Nord de la Russie38, on retrouve ce 
schéma, mais la Sagesse tient une croix. Plusieurs icônes de 
Novgorod suivent ces œuvres avec de petites variantes dans 
les détails39. L'une d'elle représente un calice au pied du trône 
de l'Hétimasie40 (Fig. 7), soulignant ainsi que l'Eucharistie 
est distribuée au ciel comme sur la terre. Des rayons en 
forme d'étoile qui remplissent les deux auréoles particula­
risent cette image. 
Ainsi tout porte à croire que la fresque dans le sanctuaire de 
Sucevija est la copie d'une icône russe du type de celles 
mentionnées plus haut. Une telle icône a pu être suspendue 
initialement dans le sanctuaire, puis enlevée et peinte sur la 
paroi. Cela expliquerait la présence de deux images de la Sa­
gesse divine dans la même église. Quoi qu'il en soit, on sait 
que les images de la Sagesse connurent une vogue particu­
lière en Russie au XVIe siècle, ce qui correspond à un fort 
courant ascético-mystique dans le pays et à des questions de 
fond que l'on se posait sur la signification de la Sophia41. 
Dans la querelle qui opposait le diacre Viscovat au métro­
polite Macaire (1542-1563), il fut également question du 

Christ Ange que le premier contestait42. D'autre part, l'idée 
de la Sagesse divine liée au culte de la Vierge et glorifiant 
l'Eglise était un sujet très actuel en Russie à l'époque et l'ar­
chevêque de Novgorod Gennade établit définitivement la 
fête de la Sagesse le 15 août, jour où l'on célébrait d'une fa­
çon particulièrement solennelle la Dormition de la Vierge43. 
Il est également certain que la Moldavie achetait des icônes 
en Russie et que l'influence de la peinture russe s'accrut 
dans le pays à partir de la deuxième moitié du XVIe siècle. 
De plus, l'église de la Résurrection du Christ de Sucevi^a, 
élevée après 1595 par les frères Movila, Jérémie, Siméon et 
Georges, a été peinte vers 1596 ou 1601. Des liens privilégiés 
devaient exister entre la famille des Movila et le clergé russe, 
puisqu'un peu plus tard le fils de Siméon Movila, Pierre, 
était devenu métropolite de Kiev. Après sa mort, il fut cano­
nisé. Toutes ces circonstances expliquent l'apparition d'un 
schéma typiquement russe dans le sanctuaire de l'église de 
la Résurrection de Sucevi^a, ainsi que certaines influences 
de moindre portée que nous avons constaté dans l'image de 
la Sagesse du narthex du même édifice. 

38.Cf.îMi.,no660,p.239. 
39. Voir, par exemple, chez ibid. n° 384, p. 38-39 ; n° 513, p. 121. 
40. Cf. Spaskij, op.cit. (n. 25), p. 184. 

41. Cf. M . , p. 167. 
42. Cf. Amann, op.cit. (n. 1), p. 134 ff. 
43. Cf. Meyendorff, Sagesse divine, p. 277. 

392 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

