
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 23 (2002)

   Δελτίον ΧΑΕ 23 (2002), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Προσκυνήματα και «παλαιστινιακή»
εικονογραφία. Ανασκόπηση της έρευνας 

  Γιώργος ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.343 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ Γ. (2011). Προσκυνήματα και «παλαιστινιακή» εικονογραφία. Ανασκόπηση της έρευνας. Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 23, 59–74. https://doi.org/10.12681/dchae.343

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 18/01/2026 19:43:28



Προσκυνήματα και «παλαιστινιακή» εικονογραφία.
Ανασκόπηση της έρευνας

Γιώργος  ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ

Τόμος ΚΓ' (2002) • Σελ. 59-74
ΑΘΗΝΑ  2002



Γιώργος Γαλάβαρης 

ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ. 

ΑΝΑΣΚΟΠΗΣΗ ΤΗΣ ΕΡΕΥΝΑΣ 

V_y ταν αναφερόμεθα στους Αγίους Τόπους, αναλογι-

ζόμεθα τα προσκυνήματα, τα μεγάλα ταξίδια από μα­

κρινές χώρες και φουρτουνιασμένες θάλασσες προς την 

Παλαιστίνη, τη Συρία, τη Μεσοποταμία και την Αίγυ­

πτο, τα μέρη όπου γεννήθηκε και πρωτοεδραιώθηκε ο 

χριστιανισμός. Το μακρινό ταξίδι άρχιζε κανείς ιστάμε­

νος ενώπιον Θεού και κυμάτων. Ένα σκαρίφημα καρα­

βιού στο αρμενικό παρεκκλήσιο του Παναγίου Τάφου 

(περ. 330), με την επιγραφή Domine ivimus, που αναφέ­

ρεται στον πρώτο στίχο του ψαλμού 121 (Laetatus sum 

in his, quae dicta sunt mihi: in domum Domini ibimus), δη­

λώνει την ανακούφιση που αισθάνθηκαν αυτοί οι ά­

γνωστοι προσκυνητές, όταν επιτέλους έφθασαν στα Ιε­

ροσόλυμα1. 

Τα ταξίδια αυτά είχαν ήδη αρχίσει από το πρώτο μισό 

του 4ου αιώνα. Όμως, από το δεύτερο μισό του αιώνα 

θα έρχονταν πλήθος προσκυνητών στους Αγίους Τό­

πους και στην Αίγυπτο για να επισκεφθούν τους πιο φη­

μισμένους αναχωρητές, τα μοναστήρια και αυτούς οι 

οποίοι ασκήτευαν στην έρημο του Σινά2. Κοινοί θνητοί 

αλλά και άνδρες του καλού κόσμου, πλούσιες ρωμαίες 

κυρίες, συγκλητικοί, ανώτεροι αξιωματούχοι έπαιρναν 

το δρόμο για τους Αγίους Τόπους3. Ήθελαν να περιπα­

τήσουν και να αγγίξουν με τα χέρια τους τους τόπους 

όπου έζησε ο Ιησούς με τους μαθητές του, πέθανε και 

αναστήθηκε. Αργότερα, σε επιστολή που έγραψαν μο-

1. Ν. Egender, Ziel der Pilger damals und heute, στο L. Kriss-Retten-

beck - Gerda Moehler (επιμ.), Wallfahrt kennt keine Grenzen, κατάλο­

γος έκθεσης, Μόναχο 1984, σ. 308-315, εικ. 135, με πλούσια βιβλιο­

γραφία (στο εξής: Wallfahrt). 

2. Πρβλ. D.J. Chitty, The Desert. A City, Λονδίνο-Οξφόρδη 1966, 

19772. 

3. Τις ιστορίες αυτών των πλούσιων προσκυνητών έχει συλλέξει ο 

F.D. Hunt, Holy Land Pilgrimage in the Later Roman Empire, A.D. 312-

360, Οξφόρδη 1982 (στο εξής: Pilgrimage). Για τις κοινωνικές και 

πολιτιστικές συνθήκες της περιόδου βλ. P. Brown, The World of Late 

Antiquity A.D. 150-750, Λονδίνο 1971,19752. 

ναχοί προς τον Ιουστινιανό και την οποία παραθέτει ο 

Κύριλλος Σκυθοπόλεως στον Βίο του αγίου Σάββα, 

αναγινώσκουμε ότι οι κάτοικοι των Ιεροσολύμων είναι 

ως να άγγιζαν με τα χέρια τους την αλήθεια κάθε ημέρα, 

καθώς βίωναν τους Αγίους Τόπους, όπου αποκαλύφθη­

κε το μυστήριο της Ενσάρκωσης του Σωτήρος4. Έτσι η 

Ιερουσαλήμ παίζει τον κύριο ρόλο στα προσκυνήματα 

αυτά, τα οποία ωστόσο θα επεκταθούν και στη Ρώμη 

όπου ετάφη μεγάλος αριθμός μαρτύρων. 

Τα Ιεροσόλυμα όμως της εποχής του Ιησού είχαν πλέον 

εξαφανισθεί. Ο Ναός είχε καταστραφεί το έτος 70, ενώ 

ένα άγαλμα του Δία είχε στηθεί στον Γολγοθά από τον 

αυτοκράτορα Αδριανό το 135. Ο ιστορικός Σωκράτης 

στην Εκκλησιαστική Ιστορία (1,17) γράφει ότι, όταν η 

Ελένη έφθασε στην Παλαιστίνη, βρήκε, αντί αυτού που 

κάποτε ήταν τα Ιεροσόλυμα, έναν έρημο και εγκαταλε­

λειμμένο χώρο: και την ποτέ Ιερουσαλήμ ερημον ώς 

όπωροφνλάκιον κατά τον προφήτην εύροϋσα5. Η θλι­

βερή αυτή κατάσταση δεν κράτησε για πολύ. Αποκαλύ­

φθηκε ο χώρος της Σταύρωσης και της Ανάστασης και 

ο λάκκος με τους τρεις σταυρούς. Τον Σεπτέμβριο του 

335 εγκαινιάσθηκε η βασιλική της Αναστάσεως και από 

τότε τα Ιεροσόλυμα έγιναν κέντρο προσκυνήματος6. 

Λίγο νωρίτερα ο προσκυνητής από το Bordeaux είχε δει 

πολλά ερείπια εκεί, εικόνα που θα συνεχισθεί και αργό­

τερα, για να αλλάξει στο δεύτερο μισό του 5ου αιώνα. 

4. Kyrillos von Skythopolis (επιμ. Ε. Schwartz) (TU 49,2), Λειψία 1939, 

σ. 154 ν. 15-17 (στο εξής: Kyrillos von Skythopolis). Για τη σημασία 

του κειμένου, βελτιώσεις του, αγγλική μετάφραση, πλούσια βι­

βλιογραφία βλ. Cyril of Scythopolis: The Lives of the MonL· of Palestine, 

R.M. Price (μτφρ.), J. Binns (σχόλια και εισαγωγή), Kalamazoo, 

Michigan 1991. 

5.i>G67,117. 

6. Πρβλ. J. Engemann, Das Jerusalem der Pilger. Kreuzauffindung und 

Wallfahrt^foe/i des XII. Internationalen Kongresses für christliche Archäo­
logie, Bonn, 22-28 September 1991 (JbAChr, Ergänzungsband 20, 1), 
Münster 1995, σ. 24-35. 

59 



ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 

Ωστόσο, η κατάσταση αυτή δεν δυσκόλευε ούτε εμπό­

διζε τα προσκυνήματα. Από όλα τα μέρη της αυτοκρα­

τορίας έφθαναν προσκυνητές που κάλυπταν τεράστιες 

αποστάσεις. Πολλοί ταξίδευαν με ακολουθία και σχετι­

κή άνεση. Το πρόγραμμα τους περιελάμβανε πάντοτε 

τους Αγίους Τόπους στην Παλαιστίνη, τη Μεσοποτα­

μία και την Αίγυπτο. Πολύ μεγαλύτερος όμως ήταν ο 

αριθμός των πτωχών προσκυνητών, οι οποίοι έφθαναν 

ως νομάδες στα Ιεροσόλυμα και για τους οποίους δεν 

έχουμε γραπτές μαρτυρίες, διότι δεν κρατούσαν «ημε­

ρολόγια» του προσκυνήματος τους. 

Πίσω από την αυξάνουσα δημοτικότητα των προσκυνη­

μάτων υπήρξαν και πολιτικές και οικονομικές πιέσεις. 

Το μεγάλο κύμα προσκυνητών συνέπεσε με τις βαρβαρι­

κές εισβολές στη Δύση. Τα Ιεροσόλυμα προσέφεραν κα­

ταφύγιο από τους βαρβάρους. Ο Ιερώνυμος αναφέρει 

ότι, όταν η Ρώμη έπεσε στα χέρια του Αλαρίχου το 410, 

ο όγκος των προσκυνητών αυξήθηκε κατά πολύ7. Και η 

Μελανία, η πλούσια ρωμαία χήρα που έφθασε στην 

Παλαιστίνη μαζί με τον Ρουφίνο, τον φίλο του Ιερωνύ­

μου, το 373, είχε αναγκασθεί να πουλήσει ξαφνικά για 

το τίποτα τα κτήματα της στην Ισπανία. Όμως κατάφε­

ρε να σώσει από τα δόντια του λέοντος λίγα μόνο χρή­

ματα, που ωστόσο ήταν αρκετά για την ίδρυση μονής 

στα Ιεροσόλυμα8. Θα ακολουθήσουν και άλλοι λόγοι, 

όπως η δυνατότητα να λαμβάνουν οι προσκυνητές συγ-

χωροχάρτια9 και, ακόμη, ηγέτες να εδραιώσουν το πο­

λιτικό τους κύρος, πράγμα που συνεχίσθηκε για αιώνες, 

όπως δείχνει, μεταξύ πολλών παραδειγμάτων, τάπητας 

του 1541, σήμερα στο Εθνικό Μουσείο του Μονάχου, 

με απεικόνιση του προσκυνήματος του Ottheinrich, κό-

μητος του Phalz, το 152110. 

Μετά την πτώση της Ρώμης έχουμε την περίπτωση της 

αυτοκράτειρας Ευδοκίας, συζύγου του Θεοδοσίου Β', 

το πορτραίτο της οποίας έχει διασωθεί σε νομίσματα11. 

Η Ευδοκία έδωσε νέα αίγλη στους Αγίους Τόπους. Συ­

νωμοσίες και αντιζηλίες στην Αυλή της Κωνσταντινού-

7. Ιερώνυμος, Σχόλια στον Ιεζεκιήλ, πρόλογος στο 3ο και 7ο βιβλίο, 
PL 5,15,199. Ευχαριστώ τον συνάδελφο Thomas Steppan του Πανε­
πιστημίου του Innsbruck για φωτοαντίγραφα αυτών των σελίδων. 
8. Cyril of Scythopolis, ό.π. (υποσημ. 4), σ. XXIV. 
9. Βλ. π.χ. συγχωροχάρτι που εκδόθηκε από τον Ιωαννίκιο, αρχιε­
πίσκοπο του Σινά (1682-1690), Dory Papastratos, Paper Icons. Greek 
Orthodox Engravings 1665-1899, HI , Αθήνα 1990, Π, αριθ. 598. 
10. Ό.π. (υποσημ. 1), έγχρωμη απεικόνιση III. 
11. R. Delbrueck, Spätantike Kaiserporträts, Βερολίνο-Λειψία 1933, σ. 
31,102, πίν. 24.1-3. 

πόλης, η ανάμειξη της σε θεολογικά προβλήματα -συ­

μπαθούσε τους μονοφυσίτες- την ανάγκασαν, ή ανα­

γκάσθηκε, να απομακρυνθεί από την Αυλή το 438 και 

να εγκατασταθεί στα Ιεροσόλυμα, όπου κυριάρχησε 

για πολλά χρόνια. Εκεί εστίασε και τις πολιτικές της φι­

λοδοξίες. Διέθεσε την περιουσία της για να χρηματοδο­

τήσει μεγάλο οικοδομικό πρόγραμμα ανεγέρσεως, ανα­

στηλώσεως και διακοσμήσεως ιερών κτιρίων επάνω σε 

ιερούς χώρους. Σκοπός της ήταν να καταστήσει τα Ιε­

ροσόλυμα μια πόλη που να συναγωνίζεται την Κων­

σταντινούπολη σε μέγεθος, πλούτο και κύρος. Η πραγ­

ματοποίηση του σκοπού αυτού ανοίγει μια νέα φάση 

στην ιστορία κυρίως της παλαιστινιακής εικονογραφίας, 

όπως θα δούμε παρακάτω. Ήταν τόσα πολλά τα κτίρια, 

τα οποία έκτισε και διακόσμησε η αυτοκράτειρα μέχρι 

το θάνατο της το 460, ώστε ο Κύριλλος της Σκυθοπόλε-

ως αναφέρει ότι δεν μπορούσε να τα απαριθμήσει12. 

Τα κείμενα και η σημασία τους για τον αρχαιολόγο 

και τον ιστορικό της τέχνης 

Συστηματική έρευνα για τις μαρτυρίες των προσκυνη­

τών άρχισε στο δεύτερο μισό του 19ου αιώνα με την 

ίδρυση πολιτιστικών εταιρειών, από τις οποίες σημαντι­

κότερες υπήρξαν οι: The Palestine Pilgrim's Society και 

Société d'Orient Latin. Τα δημοσιεύματα τους και αυτά 

που ακολούθησαν είναι πολύ σημαντικά. Ευσεβείς χρι­

στιανοί, θεολόγοι, γεωγράφοι, ιστορικοί και κοινωνιο­

λόγοι, αρχαιολόγοι, ιστορικοί της τέχνης, νομικοί, λαο­

γράφοι έχουν ασχοληθεί με τα προσκυνήματα. Εδώ πα­

ρατίθεται μόνον επιλεκτικός σχολιασμός. Τα κείμενα 

των πρώτων αιώνων -τα λατινικά είναι τα πρωιμότερα-

δημοσιεύθηκαν στο μνημειώδες έργο των T. Tobler και 

Α. Mounier (1879,1885)13 και στην έκδοση του Ρ. Geyer 

(1898)14. Ουσιώδης είναι η προσφορά του Α. Baumstark 

(1906)15, που σήμερα φαίνεται να έχει ξεχασθεί, ο οποί­

ος προσπάθησε να ερμηνεύσει τα κείμενα αυτά μέσα 

12. Kyrillos von Skythopolis, σ. 53,5. Hunt, Pilgrimage, όπου ολόκληρο 
κεφάλαιο για την Ευδοκία, σ. 218-248. 
13. Τ. Tobler - Α. Molinier (επιμ.), Itinera Hierosofymitana et descri-
ptiones Terrae Sanctae bellis sacris anteriora (ανατυπ. έκδ. 1879, I), 
Osnabrück 1966 (στο εξής: Itinera). 
14. Ρ. Geyer (επιμ.), Itinera Hierosofymitana saeculi IV-VIII (CSEL 
39), Βιέννη 1898, α 35-101. 
15. Α. Baumstark, Abendländische Palästinapilger des ersten Jahrtau­
sends und ihre Berichte. Eine kulturgeschichtliche Skizze, Görresgesell-
schaft. Vereinsschrift 2 (1906), σ. 11 κ.ε. 

60 



ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

στο πλαίσιο της ιστορίας του πολιτισμού. Το παλαιότερο 
γνωστό οδοιπορικό είναι του προσκυνητή από το Bor­
deaux το 333, ακολουθεί της Εγερίας (Αιθέριας) γύρω 
στο 380, του αρχιδιακόνου Θεοδοσίου (περ. 520), του 
Αντωνίνου της Piacenza (560-570) κ.ά.16. Ακολούθησαν 
πολλά δημοσιεύματα αναφερόμενα σε ορισμένους προ­
σκυνητές ή σε γενικότερα προβλήματα, καθώς και μετα­
φράσεις των «ημερολογίων» αυτών σε διάφορες ευρω­
παϊκές γλώσσες. 

Από σχετικά πρόσφατες μελέτες με άμεση αναφορά 
στις πηγές -πολύ χρήσιμες για τους ερευνητές- αναφέ­
ρω τις ακόλουθες: Donner (1979), Kötting (1980) και τη 
διδακτορική διατριβή του Kuelzer (1994), η οποία μας 
μεταφέρει στα μεσοβυζαντινά χρόνια και κυρίως στα 
μεταβυζαντινά, με αποσπάσματα κειμένων σε γερμανι­
κή μετάφραση17. 

Ως προς τα δημοσιεύματα που αφορούν την τέχνη στους 
Αγίους Τόπους, ορόσημο αποτελεί το έργο του D. Αί-
nalov, The Hellenistic Origins of Byzantine Art, που δημοσιεύ­
θηκε για μία και μόνη φορά στα ρωσικά το 1900-1901 και 
μεταφράσθηκε στα αγγλικά με επιμέλεια του Cyril Mango 
το 1961. Ακολουθούν πορίσματα ανασκαφών από Δομι­
νικανούς, Φραγκισκανούς, Καρμελίτες, και ειδικές μελέ­
τες μνημείων και θρησκευτικών αντικειμένων που συν­
δέονταν με τα προσκυνήματα, από τα οποία αναφέρω 
επιλεκτικά τα έργα των Α. Grabar (1946 και 1958), Α. 
Frolow (1961), W. Loerke (1961,1975), G. Galavaris (1972), 
J. Engeman (1972), Κ. Weitzmann (1974) Ν. Γκιολέ (1981), 
Σ. Καδά (1986), οι τίτλοι των οποίων αναφέρονται στις 
υποσημειώσεις. 

Τα κείμενα αυτά στην πρώτη τους φάση δεν ήταν οδη­
γοί που κατηύθυναν τους επισκέπτες στα αξιοθέατα 
των Αγίων Τόπων, αλλά εκθέσεις βιωμάτων από αυτό­
πτες μάρτυρες· για τον λόγο αυτό έχω χρησιμοποιήσει 
τον τίτλο «ημερολόγιο»18. Είναι πολύτιμα για την τοπο­
γραφία και για τους μελετητές των μνημείων, την πιθα­
νή διακόσμηση τους, καθώς και τα θρησκευτικά αντι-

16. Για τους δρόμους που ακολούθησαν και τόπους προσκυνημά­

των, ιδιαιτέρως της Εγερίας, βλ. F. van der Meer - Christine Mohr-

mann,^4/to of the Early Christian World, Λονδίνο 1966, αριθ. 31,32. 

17. Η. Donner, Pilgerfahrt ins Heilige Land. Die ältesten Berichte christ­
licher Palästinapilger (4.-7. Jahrhundert), Στουτγάρδη 1979. Β. Kötting, 
Peregrinano religiosa. Wallfahrten in der Antike und das Pilgerwesen in der 
alten Kirche (Forschungen zur Volkskunde 33-35), Münster 1980. A. 
Kuelzer, Peregrinano graeca, Φραγκφούρτη 1994. Γενικά για σχετικά 

πρόσφατα δημοσιεύματα βλ. C. Renoux, Hierosolymitana. Aperçu 
bibliographique des publications depuis 1960, ALw 23 (1981), σ. 1-29. 

κείμενα που συνδέονταν με τους Αγίους Τόπους και τα 
οποία συνέβαλαν στη διάδοση της εικονογραφίας που 
γεννήθηκε στην Παλαιστίνη με ιδιαίτερα δογματικά, λει­
τουργικά και τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά. Τα προ­
βλήματα της εικονογραφίας αυτής, η οποία έχει ορισθεί 
ως «παλαιστινιακή», χρειάζονται ειδική, εκτεταμένη με­
λέτη, η οποία θα μπορούσε να γίνει αντικείμενο διδα­
κτορικής διατριβής19. 

Αρχαιολόγοι και αρχιτέκτονες χρησιμοποίησαν τα ο­
δοιπορικά μαζί με τα πορίσματα των ανασκαφών για 
την αναστήλωση αρχιτεκτονημάτων που έχουν τελείως 
χαθεί ή αλλοιωθεί, όπως ο Πανάγιος Τάφος και η εκ­
κλησία της Βηθλεέμ, κυρίως το σπήλαιο της Γεννήσεως. 
Βάσει των γραπτών αυτών μνημείων αναγνωρίσθηκαν 
ορισμένα εικονογραφικά χαρακτηριστικά της αρχιτε­
κτονικής, τα οποία επέτρεψαν συγκριτικές μελέτες με 
άλλα αρχιτεκτονήματα μακριά από τους Αγίους Τό­
πους, καθώς και με έργα μικροτεχνίας. Έτσι μπορούμε 
να ομιλούμε για παλαιστινιακή εικονογραφία και στην 
αρχιτεκτονική, που είχε μεγάλη διάδοση στο χριστιανι­
κό κόσμο. Όπως έχει πολλές φορές τονισθεί, το κεντρι­
κό σημείο αυτής της εικονογραφίας είναι η ροτόντα του 
Παναγίου Τάφου, η οποία έχει απεικονισθεί όχι μόνον 
σε πρώιμα, πολύτιμα έργα μικροτεχνίας, όπως ελεφα­
ντοστά, από τα οποία αναφέρω ως παράδειγμα το κι-
βωτίδιο στο Βρετανικό Μουσείο, του 5ου αιώνα2 0, αλλά 
και σε ευτελή, μεγάλης όμως σημασίας αντικείμενα, ό­
πως οι ευλογίες, τα φιαλίδια που έπαιρναν μαζί τους οι 
προσκυνητές φεύγοντας από τους Αγίους Τόπους, για 
τα οποία θα γίνει λόγος παρακάτω, καθώς και άλλα, 
ποικίλα έργα με ευρεία διάδοση στον Μεσαίωνα συ­
μπεριλαμβανομένων νομισμάτων και σφραγίδων21. Τα 
κυκλικά και οκταγωνικά κτίρια των Ιεροσολύμων έγι­
ναν γνωστά σε ολόκληρο τον χριστιανικό κόσμο και οι 
επιδράσεις τους στην ευρωπαϊκή αρχιτεκτονική ήταν 
αισθητές, όπως δείχνουν, μεταξύ άλλων, οι ροτόντες 
στην Πράγα (Άγιος Σταυρός και Αγία Μαρία του Vy-

18. Πρβλ. J. Richard, Les relations de pèlerinages au Moyen Age et les 
motivations de leurs auteurs, Wallfahrt, σ. 143-154. 

19. Για το πρόβλημα αυτό πρβλ. Μ. Restie, Byzantine Wall Paintings 

in Asia Minor, II, Recklinghausen 1967, σ. 10 κ.ε. 

20. Βλ. πιο πρόσφατα, Η. Beck - P.C. Boll (επιμ.), Spätantike und 
frühes Christentum, κατάλογος έκθεσης, Φραγκφούρτη 1983, αριθ. 

267 με την προηγούμενη βιβλιογραφία. Πρβλ. επίσης Α. Effenberg, 

Frühchristliche Kunst und Kultur, Λειψία 1986, σ. 252,285. 

21. E. Baldwin Smith, Architectural Symbolism of Imperial Rome and the 

Middle Ages, Princeton, N.J. 1956, α 104-105. 

61 



ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 

cherad), στο Canterbury (Άγιος Αυγουστίνος), η εκκλη­

σία του Neuvy-St. Sepulchre, στο νομό Indre της Γαλλίας, 

και τα παρεκκλήσια που ίδρυσαν οι Ναΐτες στο Παρίσι 

και στη Λαόν22. Ωστόσο, το θέμα της αρχιτεκτονικής 

«παλαιστινιακής» εικονογραφίας είναι εκτός των ορί­

ων του παρόντος άρθρου. 

Μαζί όμως με την παρουσία του Παναγίου Τάφου σε 

αρχιτεκτονικά μνημεία ή παραστάσεις, η εύρεση του Τι­

μίου Σταυρού στα Ιεροσόλυμα έστρεψε την προσοχή 

των χριστιανών στο κεντρικό σύμβολο του χριστιανι­

σμού, σύμβολο ανάστασης και θριάμβου. Οι περιγρα­

φές των προσκυνητών και τα ενθυμήματα που μετέφε­

ραν συνέβαλαν στη διάδοση της παράστασης του λιθο-

κοσμημένου Σταυρού του Γολγοθά. Έτσι ο Σταυρός πα­

ρουσιάζεται στη μνημειακή τέχνη αλλά και στους φορη­

τούς σταυρούς και σε ποικίλα έργα μικροτεχνίας. Μία 

από τις ωραιότερες παραστάσεις του Σταυρού του Γολ­

γοθά βρίσκεται στην αψίδα του Αγίου Απολλιναρίου in 

Classe στη Ραβέννα (περ. 549)23. 

Για τη μνημειακή τέχνη, που διακοσμούσε τα κτίρια στα 

Ιεροσόλυμα και γενικότερα στους Αγίους Τόπους, τα 

οδοιπορικά των πρώτων αιώνων δεν μας δίδουν συγκε­

κριμένες πληροφορίες, αν και μερικές φορές μνημονεύ­

ουν την ύπαρξη τοιχογραφιών και ψηφιδωτών24. Π.χ. ο 

Αντωνίνος της Piacenza αναφέρει ότι είδε στο μέσον 

του Πραιτωρίου του Πιλάτου στα Ιεροσόλυμα την πέ­

τρα, ornata ...auro et argento, όπου στάθηκε όρθιος ο Χρι­

στός, ώστε να τον δουν και να τον ακούσουν οι πάντες 

κατά τη δίκη του, και στον τοίχο ένα πορτραίτο του 

Χριστού που είχε γίνει εκ του φυσικού25. Στοιχεία των 

τεχνών αυτών πρέπει να ανιχνευθούν σε άλλα κείμενα, 

όπως π.χ. στους Βίους αγίων, σε ιστορικά κείμενα και 

λόγους των πατέρων της Εκκλησίας. 

Οι προσκυνητές δεν έκαναν εκδρομές για να ενημερω­

θούν σε θέματα ιστορίας της τέχνης ούτε είχαν μαζί τους 

ιστορικούς της τέχνης να τους δίνουν διαλέξεις. Τους εν-

22. Η. Focillon, The Art of the West, I-II, Λονδίνο 1963,1, σ. 33, 71, 
όπου παρουσιάζεται το πρόβλημα και η βασική βιβλιογραφία. 
23. Ε. Dinkier, Das Apsis-Mosaik von S. Apollinare in Classe, Κολωνία-
Opladen 1964, έγχρωμη φωτογραφία στην προμετωπίδα, εικονο­
λογική και εικονογραφική μελέτη. Για τη διάδοση και τη σημασία 
του σταυρού στους πρώτους αιώνες βλ. Ε. Dinkier - Erika Dinkler-
von Schubert, Kreuz I, RbK, V, 1991, στ. 1-219. 
24. Για σχετικές μνείες προσκυνητών των πρώτων αιώνων βλ. D. 
Ainalov, The Hellenistic Origins of Byzantine Art (επιμ. C. Mango), New 
Brunswick, N.J. 1961, σ. 230 κ.ε. (στο εξής: Origins). 
25. Tobler - Mounier, Itinera, σ. 104. Ainalov, Origins, σ. 114 σημ. 142. 

διέφεραν οι Ιεροί Τόποι και τα λείψανα που συνδέονταν 

μαζί τους, ό,τι είχε άμεση σχέση με την πίστη. Η έντονη 

επιθυμία τους ήταν να βιώσουν την επίγεια ζωή του 

Χριστού. Π.χ. ο γερμανός μοναχός Θεοδέριχος, γύρω 

στο 1172, αναφέρει ότι οι πιστοί, όταν έβλεπαν τον κίονα 

της μαστίγωσης του Χριστού, ζητούσαν να μαστιγω­

θούν εις μίμησιν του Χριστού26. Για τους προσκυνητές 

σημασία είχε η επαφή με τα λείψανα σε οποιαδήποτε 

μορφή. Επιθυμούσαν να πάρουν μαζί τους μια πέτρα 

από τον Γολγοθά, λίγη σκόνη από τον τόπο της Ανάλη­

ψης, λίγο λάδι από τις λυχνίες που έκαιγαν επάνω από 

τους ιερούς χώρους. Το γνωστό ξύλινο κιβωτίδιο του 

Sancta Sanctorum στο Βατικανό, που έχει αποδοθεί στον 

6ο-7ο αιώνα και προέρχεται από τους Αγίους Τόπους, 

με το περιεχόμενο και τις απεικονίσεις του στο κάλυμμα 

μαρτυρεί τη σημασία των λειψάνων για τους προσκυνη­

τές: μερικοί λίθοι και κομμάτια ξύλου με επιγραφές 

(Εικ. 1), αναφερόμενες στην προέλευση τους, τους Αγί­

ους Τόπους, οι οποίοι αντιπροσωπεύονται στο κάλυμμα 

με παραστάσεις των ιερών συμβάντων27. Το κιβωτίδιο 

αυτό θα μπορούσε να χαρακτηρισθεί ως μία από τις 

πρωιμότερες «ομαδικές» λειψανοθήκες. Οι προσκυνη­

τές επιθυμούσαν σφόδρα να πάρουν μαζί τους τα λεί­

ψανα αυτά, όχι απλώς ως ενθύμια του προσκυνήματος, 

αλλά για την ιδιότητα που είχαν να τους μεταδίδουν μια 

μεταφυσική δύναμη και, ακόμη, να τους προστατεύουν, 

να τους θεραπεύουν. Τους συνέδεαν με τα loca sancta αλ­

λά και με το σώμα του Χριστού και έγιναν αντικείμενα 

λατρείας, όπως αργότερα και τα λείψανα των αγίων που 

συνεδέθησαν με τους τόπους ταφής τους. Η συλλογή 

λειψάνων του είδους από τους Αγίους Τόπους θα συνε­

χισθεί μέχρι σήμερα, όπως δείχνει ανάλογο κιβωτίδιο με 

σταυρό, πέτρες, χώμα και τεμάχια λειψάνων στη μονή 

Σταυρονικήτα του Αγίου Όρους (Εικ. 2)2 8. Στη γενικό­

τερη σημασία των ενθυμίων και των λειψάνων θα επα­

νέλθουμε παρακάτω. 

26. Theuderich, Guide to the Holy Land, A. Stewart (μτφρ.), Νέα Υόρ­
κη 19862,σ. 41. 
27. Βλ. G. Mietke, Wundertätige Pilgerandenken. Reliquien und ihr 
Bildschmuck, στο M. Brandt - Α. Effenberger κ.ά. (επιμ.),Βγζαηζ. Die 
Macht der Bilder, κατάλογος έκθεσης, Hildesheim 1998, σ. 40-55, εικ. 
27,28, αριθ. κατ. 13, με έγχρωμες απεικονίσεις του κιβωτιδίου (στο 
εξής: Wundertätige). 
28. Ευχαριστώ τον άγιο Καθηγούμενο της μονής Σταυρονικήτα 
Αρχιμανδρίτη Τυχωνα, τον Πατέρα Θεοφύλακτο και την αδελφό­
τητα, διότι επέτρεψαν τη μελέτη και φωτογράφηση του κιβωτιδίου. 

62 



ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

Εικ. 1. Εσωτερικό κφωτιοίον με λείψανα από τους Αγίους 
Τόπους. Παλαιστίνη, 6ος-7ος αι. Βατικανό, Μουσεία Απο­
στολικής Βιβλιοθήκης. 

Το προσκύνημα μετέφερε τους πιστούς σε κόσμο μα­
κρινό που ήταν ωστόσο αιώνια παρών2 9. Συχνά μνημο­
νεύουν τον χρυσό και το ασήμι, τα πολύτιμα μάρμαρα, 
την ιερότητα του χώρου. Ο Ευχέριος της Λυών (f περ. 
440) και ο Αντωνίνος της Piacenza (t 570) ομιλούν για 
τη χρυσή και ασημένια διακόσμηση της φάτνης στη βα­
σιλική της Βηθλεέμ, αλλά δεν μνημονεύουν τα ψηφιδω­
τά, αν και η ύπαρξη τους, ιδιαίτερα στο σπήλαιο της 
Γεννήσεως, αναφέρεται από διάφορες πηγές30. Σήμερα 
γνωρίζουμε ότι υπήρχαν ψηφιδωτά στη Βηθλεέμ πρίν 
από το 614 και το 78731. 

29. Πρβλ. G. Vikan, Guided by Land and Sea. Pilgrim Art and Pilgrim 

Travel in Early Byzantium, Tesserae, Festschrift für Josef Engemann 
(JbAChr, Ergänzungsband 19), Münster 1991, σ. 74-92. 

30. Ainalov, Origins, σ. 231,233 κ.ε. 

31. C. Mango, The Art of the Byzantine Empire, 312-1453, Englewood 

Cliffs, N.J. 1972, σ. 114. Η. Stern, Les représentations des conciles dans 
l'église de la Nativité à Bethléem, Byzantium XI (1936), σ. 164 κ.ε. Α. 

Grabar, L'iconoclasme byzantin. Dossier archéologique, Παρίσι 1957, ο. 

Εικ. 2. Εσωτερικό κιβωτώίου με λείψανα από τους Αγίους 
Τόπους, νεότερης εποχής. Αγιον Όρος, μονή Σταυρονικήτα. 

Στα μεσοβυζαντινά χρόνια αλλά και αργότερα, στα 
οδοιπορικά θα αρχίσουν να μνημονεύονται συγκεκρι­
μένα έργα που έκαναν εντύπωση. Π.χ. ο Ιωάννης από 
το Würzburg τον 12ο αιώνα αναφέρει ότι είδε στο επά­
νω μέρος της εκκλησίας του Γολγοθά ωραίο ψηφιδωτό 
με την παράσταση του Πάθους του Χριστού και της 
Ταφής του. Η παράσταση αυτή συνοδευόταν εκατέρω­
θεν με απεικονίσεις προφητών, των οποίων οι μαρτυ­
ρίες είχαν άμεση σχέση με τα γεγονότα32. Πολλά από τα 
κείμενα αυτά δεν έχουν μελετηθεί δεόντως. Όμως η 
σιωπή τους ως προς τη μνημειακή τέχνη δεν σημαίνει 
ότι τα μνημεία αυτά δεν κοσμούνταν με τοιχογραφίες ή 
ψηφιδωτά. 

Το πρόβλημα της μνημειακής τέχνης 

Πρώτος ο Smirnov το 1897 πρότεινε τη σύνδεση των πα­
ραστάσεων στα φιαλίδια-ευλογίες με έργα της μνημεια­
κής τέχνης33. Λίγο αργότερα, το 1900-1906, ο Ainalov με­
λέτησε συστηματικά τις ευλογίες από τους Αγίους Τό­
πους, που θησαυρίζονται στην εκκλησία του Αγίου Ιω-

50 κ.ε. (ανατυπ. 1984). V. Lazarev, Storia della pittura bizantina, Torino 

1967, o. 110 σημ. 23 για πληρέστερη βιβλιογραφία. Ν. Χατζηδάκη, 

Ελληνική τέχνη. Βυζαντινά ψηφιδωτά, Αθήνα 1994, σ. 25. 

32. W.C. Loerke, The Monumental Miniature, στο Κ. Weitzmann κ.ά., 

The Place of Book Illumination in Byzantine Art, Princeton, N.J. 1975, σ. 

96, όπου και άλλες αναφορές προσκυνητών σε μνημειακές παρα­

στάσεις στους Αγίους Τόπους. 

33. IX Smirnov, Khristianski mozaiki Kipra, VizVrem IV (1987), σ. 91 κ.ε. 

63 



ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 

άννου στη Monza, κοντά στο Μιλάνο. Ο αριθμός τους 

θα αυξηθεί με την ανακάλυψη των ευλογιών του Bob­

bio το 1920 και πολλών άλλων μετέπειτα, όχι μόνο με-

τάλλινων αλλά και πήλινων34. Όλες χρονολογούνται 

από το τέλος του 6ου ή τις αρχές του 7ου αιώνα. Μελέ­

τησε επίσης τις μικρογραφίες των χειρογράφων Rossa­

no και Rabbuia, καθώς και αρμενικών χειρογράφων35. 

Με προσεκτική σύγκριση ο Ainalov κατέληξε στο συ­

μπέρασμα ότι οι μικρογραφίες στα χειρόγραφα αυτά, 

όσον αφορά τη σύνθεση και την τεχνοτροπία, δεν είχαν 

τίποτα το μικρογραφικό, αλλά υποδείκνυαν σχέση με 

τη μνημειακή τέχνη. Συνέδεσε τις μικρογραφίες με τις 

ευλογίες και αναγνώρισε ότι οι παραστάσεις εξαρτώ-

ντο από μνημειακές συνθέσεις σε παλαιστινιακά μνη­

μεία, τα οποία είχαν κτισθεί από τον Κωνσταντίνο και 

τους διαδόχους του σε τόπους που είχαν καθαγιασθεί 

από τα βιβλικά γεγονότα. 

Η θεωρία αυτή έγινε δεκτή με ενθουσιασμό από άλ­

λους ρώσους επιστήμονες και αργότερα από ευρωπαί­

ους ερευνητές, όπως, μεταξύ άλλων, τους Dalton, Wulff, 

Diehl και τον Αμερικανό CR. Morey36. Εφόσον τα 

μνημεία είχαν χαθεί, η θεωρία δεν μπορούσε να απο­

δειχθεί. Η αφθονία όμως έργων με τις ίδιες παραστά­

σεις και επιγραφές, όπως δαχτυλίδια -βλ. π.χ. το χρυ­

σό με νιέλλο δαχτυλίδι στο Dumbarton Oaks37-, θυμια-

τήρια -π.χ. του Βερολίνου και του Richmond στη Vir­

ginia των ΗΠΑ, του 7ου αιώνα3 8-, σφραγίδες άρτου 

από τα Ιεροσόλυμα, όπως η σφραγίδα στο Cleveland 

(Εικ. 3)3 9, αλλά και από άλλους χώρους προσκυνημά­

των, π.χ. σφραγίδα που έχει συνδεθεί με το προσκύνη­

μα του αποστόλου Φιλίππου στην Ιεράπολη της Φρυ­

γίας4 0, ακόμη και σφραγίδα άρτου στο Σινά, του 18ου 

αιώνα, με απεικόνιση της μονής και των προσκυνημά-

34. Βλ. Α. Grabar, Ampoules de terre sainte (Monza-Bobbio), Παρίσι 

1958 (στο έξης: Ampoules). Κ. Wessel, Ampulen και Eulogia, RbK, 1, 

1966 κ.ε., στ. 137-142- 2,1971, στ. 427-433. J. Engeman, Palästinische 
Pilgerampulen im F.J. Doelger-Institut in Bonn, JbAChr 15 (1972), σ. 

154-173. L. Koetzsche-Breitenbruch, Pilgerandenken aus dem Heili­

gen Land, Vivarium, Festschrift Theodor Klauser zum 90. Geburtstag 

(JbAChr, Ergänzungsband 11), Münster 1984, σ. 229-246. 

35. Ainalov, Origins, σ. 72 κ.ε., 224 κ.ε. 

36. Ό.π., σ. xi. Το έργο του Ainalov είχε παρουσιασθεί στους Ευρω­

παίους σε μια σύντομη περίληψη από τον Ο. Wulff, Report für Kunst, 
XXVI (1903), σ. 41 και ο ίδιος, Altchristliche und byzantinische Kunst, 

Βερολίνο 1913, σ. 302. Βλ. και R.J. Grigg, The Images on the Palestinian 

FlasL· as Possible Evidence of the Monumental Decoration of Palestinian 

Martyria (διδακτ. διατριβή), Πανεπιστήμιο Μιννεσότα 1974. 

Εικ. 3. Το σύμπλεγμα του Αγίου Τάφου. Ξύλινη σφραγίδα 
άρτου ευλογίας. Ιεροσόλυμα, περ. 700. Μουσείο Τέχνης, 
Cleveland. 

των της (Εικ. 4)4 1, επιβεβαίωσε τη θεωρία αυτή. Σήμε­

ρα μπορούμε να θεωρήσουμε ως απόδειξη της θεω­

ρίας αυτής και ως συνέχεια της παράδοσης την προ­

σφορά στους προσκυνητές μιας ευλογίας με παράστα­

ση που είχε άμεση σχέση με τον τόπο του προσκυνή­

ματος τους. Αναφέρομαι κυρίως στις χάρτινες εικόνες 

με απεικόνιση συγκεκριμένης μονής ή της εικόνας της 

λατρευόμενης αγίας μορφής, που προσεφέροντο με­

ταξύ άλλων στη μονή Σινά και στις μονές του Αγίου 

37. M.C. Ross, Catalogue of the Byzantine and Early Medieval Antiquities 

in the Dumbarton Oaks Collection, II, Washington, D.C. 1965, σ. 58-59, 

αριθ. 69. Κ. Weitzmann (επιμ.), Age of Spirituality, κατάλογος έκθε­

σης, Νέα Υόρκη 1979, αριθ. 446 (στο εξής: Age of Spirituality). 

38. V. Eibern, Neuerworbene Bronzebildwerke in der frühchristlich­
byzantinischen Sammlung, Berliner Museen 20 (1970), σ. 11-14, εικ. 8-

11. M.C. Ross, Byzantine Bronzes, Arts in Virginia 10 (1970), σ. 40. 

Weitzmann, Age of Spirituality, αριθ. 363,364. 

39. G. Galavaris, Bread and the Liturgy, Madison, Milwaukee, Λονδίνο 

1970, σ. 153-185, εικ. 82. W e i t z m a n n , ^ of Spirituality, αριθ. 528. 

40. Galavaris, ό.π., σ. 149-151, εικ. 80. Weitzmann, Age of Spirituality, 

αριθ. 530. 

41. G. Galavaris, A Bread Stamp from Sinai and its Relatives, JOB 27 

(1978), σ. 329-342. 

64 



ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

Εικ. 4. Το Σινά. Ξύλινη σφραγίδα άρτου ευλογίας. 1783. Μο­

νή Αγίας Αικατερίνης, Σινά. 

Όρους, όπου πολύ γνωστό παράδειγμα είναι η θαυ­
ματουργή εικόνα της Παναγίας Πορταΐτισσας42. 
Σε αντίθεση όμως με τις μεταγενέστερες χάρτινες εικό­
νες, τα φιαλίδια-ευλογίες, λόγω της κοίλης επιφάνειας 
τους, δεν επέτρεπαν ανάπτυξη πολύπλοκων συνθέσε­
ων, αλλά μάλλον σύμπτυξη. Οι μνημειακές συνθέσεις 
που διακοσμούσαν τα ιερά κτίρια έπρεπε να προσαρ­
μοσθούν στην περιορισμένη επιφάνεια των ευλογιών. 
Σημασία έχει επίσης το γεγονός ότι στις ευλογίες δεν 
απεικονίζονται γεγονότα της Παλαιάς Διαθήκης, που 
ήταν δημοφιλή την εποχή εκείνη, ούτε όμως και αφηγη­
ματικές σκηνές από την Καινή Διαθήκη. Οι παραστά­
σεις τους είναι πολύ συγκεκριμένες, με εικονικό χαρα­
κτήρα, ενώ οι επιγραφές που τις συνοδεύουν αναφέρο-

42. Βλ. Galavaris, ό.π. και Papastratos, ό.π. (υποσημ. 9), Π, Αθήνα 

1990, απόψεις μονών με προσκυνήματα και θαυματουργές εικό­

νες· για την Πορταΐτισσα βλ. ό.π., αριθ. 453-457. 

43. Για συνολική παρουσίαση των σταυρών βλ. Β. Pitarakis, Les croix 

reliquaires en bronze. Recherches sur la production des objects métalliques 
à Byzance (διδακτ. διατριβή), Université de Paris I, 1996. Βλ. και E. 

Lucchesi-Palli, Kreuzigung Christi, LChrl, II, 1970, στ. 613 κ.ε. 

44. Κ. Weitzmann, The Monastery of St. Catherine at Sinai. The Icons, 

νται στους Αγίους Τόπους, από τους οποίους προερχό­
ταν η ευλογία: Των 'Αγίων Χρίστου τόπων, Έλαιον ξύ­

λου ζωής, Ευλογία Αγίων Χρίστου τόπων κ.ά. 
Ήταν φυσικό τα κύματα των προσκυνητών στους Αγί­
ους Τόπους να κυκλοφορήσουν σε όλο τον χριστιανικό 
κόσμο τα παλαιστινιακά «ενθύμια» και να μεταφέρουν 
την παλαιστινιακή εικονογραφία σε όλη τη χριστιανο­
σύνη και σε έργα που δεν ήταν προϊόντα της Παλαιστί­
νης. Διέδωσαν ακόμη και τον κοσμοπολίτικο χαρακτή­
ρα των παλαιστινιακών προτύπων, οι δημιουργοί των 
οποίων με πρωτοβουλία των αυτοκρατόρων θα είχαν 
κληθεί από διάφορα κέντρα της αυτοκρατορίας. Όμως 
ο τεχνοτροπικός χαρακτήρας των έργων αυτών στην 
πορεία της διάδοσης τους ήταν επιρρεπής σε μεταμορ­
φώσεις, ενώ η εικονογραφία παρέμεινε πιστή στα πρό­
τυπα της. Και τούτο διότι συνδεόταν με τους αγιότε­
ρους χώρους, οι οποίοι στα Ιεροσόλυμα ήταν το Μαρ­
τύριο, η Ανάσταση και ο Γολγοθάς. Ανάμεσα τους είχε 
στηθεί ο Σταυρός. Ως συγκεκριμένα στοιχεία αυτής της 
εικονογραφίας -όχι τα μόνα- αναφέρω εδώ τη Σταύ­
ρωση με τον Χριστό που φορεί το κολόβιον, ενώ OL λη­
στές απεικονίζονται με δεμένα χέρια (Εικ. 5). Ο τύπος 
αυτός εμφανίζεται σε όλα τα έργα που μνημονεύθηκαν 
παραπάνω, αλλά και σε μετάλλινους σταυρούς που κυ­
κλοφορούσαν επί αιώνες43, καθώς και στις πρώιμες ει­
κόνες του Σινά44. Επιπλέον, είχε μεγάλη διάδοση σε άλ­
λα, ποικίλα έργα στην Ανατολή και τη Δύση, όπως π.χ. 
στο ψαλτήριο του Χλουντώφ, στο Ιστορικό Μουσείο 
της Μόσχας, πολύ γνωστά καλύμματα ευαγγελίων της 
μεσοβυζαντινής περιόδου, ξύλινους Εσταυρωμένους 
της ρωμανικής τέχνης του 12ου αιώνα4 5, ακόμη και λα­
τινικά χειρόγραφα, όπως το ευαγγελιστάριο της Ουό-
τα, ηγουμένης στο Niedermünster (1002-1005), σήμερα 
στην Κρατική Βιβλιοθήκη του Μονάχου4 6, κ.ά. 
Εκτός από τα ιερά των Ιεροσολύμων, πρωτεύων τόπος 
προσκυνήματος ήταν το σπήλαιο της Γεννήσεως στη 
Βηθλεέμ, που περιείχε και τη φάτνη. Σύμφωνα με γρα­
πτές μαρτυρίες η αρχική φάτνη ήταν ξύλινη, αντικατα-

/: From the Sixth to the Tenth Century, Princeton, N.J. 1976, αριθ. B.36, 

πίν. XXV, LXXXIX-XC. Επίσης G. Galavaris, A Niello Cross at Sinai, 

RHM 41 (1999), σ. 174 κ.ε. 

45. Βλ. π.χ. τον Εσταυρωμένο στη Βαρκελώνη, Μουσείο Τέχνης 

της Καταλωνίας, R. Toman (επιμ.) Die Kunst der Romanik, Κολωνία 

1996, εικ. στη σ. 348. 

46. J. Beckwith, Early Medieval Art, Λονδίνο 1969, σ. 116, εικ. 97. 

65 



ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 

Εικ. 5. Η Σταύρωση και η Ανάσταση. Ασημένιο φιαλίοιον ευ­
λογίας από τους Αγίους Τόπους. Παλαιστίνη, περ. 600. 
Monza (αριθ. 13, α'όψη). 

στάθηκε όμως τον 5ο αιώνα με άλλη που ήταν από χρυσό 

και ασήμι. Και στην περίπτωση αυτή ο Ainalov ερεύνησε 

τη δυνατότητα μιας μνημειακής σύνθεσης που απεικονί­

σθηκε σε ευλογίες και σε άλλα έργα μικροτεχνίας47. 

Τη γενικά αποδεκτή άποψη της αναγωγής των παρα­

στάσεων των ευλογιών σε μνημειακά πρότυπα αντέ­

κρουσε ο Α. Grabar το 195848, σύμφωνα με τον οποίο 

στις ευλογίες δεν απεικονίζονται έργα μνημειακής τέ­

χνης, αλλά αυτές αποτελούν μίμηση χρυσών μεταλλίων 

που έγιναν στην Κωνσταντινούπολη και δεν μπορούν 

47. Ainalov, Origins, σ. 236 κ.ε. 
48. Βλ. υποσημ. 34. Ο ίδιος, Martyrium. Recherches sur le culte des 
reliques et l'art chrétien antique, Παρίσι 1943-1946 (ανατυπ. Λονδίνο 
1972), όπου αποδέχεται τη θεωρία του Ainalov. 

Εικ. 6. Η Σταύρωση και η Ανάσταση. Ασημένιο φιαλίδιον ευ­
λογίας από τους Αγίους Τόπους. Παλαιστίνη, περ. 600. 
Monza (αριθ. 10, άό-ψη). 

να αναχθούν σε ένα πρότυπο, διότι υπάρχουν δύο τύ­

ποι Σταύρωσης -ο Χριστός με το κολόβιον και ο Χρι­

στός σε προτομή (Εικ. 5 και 6). Το μνημειακό πρότυπο 

θα πρέπει να είχε έναν τύπο. 

Την άποψη αυτή αντέκρουσε ο Κ. Weitzmann σε μία 

κλασική πλέον μελέτη το 197449. Ο Weitzmann δέχθηκε 

τη συνύπαρξη μνημειακής παράστασης αλλά και μιας 

εικόνας που θα είχε θέμα διαφορετικό από τον ιερό χώ­

ρο και η οποία θα μπορούσε να χρησιμοποιηθεί επίσης 

ως πρότυπο για παραστάσεις σε ευλογίες. Τόνισε τον 

49. Κ. Weitzmann, Loca Sancta and the Representational Arts of Pale­
stine, DOP 28 (1974) (ανατυπ. στο Studies in the Arts at Sinai, Prince­
ton, N.J. 1982, αριθ. Π), σ. 48 κ.ε. (στο zE,r\çLoca Sancta). 

66 



ρόλο της εικόνας στη διάδοση της εικονογραφίας των 

αγίων προσκυνημάτων και κατέληξε σε συγκεκριμέ­

νους χώρους για τις μνημειακές παραστάσεις, όπως 

έχουν απεικονισθεί στις ολοσέλιδες μικρογραφίες του 

ευαγγελίου του Rabulla και σε έργα συγγενικά, μεταξύ 

των οποίων συμπεριλαμβάνεται και το κιβωτίδιο-λει-

ψανοθήκη των Sancta Sanctorum στο Βατικανό: το πα­

ρεκκλήσιο του Αγίου Πνεύματος στην εκκλησία της 

Σιών για την Πεντηκοστή, την εκκλησία της Αναλήψε­

ως στο όρος των Ελαιών για την Ανάληψη και τη βασι­

λική της Αναστάσεως για τη Σταύρωση (Εικ. 7-10). 

Στο πρόβλημα αυτό σημαντική ήταν και η προσφορά 

του Αμερικανού W.C. Loerke. Σε δύο μελέτες -η μία 

αφιερωμένη στις μικρογραφίες της Δίκης του Χριστού 

ενώπιον του Πιλάτου στο ευαγγέλιο του Rossano και η 

άλλη στο γενικότερο πρόβλημα της «μνημειακής» μι­

κρογραφίας- ο Loerke παρουσίασε νέες μαρτυρίες, γρα­

πτές, εικονογραφικές, τεχνοτροπικές, οι οποίες εδραίω­

σαν ουσιαστικά τη θεωρία του Ainalov50. Μερικές από 

50. W.C. Loerke, The Miniatures of the Trial in the Rossano Gospels, 
ArtB 43 (1961), σ. 171-195.0 ίδιος, ό.π. (υποσημ. 32), σ. 61-97. 

ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

Εικ. 7-9. Η Σταύρωση και σκηνές τον Όρθρου του Μεγάλου 
Σαββάτου, η Ανάληψη και η Πεντηκοστή. Συριακό ευαγγέ­
λιο τον Rabbuia. Μονή Zagba, βόρεια Μεσοποταμία. 586. 
Φλωρεντία, Λαυρεντιανή Βιβλιοθήκη, κωδ. Plut. 156, φ. 13r, 
13ν, 14ν. 

67 



ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 

Εικ. 10. Σκηνές από τη ζωή τον Χριστού. Εσωτερικό καλύμ­
ματος κιβωτιοίον (βλ. Εικ. 1). 

τις μικρογραφίες των ευαγγελίων του Rossano και του 

συριακού Rabbuia είναι όντως αντίγραφα μνημειακών 

συνθέσεων. Ο ερευνητής αυτός προχώρησε ακόμη πε­

ρισσότερο. Οι σκηνές της Δίκης του Χριστού στο ελλη­

νικό ευαγγέλιο ήταν τοιχογραφημένες υπό μορφή «τρι­

πτύχου» στους τοίχους και στην αψίδα του Πραιτωρί-

ου 5 1 στα Ιεροσόλυμα και η Κοινωνία των Αποστόλων 

(φ. 3β, 4α) στο Coenaculum, στον χώρο όπου ετελέσθη ο 

Μυστικός Δείπνος και ο οποίος ανήκε στην εκκλησία 

της Σιών52. Ο Loerke παρακολούθησε την εξέλιξη της 

εικονογραφίας της Κοινωνίας των Αποστόλων και απέ­

δειξε τη συνέχεια της από τα παλαιοχριστιανικά χρόνια 

51. Βλ. Loerke, ό.π. (υποσημ. 50), σ. 186 κ.ε., εικ. 9 και 11, τη μικρο­
γραφία της Δίκης στο ευαγγέλιο του Rossano, φ. 8β, και αναπαρά­
σταση του προτύπου, της αψίδας του Πραιτωρίου. 
52. Loerke, ό.π. (υποσημ. 32), σ. 94. 
53. Ό.π., σ. 78 κ.ε. 

μέχρι και τα μεσοβυζαντινά53. Στις εμπεριστατωμένες 

σπουδές του έθεσε και το ερώτημα του χρόνου δημιουρ­

γίας αυτών των μνημειακών διακοσμήσεων και εισήγα­

γε στο όλο θέμα την αυτοκράτειρα Ευδοκία, σύζυγο 

του Θεοδοσίου Β'. Τα μεγάλα αυτά έργα, επιχειρηματο­

λογεί ο Loerke, θα δημιουργήθησαν κατά τη διάρκεια 

της παραμονής της στα Ιεροσόλυμα μεταξύ του 431 και 

του 460, έτους θανάτου της. Τα επιχειρήματα είναι πολ­

λά. Γραπτές πηγές αναφέρουν την ανέγερση ή αναστή­

λωση νέων κτιρίων, όπως π.χ. του Πραιτωρίου, που 

ήταν ήδη ερειπωμένο, όταν έφθασε η αυτοκράτειρα 

στα Ιεροσόλυμα. Αλλά και δογματικοί λόγοι, κυρίως η 

διαμάχη γύρω από το δόγμα της Καλχηδόνος, οδηγούν 

στην αυτοκράτειρα ως το πρόσωπο που ανέλαβε την 

πρωτοβουλία και για τη δημιουργία αυτών των μνημει­

ακών διακοσμήσεων. 

Στις έρευνες αυτές ιδιαίτερο πρόβλημα αποτέλεσε η 

παράσταση της λεγομένης Ανάληψης. Ο Ν. Γκιολές, 

που αφιέρωσε ολοκληρωμένη μελέτη στο θέμα, πρότει­

νε για το πρότυπο της σύνθεσης την εκκλησία των Αγίων 

Αποστόλων στην Κωνσταντινούπολη54.0 Κ. Weitzmann 

με συντομία αλλά διεισδυτικότητα επεσήμανε την πο­

λυπλοκότητα του προβλήματος που σχετίζεται με το 

πρότυπο5 5. Τόνισε τη σημασία φορμαλιστικών στοιχεί­

ων, αλλά αναφέρθηκε και σε δογματικές και λειτουργι­

κές ιδέες χωρίς ωστόσο να τις αναλύσει. Και ενώ εξήρε 

τον ρόλο της εικόνας, όπως αργότερα έπραξε και ο 

Γκιολές, αποκλείει την ανάπτυξη πολύπλοκων λειτουρ­

γικών και θεολογικών ιδεών σε εικόνες ή χειρόγραφα. 

Το πρότυπο της παράστασης θα πρέπει να αναζητηθεί 

σε μνημειακά έργα. Διέκρινε τρεις εικονογραφικούς τύ­

πους με διαφορές ή παραλλαγές, οι οποίες δεν οφείλο­

νται στη φαντασία των καλλιτεχνών. Εικονογραφικό 

στοιχείο μιας παραλλαγής είναι η κατερχόμενη περι­

στερά από το χέρι που προβάλλει κάτω από τη δόξα, 

μέσα στην οποία βρίσκεται ο Χριστός (ευλογία της 

Monza, αριθ. 10) (Εικ. I I ) 5 6 , ενώ η μικρογραφία του 

Rabbuia συνδέει το Όραμα του Ιεζεκιήλ με την Ανάληψη 

(Εικ. 8). Διάφορες ερμηνείες έχουν προταθεί για την πε­

ριστερά, όπως η σύνδεση της με την Πεντηκοστή ή τον 

Ευαγγελισμό57. Καθ' όσον γνωρίζω η σύνδεση της με την 

54. Ν. Γκιολές, Ή Άνάληψις τον Χρίστου βάσει των μνημείων της Α' 
χιλιετηρίοος, Αθήναι 1981, σ. 176 κ.ε., 267 κ.ε. (στο εξής: Λνάληψις). 
55. Βλ. υποσημ. 49. 
56. Grabar, Ampoules, ο. 58,59, πίν. XVII. 
57. Βλ. Γκιολές,Ανάληψις, σ. 166 κ.ε. με βιβλιογραφικές αναφορές. 

68 



ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

Εικ. 11. Η Ανάληψη. Ασημένιο φιαλίόιον ευλογίας από τους 
Αγίους Τόπους. Παλαιστίνη, περ. 600. Monza (αριθ. 10, β' 
όψη). 

επίκληση σε συριακές αναφορές, που θα είχε σημασία 

για την ερμηνεία της σύνθεσης, δεν έχει ερευνηθεί58. 

Η σύνθεση επαναλαμβάνεται σε τοιχογραφίες αψίδων 

κοπτικών εκκλησιών, από τις οποίες πλησιέστερη είναι 

η τοιχογραφία του παρεκκλησίου XVII στο Bawit (Εικ. 

12)59, καθώς και μεταγενέστερα αιθιοπικά χειρόγρα-

58. Βλ. Π.Ν. Τρεμπέλας, Λειτουργικοί τύποι Αιγύπτου καί Ανα­
τολής, Αθήναι 1961, σ. 185 κ.ε. 
59. J. Cledat, Le monastère de la nécropole de Baouit, MémlnstCaire XII, 
1904, πίν. XL-XLV. Γκιολές, Ανάληψις, σ. 144 και σποράδην, εικ. 
11, όπου και εικονογραφική ανάλυση. 
60. Πρβλ. B.L. Ms. Orient, αριθ. 481, φ. 109ν, ΙΙΟιν, W. Wright, 
Catalogue of the Ethiopie Manuscripts in the British Museum Acquired 

φα 6 0 . Η ευρεία αυτή διάδοση δεν μπορεί να ερμηνευθεί 

από το ευαγγέλιο του Rabbuia, προϋποθέτει πληρέστε­

ρο πρότυπο, έργο μνημειακής τέχνης. Στο πρόβλημα 

αυτό ίσως θα μπορούσε να βοηθήσει την έρευνα σημα­

ντική, γραπτή πηγή που έχει διαφύγει της προσοχής 

των αρχαιολόγων και των ιστορικών της τέχνης. Πρό­

κειται για την πρώτη από τις περίπου 700 ομιλίες που 

έγραψε -ή του αποδίδονται- ο επίσκοπος Ιάκωβος της 

Serug (451-521), στον οποίο αποδίδεται επίσης και μία 

λειτουργία, που όμως δεν θεωρείται γνήσια61. Η έμμε­

τρη αυτή ομιλία έχει ως θέμα το Όραμα του Ιεζεκιήλ 

και αναφέρεται σε τοιχογραφημένη παράσταση στην 

αψίδα του ναού της Batnam, πρωτεύουσας του νομού 

Serug. Η περιγραφή της παράστασης αυτής, που δεν εί­

ναι αρχαιολογική αλλά ποιητική, βρίσκει την πιστότερη 

απόδοση της στην αψίδα του παρεκκλησίου XVII στο 

Bawit. Ασφαλώς η μεγαλειώδης αυτή σύνθεση δεν θα 

δημιουργήθηκε για μια μικρή επαρχιακή πόλη, αλλά 

για έναν μεγάλο ιερό χώρο που θα είχε ιδιαίτερη σπου­

δαιότητα για τη χριστιανοσύνη, κατά πάσα πιθανότητα 

στα Ιεροσόλυμα, από όπου θα διαδόθηκε στην Παλαι­

στίνη και πέρα από αυτή. Ο Weitzmann αναφέρει δύο 

αδημοσίευτες διαλέξεις του Α.Μ. Friend Jr. με θέμα το 

Όραμα του Ιεζεκιήλ, ο οποίος τοποθετούσε την παρά­

σταση στην εκκλησία της Σιών62. Με τη θέση αυτή, χω­

ρίς να παραθέτει πλήρως την επιχειρηματολογία του 

Friend, διαφώνησε ο Weitzmann, ο οποίος πρότεινε ως 

τόπο καταγωγής της παράστασης την εκκλησία της 

Αναλήψεως στο Όρος των Ελαιών. Χωρίς γνώση των 

επιχειρημάτων δεν θα μπορούσε κανείς να λάβει θέση 

στο πρόβλημα. Ωστόσο, το επιχειρώ, διότι υπάρχουν κε­

νά στη συζήτηση. Ίσως η λύση να βρίσκεται σε μια τολ­

μηρή πρόταση που παραθέτω εδώ για ύπαρξη δύο προ­

τύπων. Το ένα, πιθανώς το παλαιότερο, με καθαρά λει­

τουργικό και εσχατολογικό χαρακτήρα -το τελευταίο 

στοιχείο έχει τονισθεί από τον Γκιολέ μαζί με το δόγμα 

της Ενσάρκωσης-, ίσως ήταν η πηγή των κοπτικών τοι­

χογραφιών, των ευλογιών και της τοιχογραφίας στον 

ναό της Batnam. Το δεύτερο πρότυπο, που αντιπροσω-

Since the Year 1847, Λονδίνο 1877, σ. 5. Ευχαριστώ τη φίλη κ. Πώτα 
Οικονομάκη-Παπαδοπούλου για τη συμπλήρωση αυτής της ση­
μείωσης. 
61. Βλ. P. Bedjan, iacoi»/ Serug homiliae selectae, 1-5,Λειψία 1905-1910, 
1. Για γενικότερη βιβλιογραφία βλ. Β. Altaner - Α. Stuiber, Patrologie, 
Freiburg, Βασιλεία, Βιέννη, 7η αναθεωρ. έκδοση 1966, σ. 349. 
62. Weitzmann, ό.π. (υποσημ. 49), σ. 44. 

69 



ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 

Εικ. 12. Η Ανάληψη. Τοιχογραφία αψίόος. 7ος αι. Bawit, παρεκκλήσιο XVII. 

πεύεται από τη μικρογραφία του Rabbuia, προέρχεται 

από το πρώτο, αλλά παρουσιάζει μια σημαντική διαφο­

ρά. Οι άγγελοι στο παρεκκλήσιο XVII του Bawit κρα­

τούν στα χέρια τους πυξίδες που περιέχουν μικρά λευ­

κά κομμάτια, «μαργαριτάρια», τα οποία, σύμφωνα με 

τον Ιάκωβο της Serug και τους σύρους Πατέρες, δηλώ­

νουν τον άρτο της Ευχαριστίας, το σώμα του Χριστού63. 

Στο ευαγγέλιο του Rabbuia κρατούν στα καλυμμένα χέ­

ρια τους στέμματα που τα προσφέρουν στον Χριστό. Η 

προσφορά αυτή συμβολίζει ότι η ανθρώπινη φύση πα­

ραμένει μαζί με τη θεία φύση και κατά την ανάβαση 

στους ουρανούς. Γι' αυτό τον λόγο, σύμφωνα με τον 

απόστολο Παύλο {Προς Έβρ. 29), ο Χριστός δέχεται 

δόξα και τιμή. Αυτό το πρώτο δεδομένο της χριστιανι­

κής πίστεως τονίσθηκε από τους Πατέρες των πρώτων 

αιώνων, όπως π.χ. τον Κύριλλο Αλεξανδρείας στα σχό­

λια του κατά Ιωάννην Ευαγγελίου64. Είναι φανερό ότι 

στη μικρογραφία του συριακού ευαγγελίου επιχειρείται 

μια εικονιστική απόδοση του δόγματος των δύο φύσε­

ων του Χριστού. Η σύνθεση εξακολουθεί να έχει εσχα-

τολογικό χαρακτήρα, τονίζει όμως περισσότερο το δόγ­

μα παρά τη λειτουργία. Είναι εύλογο ότι η μικρογραφία 

αυτή και οι συγγενείς της χρήζουν επανεξετάσεως σε 

ιδιαίτερη μελέτη. 

63. F. Graffili, Le thème de la Perle dans une lettre de Jacques de Saroug, 
OrSyr 12 (1967), σ. 355-370. 
64. αλλ' ούδε μεν ό Σωτήρ άναγκαιοτάτην εσεσθαι τ§ ανθρωπεία 

φύσει την εις ουρανούς άνάβασιν της ιδίας σαρκός, πλην ουκ 
ήγνόησεν, ώς Θεός, δτι τη πικρία της λύπης μεμέθνστο των μα­
θητών ή καρδία, PG 74,429. 

70 



ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

Με όλες αυτές τις επιφυλάξεις θα πρότεινα τη σύνδεση 

αυτής της Ανάληψης με την Ευδοκία, τη μορφωμένη 

αυτοκράτειρα, η οποία μόλις είχε μεταστραφεί από τον 

μονοφυσιτισμό στο καλχηδόνιο δόγμα. Είναι πιθανόν η 

αυτοκράτειρα να χρησιμοποίησε ως πρότυπο της την 

πρωιμότερη, μνημειακή σύνθεση του Οράματος του Ιε­

ζεκιήλ, ίσως στην εκκλησία της Σιών, επέφερε τις απαι­

τούμενες δογματικές αλλαγές και δημιούργησε μια νέα 

παραλλαγή, με την οποία διακοσμήθηκε η εκκλησία της 

Αναλήψεως στο Όρος των Ελαίων και η οποία έγινε 

νέα πηγή για τη διάδοση του θέματος. Μόνο μια μελλο­

ντική, συστηματική έρευνα θα μπορούσε να αξιολογή­

σει αυτές τις προτάσεις. 

Από τα σημαντικότερα χαρακτηριστικά της παλαιστι­

νιακής εικονογραφίας, και δεν είναι τα μόνα, είναι ο 

Χριστός με το κολόβιον, που ήδη αναφέρθηκε, αλλά και 

το συγκρότημα του σπηλαίου της Γεννήσεως, η τράπεζα 

με τη φάτνη και το κιγκλίδωμα που υπήρχε μπροστά, 

όπως το βλέπουμε στις ευλογίες, π.χ. της Monza αριθ. 2 

(Εικ. 13). Την ταύτιση του κιγκλιδώματος αυτού έκανε 

πρώτος ο Grabar65. Ο Weitzmann αναγνώρισε τα στοι­

χεία αυτά σε πρώιμες εικόνες του Σινά και σε μνημεία 

που ήταν πέρα από τα σύνορα της Παλαιστίνης, όπως η 

Νουβία, αλλά και σε χειρόγραφα και έργα μικροτε­

χνίας.66 Σήμερα μπορούμε να πιστοποιήσουμε την ευ­

ρεία διάδοση αυτής της εικονογραφίας στην Ανατολή 

και τη Δύση. Στη διάδοση αυτή συνέβαλαν τα αντικείμε­

να των προσκυνητών, αλλά και οι φορητές εικόνες. 

Εις αναζήτηση του θαύματος 

Όπως έχω ήδη αναφέρει, τα αντικείμενα που αποκτού­

σαν οι προσκυνητές δεν ήταν απλώς ενθύμια. Είχαν με­

ταμορφωθεί σε εικόνες και είχαν τη δύναμη να προστα­

τεύουν και να θεραπεύουν67. Ο προσκυνητής από την 

Piacenza το 570, σχετικά με την τελετή της προσκύνησης 

του Τιμίου Σταυρού στον Πανάγιο Τάφο, αναφέρει ότι 

όταν ο Σταυρός μεταφερόταν από το θησαυροφυλάκιο 

στην αυλή, όπου ελάμβανε χώρα η προσκύνηση, την 

ίδια στιγμή εμφανιζόταν ένα αστέρι στον ουρανό, το 

οποίο εκινείτο και έφθανε επάνω από τη θέση όπου 

βρισκόταν ο Σταυρός και έμενε ακίνητο. Τότε εκομίζο-

ντο φιαλίδια με λάδι για να ευλογηθούν. Μόλις το ξύλο 

65. Grabar,Ampoules, σ. 52,53. Βλ. επίσης L. Koetzsche-Breitenbruch, 
Geburt, RAC, Στουτγάρδη 1974, στ. 204 κ.ε. 
66. Weitzmann, Loca Sancta, σ. 22 κ.ε. 

Εικ. 13. Η Ανάληψη και η Γέννηση. Ασημένιο φιαλίδιον ευ­
λογίας. Monza (αριθ. 2, λεπτομέρεια β'όψης). 

του Σταυρού άγγιζε το χείλος ενός φιαλιδίου, το λάδι 

φούσκωνε και χυνόταν και, αν το φιαλίδιο δεν σφραγι­

ζόταν αμέσως, το λάδι χανόταν6 8. 

Προφανώς το έλαιον του φιαλιδίου μετατρεπόταν σε 

ευλογία με το άγγιγμα του ξύλου του Σταυρού. Και η 

λέξη «ευλογία» δηλοί ότι μετέφερε κανείς το υλικό αντι­

κείμενο στο σπίτι του όχι ως ενθύμιο αλλά για να του 

67. Πρβλ. J. Kollwitz, Zur Frühgeschichte der Bilderverehrung, RQ 48 
(1953), σ. 9 κ.ε. 
68. Βλ. Donner, ό.π. (υποσημ. 17), ο. 280. Mietke, Wundertätige, σ. 44. 

71 



ΓΙΩΡΓΟΣ ΓΑΛΑΒΑΡΗΣ 

φέρει ευλογία, θεραπεία, ό,τι καλό. Δεν ήταν όμως μόνο 

το λάδι, το νερό, η πέτρα, το χώμα που μετέδιδαν την 

ευλογία, αλλά οτιδήποτε είχε έλθει σε επαφή με το λα-

τρευόμενο πρόσωπο ή τον ιερό χώρο. Για τον λόγο αυτό 

οι τύποι των ευλογιών ποικίλλουν. Ένας βώλος από πη­

λό, από χώμα, κάποιου ιερού χώρου αρκούσε για να γί­

νει ευλογία, εφόσον είχε αποτυπωμένη κάποια σκηνή ή 

πρόσωπο αγίου που συνδεόταν με τον ιερό χώρο. 

Στον Βίο του αγίου Συμεών του Νεωτέρου του Στυλί-

του (εκοιμήθη το 592) αναφέρεται το ακόλουθο θαύμα: 

Ένας ιερέας έφερε τον δευτερότοκο γιο του που ήταν 

σοβαρά άρρωστος, ήμιθανή και τελείως άπεγνωσμένον 

της παρούσης ζωής, στον Συμεών για να τον θεραπεύ­

σει. Ο Συμεών ευλόγησε το παιδί και του είπε να επι­

στρέψει στο σπίτι του και να περιμένει να θεραπευθεί. 

Ο πατέρας όμως είχε τις αμφιβολίες του και προτίμησε 

να μείνει κάπου πολύ κοντά, διότι πίστευε ότι με την 

παρουσία του αγίου θα αποκαθίστατο πλήρως η υγεία 

του παιδιού του. Ο Συμεών ενοχλήθηκε με την έλλειψη 

πίστης εκ μέρους του ιερέα και του είπε ότι η δύναμη 

του Θεού φθάνει παντού: Πανταχη γαρ ενεργής υπάρ­

χει ή τον θεοϋ δύναμις. Λαβών ούν της κόνεώςμου την 

ενλογίαν, άπότρεχε και εν σφραγΐδί τοϋ τύπου ημών 

βλέπων εκείνο βλέπεις ημάς (Λάβε αυτή την ευλογία 

που είναι από τη σκόνη γύρω μου -δηλαδή από λάσπη-

και φύγε. Και όταν θα βλέπεις την εικόνα μου σφραγι­

σμένη επάνω στην ευλογία, θα είμαι εγώ ο ίδιος πα­

ρών)6 9. Υποθέτουμε ότι ο άγιος θα του έδωσε μία από 

τις πολλές ευλογίες με την εικόνα του, όπως η πήλινη 

ευλογία στο Τορόντο70. Η εικόνα ήταν το μέσον με το 

οποίο μπορούσε ο πιστός να έλθει σε πραγματική επα­

φή με τον άγιο. Και το θαύμα συνεχίζεται. Το παιδί θε­

ραπεύθηκε στο σπίτι του. Και όταν ο τρίτος γιος ασθέ­

νησε, ο ιερέας δεν πήγε για προσκύνημα στον άγιο Συ­

μεών, αλλά ο γιος του θεραπεύθηκε με την επίκληση 

προς τον Συμεών μέσω της εικόνας του στην πήλινη ευ­

λογία. 

Ήταν η ανάγκη για υλική μαρτυρία και για το θαύμα, η 

άμεση σχέση με τη θαυματουργή εικόνα, που εκφρά­

σθηκε και με τη χρήση ευλογιών-περιάπτων, η οποία 

οδήγησε τους χριστιανούς στη συλλογή των λειψάνων 

69. Paul van den Ven, La vie ancienne de S. Syméon Stytite le Jeunne 
(521-592), (SubHag 32), 1-2, Βρυξέλλες 1962, 1970, 2, σ. 230-231 
(κεφ. 231, σ. 205 κ.ε. το ελληνικό κείμενο). 
70. Mietke, Wundertätige, σ. 47, εικ. 43. Για άλλα παραδείγματα βλ. 
W.F. Vollbach, Zur Ikonographie des Styliten Symeon des Jüngeren, 

Εικ. 14. Η Σταύρωση και σκηνές από τη ζωή του Χριστού. 
Σταυροθήκη από ασήμι και νιέλλο, α' όψη. 9ος αι. Μονή 
Αγίας Αικατερίνης Σινά. 

και στη λατρεία τους. Πέρα από το θαύμα, η συλλογή 

και η λατρεία αντικειμένων-λειψάνων, η οποία στην πε­

ρίπτωση οστών και ιδιαίτερα κρανίων αποτελούσε συ­

νέχεια της πανάρχαιης λατρείας των προγόνων, που με 

τον χριστιανισμό έλαβε νέα μορφή, οδήγησε σε σημα­

ντικές εξελίξεις. Η ευρεία διάδοση των ευλογιών κάθε 

είδους δεν εσήμαινε απλώς τη μεταφορά της «ιερής 

μνήμης» σε διαφόρους τόπους, αλλά δημιουργούσε μια 

νέα γεωγραφία τόπων λατρείας, στην οποία μπορούσε 

να μετέχει ο κάθε χριστιανός. Οι χώροι, όπου τα ιερά 

αντικείμενα και τα λείψανα των αγίων ελατρεύοντο, με­

τέφεραν την ιερότητα των τόπων της καταγωγής τους, 

καθώς και τη δυνατότητα του θαύματος. Ταυτοχρόνως 

ο πιστός, που προσκυνούσε τα άγια, μάθαινε κάτι για 

Tortulae. Studien zu altchristlichen und byzantinischen Monumenten, Ρώ­
μη, Freiburg, Βιέννη 1966, σ. 293 κ.ε. Α. Ξυγγόπουλος, Ευλογία του 
Αγίου Συμεών, ΕΕΒΣ 18 (1948), σ. 279 κ.ε. Γκιολές, Ανάληψις, ο. 
174. Πρβλ. Α. Μαραβά-Χατζηνικολάου, Ευλογία τοΰ Αγίου Μά-
μα,ΔΧΑΕ Β' (1960-1961), ο. 131-136, με γαλλική περίληψη, σ. 137. 

72 



ΠΡΟΣΚΥΝΗΜΑΤΑ ΚΑΙ «ΠΑΛΑΙΣΤΙΝΙΑΚΗ» ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΑ 

την ιστορία της χριστιανοσύνης και για τον ρόλο που 

έπαιξαν τα Ιεροσόλυμα στην ιστορία αυτή. 

Αποτέλεσμα όλων αυτών ήταν και η δημιουργία λειψα­

νοθηκών, πολλές από τις οποίες έχουν διατηρήσει την 

παλαιστινιακή εικονογραφία χωρίς να είναι αποκλειστι­

κά έργα της Παλαιστίνης, όπως π.χ. η σταυροθήκη Fieschi-

Morgan στο Μητροπολιτικό Μουσείο Τέχνης στη Νέα 

Υόρκη, το εγκόλπιον της Pliska και άλλες, των οποίων η 

καταγωγή και η χρονολόγηση εξακολουθούν να αμφι­

σβητούνται με πάθος7 1. 

Εκεί όμως όπου παρέμεινε η παλαιστινιακή εικονογρα­

φία αδιάκοπη είναι η Ιερά Μονή του Σινά, όπως απο­

δεικνύουν όχι μόνον οι εικόνες αλλά και άλλα θρησκευ­

τικά αντικείμενα, π.χ. ο σταυρός με νιέλλο που μας φέρ­

νει στον 9ο αιώνα (Εικ. 14)72. Ο Θωμάς που φορούσε 

τον σταυρό αυτό επικαλείται την προστασία και ευλο­

γία του Τιμίου Ξύλου που περιείχε, καθώς και των απει­

κονιζόμενων αγίων. Καθένας από τους αγίους αυτούς 

αντιπροσώπευε και έναν άγιο τόπο στα Ιεροσόλυμα και 

στην Παλαιστίνη. Η απεικόνιση τους, που σήμαινε την 

παρουσία τους, ήταν πηγή ευλογίας για τον φέροντα 

τον σταυρό. Ο σταυρός αυτός δείχνει ότι η εικονογρα­

φία της Παλαιστίνης είχε ήδη παύσει να είναι ιστορική 

εικονογραφία. Είχε γίνει εικονογραφία της θεολογίας 

της εικόνας, που μεταξύ άλλων ενσάρκωνε αφηρημένες 

θεολογικές έριδες. Αυτές επέζησαν μέχρι και τον 20ό 

αιώνα σε μη ορθόδοξους χριστιανούς, στις καρδιές μυ­

ρίων ανθρώπων, όπως παρουσιάσθηκε σε μια πρόσφα­

τη έκθεση στην Αγία Πετρούπολη73. Στην Παλαιστίνη 

διαφυλάχθηκαν μερικές από τις αρχαιότερες παραδό­

σεις της χριστιανοσύνης. 

Η επισκόπηση αυτή, που προσπάθησε να καλύψει πε­

ρισσότερα από εκατό έτη έρευνας, επικεντρώθηκε στο 

διάστημα πριν από τον θρίαμβο των εικόνων, επεσήμα­

νε σημαντικά προβλήματα, τα οποία παραμένουν ανε­

πίλυτα και, ελπίζω, άνοιξε κάποια νέα μονοπάτια για 

ερμηνευτικές θεωρήσεις. Με τον ερχομό των Αράβων 

τα προσκυνήματα στην Παλαιστίνη παρουσιάζουν 

ύφεση, για να ενταθούν και πάλι με τους σταυροφό­

ρους, οπότε παρατηρείται μεγάλη άνθηση, με πολλά 

οδοιπορικά, που θα συνεχισθούν αργότερα με άλλη 

μορφή74. Στο διάστημα όμως αυτό αναπτύχθηκαν και 

άλλοι τόποι προσκυνημάτων πέρα από την Παλαιστί­

νη, εξαιτίας συλλογής λειψάνων και θαυματουργών ει­

κόνων, όπως ήταν η Κωνσταντινούπολη, η Θεσσαλονί­

κη με τον Άγιο Δημήτριο και διάφορα άλλα ιερά και 

αγιάσματα ανά το Βυζάντιο. Αυτά αποτελούν σειρά ει­

δικών θεμάτων έρευνας75. 

71. Πα τις σταυροθήκες βασικό παραμένει το έργο του Α. Frolow, 

La relique de la Vraie Croix. Recherches sur la développement d'une culte 
(AOC 7), Παρίσι 1961. 

72. Galavaris, ό.π. (υποσημ. 44), σ. 171-187. 

73. M. Piotrovski - V. Zalesskaja κ.ά., Christians in the Holy Land, κα­

τάλογος έκθεσης (ρωσικά-αγγλικά), Αγία Πετρούπολη 1998. 

74. Βλ. Σ. Καδάς, Εικονογραφημένα προσκννητάρια των Αγίων 

Τόπων, Θεσσαλονίκη 1986. 

75. Σχετικά θέματα παρουσιάσθηκαν στο Εικοστό Συμπόσιο βυ­

ζαντινής και μεταβυζαντινής αρχαιολογίας και τέχνης, Πρόγραμ­

μα και περιλήψεις εισηγήσεων και ανακοινώσεων, Αθήνα 2000: 

βλ. Ρ. Ετζέογλου, Τα μεγάλα αγιάσματα της Κωνσταντινουπόλε­

ως, σ. 29-30- Σ.Ν. Καδάς, Η ζωγραφική των προσκυνηταρίων των 

Αγίων Τόπων, σ. 33· Αρχιμ. Σίλας Κουκιάρης, Τα προσκυνήματα 

των Αρχαγγέλων, σ. 44-45· Α. Μέντζος, Προσκυνητές και προσκυ­

νήματα στη Θεσσαλονίκη και στους Φιλίππους στην πρωτοβυζα-

ντινή περίοδο, σ. 55· Στ. Παπαδόπουλος, Ο τόπος ως χώρος άγιος. 

Μια ανθρωπολογική προσέγγιση, σ. 65. 

73 



George Galavaris 

PILGRIMAGES AND THE "PALESTINIAN" ICONOGRAPHY. 
RECONSIDERATION OF THE RESEARCH 

X ilgrimages to the Holy Land had already started in the 
fourth century. Once the basilica of the Holy Sepulchre was 
inaugurated in 335, Jerusalem became centre of pilgrimage. 
The popularity of pilgrimages was due not only to religious 
fervour but also to political and economical pressures. 
Gradually, a Palestinian iconography relating to the sacred 
events developed. A new chapter in the history of this icono­
graphy was written by the Empress Eudocia who centered 
her political ambition on the Holy City (431-460, Cyril of 
Scythopolis). 
The texts and their significance for the archaeologist and the art 
historian. Systematic research of the pilgrims' reports began 
in the second half of the nineteenth century, eventually lead­
ing to the publication of the itineraria and to important 
studies. More recent publications and translations are cited 
selectively. The importance of works on the art of the Holy 
Land is stressed. However, the pilgrims' reports do not pro­
vide essential information on monumental art in the Holy 
Land. Pilgrims wished to come into contanct with relics in 
whichever form and to take along not only souvenirs of their 
pilgrimage but sanctified objects with supernatural powers. 
The problem of monumental art. Ainalov related the images 
on the phialai-eulogiae of the Holy Land to monumental 
compositions that decorated buildings at sites of pilgrim­
ages in Palestine. This theory, which had been generally 

accepted, was oposed by Grabar. According to him the 
eulogiae were imitations of gold medallions made in Con­
stantinople and could not be derived from one archetype. 
The answer to Grabar's objection was given by Loerke and 
Weitzmann, who with strong arguments, based on written 
sources, iconography and style, reconsider and strongly 
supported Ainalov's theory. Loerke related certain monu­
mental compositions, reflected in pilgrims' objects and illu­
minated manuscripts (Rossano, Rabbuia) with the presence 
of the Empress Eudocia in Jerusalem before her death in 
460. His arguments could be further strengthened by consider­
ing little known, written sources (e.g. Jacob of Serug) and 
comparative iconographie material referring mainly to the 
problem of the Ascension, from the wider area which has 
preserved some of the earliest traditions of Christendom. 
In search of a miracle. The dogmatic and liturgical meaning 
of the representations and their transformation into icons 
are discussed. The pilgrim's objects with sacred images had 
the power to protect and heal their owners {Life of St 
Symeon Stylite the Younger). The wide dissemination of the 
Palestinian iconography, works of minor arts, reliquaries 
etc., has created problems of dating and of origin for several 
works. Its presence, however, remains uninterrupted at Mount 
Sinai. 

74 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

