
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 26 (2005)

   Deltion ChAE 26 (2005), Series 4. In memory of Georgios Galavaris (1926-2003)

  

 

  

  L'Arbre de Jessé en Orient chrétien 

  Tania VELMANS   

  doi: 10.12681/dchae.435 

 

  

  

   

To cite this article:
  
VELMANS, T. (2011). L’Arbre de Jessé en Orient chrétien. Deltion of the Christian Archaeological Society, 26,
125–140. https://doi.org/10.12681/dchae.435

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 07/02/2026 21:57:21



L'Arbre de Jessé en Orient chrétien

Tania  VELMANS

Τόμος ΚΣΤ' (2005) • Σελ. 125-140
ΑΘΗΝΑ  2005



Tania Velmans 

L'ARBRE DE JESSE EN ORIENT CHRETIEN 

JL/a question tant débattue de l'origine de l'Arbre de Jessé 
- byzantine ou occidentale - étant à présent clarifiée1, elle 
ne sera pas reprise ici. D'autres controverses au sujet des 
premières images de l'Arbre2, telle que celle non résolue de 
la miniature du Livre des Rois3 ne retiendront pas non plus 
notre attention. Enfin, les textes prophétiques inclus dans la 
liturgie ont été suffisamment étudiés pour ne pas inciter à 
un nouvel examen4. Il en est de même pour les représenta­
tions balkaniques5 qui ont servi de champs d'investigation à 
la plupart des études, parce que ces images sont à la fois 
nombreuses et très riches en éléments divers. En revanche, 
l'usage modéré que l'on a fait de ce sujet dans la périphérie 
orientale du monde byzantin, son absence dans de vastes ré­
gions, la spécificité des schémas employés et les raisons ca­
pables de les expliquer n'ont pas été analysées jusqu'ici et 
méritent par conséquent un examen. 

Deux thèses s'affrontent à propos de l'origine du sujet. La thèse de 
l'origine occidentale défendue par Emile Mâle {L'art religieux du Xlle 
siècle en France, Paris 1922, 168-175), puis par S. Radojcic (Portreti 
srpskih Vladara u sredjem veku, Skopije 1934, 40-43, 41, n. 112) et plus 
récemment par M. D. Taylor (A Historiated Tree of Jesse, DOP 34-35 
(1980-1981), 125-176, 141-143) et G. Β. Ladner (Terms and Ideas of 

Renewal in the Twelfth Century, Images and Ideas in the Middle Ages, 

Selected Studies in History and Art, vol. II, Rome 1983, 717, n. 143). Une 

autre série d'études propose des arguments pour une création du sché­
ma en Orient. Ainsi A.K. Coomaraswamy (The Tree of Jesse and In­
dian Parallels of Sources,^4rtß XI (1929), 216-220) rappelle le symbolis­
me qui s'attache à l'Arbre de Vie en Orient depuis l'Antiquité, et A. 
Nasta (Sources orientales dans l'iconographie Sud-Est européenne. 
L'Arbre de Jessé, CIEBSE, Sofia 1966, 899-909) a rassemblé certains 
témoignages sur l'existence au Proche Orient d'images de l'Arbre de 
Jessé au Ve et Vie siècle, aujourd'hui disparues, qui ne manquent pas 
d'intérêt mais ne fournissent pas de preuves suffisantes pour leur exis­
tence. L'étude de A. Watson (The Imagery of the Tree of Jesse in the 
West Front of Orvieto Cathedral, in Fritz Saxl 1890-1948, Memorial Es­
says from his Friends in England, Londres 1957, 149-164) est beaucoup 
plus convaincante car l'auteur démontre les influences byzantines qu'a 
subi l'Arbre de Jessé de la cathédrale d'Orvieto, si souvent cité comme 
point de départ de cette iconographie. Enfin, André Grabar (Une pixy-
de en ivoire à Dumbarton Oaks. Quelques notes sur l'art profane pen­
dant les derniers siècles de l'art byzantin, DOP 14 (1960), 132) attribue 

Bien que l'une des premières images de l'Arbre de Jessé 
semble se trouver en Orient, dans une petite chapelle à Tar-
sos (Xlle s. ?) en Asie Mineure du nord-est, sur le territoire 
de l'ancien royaume du Pont6 (Fig. 1), et que certains voient 
même l'origine du schéma dans la signification symbolique 
de l'Arbre de Vie en Inde7 ou en Perse8, le sujet est rare dans 
la périphérie orientale du monde byzantin et lorsqu'il est re­
présenté c'est sous une forme très simplifiée. La mosaïque 
perdue de l'église de la Nativité à Bethléem (1169)9 se trou­
vait elle aussi en Orient. Certes, elle fut exécutée sur ordre 
de Manuel Comnène par des artistes métropolitains10, mais 
étant donné le prestige dont jouissaient les oeuvres de Pale­
stine, elle aurait pu contribuer à répandre le sujet dans les 
pays voisins, or cela ne s'est pas produit. 
En combinant entre eux le texte de la Genèse (17:6 et 35 :9-
12), la Généalogie du Christ de Matthieu (1 : 2-17), les pro-

à l'Arbre de Jessé une origine constantinopolitaine. 
2 Cf. A. Watson (The Early Iconography of the Tree of Jesse, Londres 
1934,83-141) évoque des exemples du Xle siècle (83-87). 
3 Le dessin de l'Arbre de Jessé dans ce manuscrit du Xlle siècle est au­
thentique pour André Grabar (Une pixyde en ivoire à Dumbarton 
Oaks, L'art de la fin de l'Antiquité et du Moyen Âge, Paris 1968, vol. 1,237, 
n. 1 et ss., tandis que pour J. Lassus (L'illustration du Livre des Rois, Pa­
ris 1973,84) il s'agirait d'un feuillet inserré plus tard dans le manuscrit. 
4 Cf. Gordana Babic, Ikonografski program zivopisa u pripratama crka-
va kralja Milutina, L'art byzantin au début du XlVe siècle, Symposium de 
Gracanica, Belgrade 1973,105 ss. 
5 Cf. Taylor, A Tree of Jesse (cité η. 1), 125-176. V. Milanovic, The Tree 

of Jesse in the Byzantine Mural Painting of the Thirteenth and Four­

teenth Centuries, Zograf'20 (1989), 48-59. 
6 Cf. A. Bryer et D. Winfield, The Byzantine Monuments and Topography 

of the Pontos, DOS 20,1985, vol. 1,175, fig. 38. 
7 Cf. Coomaraswamy, The Tree of Jesse (cité η. 1), 216-220 ; Watson, 

The Imagery (cité η. 1), 59. 

Cf. Hélène Danthine, Le palmier-dattier et les arbres sacrés dans l'ico­
nographie de l'Asie occidentale ancienne, Paris 1937,145,155. 
9 Cf. Vincent et Abel, Bethléem, Paris 1914, 147-176. D. Talbot Rice, 
The Church ofHaghia Sophia at Trebizond, Edinbourg 1968, fig. 115. 
10 Cf. Tzaferis, The Wall Mosaics in the Church of the Nativity Beth­
léem, XVe CIEB, Athènes 1976, Actes, II: Art et archéologie. Commu­
nications, Β, Athènes 1981,891-890. 

125 



TANIA VELMANS 

phéties messianiques d'Isai'e (XI : 1-10 et VII : 14), les pré­
dictions des rois, des prêtres et de toute une série de pro­
phètes vétérotestamentaires et de justes pour en faire une 
image synthétique et symbolique, l'Eglise répondait à une 
question qui devait préoccuper les chrétiens et se référait à 
l'humanité du Christ. En mettant en valeur l'Incarnation, les 
docteurs iconodoules avaient attiré l'attention sur un dogme 
difficile à comprendre, à savoir que Dieu pouvait se faire chair 
et assumer totalement son humanité. La liturgie évoque abon­
damment ce mystère et souligne que la rédemption en dé­
pend11. Ces interrogations et la tendance générale de l'épo­
que pré-paléologue et paléologue de créer des équivalences 
visuelles pour les moments clé de la liturgie incitèrent les ico­
nographes à créer une image qui, en s'appuyant sur différents 
textes concordants, donnait à voir pour ainsi dire directement 
l'enracinement du Christ dans l'humanité et dans le temps. 
Les textes cités plus haut, ainsi que des versets d'Habakuk 
(III : 3), Michée (V : 13), d'autres prophètes et des rois d'Is­
raël, ainsi que ceux de certains justes, sont lus et chantés 
pendant les semaines du Carême précédant Noël et au cours 
des offices des fêtes de la Nativité du Christ et des fêtes ma-
riales en général, dont l'Annonciation fait également partie. 
Les saints Ancêtres du Christ sont célébrés plus particulière­
ment le premier dimanche qui précède Noël et les Justes, 
depuis Adam jusqu'à Joseph, l'époux de Marie, le second di­
manche avant cette fête12. Le développement des textes bi­
bliques par la liturgie et l'hymnographie a contribué à l'enri­
chissement du sujet à partir de la seconde moitié du XHIe 
siècle, dans les régions qui suivent à la lettre la règle con-
stantinopolitaine. 

Les premiers schémas connus sont du type « simple », c'est à 
dire composés de l'Arbre planté dans le corps de Jessé et des 
portraits de David et Salomon, d'autres prophètes vétéro­
testamentaires, de la Vierge et de Jésus au sommet. Ce type 
apparaît à l'église de la Vierge Mavriotissa à Kastoria (1259)13 

ou encore dans un manuscrit de Mytilène (v. 1200)14. Mais 
assez rapidement, c'est à dire dès la seconde moitié du XHIe 
siècle le schéma se complique et comprend, en plus des élé­
ments cités plus haut, des scènes de l'Ancien et du Nouveau 
Testament qui peuvent atteindre le nombre de dix-huit15, 

Par exemple, dans l'idiomèle chanté le jour de la Nativité de la Mère 
de Dieu (cf. R.P.E. Mercenier, La prière des églises de rite byzantin, Che-
vetogne (2e éd.), II, 1,82) et dans la Synaxe de la Mère de Dieu on chan­
te: « Comment narrer ce grand mystère ? L'incorporel prend un corps... 
(ibid., 234). 
12 Cf. ibid., 178-179. 
13 Cf. S. Pélékanidis, Kastoria, Salonique 1953,28, pi. 86. 

Fig. 1. Tarsos, chapelle. Arbre de Jessé (d'après A. Bryer et D.Win-

field). 

ainsi que des personnages secondaires tels que les justes, les 
patriarches, les philosophes païens et la sibylle qui avaient 
pressenti l'arrivée du Sauveur. C'est ce que l'on voit déjà à 
Sopocani, Sainte-Sophie de Trébizonde (Fig. 2) ou Arilje, et 
surtout au XIVe siècle à la Vierge Ljeviska de Prizren (Fig. 
8) ou Decani16. De même, l'attitude des prophètes change : 
immobiles au début, ils sont de plus en plus animés à mesure 
que l'époque avance. A Decani leur gestuelle indique qu'ils 
parlent avec une certaine véhémence. Quant à l'encadre­
ment des personnages et les scènes, ils est constitué par des 
rinceaux,qui n'ont en général aucune ressemblance avec un 
arbre; seules trois images, respectivement du Xlle et XHIe 
siècle, le représentent véritablement, celles de Tarsos (Fig. 
1), de la Mavriotissa à Kastoria17, et de Sainte-Sophie de 
Trébizonde18 (Fig. 2). 

1 Cf. P.L. Vocotopoulos, L'évangile illustré de Mytilène, Studenica et 
l'art byzantin autour de l'année 1200, Belgrade 1988,377,380, fig. 6. 
15 Cf. Taylor, A Tree of Jesse (cité η. 1), 127. 
1 6 Cf. Milanovic, The Tree (cité n. 5), fig. 6,5,8. 
17 Cf. n. 13. 
18 Cf. n. 9. 

126 



L'ARBRE DE JESSÉ EN ORIENT CHRETIEN 

Fig. 2. Trébizonde, Sainte-Sophie. Arbre de Jessé (d'après D. Talbot Rice). 

L'Orient et l'Arménie 

Il en est tout autrement dans la périphérie orientale du 
monde byzantin. En Syrie, Palestine, Egypte copte, Nubie, 
Ethiopie et même en Cappadoce19, le sujet est ignoré. A 
Sainte-Sophie de Trébizonde, géographiquement proche de 
la zone orientale, on suit des schémas constantinopolitains 
et l'Arbre de Jessé y ressemble à celui de la Mavriotissa à 
Kastoria. En Géorgie, il apparaît dans la peinture murale, 
mais sous une forme très simplifiée, ce qui l'éloigné des 

schémas byzantins traditionnels. En Arménie, il est diffé­
rent de ce que l'on voit généralement ailleurs. Il est absent 
dans la peinture murale20 et se présente dans les manuscrits 
sous des aspects originaux. 
Nous évoquerons un premier groupe de manuscrits où l'on 
ne représente pas à proprement parler l'Arbre de Jessé, 
mais un sujet qui lui est étroitement apparenté : les Ancêtres 
du Christ. Deux raisons justifient cette démarche : 1) ces 
images sont différentes des byzantines qui illustrent le mê­
me sujet ; 2) une ressemblance frappante existe entre les 

19 Sur la parenté des programmes cappadociens avec ceux de l'Orient 
chrétien voir Tania Velmans, La koinè grecque et les régions périphé­
riques orientales du monde byzantin, JOB 31 (1981), 677-723, repris 
dans L'ari médiéval de l'Orient chrétien, Recueil d'études (2e éd.), Sofia-
Paris 2002,1-32. 
20 Certes, une grande partie des décors pariétaux ont disparu en Armé­

nie, mais un certain nombre d'églises du XHIe et XlVe siècle ont gardé 
la majeure partie de leurs fresques, comme c'est le cas à Akhatala 
(XHIe s., de tradition arméno-géorgienne) ou Saint-Grégoire de Tigra-
ne Honentz (1215), sans parler des décors fragmentaires conservés 
dans d'autres églises. 

127 



TANIA VELMANS 

I i 
u r i , b'uwi-'."!» il 

l'-IHUI ' · 

lll'-IIIVII tfutu 

OIU'-Mi r 

OIUHL«!· 

<>-:ΙΙΙΙ|ΙΙΙ'.4>Γ.Ι.ν ' 

% \ iiuur_.|»iu,> 

v i . i u o-iiiiui'iuf: 

l .θ |Ι Ί'.ΊιΜΛΜΜ 

' Γ-'ltllifÌl ι 

ϊνι.ιιι - o i u r i m u 

umil i h 

M U - O . U I H U M ' . 

I lt | i rhl '-3v 

" M U ΟΛΙ,ΙΊΓΜ»! 

I I O I . ' H U L I ' t n . l 

l'IT. U_il « I I.I'll 

i.M.iunvi.iMu·. 

IU_:ÌHI;Ì 

Fig. 3. Washington, Freer Gallery of Art. Ancêtres du Christ, détail : 
partie supérieur de la page. 

schémas arméniens des ancêtres du Christ et une miniature 

précoce attribuée à l'Anatolie toute proche, l'Evangile de 

Mytilène, déjà mentionné. Dans ce premier groupe de ma­

nuscrits les ancêtres du Christ sont figurés par des portraits 

en buste, insérés dans des médaillons et alignés sur une par­

tie ou sur toute la surface de la page. Leur nombre est enco­

re restreint à la fin du Xlle siècle, dans l'Evangile jadis à 

Lvòv et aujourd'hui à l'archevêché arménien de Lemberg 

(1197-1198). On y voit le Christ, David, Abraham, Isaac et 

Jacob, figurés au début de l'Evangile de Matthieu21. 

Si ce schéma incomplet continue à être représenté au milieu 

du XHIe siècle22, il apparaît aussi à la même époque sous 

une forme plus achevée et suivant scrupuleusement le texte 

de Matthieu. C'est ce que l'on observe dans l'Evangile du 

Patriarcat arménien d'Istanbul, illustré en 1256 par Toros 

Roslin23. Au début de l'évangile de Matthieu les ancêtres du 

Christ dans des médaillons occupent une pleine page et figu­

rent les vingt-huit générations d'Abraham à David, et de 

David à la déportation à Babylone. L'artiste suit donc à la 

lettre les versets ( 1 : 2-11) de Matthieu en incluant même les 

portraits des épouses mentionnées par celui-ci : Thamar, 

Rachab, Ruth, Bathsheba. Dans le même manuscrit au dé­

but de l'évangile de Luc, ce schéma en pleine page est repris 

pour illustrer le texte de Luc (3 :34-38). Il commence avec le 

portrait de Jacob pour finir par celui d'Adam, fils de Dieu. 

Une autre variante de ce schéma a été adopté dans l'Evangi­

le de la Freer Gallery of Art n° 32, 18 (p. 2-4), illustré au 

XHIe siècle, où les ancêtres cités par Matthieu (1 : 2-17) fi­

gurent également au complet, mais ils sont répartis sur les 

marges de plusieurs pages (Fig. 3). La perte d'un feuillet a 

fait disparaître la plupart des ancêtres cités par Luc (3 : 23-

36), dont seuls ceux de deux versets (Le 3 : 37-38) sont 

conservés24. Ce type de schéma est souvent repris dans les 

manuscrits ciliciens du XHIe siècle, comme le montre entre 

autres l'Evangile de la Freer Gallery of Art n° 56.11, fol. 

14v., illustré en 126325. 

Dans son étude sur les miniatures arméniennes de la Walters 

Art Gallery, Sirarpie Der Nersessian à attirée l'attention sur 

le fait que les miniatures byzantines qui figurent également 

les ancêtres du Christ indépendamment de l'Arbre de Jessé, 

ne ressemblent pas aux schémas décrits plus haut et représen­

tent ceux-ci debout et entourés ou non par leur progéniture, 

voire Salomon trônant flanqué de douze rois d'Israël26. Il 

s'agit de deux Evangiles de la Bibliothèque Nationale à Paris, 

le gr. 7427 et le gr. 6428, ainsi que de celui de la Laurentienne à 

Florence (Laur. Plut. VI23), où trois groupes de personnages 

en pieds, figurés dans les marges, signifient les trois para­

graphes dans lesquels Matthieu énumère les ancêtres29. 

En revanche certains schémas occidentaux, notamment 

dans l'Evangile du Couronnement originaire de Bohème et 

dans le Psautier de la Bibliothèque Nationale de Paris (lat. 

8846) que l'on doit à un peintre anglais, ressemblent d'assez 

près aux représentations des portraits en médaillon cou­

vrant une pleine page que l'on voit entre autres chez To­

ros Roslin30. Des influences occidentales ont souvent été 

21 Cf. Sirarpie Der Nersessian, Armenian manuscripts in the Walters Art 
Gallery, Baltimore 1973,26, N. 55. 
22 Cf. η. 25. 
2 3 Cf. Nersessian, op.cit., 25, fig. 57. 
2 4 Cf. ead., Armenian Manuscripts in the Freer Gallery of Art, fig. 54-56, 

138; 
2 5 Cf. ibid., fig. 204. 
2 6 Cf. Nersessian, Walters Art Gallery (cité η. 21), 26. 

Cf. H. Omont, Evangiles avec peintures byzantines du Xle siècle, Paris 
1908, pi. 2-4 et 100. 

Cf. id., Miniatures des plus anciens manuscrits grecs de la Bibliothèque 
Nationale du XI au XlVe siècles, Paris 1925, pi. LXXXV. 

Cf. Tania Velmans, Le Tétraévangile de la Laurentienne (Florence, 
Laur. VI23), Paris 1971, fig. 7-9. 
30 Par exemple aux miniatures de l'Evangile de la Walters Art Gallery 
n° 539, cf. Der Nersessian, Walters Art Gallery (cité n. 21), 26-27. 

128 



L-ARBRE DE JESSE EN ORIENT CHRETIEN 

constatées dans l'oeuvre de Toros et dans les miniatures de 
Cilicie en général et elles sont aussi aisément explicables vu 
les relations privilégiés que le royaume de Cilicie entretenait 
avec avec les principautés latines qui s'étaient constituées en 
Orient à l'époque. 
Une autre remarque s'impose ici. Une certaine ressemblan­
ce existe entre les différents schémas arméniens du premier 
groupe (personnages en buste dans des médaillons alignés) 
et la miniature de l'Evangile du lycée de Mytilène n° 9, fol. 
8v, enluminé vers 120031 et figurant une sorte d'ébauche du 
futur l'Arbre de Jessé. Ce dernier y apparaît sous une forme 
rudimentaire comme un bouquet de branches nues sortant 
d'un vase et entourées d'un cadre rectangulaire. Huit pro­
phètes en buste tenant des rouleaux à inscriptions et insérés 
dans de gros médaillons l'entourent de trois côtés, mais sans 
établir de lien avec lui, tenus à distance par le cadre. Au mi­
lieu d'eux, sur le bord supérieur horizontal, la Vierge à l'en­
fant est flanquée de David et Salomon. 
P. Vocotopoulos attribue à ce manuscrit une origine anato-
lienne et le classe dans le groupe appelé maintenant « 2400 » 
et anciennement « de Nicée »32, dont les exemples les plus 
anciens seraient du milieu du Xlle siècle33. La plupart de ces 
manuscrits proviennent d'ateliers logés à Chypre ou en Pa­
lestine. Or, la Palestine fait partie de l'Orient chrétien, les 
rapports très étroits de Chypre avec ces régions sont connus34 

et l'Anatolie a une frontière commune avec l'Arménie. Il est 
donc probable qu'il y ait eu des influences réciproques entre 
le premier groupe de miniatures arméniennes et le schéma de 
Mytilène qui pourrait bien marquer le passage de la représen­
tation des Ancêtres du Christ à celle de l'Arbre de Jessé. 
En ce qui concerne la représentation des ancêtres du Christ 
dans des médaillons, il se peut que les iconographes aient 
été influencés par le programme plus ancien du sanctuaire, 
avec le Christ ou la Vierge à l'enfant dans la conque et les 
prophètes en buste et en médaillons sur l'arc de l'abside. En 
Arménie, on trouve dès le Vile siècle, le Christ dans la 

Vocotopoulos, L'évangile illustré (cité n. 14), 377-382, fig. 6. 
32 Cf. ibid., 382. 
33 Cf. A. Weil Carr, A Group of Provincial Manuscripts from the Twelth 
Century, DOP 36 (1982), 39-81,40, η.16. 
3 4 Cf. A. A. Vassiliev, Histoire de l'empire byzantin, Paris 1932, vol. I, 348. 

G. de Jerphanion, Les églises rupestres de Cappadoce. Une nouvelle provin­
ce de l'art byzantin, Paris 1942, vol. II, 2e partie, 457. A. Papagéorghiou, 
Masterpieces of the Byzantine Art of Cyprus, Nicosie 1965, 3-4. Κ. Weitz-

mann, Icon Painting in the Crusader Kingdom, DOP 20 (1966), 51,74,75. 

Tania Velmans, Quelques programmes iconographiques des coupoles de 

Chypre du Xlle au XVe siècle, CahArch 32 (1984), 137-162, repris dans 

conque et les prophètes, annonciateurs de la venue du Mes­
sie, en médaillons sur la douelle de l'abside, comme c'est le 
cas à la cathédrale de Mren35. Toujours en Orient, à l'église 
cappadocienne de Saint-Syméon (Xe-XIe s.) ces portraits 
sur l'arc absidal sont reliés par un entrelacs36, ce qui les rap­
proche quelque peu des rinceaux de l'Arbre de Jessé. 
C'est aussi en Cilicie qu'apparaît l'Arbre de Jessé consti­
tuant notre deuxième groupe ; il est toutefois assez particu­
lier se situant entre le motif décoratif de type végétal destiné 
aux marges des manuscrits et un sujet figuratif indépendant. 
Son emplacement dans la marge droite de la page condi­
tionne probablement aussi le contenu et la forme de ce sché­
ma qui se présente comme une longue tige à rinceaux surgis­
sant du corps de Jessé et faisant pendant à celle purement 
décorative dans la marge gauche qui peut être également 
une lettrine ou un personnage tout en longueur. Le sujet ne 
comporte généralement pas d'inscriptions. 
Le Tétraévangile n° 2568 du Patriarcat arménien de Jérusa­
lem, illustré en Cilicie au XHIe siècle37, réunit toutes les ca­
ractéristiques mentionnées. Le fol. 14r de ce manuscrit, qui 
contient le début du texte de Matthieu, montre dans la marge 
droite une longue tige avec quatre fleurons qui surgissent du 
corps de Jessé (Fig. 4). Au centre des deux premiers fleurons 
se trouvent superposés deux rois vétérotestamentaires, à 
l'évidence David et Salomon, flanqués chaque fois de deux 
prophètes tenant des rouleaux fermés. David est toujours re­
présenté en premier non seulement en tant que fondateur de 
la lignée dont est issue la Vierge, mais aussi parce que selon 
certains commentateurs qui s'appuient sur le psaume 88(89): 
20-21, il est une figure du Christ. Grégoire de Nazianze s'ex­
prime dans ce sens38 et Basile de Seleucie ajoute que David 
avait reçu la promesse de l'Incarnation du Seigneur39. Dans 
les miniatures arméniennes les rois sont représentés avec de 
grandes couronnes de forme complexe, ce qui est loin d'être 
fréquent ailleurs pendant la période byzantine, mais dis­
tingue assez régulièrement les schémas postbyzantins40. 

Byzance, les Slaves et l'Occident, Etudes sur l'art paléochrétien et médiéval, 
Londres 2001,230-275,274. 
35 Cf. M. et N. Thierry, La cathédrale de Mrèn et sa décoration, Cah­
Arch XXI (1971), 43-77,75. 
36 Cf. Catherine Jolivet-Levy, Les églises de Cappadoce, Paris 1991,322. 
37 Cf. H. et H. Buschhausen, Armenische Handschrifien der Mechitarì-
sten in Wien, Vienne 1981, n° cat. 12,106-107, fig. 16a. 
38i>G 12,1118 C. 
3 9 PG85,189C 
40 Par exemple, dans les fresques du Mont Athos, à Dochiariou, ou en 
Moldavie, à Voronet. 

129 



TANIA VELMANS 

Fig. 4. Jérusalem, Patriarcat arménien. Tétraévangile n° 2568, Arbre 

de Jessé. 

Après David et Salomon, le troisième fleuron de l'Arbre 
dans cet évangile est occupé par la Vierge au centre et deux 
prophètes. Le quatrième fleuron montre le Christ adulte et 
le cinquième une auréole portée par des anges avec Dieu le 
Père, l'Emmanuel et la colombe, image de la Trinité. Dans 
la marge gauche apparaît Gabriel rappelant l'Annonciation 
(geste) ; il est relié thématiquement à l'Arbre, puisque lui 
aussi prédit à Marie sa future conception. Tout les person­
nages sauf l'archange sont figurés en buste. Le même sché­
ma iconographique de l'Arbre de Jessé figure dans la marge 
droite de l'Evangile du Matenadaran n° 7651, (fol. lOr), en­
luminé en Cilicie au XHIe siècle41, seulement les calices flo­
raux sont remplacés ici par des touffes de feuilles d'acanthe 
(Fig. 5). 
Une particularité de ces deux manuscrits mérite que l'on s'y 
arrête. La Trinité ne figure ni dans les schémas balkaniques, 
ni dans les quelques images qui existent ailleurs en Orient. 

Cf. Buschhausen, Handschriften (cité η. 37), pi. 19. 
Voir une mention chez Mercenier, La prière (cité n. 11), II, 1,93. 

Fig. 5. Erevan, Matenadaran. Evangile n° 7651, Arbre de Jessé. 

Elle n'y a d'ailleurs pas sa place puisqu'elle rappelle la nature 
divine du Christ, certes réelle, mais hors de propos puisque 
l'image de l'Arbre se veut précisément un témoignage sur sa 
généalogie charnelle et humaine, seule mise en doute par 
certaines hérésies. D'ailleurs la Trinité est assez rarement 
évoquée dans les offices de Noël ou de la Nativité de la Mère 
de Dieu42 ; elle ne tient une place importante que dans la li­
turgie de l'Epiphanie célébrée le 5 et le 6 janvier parce que la 
fête elle-même est la manifestation et presque l'apparition 
de la Trinité ; mais son évocation est liée au Baptême43 et pas 
à la Nativité de Jésus. En plaçant la Trinité au sommet de 
l'Arbre Jessé, le sens du sujet est légèrement dévié puisque la 
nature céleste du Christ est également représentée. On est 
donc en droit de se demander s'il ne s'agit pas là d'un choix 
conditionné par une sensibilité monophysite, même incons­
ciente, ne tolérant pas de voir représentée la seule nature hu­
maine du Seigneur. Comme on le sait, tous les Arméniens 

Cf. ibid., 250. 

130 



L'ARBRE DE JESSE EN ORIENT CHRETIEN 

n'adhéraient pas à la doctrine monophysite, mais seulement 
la majorité d'entre eux. Cependant, par la force des choses, 
tous étaient en contact avec les idées qu'elle véhiculait. 
L'Arbre de Jessé de l'Evangile du prince Vasak (XHIe s.) du 
Patriarcat arménien de Jérusalem n° 278 se trouve sur la 
marge droite de la page initiale de l'Evangile de Matthieu, 
fol. 5r.44. Il est un peu plus proche des schémas de type 
constantinopolitain que les précédents (Fig. 6). C'est un 
tronc de palmier, comme on le voit parfois dans la Cruci­
fixion45, qui surgit du corps de Jessé. Cette allusion au sacri­
fice volontaire du Christ n'est pas gratuite et rappelle que la 
Passion a été vécue par un être de chair et de sang. Sur ce 
tronc se suivent de bas en haut : un roi vétérotestamentaire, 
la Vierge orante et le Christ dans une gloire soutenue par 
quatre anges, dont on ne voit que les têtes et les ailes. Douze 
prophètes en buste figurent des deux côtés de ces person­
nages, dont certains font le geste de la parole. Ils sont logés à 
l'intérieur de rinceaux qui s'enroulent sur eux mêmes. Sur la 
marge gauche une colonne florale se termine au sommet par 
une tête d'ange. Sur toutes les images citées ne figure aucu­
ne inscription et les rouleaux des prophètes, même lorsqu'ils 
sont déployés, restent vides. 
Ces quelques exemples permettent de penser que le sujet de 
l'Arbre de Jessé n'était pas particulièrement apprécié en Ar­
ménie, puisqu'on ne lui accordait que les marges des manus­
crits et l'assimilait plus ou moins à un décor floral. La pré­
sence fréquente de la Trinité au sommet de la composition 
indique, elle aussi, une certaine déviation du principal mes­
sage du sujet. Enfin, une influence occidentale a pu encou­
rager son apparition. 

La Géorgie 

En Géorgie des fragments insignifiants de l'Arbre de Jessé 
sont conservés mais rarement mentionnés et cette situation 
pourrait être source de confusions. Victor Lazarev en 
évoque deux, notamment à Kincvisi et Safara sans préciser 
leur emplacement46. Salva Amiranasvili n'en parle pas lors­
qu'il étudie ces églises47 et le sujet est totalement absent 

Cf. Sirarpie Der Nersessian, L'art arménien, Paris 1977,152, fig. 110. 
Buschhausen, Handschriften (cité η. 37), pi. 116a 
4 5 Sur les ampoules de Monza et Bobbio, par exemple (cf. A. Grabar, 

Les ampoules de Terre Sainte, Paris I958,passim). 
4 6 II s'agit des représentations de Kincvisi et de Safara (cf. V. Lazarev, 
Storia della pittura byzantina, Turin 1967,310 η. 148,439 η. 233. 
4 7 S. Amiranasvili, Istorija gruzinskogo iskusstva, Moscou 1950,192-193. 

Id., Istorija gruzinskoi monumentaljnoi zivopisi, Sahelgami 1957, 14, 

Fig. 6. Jérusalem, Patriarcat arménien. Evangile n° 278, Arbre de 

Jessé. 

dans le Répertoire de la peinture géorgienne à Tbilisi. 
Néanmoins Eka Privalova a eu plus récemment le mérite de 
ne pas omettre l'Arbre de Jessé de l'église d'Ozaani dans un 
article monographique sur ces peintures48. Vesna Milanovic 
reprend ces informations49. J'ai moi même cité les frag­
ments conservés dans un livre50, mais j'ai eu tort de ne pas en 

15,60. 
48 Eka Privalova, Rospis cerkvi Voznesenija- « Amagleba » ν Ozaani, 

Ars Georgica 9, Tbilisi 1987,147, fig. 10. 
4 9 Milanovic, The Tree (cité n. 5), 49. 
5 0 Tania Velmans, La peinture murale byzantine à la fin du Moyen Âge, 
Paris 1978 - Kincvisi, 161 ; Safara, 219. Cependant dans ce livre je cite 
également les peintures quasi disparues de l'église de Cule, alors que 
selon les dernières recherches sur place, le sujet n'y figurait pas. 

131 



TANIA VELMANS 

Fig. 7. Ozaani, église de l'Ascen­

sion. Arbre de Jesse (a après Eka pig g Prizreni église de la Vierge Ljeviska. Arbre de Jessé (d'après Gordana Babic). 

Privalova. 

tenir compte dans une brève esquisse sur un triptyque géor­
gien représentant l'Arbre de Jessé51 dont il sera question 
plus loin. 
Notons d'une façon plus précise que l'Arbre de Jessé appa­
raît sur le mur sud de l'église Saint-Nicolas à Kincvisi (1207) 
et sur le tympan au dessus de l'abside à l'église d'Anciskhati. 
A Saint-Sabbas à Safara (v. 1330-1350), il a un emplacement 
inhabituel qui l'apparente aux schémas arméniens en forme 
de gerbe, puisqu'il est représenté par un schéma tout en lon­
gueur sur le côté sud de la colonne nord52. 
A l'église de l'Ascension d'Ozaani, on distingue plusieurs 
couches de peinture. L'Arbre de Jessé appartient à la plus 
récente datée approximativement du XIVe-XVe siècle53. 
Son emplacement sur l'arc sud-ouest est également bizarre 

et sa forme, une fois de plus, proche de celle des schémas ar­
méniens figurés dans les marges (Fig. 7). Il se développe à la 
verticale et comprend très peu de rinceaux et de person­
nages. Une longue tige est plantée dans le corps de Jessé. 
Une seule tête figure au dessus de lui dans l'axe de la tige-
tronc, probablement David. Quelques autres sont indiquées 
schématiquement des deux côtés de cet axe dans les 
branches garnies de quelques feuilles. Au sommet, le Christ 
en buste apparaît la tête en bas lorsqu'on se tient face à la 
peinture conservée; ceci est évidemment dû à la courbure de 
l'arc, comme on le voit couramment dans les images balka­
niques disposées sur des surfaces voûtées, notamment à 
l'église de la Vierge Ljeviska à Prizren (Fig. 8). 

51 Cf. ead., Un triptyque avec l'Arbre de Jessé et deux autres images mo­
biles conservée en Géorgie, L'art médiéval de l'Orient chrétien, Recueil 
d'études, 2e éd., Sofia-Paris 2002,333-339. 

52 Je remercie Madame Ana Kladiasvili de l'Institut d'histoire de l'art à 
Tbilisi de m'avoir fourni ces informations. 
53 Cf. n. 48. 

132 



L'ARBRE DE JESSÉ EN ORIENT CHRÉTIEN 

Deux icônes géorgiennes exceptionnelles 

Deux icônes du Musée d'Art Géorgien à Tbilisi, figurant 
l'Arbre de Jessé ne ressemblent ni à ce que nous avons ob­
servé jusqu'ici, ni aux schémas balkaniques d'origine con-
stantinopolitaine. Elles se distinguent également par une ri­
chesse thématique peu commune et retiendront donc plus 
longuement notre attention. 
La première de ces œuvres, de loin la plus intéressante, est 
un triptyque daté du XlVe siècle54, ce qui correspond d'ail­
leurs parfaitement à son style et à la vague d'influence con-
stantinopolitaine qui déferle sur le pays à cette époque55. Il 
s'agit à nouveau d'un Arbre de type simple, sans person­
nages secondaires et sans scènes de prophéties, mais il est 
mis en rapport avec d'autres images qui en complètent le 
sens (Fig. 9). Les représentations du panneau central sont 
répartis en trois registres. Tout en haut, des rinceaux, dont 
chacun se termine par une seule feuille, surgissent du corps 
de Jessé. Comme dans l'Arbre de la cathédrale d'Orvietto et 
dans celui de Decani (v. 1350)56, ce sont des enroulement en 
forme d'ellipse qui en composent l'axe vertical d'où partent 
symétriquement les autres rinceaux. Ils abritent de bas en 
haut : deux rois, vraisemblablement David et Salomon, la 
Vierge et le Christ Emmanuel. A partir de ces personnages 
superposés partent les volutes qui contiennent dix-huit pro­
phètes ; ils ne portent pas de rouleaux, mais certains font le 
geste de la parole et illustrent sans doute une partie des ver­
set de Matthieu (1 : 2-17). A gauche du Christ on reconnaît 
le Précurseur, alors que celui de droite pourrait être Isaïe 
qui évoque l'Arbre d'une façon particulièrement imagée (Is 
11:1). Les personnages sont représentés en buste. La com­
position se développe horizontalement, toute en largeur. 
Plus bas, au second registre, quatre prophètes en pied se ré­
partissent des deux côtés d'un rectangle couvert d'une 
planche. L'image disparue qui s'y trouvait à l'origine ne pou-

Ce triptyque est reproduit en couleur et accompagné de trois lignes 
de texte par G. Alibegasvili et A. Volskaja, dans Ikone, Belgrade 1981, 
92, pi. 122. 
55 Cf. Tania Velmans, Le miroir de l'invisible. Peintures murales et architec­
tures de la Géorgie, Paris 1996, chap. 7,145-160 (avec une bibliographie). 
56 Cf. Taylor, A Tree of Jesse (cité η. 1), fig. 2,3 et 13,14. 
5 7 Le verset du prophète fut amplement commenté par les théologiens 
(cf. G. Babic, L'image symbolique de la « porte fermée » à Saint-Clé-
mént d'Ohrid, Synthronon 1968,148). 
58 Cf. Mercenier, La prière (cité n. 11), II, 1,81,92,93,98,367. 
59 Durant les vêpres de la Nativité, on lit la prophétie de Daniel, dans la­
quelle le prophète explique le songe de Nabuchodonozor, en précisant : 

vait être que celle de la Vierge à l'enfant ou de la Nativité de 
Jésus. A droite se dresse Ezéchiel tenant la porte fermée 
que le divin Logos sut franchir sans l'ouvrir (Ez 44 : 2-3), 
symbole de la virginité de Marie après la Nativité57, et évo­
qué plusieurs fois pendant les différents offices le jour de la 
Nativité de la Vierge58. Derrière Ezéchiel, Daniel tient la 
pierre détachée de la montagne (Dn 2 : 31-45). Ce commen­
taire sur le songe de Nabuchodonosor par Daniel a été inter­
prété par les théologiens chrétiens comme une préfigura­
tion dans laquelle la pierre qui remplit toute la terre est le 
symbole du Christ et la montagne, celui de la Vierge. Les 
commentateurs y virent également une confirmation de 
l'éternité du Royaume de Dieu, interprétation qui est repri­
se par la liturgie au cours des Grandes vêpres de la Nativité, 
le 25 décembre59. Plusieurs hymnes dédiés à la Vierge men­
tionnent ce passage du livre de Daniel60 et Jean Damascène 
en parle dans son homélie sur la Dormition de la Vierge61. 
Face à ces deux prophètes, à gauche du rectangle vide, deux 
autres tiennent des symboles de Marie à droite. Le premier 
près du cadre est Gédéon, reconnaissable à la toison qu'il 
porte (Juges 8:36-40),et mentionné dans l'office de Matines 
de la fête de l'Annonciation62. Le second est le roi David re­
présenté avec l'Arche de l'Alliance (3 Rois 8)63. Ici aussi, un 
rapport direct est établi avec Marie, puisque l'arche qui fut 
déposée dans le Saint des Saints contenait les tables de l'an­
cienne Loi (3 Rois, 8 : 9) et préfigurait ainsi Marie portant 
dans son sein Jésus, Maître de la nouvelle Loi qui devait ré­
gir le monde. 

Ces préfigurations figurent fréquemment dans l'Arbre de 
Jessé tel qu'il nous est connu par les oeuvres balkaniques 
mais on ne voit généralement pas des prophètes avec les 
« types » de la Vierge, figurés à la fois comme des person­
nages non inclus dans l'Arbre et en faisant quand même par­
tie à cause de leur proximité avec cette image, de leur attitu­
de et des symboles du Christ et de Marie qu'ils portent. Ceci 

« Le Dieu du ciel suscitera un royaume qui ne sera jamais détruit... selon 
que tu a vu qu'une pierre s'est détachée de la montagne d'elle-même et 
qu'elle a brisé l'argile... » (cf. Mercenier, La prière (cité n. 11), II, 1,205. 
6 0 Cf. Vesna Milanovic, Starozavetne teme i loza Jevsejeva (en serbe 
avec résumé anglais), m Mural Painting of Monastery of Decani. Material 
and Studies, éd. V. Djuric, Belgrade 1995,217. 
6 1PG96,713B. 
62 Cf. Mercenier, La prière (cité η. 11), II, 1,367. 
6 3 Les inscriptions sur les rouleaux des prophètes sont illisibles, mais 
c'est généralement David qui tient l'arche, alors que Salomon est repré­
senté avec le temple, comme c'est le cas à l'église de la Vierge Ljeviska 
(cf. Fig. 8). 

133 



TANIA VELMANS 

marnm^jfVf ' · 

? 

-:,-

^ 

Ä *^ u 

~ 'Mi juk 

tlBBtv*'' 

fjTjS 

I^ÌJL·^. 

1 

I 

II* 
B''.J 1 

- * -m 
1 ' W$ 

/ 1 

,« 

τ 

tJs^i**?/Jä L 

1 Ä L J _ ^ I 

' aJVLAroB! 

1 

1 r 
J | J 

.- 1 " \ * ι -' 

' 1 

F/g. 9. Tbilisi, Musée d'Art Géorgien. Triptyque, Arbre de Jessé, Vie de Moïse, Enfance de la Vierge. 

est pourtant le cas à l'église de la Vierge Ljeviska à Prizren 
où des prophètes accompagnés des préfigurations de la 
Théotocos sont représentés dans les arcs de l'exonarthex qui 
bordent l'Arbre de Jessé et le Jugement dernier adjacent 
(Fig. 8). Bien entendu, leur rapport avec l'Arbre de Jessé est 
beaucoup moins étroit que dans l'icône géorgienne, mais il y 
a probablement quelque similitude dans l'intention des 
deux artistes. 
Le cycle des préfigurations de la Vierge continue sous une 
autre forme dans le troisième registre du panneau central du 
triptyque géorgien; mais au lieu de le représenter par des 
symboles, on a recours à des images narratives de l'Ancien 
Testament. Un procédé analogue a été utilisé dans l'Arbre 
de Jessé de Prizren, où le Songe de Jacob et sa Lutte avec 
l'Ange, mais aussi une image de la Dormition de la Vierge64 

s'emboîtent dans la composition de l'Arbre de Jessé (Fig. 8). 

Sur le triptyque géorgien l'histoire de Moïse comprenant le 
Buisson ardent et la Remise de la Loi ( Ex 3:1-6 ; 31:18) oc­
cupe la partie gauche du registre inférieur. Moïse apparaît 
d'abord face aux Israéliens dans un paysage de rochers, puis 
dénouant sa scandale sur l'ordre de l'Eternel, enfin se re­
dressant et contemplant le buisson « qui ne se consume 
point » et l'ange qui en émerge (Ex 3 : 3-8), ce qui corres­
pond textuellement au verset de l'Exode qui dit: « l'ange de 
l'Eternel lui apparut dans une flamme de feu au milieu d'un 
buisson » (Ex 3 :2). Ce verset étant interprété par les théolo-

64 En fait, il s'agit ici de l'illustration du second canon sur la Dormition 
de saint Jean Damascène (cf. Draga Panic et Gordana Babic, Bogorodi-
ca Ljeviska, Belgrade 1975,139). 

134 



L" ARBRE DE JESSE EN ORIENT CHRETIEN 

giens comme l'annonce de la virginité de Marie après la 
naissance de Jésus et lu aux Grandes vêpres de la fête de la 
Nativité63, il est représenté par une image-symbole devenue 
un « topos »; celle-ci figure généralement non pas l'ange 
mais la Vierge en buste avec l'enfant ou le Christ Emmanuel 
au milieu du buisson66. Par ailleurs, les épisodes de la scan­
dale et du buisson sont ici inversés. D'après le texte, Moïse 
aperçoit d'abord l'ange et le buisson (Ex. 3 : 2) et c'est seule­
ment après que Dieu lui commande d'enlever sa scandale 
(Ex 3 : 4-5), comme on le voit à Kahriye Djami67 ou dans 
l'Octateuch de Smyrne (Vat. gr. 746, fol. 97)68. 
Cependant, certaines images anciennes de cet épisode, com­
me la miniature du Recueil des sermons de Grégoire de Na-
zianze (Paris, gr. 510, fol. 264v)69, montrent elles aussi 
d'abord la scandale délacée et ensuite Moïse debout devant 
le buisson. Moïse devant le buisson ardent est évoqué deux 
fois durant les Grandes vêpres de la fête de l'Annonciation 
célébrée le 25 mars70 et commentée dans de nombreuses ho­
mélies, mais le premier qui l'interpréta comme une méta­
phore de Marie fut Grégoire de Nysse71. 
Dans la Remise de la Loi, Moïse est figuré au sommet du 
mont Hobreb; La main divine qui sort d'un segment du ciel 
lui tend les Tables (Ex 34). Plus loin Moïse prie debout pour 
que Dieu renonce à punir Israël de s'être écarté de la voie 
prescrite( Ex 32:11-14). Généralement la Vision du buisson 
et la Remise de la Loi ne sont pas figurés côte à côte. Si c'est 
le cas sur l'icône, c'est parce que la Remise de la Loi est éga­
lement investie d'un symbolisme mariai. Dans son homélie 
sur la Dormition, Jean Damascène s'adresse à Marie en di­
sant : « Le buisson ardent vous a annoncé, les tables écrites 
par Dieu vous ont préfigurées »72. D'autres homélies confir­
ment cette interprétation73. Ce passage est rarement repré­
senté, mais on le trouve à la Péribleptos d'Ohrid (1295). Ces 
deux images ne sont que très rarement accompagnées d'une 
troisième avec Moïse qui prie. 

65 Cf. Mercenier, La prière, II, 1 (cité n. 11), 205. 
66 C'est la Vierge à l'enfant que l'on voit à Kahriye Djami (cf. P. Under­
wood, The Kariye Djami, vol. 3, New York 1966,448) ; quant à l'Emma­
nuel, il est représenté dans le buisson dans les deux copies de Paris et du 
Vatican des homélies du moine Jacques (cf. C. Stornajolo, Miniature 
delle omilie di Giacomo Monaco (cod. Vat. 1162) e dell'Evagelio greco 
Urbinate (cod. Vat. Urbin. gr. 2), Rome 1910. 
67 Cf. P. Underwood, The Kariye Djami, vol. 2, New York 1966,444. 

Cf. J. Lowden, The Octateuchs. A Study in Byzantine Manuscript Illus­
tration, Pennsylvania 1992. 
69 Cf. Sirarpie Der Nersessian, The Illustrations of the Homilies of Gre­
gory of Nazianzus, DOP 16,197-228, fig. 2. 

Comme on le voit, l'histoire de Moïse en rapport avec la 
Vierge est représentée sur notre panneau d'une façon à la 
fois très détaillée et narrative, ce qui étonne dans une image 
mobile. Il en est de même pour le paysage de rochers dans 
lequel se situe l'action. Il rappelle celui très proche des mo­
dèles antiques de la miniature illustrant la remise de la Loi à 
Moïse dans la Bible du Patrice Léon à la Bibliothèque Vati­
cane (Reg. svev. gr. I)74. 
Dans la partie droite du registre inférieur de ce panneau 
sont figurés le Songe de Jacob (Gn 28 :11-15) et la Lutte de 
Jacob avec l'Ange (Gn 32 : 25-30). Ici aussi l'ordre du récit 
de la Genèse est inversé mais il s'agit d'un procédé courant. 
De gauche à droite se suivent la Lutte de Jacob avec l'Ange, 
Jacob dormant et le contenu de son rêve avec l'échelle, sym­
bole de la Vierge, qui relie le ciel et la terre. La lutte de Ja­
cob a un lien direct avec la généalogie du Christ, puisque 
Dieu donne à Jacob le nom d'Israël. Lors d'une deuxième 
rencontre il lui dit : « ... sois fécond et multiplie: une nation, 
et une multitude de nations naîtrons de toi, et des rois sorti­
rons de tes reins » (Gn 35 : 11). A la suite de ce passage 
Athanase d'Alexandrie considère Jacob comme l'ancêtre 
d'Israël et donc aussi de Marie et du Christ75. Les théolo­
giens des premiers siècles confirment cette interprétation, 
notamment Justin et Origènes76. Mais selon Justin le nom 
d'Israël signifie littéralement « homme triomphant » et la 
mystérieuse lutte entre Jacob et Dieu » annonce l'arrivée du 
Seigneur sous forme humaine77. 

Le Songe avec l'échelle (Gn 28:10-17) se rapporte à la Vier­
ge. Sur l'icône géorgienne, Jacob est figuré dormant veillé 
ou inspiré par un ange (Gn 28:12-15). A côté de lui apparaît 
l'échelle, symbole de Marie, avec « les anges qui montent et 
qui descendent » qu'il voit en rêve. Elle commence au sol et 
aboutit à un segment du ciel dans lequel se tient le Christ 
(Gn 28 : 12). C'est elle qui « permit au Logos de descendre 
jusqu'à nous, de transformer la faiblesse de la substance hu-

Mercenier, La prière, II, 1 (cité n. 11), 361. 
71 Grégoire de Nysse, La vie de Moïse ou le Traité de la perfection en ma­
tière de vertu, trad. Daniélou, Paris 1955,57. 
72PG96,712C. 
73 Par exemple, celle d'André de Crète (PG 97,868C). 
74 Cf. A. Grabar, La peinture byzantine, Genève 1953, fig. 170. 
75 Cf. Athanase d'Alexandrie, Sur l'Incarnation, SC 1973,382,390,392, 
396. 
76 Origene, Homilies sur la Genèse, PG 12,128A, 242-243. 
77 Justin Martyr, The Dialogue with Ttypho (trad, par A. Lukyn Wil­
liams), Londres 1930, CXXV, 3. 

135 



TANIA VELMANS 

maine et d'en faire un esprit qui voit Dieu »78. La péricope 
avec la vision de Jacob est lue durant les Grandes vêpres de 
la fête de la Nativité de Marie, de l'Annonciation et de la 
Dormition79. Elle est commentée dans de nombreuses ho­
mélies qui mettent en parallèle la Vierge et l'échelle80. 
L'hymne Acathiste la mentionne également. Par ailleurs, Ja­
cob est considéré comme l'antetype du Christ. Dans l'évan­
gile de Jean (I : 51), qui reprend aussi la métaphore des 
anges montant et descendant l'échelle entre ciel et terre, 
mais à la place de l'échelle, figure le Fils de l'homme. 
Ces associations correspondent à la lecture du Prophétolo-
gion, dont les divers passages sont intégrés dans les offices de 
Noël, de l'Epiphanie et des fêtes mariales, mais sans doute 
aussi aux homélies déjà mentionnées d'André de Crète (Vie 
s.) et de Jean Damascène (Ville s.)81, où le buisson ardent et 
le Songe de Jacob sont évoqués successivement. C'est préci­
sément entre le Vie et le Ville siècle et en partie grâce à ces 
théologiens que furent élaborés les textes qui comparent les 
qualités de la Vierge à des objets évoqués dans les prophé­
ties de l'Ancien Testament82. Ensuite, les idées des icono-
doules n'ont pu que stimuler une telle entreprise. 
Quant aux premières représentations de ces prophéties, 
elles étaient destnées à la Bible et aux psautiers avec illustra­
tions marginales83 et c'est au Xle-XIIe siècle que se déve­
loppent les images typologiques de la Vierge dans lesquelles 
apparaissent des symboles vétérotestamentaires, comme 
ceux contenus dans le Recueil des homélies du moine Jacques 
de Kokkinobaphos (Paris, gr. 1208 et Vat. gr. 1162). C'est 
aussi ce que l'on voit sur l'Icône du Sinai datée du Xle ou du 
début du Xlle siècle qui représente le portrait de la Vierge 
trônant avec l'enfant, entourée par le Pantocrator siégeant 
au milieu des puissances et des prophètes avec des rouleaux 
aux inscription tirées de leurs prophéties et des symboles vé­
térotestamentaires qui sont des métaphores de Marie84. 
Sur le panneau central de notre triptyque,il s'agit d'une 
composition beaucoup plus complexe. D'une part les pro­
phètes tenant des symboles de Marie entourent effective­
ment une représentation supposée (?) de la Vierge à l'en­
fant ou de la Nativité, mais ils sont aussi insérés entre une fi­
gure symbolique de la généalogie du Christ et des épisodes 
vétérotestamentaires préfigurant la Théotocos, et représen-

PG XCVI,713A. 
Cf. Mercemer,Laprière (cité n. 11), II, 1,98,102 ; 168,347 ; II, 2,14,21, 
Ces commentaires remontent à Justin et Origene, cf. n. 76 et 78. 
Cf. n. 72 et 73. 
Cf. Babic, L'image symbolique, op.cit. (cité n. 57), 147. 

tés comme des épisodes narratifs, semblables à ceux qu'on 
trouverait dans l'illustration d'une Bible. Enfin le cycle 
nartratif de l'Enfance de Marie couvre les deux volets laté­
raux et complète ce qui est signifié dans le panneau central. 
Chaque volet est occupé par quatre scènes. Sur le volet 
gauche apparaît, en haut, l'épisode des Offrandes refusées. 
Sur l'image suivante le peintre réunit deux moments du récit 
apocryphe: la Rencontre à la porte Dorée et l'Annonciation 
à Anne par un ange. La Nativité de Marie est représentée 
selon le schéma habituel, alors que la quatrième scène est 
trop abîmée pour être identifiée, mais il pourrait s'agir des 
Premiers pas de Marie. Le récit continue sur le volet droit, 
où la Présentation de la Vierge au temple est figurée selon 
un schéma évolué montrant aussi le chœur des jeunes filles 
qui accompagne Marie et ses parents et, un peu plus loin, 
Marie nourrie par un ange. Deux épisodes sont à nouveau 
réunis sur l'image suivante : la Prière de Zacharie et les Ba­
guettes des prétendants. Plus bas, Marie est présentée à Jo­
seph qui est suivi de nombreux personnages. L'histoire se 
termine avec les Reproches de Joseph et la Visitation et 
tourne un peu court puisqu'elle devrait se terminer norma­
lement avec la Nativité de Jésus. Cette absence de l'image 
de l'aboutissement de tout ce qui précède augmente la pro­
babilité d'une icône de la Nativité au milieu des prophètes, 
là où se trouve actuellement la planche. 
Deux particularités frappent dans ces images. Les architec­
tures y prennent beaucoup de place et elles sont à la fois va­
riées et situées de manière à approfondir l'espace en privilé­
giant les lignes obliques et les angles tournés face au specta­
teur ; les personnages n'y sont pas réduits au strict minimum 
qu'exigerait l'intelligibilité des scènes, mais s'avèrent au con­
traire nombreux. Bien entendu ces traits à la fois iconogra­
phiques et stylistiques sont typiques pour la peinture des Pa-
léologues, mais étonnent quelque peu lorsqu'ils se trouvent 
sur des surfaces aussi réduites que celles d'un triptyque. 
Cette oeuvre est exceptionnelle pour plusieurs raisons. 
L'Arbre de Jessé n'est pour ainsi dire pas représenté dans 
les icônes d'époque byzantine. Son association avec les pro­
phètes portant des symboles bibliques de la Mère de Dieu 
n'a pas de parallèle directe, excepté la fesque de Prizren ; el­
le rappelle vaguement les peintures murales où l'Arbre in-

83 Voir des exemples chez Sirarpie Der Nersessian, Program and Icono­
graphy of the Frescoes of the Parecclesion, in The Kariye Djami, vol. 4, 
Princeton 1975,311-312. 
84 Cf. G. et M. Sotiriou, Icônes du Mont Sinaï, I, Athènes 1956, fig. 54-
55 ; II, Athènes 1958,73-75. 

136 



L'ARBRE DE JESSE EN ORIENT CHRETIEN 

clut de petites scènes figurant des prophéties vétérotesta-
mentaires, mais généralement ce ne sont pas les mêmes, car 
on y privilégie la prophétie sur la Crucifixion, celle de Na-
hum et quelques autres. De même, si une ou deux scène delà 
Vie de la Vierge apparaissent quelques fois dans les bran­
ches de l'Arbre, comme c'est le cas à Decani par exemple, le 
cycle entier n'y est pas relié. 
Le fait de s'exprimer à la fois en langage symbolique et nar­
ratif sur le même panneau n'est pas moins original. Enfin, la 
façon dont différents sujets se complètent pour illustrer un 
grand thème, en l'occurrence l'Incarnation, appartient à 
notre triptyque ; il n'est pas signalé ailleurs et rend cette piè­
ce unique. Son iconographie témoigne d'une réflexion théo­
logique approfondie et d'une inspiration liturgique. Ce type 
d'inspiration est rare en Géorgie, où beaucoup de sujets li­
turgiques de l'époque des Paléologues manquent dans la 
peinture, qu'elle fut murale ou autre ; l'iconographie mana­
le y est peu développée et privée de sujets importants, tels 
que l'hymne Acathiste, le Stichère de Noël ou le cycle de la 
Dormition de la Vierge composé de plusieurs images. 

Pourtant une deuxième icône géorgienne, cette fois en ar­
gent doré sur cuivre, travaillée au repoussé, représente 
l'Arbre de Jessé, Marie et le cycle des Grandes fêtes (Fig. 
10). Elle est originaire de Martvili et son panneau central 
date du XVIIIe siècle, alors que le cycle christologique et les 
figures du cadre sont du XVIIe. Ces dates sont attestées par 
des inscriptions, dont la première se trouve sur le revers du 
panneau central et indique que l'icône a été embellie en 
1784 par le souverain d'Odisi, Katsia Dadiani et son épouse 
Anna. La deuxième inscription apparaît dans la partie infé­
rieure du cadre et nomme Eudemon (Evdemon) Anakidze, 
métropolite de Ckondidi (Martvili) qui fit exécuter l'icône 
en 164485. Ces dates ne permettent plus de traiter le thème 
iconographique représenté comme une rareté. Cependant, 
on y observe certains traits originaux et une singulière pa­
renté dans la démarche figurative avec l'icône du XlVe 
siècle qui vient d'être commentée. 

Le panneau central est occupé par l'Arbre de Jessé et la 
Vierge l'Hodighitria. Jessé n'est pas couché mais assis et 
tient l'Arbre, figuré comme un cep de vigne. Au dessus de 
lui, la Vierge en pied compose avec lui tout l'axe médian. 
Jessé fait le geste du témoignage de la gauche et semble te-

85 Ci. Au pays de la toison d'or, catalogue d'exposition, Paris 1982, n° 
121. 
86Cf./è«/.,122. 

nir un livre ouvert sur ses genoux (?). Le monticule sur le­
quel il est assis est couvert de brins d'herbes, tribut payé au 
réalisme baroque de l'époque. 
Selon les spécialistes géorgiens, la Vierge serait une pièce 
du Xe siècle, à cause de son style hiératique, et insérée dans 
l'Arbre plus tard86. Cette datation d'après le style me semble 
peu sure. Tout d'abord, parce que le style sévère et l'attitude 
strictement traditionnelle de cette figure, sur lesquels elle 
s'appuie, sont courants dans les icônes en métal géorgiennes 
d'époque postbyzantine87, ensuite parce que la tunique de 
Marie n'est justement pas traditionnelle, mais transparente 
et permet de voir la quasi totalité de sa jambe gauche et une 
partie de la jambe droite, ce qui n'est évidemment pas le cas 
de la Vierge sur l'icône de Martvili du Xe siècle à laquelle on 
l'a comparée88. Il en est de même pour le maphorion retom­
bant en une cascade de plis des deux côtés du visage de la 
Mère de Dieu sur l'icône de Martvili, et de ce visage lui-mê­
me qui ne correspond pas au type traditionnel, avec son ova­
le trop long et ses yeux en amande remontant vers les 
tempes que l'on ne voit pas sur l'icône du Xe siècle. 
Aussi, je pense que la Vierge qui se tient debout sur un mar­
chepied au milieu de l'Arbre de Jessé de l'icône de Martvili, 
bien qu'insérée dans cet ensemble à posteriori est, elle aussi, 
d'époque postbyzantine. Elle se distingue d'ailleurs par un 
trait curieux : son nimbe est entouré de pierres précieuses, 
ce qui est normal ; mais celles-ci forment une deuxième ran­
gée qui entourent la Théotokos dessinant une sorte de gloi­
re autour d'elle qui s'arrête au niveau des pieds. Ce trait rare 
est connu au Vie siècle à la Panaghia Kanakaria à Lyntran-
komi à Chypre89 et fut abandonné par la suite. Sur l'icône 
géorgienne cette gloire n'est pas sans rapport avec le sujet 
car elle signifie le triomphe de la Mère de Dieu, instrument 
de l'Incarnation, et vise à la magnifier. 
L'Arbre de Jessé sous la forme d'un plant de vigne de notre 
icône abrite huit prophètes rois couronnés. Le Christ n'est 
pas présent, sans doute à cause du remaniement de l'axe mé­
dian de l'Arbre où il a dû se trouver. Les Douze fêtes, figu­
rées par autant d'images, entourent le panneau central en 
commençant dans l'angle supérieur gauche, avec l'Annon­
ciation, suivie de la Nativité de Jésus qui inclut les mages et 
deux bergers avec un troupeau mais pas le bain de l'enfant, 
la Présentation de Jésus au temple et le Baptême qui com­
prend la cognée à la racine des arbres (Mt. 3 :10) et des pois-

Cf.iô^.,nos110,113,116,121. 
Cf. ibid., n° 55. 
Cf. Sotiriou, Sinai, 45, fig. 13. 

137 



TANIA VELMANS 

Fig. 10. Tbilisi, Musée d'Art Géorgien. Icône, Arbre de Jessé, Grandes fêtes, apôtres et Déisis. 

sons dans le Jourdain. Le cycle continue à gauche par la 
Transfiguration et l'Entrée à Jérusalem, puis à droite, par la 
Résurrection de Lazar et la Crucifixion. 
Le récit évangélique se poursuit sur la partie inférieure de 
l'icône avec la Descente aux Limbes, l'Ascension, la Pente­

côte avec une personnification de l'Univers, et la Dormition 
de la Vierge. Un cadre historié entoure cet ensemble. Dans 
sa partie horizontale supérieure apparaît une Déisis à sept 
personnages en buste et en prière, dont Anne et Joachim et 
deux anges. La présence des parents de Marie soulignent à 

138 



L'ARBRE DE JESSÉ EN ORIENT CHRETIEN 

leur manière la réalité effective de l'incarnation. Douze 
apôtres, témoins de l'action du Christ sur terre, se tiennent 
sous des arcs sur les parties verticales du cadre, tandis que sa 
partie horizontale inférieure loge l'inscription et trois saints 
militaires en buste et en médaillon. Ils se trouvent là en tant 
que combatant pour le Christ après qu'il eut quitté le monde 
et comme athlètes prolongeant l'action des apôtres. 
Cette icône tardive exprime donc le thème de l'Incarnation 
en associant langage symbolique et langage narratif, comme 
l'avait déjà fait le peintre de l'icône du XIVe siècle traitant 
le même sujet, seulement ici l'accent est mis sur le Christ et 
non sur la Vierge, d'où les scènes évangéliques, les apôtres 
et la Déisis. 
L'enquête sur la représentation de l'Arbre de Jessé en 
Orient s'est avérée décevante par l'absence du sujet dans de 

Ι ν ί ε τ ά από μια σύντομη ανακεφαλαίωση όσων γνω­
ρίζουμε σήμερα σχετικά με την εικονογραφία της Ρίζας 
Ιεσσαί στη βυζαντινή και τη σλαβική τέχνη, συνάγεται 
το συμπέρασμα ότι το θέμα είναι πολύ πιο σπάνιο και 
αποδίδεται διαφορετικά στην ανατολική περιφέρεια 
του βυζαντινού κόσμου τουλάχιστον έως την κατάλυση 
της αυτοκρατορίας. Μέχρι τότε απουσιάζει από την κο­
πτική Αίγυπτο, τη Συρία, την Καππαδοκία. Στην Αρμε­
νία εμφανίζεται μόνο σε χειρόγραφα και οι δύο εικονο­
γραφικοί τύποι που χρησιμοποιούνται είναι διαφορετι­
κοί. Στον πρώτο οι προπάτορες του Χριστού εικονίζο­
νται σε προτομή μέσα σε μετάλλια που καλύπτουν όλο 
το χώρο της σελίδας. Στον δεύτερο τα μετάλλια είναι 
διευθετημένα πάνω σε ένα βλαστό, επιμήκη και όρθιο, ο 
οποίος εικονίζεται στην ώα και λαμβάνει τη μορφή φυ­
τικού μοτίβου (Εικ. 4-6). 

Η ανάλυση έδειξε ότι ο πρώτος τύπος μπορεί να συσχε­
τισθεί με το ευαγγέλιο της Μυτιλήνης (αριθ. 9, φ. 8ν, 

nombreuses régions, mais aussi fructueuse grâce à l'origina­
lité des schémas arméniens et géorgiens qui ont retenu notre 
attention. En fait, il est assez normal qu'une image com­
plexe qui donne à voir l'humanité du Christ dans toute son 
épaisseur historique ait été ignorée dans la plus grande par­
tie de la périphérie orientale du monde byzantin qui fut ma­
joritairement monophysite. Par ailleurs, ces régions ne par­
ticipèrent pas à l'iconoclasme et à l'élaboration d'un véri­
table système de défense des images; basé sur l'Incarnation. 
On y fut donc moins enclin à souligner le rôle primordial de 
l'humanité sans faille du Christ dans l'économie du salut, 
qu'à Byzance et dans les pays slaves - tous chalcédoniens -
et suivant de très près les programmes iconographiques 
constantinopolitains. 

περί το 1200) και έχει δεχθεί πιθανότατα παλαιστινιακή 
επίδραση. Ο δεύτερος τύπος δεν έχει παράλληλα για 
έναν επιπρόσθετο λόγο αφού συχνά παρουσιάζει την 
Αγία Τριάδα στην κορυφή του φυτού αντί του Χριστού. 
Στη συνέχεια εξετάζονται αποσπασματικά σωζόμενες 
παραστάσεις της Ρίζας Ιεσσαί και τα ιδιαίτερα χαρα­
κτηριστικά τους στη μνημειακή ζωγραφική της Γεωρ­
γίας. Στο μεγαλύτερο μέρος της μελέτης εξετάζεται ένα 
τρίπτυχο που βρίσκεται στο Μουσείο Τέχνης της Τι­
φλίδας (14ος αι.) (Εικ. 9). Στο κεντρικό φύλλο η Ρίζα 
Ιεσσαί πλαισιώνεται από τέσσερις προφήτες που κρα­
τούν σύμβολα που συνδέονται με τη Θεοτόκο· απεικο­
νίζονται επίσης η Ιστορία του Μωυσή (ο Μωυσής ενώ­
πιον των Ισραηλιτών, η Φλεγόμενη Βάτος, η Παράδοση 
του Νόμου), το όνειρο του Ιακώβ, η πάλη του Ιακώβ με 
τον άγγελο και πιθανώς μία παράσταση της Θεοτόκου 
βρεφοκρατούσας ή η Γέννηση του Χριστού, η οποία 
όμως δεν σώζεται. Στα πλάγια φύλλα του τριπτύχου 

Tania Velmans 

Η ΡΙΖΑ ΙΕΣΣΑΙ ΣΤΗ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΝΑΤΟΛΗ 

139 



TANIA VELMANS 

εικονίζονται, ανά τέσσερις σε κάθε φύλλο, οκτώ σκηνές 

από το βίο της Θεοτόκου, στις οποίες ωστόσο δεν περι­

λαμβάνεται η Γέννηση. Αποδεικνύεται ότι το έργο αυτό, 

πολύ πλούσιο σημασιολογικά, που συνδέει την αφηγη­

ματική με τη συμβολική γλώσσα, αποτελεί άπαξ. 

Σε μία δεύτερη γεωργιανή εικόνα από επιχρυσωμένο 

ασήμι (Εικ. 10), που προέρχεται από το Martvili (17ος 

και 18ος αι.), εικονίζονται η Ρίζα Ιεσσαί με τη Θεοτόκο 

ολόσωμη σε μεγάλη κλίμακα στο κέντρο και στο πλαί­

σιο το δωδεκάορτο. Τίθεται υπό αμφισβήτηση η έως 

τώρα χρονολόγηση που συνδεόταν με τη μορφή της 

Θεοτόκου (10ος αι.) και προτείνεται η χρονική τοποθέ­

τηση της στη μεταβυζαντινή εποχή. 

140 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

