
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 26 (2005)

   Δελτίον ΧΑΕ 26 (2005), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Γεωργίου Γαλάβαρη (1926-2003)

  

 

  

  Ο Θρίαμβος της Ορθοδοξίας στην εικόνα του
Βρετανικού Μουσείου. Τα πρόσωπα και τα κείμενα

  Αθανάσιος ΜΑΡΚΟΠΟΥΛΟΣ   

  doi: 10.12681/dchae.453 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΜΑΡΚΟΠΟΥΛΟΣ Α. (2011). Ο Θρίαμβος της Ορθοδοξίας στην εικόνα του Βρετανικού Μουσείου. Τα πρόσωπα και
τα κείμενα. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 26, 345–352. https://doi.org/10.12681/dchae.453

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 16:10:30



Ο Θρίαμβος της Ορθοδοξίας στην εικόνα του
Βρετανικού Μουσείου. Τα πρόσωπα και τα κείμενα

Αθανάσιος  ΜΑΡΚΟΠΟΥΛΟΣ

Τόμος ΚΣΤ' (2005) • Σελ. 345-352
ΑΘΗΝΑ  2005



Α. Μαρκόπουλος 

Ο ΘΡΙΑΜΒΟΣ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΑ 

ΤΟΥ ΒΡΕΤΑΝΙΚΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 

ΤΑ ΠΡΟΣΩΠΑ ΚΑΙ ΤΑ ΚΕΙΜΕΝΑ 

Γ Ι εικόνα του Θριάμβου της Ορθοδοξίας, που φυλάσ­

σεται στο Βρετανικό Μουσείο (M and LA 1988, 4-11.1) 

(Εικ. 1), είναι ασφαλώς μία από τις πλέον αξιόλογες βυ­

ζαντινές φορητές εικόνες που ήλθαν στο προσκήνιο κα­

τά τα τελευταία χρόνια. Όπως είναι γνωστό, η εικόνα 

ανήκε σε ιδιωτική συλλογή στη Σουηδία αλλά το έτος 

1984 ο ιδιοκτήτης της συλλογής την πούλησε στον οίκο 

Sotheby's του Λονδίνου, από τον οποίο το Βρετανικό 

Μουσείο, με τη συνδρομή του National Art Collections 

Fund, την αγόρασε τέσσερα χρόνια αργότερα1. 

Πρόκειται για εικόνα εντυπωσιακή, η οποία χωρίζεται 

οριζοντίως σε δύο ζώνες και δομείται γύρω από δύο ει-

Βλ. σχετικά D. Buckton (επιμ.), Byzantium. Treasures of Byzantine 

Art and Culture, κατάλογος έκθεσης, Λονδίνο 1994,129-131 (αριθ. 

140), με βιβλιογραφία. Το σχετικό λήμμα έχει γράψει ο R. Cormack, 

ο οποίος υπογράφει και το αντίστοιχο εκτεταμένο λήμμα στον κα­

τάλογο, Μαρία Βασιλάκη (επιμ.), Μήτηρ Θεού. Απεικονίσεις της 

Παναγίας στη βυζαντινή τέχνη, Αθήνα 2000, 340-341 (αριθ. 32), 

όπου επίσης βιβλιογραφία (στο εξής: Μήτηρ Θεού). Στον Cormack 

οφείλεται και ένα σημαντικό από πολλές πλευρές άρθρο με τίτλο 

Women and Icons, and Women in Icons, στο Liz James (επιμ.), Women, 

Men and Eunuchs. Gender in Byzantium, Λονδίνο-Νέα Υόρκη 1997, 

24-51, στο οποίο η εικόνα του Βρετανικού Μουσείου καταλαμβά­

νει δεσπόζουσα θέση (ιδιαιτ. 27 κ.ε.). Πρβλ. επίσης M. Altripp, 

Überlegungen zum Synthronos der Hagia Sophia in Iznik/Nikaia, BZ 
92 (1999), 448-454, καθώς και Annemarie Weyl Carr, Thoughts on the 

Economy of the Image of Mary, Theology Today 56 (1999), 359-378, ιδι­

αιτ. 360-365. Βλ. ακόμη πολύ πρόσφατα: η ίδια, Icon with the 

Triumph of Orthodoxy, στο Helen C. Evans (επιμ.), Byzantium. Faith 

and Power (1261-1557), κατάλογος έκθεσης, Νέα Υόρκη 2004,154-

155 (αριθ. 78), με πλούσια βιβλιογραφία. Σημειώνω ότι δεν μπόρε­

σα να συμβουλευτώ την αδημοσίευτη διδακτορική διατριβή της 

Vassiliki Foundoulakis, The Icon of Orthodoxy in the British Museum: An 

Example of Late 14th-Century Constantinopolitan Art, Courtauld Insti­

tute/Πανεπιστήμιο του Λονδίνου 1999. Ανακοίνωση, τέλος, για 

την εικόνα του Βρετανικού Μουσείου έκανε η Δήμητρα Κωτούλα 

στο Εικοστό Τέταρτο Συμπόσιο βυζαντινής και μεταβυζαντινής 

αρχαιολογίας και τέχνης, βλ. Πρόγραμμα και περιλήψεις εισηγή­

σεων και ανακοινώσεων, Αθήνα 2004,54. Σύντομο σχόλιο για την 

κόνες που ζωγραφίζονται στο κέντρο κάθε ζώνης: στην 

επάνω ζώνη η ιδιαίτερα επιβλητική εικόνα με την Πα­

ναγία Οδηγήτρια, τοποθετημένη σε βάση που διακο­

σμείται με ποδέα2, και στην κάτω ζώνη εικόνα με τον 

Χριστό. Και οι δύο εικόνες περιβάλλονται από μορφές 

που είτε αγωνίστηκαν ενεργά υπέρ της λατρείας των ει­

κόνων και κατά τις δύο περιόδους της Εικονομαχίας 

(726-787 και 815-842/843) είτε διαδραμάτισαν ουσιαστι­

κό ρόλο κατά την αποκατάσταση των εικόνων μετά τον 

θάνατο του τελευταίου εικονομάχου αυτοκράτορα Θεο­

φίλου (829-842). Η εικόνα έχει σχεδόν ομόφωνα χρονο­

λογηθεί γύρω στο 14003. 

εικόνα και στο ODB 3,2122-2123. 
2 Η εικόνα της Θεοτόκου φέρει κόκκινα βήλα τραβηγμένα στα 

πλάγια, ώστε να είναι ανεμπόδιστα ορατή. Η Παναγία πλαισιώνε­

ται από δύο νεανίες με φτερά, ως αγγέλους-δορυφόρους, ντυμέ­

νους με πλούσια κόκκινα ενδύματα και ομοιόχρωμα ψηλά καλύμ­

ματα κεφαλής, ενδυμασία που παραπέμπει στην αδελφότητα της 

Κωνσταντινούπολης, την επιφορτισμένη με τη φροντίδα της εικό­

νας (Nancy Patterson Sevcenko, Icons in the Liturgy, DOP 45 (1991), 

45-57, ιδιαιτ. 48 και η ίδια, Servants of the Holy Icon, στο Doula 

Mouriki κ.ά. (επιμ.), Byzantine East, Latin West. Art-Historical Studies 

in Honor of Kurt Weitzmann, Princeton 1995,547-553, ιδιαιτ. 550-551). 

Βλ. επίσης Αναστασία Δρανδάκη, Η Αναστήλωση των Εικόνων: 

Παράδοση και ανανέωση στο έργο ενός κρητικού ζωγράφου, 

Μουσείο Μπενάκη 1 (2001), 59-78, ιδιαιτ. 68 σημ. 42 (στο εξής: Η 

Αναστήλωση των Εικόνων). Πρβλ. και Μήτηρ Θεού, 340. Για τη 

δεσπόζουσα σημασία που είχε η εικόνα της Οδηγήτριας στην 

Κωνσταντινούπολη κατά τα ύστερα βυζαντινά χρόνια βλ. Χριστί­

να Αγγελίδη - Τ. Παπαμαστοράκης, Η μονή των Οδηγών και η λα­

τρεία της Θεοτόκου Οδηγήτριας, Μήτηρ Θεού, 373-387. Η βασική 

μελέτη για το θέμα είναι της Christine Angelidi, Un texte patriogra-

phique et édifiant : Le « Discours narratif » sur les Hodègoi, REB 52 
(1994), 113-149. 
3 Byzantium. Treasures of Byzantine Art and Culture (υποσημ. 1), 129. 

Νανώ Χατζηδάκη, Εικόνες της Συλλογής Βελιμέζη, Αθήνα 1997, 

88 (στο εξής: Συλλογή Βελιμέζη). Cormack, Women and Icons, ό.π. 

(υποσημ. 1), 27. Μήτηρ Θεού, 340. Η Ντούλα Μουρίκη (Portraits of 

St Theodosia in Five Sinai Icons, Θυμίαμα στη μνήμη της Λασκαρί-

345 



Α. ΜΑΡΚΟΠΟΥΛΟΣ 

Εικ. 1. Ο Θρίαμβος της Ορθοδοξίας. Λονδίνο, Βρετανικό 
Μουσείο (Φωτογραφικό αρχείο Βρετανικού Μουσείου). 

Η ιδιαιτερότητα της εικόνας του Βρετανικού Μουσεί­

ου έγκειται στο ότι είναι το μοναδικό αμιγώς βυζαντινό 

έργο, το οποίο έχει ως θέμα την αποκατάσταση των ει­

κόνων και την Κυριακή της Ορθοδοξίας (11 Μαρτίου 

843)4. Η επιστημονική έρευνα, στην προσπάθεια της να 

αιτιολογήσει την τόσο όψιμη παρουσία του εικονογρα­

φικού αυτού θέματος, έχει ήδη παρατηρήσει ότι κατά 

την υστεροβυζαντινή περίοδο είχε κάνει την εμφάνιση 

νας Μπούρα, Αθήνα 1994,213-219, ιδιαιτ. 218) την τοποθετεί, πά­
ντως, στο δεύτερο μισό του 14ου αιώνα, ενώ η Patterson Sevcenko 
(Icons in the Liturgy, ό.π., 47) στα τέλη του 14ου ή γενικώς στον 14ο 
αιώνα (Servants of the Holy Icon, ό.π., 550). Στα τέλη του 14ου αιώ­
να χρονολογεί την εικόνα και η Δρανδάκη, Η Αναστήλωση των 
Εικόνων, 63. 
4 Για τη χρονολογία βλ. D. Afinogenov, Imperial Repentance: The 
Solemn Procession in Constantinople on March 11, 843, Eranos 97 
(1999), 1-10, ιδιαιτ. 1 σημ. 1. 
5 Βλ. Δρανδάκη, Η Αναστήλωση των Εικόνων, 64 σημ. 27, όπου 
και η σχετική πλουσιότατη βιβλιογραφία γύρω από το θέμα, στην 
οποία ειδική θέση κατέχουν οι μελέτες της Patterson Sevcenko. 
Στην Sevcenko ανήκει και η συμβολή, Η Παναγία στα βυζαντινά 

του το θέμα της λιτανείας της εικόνας της Θεοτόκου σε 

κύκλους του Ακάθιστου Ύμνου, όπως μαρτυρούν τοι­

χογραφίες (π.χ. στο μοναστήρι Markov, στην Decani 

κ.α.) αλλά και κώδικες (π.χ. ο υπ' αριθ. 429 της Συνοδι­

κής Βιβλιοθήκης της Μόσχας κ.ά.)5. Είναι πολύ πιθανό 

ότι ο ιδιαίτερα κρίσιμος για το Βυζάντιο 14ος αιώνας, 

κατά τη διάρκεια του οποίου τέθηκαν επί τάπητος προ­

βληματισμοί που άπτονταν τόσο της ίδιας της κρατικής 

λειτουργίας (διάσπαση της αυτοκρατορίας, εμφύλιοι 

πόλεμοι), όσο και της θεολογίας (κίνημα του ησυχα-

σμού), συνέβαλε, όταν τα πράγματα έλαβαν ηρεμότερη 

τροπή, στη διαμόρφωση -διά της λιτανείας- της παρά­

στασης του Θριάμβου της Ορθοδοξίας, από την οποία 

θα διαχεόταν η (όχι πάντα πραγματοποιήσιμη) ευχή 

της συμπόρευσης Εκκλησίας και Πολιτείας σε αδιατά­

ρακτο εφεξής σύνολο6. Η παράσταση έγινε ευρύτερα 

αποδεκτή και διαδόθηκε σχετικά γρήγορα, γι' αυτό και 

τη συναντούμε, με κάποιες διαφοροποιήσεις ως προς 

τη διάταξη των μορφών αλλά και των ζωνών, σε σημα­

ντικό αριθμό φορητών εικόνων που χρονολογούνται 

από τον 16ο αιώνα και εξής, αλλά και σε τοιχογραφίες, 

ενώ είναι ενδεικτικό ότι ως θέμα αναφέρεται και στο εγ­

χειρίδιο του Διονυσίου του εκ Φουρνά Ερμηνεία της 

ζωγραφικής τέχνης1. 

Για να επιστρέψουμε στην εικόνα του Βρετανικού Μου­

σείου, παραμένει εν πολλοίς ανοιχτό το πρόβλημα της 

ταύτισης ορισμένων από τους εικονιζόμενους, διότι οι 

περισσότερες από τις επιγραφές που συνόδευαν τις 

απεικονιζόμενες μορφές έχουν εξαλειφθεί και ελάχι­

στες είναι σήμερα, και μάλιστα εν μέρει, αναγνώσιμες. 

Για την ταύτιση, πάντως, των μορφών την έρευνα μπο­

ρούν να συνδράμουν δύο γνωστές, όμοιες ως προς το 

θέμα, εικόνες, η υπ' αριθ. 5 της συλλογής Βελιμέζη (Εικ. 

2)8 και η εικόνα του Ελληνικού Ινστιτούτου της Βενε­

τίας, έργο του Εμμανουήλ Τζανφουρνάρη (περ. 1570-

χειρόγραφα, Μήτηρ Θεού, 155-165, ιδιαιτ. 164-165. Πρβλ. ακόμη 
Μαρία Ασπρά-Βαρδαβάκη, Οι μικρογραφίες τον 'Ακάθιστου 
στον κώδικα Garrett 13, Princeton, Αθήνα 1992, σποραδ. και ιδιαιτ. 
15 κ.ε., 110-113. Ειδικά για το χειρόγραφο της Μόσχας βλ. Ange-
lidi, Un texte patriographique, ό.π. (υποσημ. 2), 133 σημ. 108. 
6 Βλ. Δρανδάκη, Η Αναστήλωση των Εικόνων, 64. Βλ. και παρα­
κάτω, σ. 7. 
7 Βλ. Χατζηδάκη, Συλλογή Βελιμέζη, 90. Μήτηρ Θεού, 340. Δραν­
δάκη, Η Αναστήλωση των Εικόνων, 64 κ.ε., 69 κ.ε. Πρβλ. και Cor-
mack, Women and Icons, ό.π. (υποσημ. 1), 46 σημ. 18. 
8 Χατζηδάκη, Συλλογή Βελιμέζη, 86 κ.ε. Η εικόνα χρονολογείται 
γύρω στο 1500. 

346 



Ο ΘΡΙΑΜΒΟΣ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΒΡΕΤΑΝΙΚΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 

Εικ. 2. Η Κυριακή της Ορθοδοξίας. Αθήνα, Συλλογή Βελι-

μέζη. 

1631) (Εικ. 3)9. Από τις δύο αυτές εικόνες, η πρώτη βρί­

σκεται πολύ κοντά στην εικόνα του Βρετανικού Μουσεί­

ου, σε βαθμό ώστε η Χατζηδάκη να υποστηρίξει τη χρή­

ση κοινού ανθιβόλου10. Αντίθετα, η εικόνα που φιλοτέ­

χνησε ο Τζανφουρνάρης διακρίνεται για διαφορετικές 

επιλογές ως προς τους εικονιζόμενους και κατ' ακο-

λουθίαν μόνον υποβοηθητικά μπορεί να αξιοποιηθεί11. 

Στην επάνω ζώνη της εικόνας του Βρετανικού Μουσεί­

ου και αριστερά της εικόνας της Θεοτόκου βρίσκονται 

9 M. Chatzidakis,/cô«e5 de Saint-Georges des Grecs et de la Collection de 
l'Institut, Βενετία 1962,96 αριθ. 63 (στο εξής: Icônes de Saint-Georges 
des Grecs). Πρβλ. και Νίκη Γ. Τσελέντη-Παπαδοποΰλου, Οι εικό­

νες της Ελληνικής Αδελφότητας της Βενετίας από το 16ο έως το 

πρώτο μισό τον 20ού αιώνα. Αρχειακή τεκμηρίωση, Αθήνα 2002, 

160-161 και πίν. 36. Η γνωστή εικόνα του Μουσείου Μπενάκη με 

το ίδιο θέμα και την πλαστή υπογραφή του Τζανφουρνάρη (Εικ. 

4) δεν φέρει καμιά επιγραφή (Δρανδάκη, Η Αναστήλωση των Ει­

κόνων, 59-61 και σημ. 7). Πρβλ. και όσα σημειώνει ο Cormack, 

Women and Icons, ό.π. (υποσημ. 1), 29 και σημ. 18, όπου όμως δεν 

Εικ. 3. Εμμανουήλ Τζανφουρνάρη: Η Κυριακή της Ορθοδο­

ξίας. Βενετία, Ελληνικό Ινστιτούτο (Φωτογραφικό αρχείο 

Ινστιτούτου). 

ο ανήλικος αυτοκράτορας Μιχαήλ Γ (842-867) και η 

μητέρα του αυτοκράτειρα Θεοδώρα, που πρωτοστάτη­

σε, όπως είναι γνωστό, στην επαναφορά της λατρείας 

των εικόνων. Και οι δύο φορούν αυτοκρατορικά ενδύ­

ματα, ενώ οι σχετικές επιγραφές δεν παρουσιάζουν 

προβλήματα ανάγνωσης12. Στην άκρη δεξιά εικονογρα­

φείται ο πρώτος μετά τη λήξη της Εικονομαχίας πα­

τριάρχης Μεθόδιος (843-847), ο οποίος εργάστηκε με 

ζήλο και αξιοπρόσεκτη διπλωματικότητα, σύμφωνα με 

μνημονεύεται η εικόνα της Συλλογής Βελιμέζη, καθώς η δημοσί­

ευση της από τη Χατζηδάκη συνέπεσε χρονικά με την εμφάνιση 

του άρθρου του. 
1 0 Χατζηδάκη, Συλλογή Βελιμέζη, 90. Πάντως, πολλές από τις επι­

γραφές και της εικόνας αυτής είτε δεν είναι πλέον αναγνώσιμες εί­

τε διαβάζονται με αρκετή δυσκολία. Πρβλ. και Μήτηρ Θεού, 340. 
1 1 Βλ. Chatzidakis, Icônes de Saint-Georges des Grecs, 96. 
12 Πρβλ. και Μήτηρ Θεού, 340. Βλ. και το σχόλιο της Judith Herrin, 

Women in Purple, Λονδίνο 2001,211-212. 

347 



Α. ΜΑΡΚΟΠΟΥΛΟΣ 

Εικ. 4. Η Αναστήλωση των Εικόνων. Αθήνα, Μουσείο Μπε­

νάκη (αριθ. ενρ. 21170). 

την κρίση των πηγών, για την επάνοδο της ηρεμίας στα 

εκκλησιαστικά πράγματα1 3. Δίπλα του βρίσκεται μια 

επισκοπική μορφή και δύο μοναχοί* και για τους τρεις 

οι επιγραφές έχουν σβηστεί. Για τον αντίστοιχο όμως 

επίσκοπο στην εικόνα της συλλογής Βελιμέζη η Χατζη­

δάκη διάβασε τα γράμματα ΘΕΟ, με αποτέλεσμα να 

υποστηρίξει ότι πρόκειται για κάποιον ιεράρχη ονόμα­

τι Θεόδωρος14. Λόγω της προσέγγισης της εικόνας αυ-

Σφαιρική θεώρηση του θέματος από τον D.F. Afinogenov, The 

Great Purge of 843: A Re-examination, στο J.O. Rosenqvist (επιμ.), 

Λειμών. Studies Presented to Lennart Rydén on His Sixty-Fifth Birthday, 
Ουψάλα 1996,79-91. 
1 4 Χατζηδάκη,Συλλογή Βελιμέζη, 86. 
1 5 Μήτηρ Θεού, 340. Τον ακολούθησε η Δρανδάκη, Η Αναστήλω­

ση των Εικόνων, 61 σημ. 5. 
1 6 Σημειώνω ενδεικτικά ότι για την περίοδο της Εικονομαχίας οι 

Θεόδωροι που βιογραφούνται στο Prosopographie der mittelby­

zantinischen Zeit (= PmbZ) ξεπερνούν τους τριακόσιους. 
1 7 Βλ. PmbZ, αριθ. 8209. Υπέρ του Θεοφίλου συνηγορεί το ότι ανα­

φέρεται από το Συνοδικό της Ορθοδοξίας, J. Gouillard, Le Syno-

τής με εκείνη του Βρετανικού Μουσείου ο Cormack 

αποδέχθηκε με επιφύλαξη την ταύτιση15. Πρόκειται για 

λογική εικασία, η οποία όμως είναι αδύνατο να διερευ­

νηθεί περισσότερο, επειδή το όνομα Θεόδωρος είναι 

κοινότατο16. Ίσως στο σημείο αυτό και με τις δέουσες 

επιφυλάξεις, αντί του ονόματος Θεόδωρος θα ήταν δυ­

νατό να προταθεί το όνομα Θεόφιλος και να συνδεθεί 

με τον ιδιαίτερα προβεβλημένο από τις πηγές εικονολά-

τρη επίσκοπο Εφέσου Θεόφιλο, ο θάνατος του οποίου 

τοποθετείται μεταξύ των ετών 829 και 83317. Ας επιση­

μανθεί ότι στην εικόνα του Τζανφουρνάρη υπάρχει 

στην αντίστοιχη θέση ο επίσκοπος Νικομήδειας Θεο­

φύλακτος, πολύ γνωστή προσωπικότητα της εικονολα-

τρικής πτέρυγας1 8. Ο Θεοφύλακτος, όμως, δεν μπορεί 

να ταυτιστεί με τον ιεράρχη της εικόνας του Βρετανι­

κού Μουσείου, παρά το ότι τα τρία γράμματα της επι­

γραφής (ΘΕΟ) συμπλέουν, επειδή εικονογραφείται, 

όπως θα δούμε σχεδόν αμέσως, στο κάτω δεξιό τμήμα 

της ίδιας εικόνας. Για τα δύο πρόσωπα που έπονται του 

Μεθοδίου δεν υπάρχει καμιά σχετική ένδειξη· στην ει­

κόνα, όμως, του Ελληνικού Ινστιτούτου της Βενετίας 

παριστάνονται δύο σημαίνοντες εικονολάτρες, ο Μι­

χαήλ Συνάδων και ο Ευθύμιος Σάρδεων, οι οποίοι, άλ­

λωστε, μνημονεύονται-όπως και ο Θεοφύλακτος- από 

το Συνοδικό της Ορθοδοξίας19. Ίσως τα δύο αυτά ονό­

ματα θα πρέπει να ληφθούν υπόψη για την ταύτιση των 

προσώπων της εικόνας του Βρετανικού Μουσείου πα­

ρά το ότι, όπως θα δούμε στη συνέχεια, είναι πολύ πιθα­

νό η εν λόγω εικόνα να μη συνδέεται κειμενολογικά με 

το Συνοδικό της Ορθοδοξίας. 

Η πρώτη μορφή που εικονίζεται στο κάτω αριστερό 

άκρο της εικόνας του Βρετανικού Μουσείου είναι η 

αγία Θεοδοσία, η πολύ γνωστή αγία της πρώτης εικο-

νομαχικής περιόδου, η οποία προάσπισε την εικόνα 

του Ιησού στη Χαλκή20. Η επιγραφή που συνοδεύει την 

αγία διαβάζεται εύκολα, κάτι που δεν συμβαίνει με τις 

dikon de l'Orthodoxie. Edition et commentaire, TM 2 (1967), 1-316, 

ιδιαιτ. 53,121 και 143. 
1 8 Βλ. PmbZ, αριθ. 8295. 

Chatzidakis, Icônes de Saint-Georges des Grecs, 96. Gouillard, ό.π., 

53,121.123 και 143. Στην πλευρά αυτή της εικόνας εικονογραφού­

νται πέντε και όχι τέσσερα πρόσωπα, όπως συμβαίνει με την εικό­

να του Βρετανικού Μουσείου. 
2 0 Η αγία κρατάει στα χέρια της την εικόνα του Ιησού' πρβλ. Μή­

τηρ Θεού, 340. Για την αγία Θεοδοσία βλ. καταρχήν PmbZ, αριθ. 

7788 και παρακάτω σ. 351 και υποσημ. 44-47. Σήμερα, πάντως, η 

παρουσία οποιασδήποτε εικόνας στη Χαλκή πριν από το έτος 800 

αμφισβητείται· βλ. Leslie Brubaker - J. Haldon, Byzantium in the Icono-

348 



Ο ΘΡΙΑΜΒΟΣ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΒΡΕΤΑΝΙΚΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 

τρεις μορφές που ακολουθούν και οι οποίες παραμέ­

νουν ανώνυμες. Για την τρίτη μορφή, τέταρτη από αρι­

στερά, η Χατζηδάκη έχει προτείνει την πιθανή ταύτιση 

της με τον άγιο Ιωαννίκιο21. Πρόκειται για βάσιμη από­

δοση, διότι και στην εικόνα του Ινστιτούτου της Βενε­

τίας εικονίζεται στο ίδιο σημείο ο άγιος Ιωαννίκιος22. 

Για τον Θεοφάνη τον Ομολογητή, που είναι η επόμενη 

μορφή η οποία εικονογραφείται, δεν υπάρχει πρόβλη­

μα, καθώς διακρίνονται τρία γράμματα της σχετικής 

επιγραφής: (0EO)<PAN(HC)23. Ο Θεοφάνης κρατάει τη 

μικρή εικόνα του Ιησού στο κέντρο της κάτω ζώνης μα­

ζί με τον Θεόδωρο Στουδίτη, ο οποίος ακολουθεί. Αν 

και μόνον το γράμμα Θ, και αυτό με σχετική δυσχέρεια, 

μπορεί να διαβαστεί από την επιγραφή που τον συνο­

δεύει, η ταύτιση είναι μάλλον ασφαλής· συν τοις άλλοις, 

και στην εικόνα του Τζανφουρνάρη ο Θεοφάνης και ο 

Θεόδωρος Στουδίτης βρίσκονται στο κέντρο της κάτω 

ζώνης κρατώντας την εικόνα του Ιησού24. Οι πολύ γνω­

στοί αδελφοί Γραπτοί, Θεόδωρος και Θεοφάνης, έχουν 

τοποθετηθεί δίπλα στον Στουδίτη· οι σχετικές επιγρα­

φές, (Θ)ΕΟ(ΔΩΡΟΟ) και ΘΕΟΦ(ΑΝΗΟ), είναι με δυσκο­

λία αναγνώσιμες αλλά νομίζω ότι η ταύτιση αυτή, που 

προτάθηκε από τον Cormack, συγκεντρώνει πολλές πι­

θανότητες να είναι σωστή25. Για τον ιεράρχη που ακο­

λουθεί είναι αδύνατη οποιαδήποτε εικασία, καθώς δεν 

σώζεται επιγραφή, ενώ, από την άλλη πλευρά, η εικόνα 

της συλλογής Βελιμέζη δεν προσφέρει στο συγκεκριμέ­

νο σημείο καμιά βοήθεια. Οι δύο τελευταίες μορφές 

στην εικόνα του Βρετανικού Μουσείου φέρουν επιγρα­

φές που διαβάζονται μάλλον αβίαστα, στην πρώτη το 

όνομα ΘΕΟΦΥΛΑΚ(ΤΟ€) και στη δεύτερη το όνομα 

clast Era (ca 680-850): The Sources. An Annotated Survey, Aldershot 
2001, 71 (με βιβλιογραφία) και εντελώς πρόσφατα Ρ. Speck, Das 
Christusbild an der Chalke und die ikonoklastischen Jamben, L'épi-
stolographie et la poésie épigrammatique : projets actuels et questions de 
méthodologie..., Παρίσι2003,239-245. 
2 1 Χατζηδάκη, Συλλογή Βελιμέζη, 88. 

Chatzidakis, Icônes de Saint-Georges des Grecs, 96. 
2 3 Μήτηρ Θεού, 340. 
2 4 Chatzidakis, Icônes de Saint-Georges des Grecs, 96. Στην εικόνα της 
συλλογής Βελιμέζη οι σχετικές επιγραφές έχουν απαλειφθεί αλλά 
η Χατζηδάκη {Συλλογή Βελιμέζη, 86) αποδέχεται ότι τα εικονιζό­
μενα στην αντίστοιχη θέση πρόσωπα ταυτίζονται με τον Θεοφάνη 
και τον Θεόδωρο Στουδίτη στηριζόμενη στις εικόνες του Βρετανι­
κού Μουσείου και του Τζανφουρνάρη. 

Byzantium. Treasures of Byzantine Art and Culture (υποσημ. 1), 129. 
Cormack, Women and Icons, ό.π. (υποσημ. 1), 29· το ίδιο σκεπτικό 
επαναλαμβάνεται στο Μήτηρ Θεού, 340. Αξίζει να λεχθεί ότι στην 
εικόνα της συλλογής Βελιμέζη για τον ιερωμένο που ακολουθεί 
μετά τον Θεόδωρο Στουδίτη διαβάζεται η επιγραφή APC, με συνέ-

APCAKIOC26. Ο Θεοφύλακτος δεν είναι, πιθανότατα, 

άλλος από τον Θεοφύλακτο Νικομήδειας, για τον οποίο 

έγινε ήδη σχετικό σχόλιο27. Για τον Αρσάκιο θα επανέλ­

θουμε στη συνέχεια αλλά ας λεχθεί εκ προοιμίου ότι 

πρόκειται για ιερωμένο που κινείται ανάμεσα στον μύθο 

και την πραγματικότητα. Υπέρμαχος της εικονολατρίας 

αγωνίστηκε για την αποκατάσταση των εικόνων, ενώ τα 

κείμενα κάνουν λόγο για σχέσεις, αρκούντως στενές, 

που είχε αναπτύξει με τον Ιωαννίκιο, κατά κύριο λόγο, 

αλλά και με τον μέλλοντα πατριάρχη Μεθόδιο28. 

Η ενασχόληση με τις μορφές της εικόνας του Βρετανι­

κού Μουσείου μπορεί μεν να κατέληξε σε ορισμένες νέ­

ες προτάσεις ή και να επιβεβαίωσε άλλες, παραμένει 

όμως ανοιχτό το ζήτημα της διερεύνησης των κριτη­

ρίων -αν, φυσικά, υπάρχουν κριτήρια-, με βάση τα 

οποία ο άγνωστος καλλιτέχνης επέλεξε να απεικονίσει 

τις συγκεκριμένες αυτές μορφές από τον χώρο των ει-

κονολατρών. Θα πρέπει να επισημάνουμε ότι ο Cor­

mack τόνισε από την πρώτη στιγμή ότι η εικόνα προέρ­

χεται από κωνσταντινουπολίτικο εργαστήριο29 και, πα­

ρά τις ενστάσεις της Χατζηδάκη, η οποία έκρινε ότι εί­

ναι έργο κρητικού εργαστηρίου των αρχών του 15ου αι­

ώνα3 0, η άποψη αυτή τείνει μάλλον να επικρατήσει31. 

Θεωρώ ότι εικόνα με το συγκεκριμένο αυτό θρησκευτι­

κό θέμα, με την παρουσία μαρτύρων και ομολογητών 

της εικονομαχικής περιόδου (Γραπτοί, Θεοφάνης Ομο-

λογητής, Θεοδοσία, Μεθόδιος μεταξύ πολλών άλλων), 

αλλά και μορφών με πολιτικό βάρος (Μιχαήλ και Θεο­

δώρα), εκείνη ειδικά τη χρονική περίοδο θα πρέπει να 

έχει προέλθει από την Κωνσταντινούπολη32. Επιπλέον, 

είναι προφανές ότι η επιλογή των εικονιζόμενων μορ-

πεια η Χατζηδάκη να προτείνει το όνομα Αρσένιος (Συλλογή Βε­
λιμέζη, 88). Είναι όμως πλέον πιθανό ότι πρόκειται για τον μονα­
χό Αρσάκιο, για τον οποίο βλ. αμέσως παρακάτω. Στο σημείο αυ­
τό, επομένως, η εικόνα αυτή διαφοροποιείται από εκείνη του Βρε­
τανικού Μουσείου. 
2 6 Μήτηρ Θεού, 340. 
2 7 Βλ. παραπάνω σ. 348 και υποσημ. 18. 
2 8 PmbZ, αριθ. 614. Ο Gouillard (Le Synodikon de l'Orthodoxie, ό.π. 
(υποσημ. 17), 124,145-146) θεωρεί ύποπτη τη μαρτυρία των κειμέ­
νων για τον Αρσάκιο, από την άλλη όμως πλευρά δεν γνωρίζει την 
εικόνα του Βρετανικού Μουσείου. Ο Αρσάκιος, πάντως, δεν είναι 
γνωστός εικονογραφικά (Cormack, Women and Icons, ό.π. (υπο­
σημ. 1), 29). Βλ. και παρακάτω σ. 350 και υποσημ. 40. 
29 Byzantium. Treasures of Byzantine Art and Culture (υποσημ. 1), 130. 
3 0 Χατζηδάκη, Συλλογή Βελιμέζη, 90. 
3 1 Δρανδάκη, Η Αναστήλωση των Εικόνων, 63. Ο προβληματι­
σμός του Cormack σχετικά με την τοποθέτηση της Χατζηδάκη 
αναπτύσσεται στο Μήτηρ Θεού, 340. 
3 2 Βλ. παρακάτω σ. 351. 

349 



Α. ΜΑΡΚΟΠΟΥΛΟΣ 

φών δεν έγινε τυχαία αλλά χρησιμοποιήθηκε κείμενο ή 
κείμενα που απηχούν την εικονομαχική έριδα, όπως εί­
ναι ευνόητο, καθώς και ότι στην εικόνα εισήλθαν, μέσω 
άλλης ενδεχομένως οδού, νέα πρόσωπα3 3. Το κείμενο 
εκείνο που θα μπορούσε αμέσως να σκεφτεί κανείς 
αναφορικά με τα όσα μας προβληματίζουν εδώ, είναι 
βέβαια το Συνοδικό της Ορθοδοξίας34. Το λεγόμενο 
όμως αρχικό Συνοδικό, στη μορφή που έφτασε ως τις 
μέρες μας, χρονολογείται οπωσδήποτε μετά το 867 (και 
πριν από το 920), στερείται ομοιογένειας και είναι δύ­
σκολο, αν όχι αδύνατο, να είχε επωφελώς χρησιμοποιη­
θεί από εκείνον που θα επέλεγε τα πρόσωπα για την ει­
κόνα του Βρετανικού Μουσείου, καθώς οι πρωταγωνι­
στές των τότε συμβάντων μνημονεύονται διάσπαρτοι 
και με μάλλον δυσδιάκριτο γνώμονα, ενώ παραλείπο­
νται πολλοί άλλοι35. 

Σε αντίθεση με το Συνοδικό της Ορθοδοξίας, ένα εξί­
σου παλαιό, αν όχι παλαιότερο, έργο, γνωστό με την 
επωνυμία Διήγησις ψυχωφελής πάνυ περί Θεοφίλου 

(De Theophili imperatorìs absolutione, BHG, 1732-1734k) 
(εφεξής: Διήγηση), συγκεντρώνει, κατά την εκτίμηση 
μου, πολλές πιθανότητες να έχει χρησιμοποιηθεί ως 
ιστορική βάση για τη σύνθεση της εικόνας του Βρετανι­
κού Μουσείου36. Το κείμενο έχει γραφτεί με προφανή 
σκοπό να εγκωμιάσει μετά θάνατον τον Θεόφιλο και 
για τον λόγο αυτό αναμειγνύονται στην αφήγηση του 

3 3 Ας σημειωθεί ότι, όπως είναι ευρύτερα γνωστό, δεν υπάρχει ομο­
φωνία στις πηγές ως προς τα πρόσωπα που επηρέασαν τα γεγονότα 
του 843. Βλ. εντελώς ενδεικτικά Gouillard, Le Synodikon de l'Ortho­
doxie, ό.π. (υποσημ. 17), 120 κ.ε. και Brubaker - Haidon, Byzantium in 
the Iconoclast Era (υποσημ. 20), 165 κ.ε. και σποραδικά. 
3 4 Gouillard, ό.π., σποραδικά. Brubaker - Haidon, ό.π., 238. Πρα­
κτικά της συνόδου του 843 δεν έχουν σωθεί. 
3 5 Gouillard, ό.π., 51,110-53,133 και 142 κ.ε. 
3 6 W. Regel (εκδ.), Analecta Byzantino-Russica, Αγία Πετρούπολη 
1891, xviii-xix, 19-39, όπου παράλληλη δημοσίευση δύο παραλλα­
γών του κειμένου, που παραδίδονται από κώδικες του Λονδίνου 
και της Μαδρίτης. Βλ. σχετικά Α. Markopoulos, The Rehabilitation 
of the Emperor Theophilos, στο Leslie Brubaker (επιμ.), Byzantium in 
the Ninth Century: Dead or Alive? Aldershot 1998,37-49, ιδιαιτ. 43 κ.ε. 
(=History and Literature of Byzantium in the 9th-10th Centuries, Aiders-
hot 2004, αριθ. XX). Σε αντιστοιχία με τη Διήγηση βρίσκεται ένα 
δεύτερο κείμενο με τίτλο Περί των αγαθοεργιών Θεοφίλου τον 
βασιλέως (De Theophili imperatorìs benefactis, BHG 1735), εκδεδομέ-
vo επίσης από τον Regel (Analecta Byzantino-Russica, 40-43), ενώ 
πολύ κοντά κινείται και ο Βίος της Θεοδώρας (Α. Μαρκόπουλος 
(έκδ.), Βίος της αυτοκράτειρας Θεοδώρας, Σύμμεικτα 5 (1983), 
249-285 (=History and Literature of Byzantium in the 9th-10th Centuries, 
αριθ. V). Η άποψη της Martha Vinson (Rhetoric and Writing Strategies 
in the Ninth Century, στο Elizabeth Jeffreys (επιμ.), Rhetoric in Byzan­
tium, Aldershot 2003,9-22, ιδιαιτ. 18), ότι η Μακεδόνικη δυναστεία 

πραγματικά αλλά και μη πραγματικά στοιχεία. Αν και 
η ακριβής χρονολόγηση της Διήγησης παραμένει επι­
σφαλής, η συγγραφή της τοποθετείται μάλλον κατά τον 
10ο αιώνα, οπωσδήποτε δε πριν από το 111137, ενώ με 
τη διάδοση της ενίσχυσε την εξαιρετικά ευνοϊκή μετα­
θανάτια φήμη που συνόδευε κατά τη μέση και την 
ύστερη βυζαντινή περίοδο τον τελευταίο εικονομάχο 
ηγεμόνα38. Η Διήγηση (ο. 29-37) παραδίδει ότι η αυτο­
κράτειρα Θεοδώρα παρακάλεσε με θέρμη τους άγιους 
πατέρες που συγκεντρώθηκαν στην Κωνσταντινούπο­
λη τον Μάρτιο του έτους 843 για να αποφασίσουν την 
αναστήλωση των εικόνων, να μην προβούν στον αναθε-
ματισμό του Θεοφίλου, αλλά να φροντίσουν, αντίθετα, 
να του παρασχεθεί, μέσω προσευχών, συγχώρηση από 
τον Θεό. Ο πατριάρχης Μεθόδιος, αφού άκουσε τις ικε­
σίες της αυτοκράτειρας, πήγε στην Αγία Σοφία όπου 
προσευχήθηκε μαζί με επιφανείς εκπροσώπους της 
Εκκλησίας, όπως και πλήθος λαού, για τη σωτηρία του 
Θεοφίλου, η οποία δεν άργησε να έρθει39. Ο άγνωστος 
συντάκτης του έργου ονοματίζει τους εκκλησιαστικούς 
άνδρες που συμπροσευχήθηκαν με τον πατριάρχη- ήταν, 
κατά σειρά, οι Ιωαννίκιος, Αρσάκιος, Θεόδωρος ο Στου-
δίτης, Θεοφάνης ο Ομολογητής, οι δύο αδελφοί Γραπτοί 
αλλά και έτεροι πλείστοι της αρετής και της ορθοδόξου 

πίστεως άντεχόμενοι μέχρι θανάτου40. Πιστεύω λοιπόν 
ότι δεν μπορεί να θεωρηθεί απλώς θέμα σύμπτωσης το 

προώθησε τη λατρεία της Θεοδώρας με σκοπό να ενισχύσει αυτή 
καθαυτή την εικόνα της δυναστείας, είναι μεν ενδιαφέρουσα ως 
συλλογισμός, καθώς συμβαδίζει με ανάλογες σκέψεις που έχουν 
δει το φως της δημοσιότητας αναφορικά με τον Θεόφιλο, αλλά 
δεν νομίζω ότι έχει υπέρ αυτής αποδεικτικά ερείσματα. 
3 7 Markopoulos, The Rehabilitation of the Emperor Theophilos, ό.π., 
47 και σημ. 56,58. 
3 8 Ό.π. , 39-41, 47-49 αλλά και Gouillard, Le Synodikon de l'Ortho­
doxie, ό.π. (υποσημ. 17), 132-133. 
3 9 Markopoulos, The Rehabilitation of the Emperor Theophilos, ό.π., 
42-44 και σημ. 28. 
4 0 Διήγηση, 32. Στην παραλλαγή του κειμένου που παραδίδεται 
από το χειρόγραφο του Λονδίνου, αντί του Αρσακίου μνημονεύε­
ται στο ίδιο σημείο ο Μιχαήλ Σύγκελλος, ενώ για τον Αρσάκιο γί­
νεται λόγος σε άλλο χωρίο του κειμένου, όπως παραδίδεται από 
τον κώδικα της Μαδρίτης, με τον χαρακτηρισμό ότι πρόκειται για 
γνήσιον θεράποντα τον Θεού (Διήγηση, 24). Το ίδιο συμβαίνει και 
σε μια άλλη σύνταξη του έργου που δημοσιεύτηκε από τον Fr. 
Combefis (Graeco-latinae patrum Bibliothecae novum auctarium, τ. 2, 
Παρίσι 1648,715 Α-743 Α, ιδιαιτ. 717D κ.ε.). Για τον Αρσάκιο κάνει 
λόγο και ο Βίος της Θεοδώρας (Μαρκόπουλος, Βίος της αυτο­
κράτειρας Θεοδώρας, ό.π. (υποσημ. 36), 10,28, σ. 266). Τα όσα επι­
σημαίνει ο Afinogenov για τον Αρσάκιο (The Great Purge of 843, 
ό.π. (υποσημ. 13), 91) είναι ασφαλώς ενδιαφέροντα αλλά χρήζουν 
αναλυτικής επεξεργασίας. 

350 



Ο ΘΡΙΑΜΒΟΣ ΤΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΙΑΣ ΣΤΗΝ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΒΡΕΤΑΝΙΚΟΥ ΜΟΥΣΕΙΟΥ 

γεγονός ότι όλοι σχεδόν41 όσοι μνημονεύονται στη Διή­

γηση -και όχι άλλοι οι οποίοι κάλλιστα θα μπορούσαν 

να έχουν θέση, όπως λ.χ. ο Ευθύμιος Σάρδεων- απεικο­

νίζονται σχεδόν με τη σειρά της Διήγησης στον Θρίαμ­

βο της Ορθοδοξίας. Εκτιμώ ότι η Διήγηση, ενδεχομέ­

νως όχι στη μορφή που μας έχει παραδοθεί αλλά πά­

ντως πολύ κοντά σε αυτή, συγκεντρώνει πάρα πολλές 

πιθανότητες να αποτέλεσε το κείμενο πάνω στο οποίο 

στηρίχθηκε η παράσταση της εικόνας42. 

Μένει να εξεταστούν οι λόγοι της παρουσίας της αγίας 

Θεοδοσίας στην εικόνα του Βρετανικού Μουσείου43. 

Ότι η αγία ήταν ιδιαίτερα δημοφιλής κατά την παλαιο-

λόγεια περίοδο είναι γνωστό τόσο από την εικονογρα­

φία 4 4 όσο και από μαρτυρίες φιλολογικής ή άλλης 

υφής4 5. Θα ήταν επομένως απόλυτα εύλογο να θεωρή­

σουμε ότι η αγία Θεοδοσία εικονογραφήθηκε στον 

Θρίαμβο της Ορθοδοξίας λόγω της μεγάλης φήμης που 

είχε αποκτήσει στην Κωνσταντινούπολη και όχι λόγω 

του μαρτυρίου της κατά την πρώτη εικονομαχική πε­

ρίοδο, γεγονός το οποίο έχει άλλωστε με ισχυρά επιχει­

ρήματα αμφισβητηθεί παλαιότερα από τον Mango46 και 

τελευταία από τον Cormack47. Χωρίς να αποκλείω εντε-

4 1 Η σημαντικότερη εξαίρεση είναι εκείνη της αγίας Θεοδοσίας, 
για την οποία βλ. αμέσως παρακάτω. 
4 2 Ο Gouillard, ο οποίος, όπως είδαμε, αγνοούσε τον Θρίαμβο της 
Ορθοδοξίας (βλ. παραπάνω σ. 349 και υποσημ. 28) εκτίμησε ότι 
τόσο ο Αρσάκιος όσο και μία ακόμη άγνωστη από άλλες πηγές 
μορφή, ο μοναχός Ησαΐας, ο οποίος, πάντως, δεν εικονογραφεί­
ται, εισήλθαν στη Διήγηση, που μας ενδιαφέρει κυρίως εδώ, αλλά 
και στον Βίο της Θεοδώρας, με προφανή σκοπό να ενισχύσουν 
την προσωπικότητα και το κύρος του Ιωαννικίου (Le Synodikon de 
l'Orthodoxie, ό.π. (υποσημ. 17), 124,145-146). Ό σ ο και αν η εικασία 
αυτή είναι ευφυής και ενισχύεται, ως ένα σημείο, από τον Α. Ber­
ger {Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos, Βόννη 1988,449-
452), θεωρώ ότι κανένα από τα έργα αυτά δεν θα εισήγαγε στην 
αφήγηση του, για προφανείς λόγους αληθοφάνειας, ανύπαρκτα 
πρόσωπα. Ειδικά για τον Ησαΐα βλ. πλέον D. Afînogenov, The 
Bride-show of Theophilos: Some Notes on the Sources, Eranos 95 
(1997), 10-18, ιδιαιτ. 15-16. 
4 3 Από άλλη οπτική αλλά ασφαλώς ενδιαφέρουσα η προσέγγιση 
του Cormack, Women and Icons, ό.π. (υποσημ. 1), 29-31,35 κ.ε. 
4 4 Mouriki, Portraits of St Theodosia, ό.π. (υποσημ. 3), 216. G. Gala-
varis, Two Icons of St. Theodosia at Sinai, ΔΧΑΕ YL (1993-1994), 313-
316. Χρυσάνθη Μπαλτογιάννη, Εικόνα της αγίας Θεοδοσίας της 
Κωνσταντινουπολίτισσας στη Νάξο,ΖΐΧ4£ KB' (2001), 215-226. 
4 5 Ενδεικτικά αναφέρω το γνωστό εγκώμιο της αγίας που έγραψε 
ο Κωνσταντίνος Ακροπολίτης (PG 140, 894Β-936Β), την εκτετα­
μένη σχετική μαρτυρία του Γεωργίου Παχυμέρη, xi, 32 (τ. 4, σ. 
497.26-501,8 Fauler), τον κανόνα που συνέθεσε ο Νικηφόρος Μο-
σχόπουλος (Ελένη Παπαηλιοπούλου-Φωτοπούλου, Ταμεΐον ανεκ­
δότων βυζαντινών άσματικών κανόνων, Αθήνα 1996, 206, αριθ. 
626 και σημ. 534), όπως και τις μαρτυρίες ρώσων προσκυνητών 

λώς την περίπτωση αυτή, θα ήθελα να σημειώσω ότι 

στην αγία Θεοδοσία αποδόθηκε και η θεραπεία του 

πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Ιωσήφ Β' (1416-1439). 

Το συμβάν είναι γνωστό από σχετικά επιγράμματα που 

συνέθεσε ο Μάρκος Ευγενικός, από τη γραφίδα του 

οποίου προέρχονται επίσης κανόνας όσο και ακολου­

θία4 8. Μήπως η θεραπεία του πατριάρχη, που χρονολο­

γήθηκε πολύ πειστικά από την Μίνεβα το 1436, συνέβα­

λε περισσότερο από άλλα προγενέστερα θαύματα στην 

ένταξη της αγίας Θεοδοσίας στην εικόνα του Βρετανι­

κού Μουσείου; Αν ο συλλογισμός αυτός αποδειχθεί σω­

στός, τότε ο Θρίαμβος της Ορθοδοξίας θα πρέπει να 

χρονολογηθεί κατά την ίδια χρονική περίοδο, που προ­

ηγείται, άλλωστε, της αναχώρησης του Ιωσήφ και της 

βυζαντινής αντιπροσωπείας για την τόσο κρίσιμη Σύ­

νοδο Φερράρας-Φλωρεντίας το 1437. Ίσως αυτό το 

σκεπτικό να ερμηνεύει πληρέστερα την εντυπωσιακή 

αποτύπωση της ενότητας Εκκλησίας και Κράτους, η 

οποία παρατηρείται τόσο στην εικόνα του Βρετανικού 

Μουσείου, που δημιουργήθηκε τελικά για προφανείς 

ιδεολογικούς -με την ευρεία έννοια του όρου- λό­

γους4 9, όσο και στη Διήγηση. 

που επισκέπτονταν εκείνα τα χρόνια την Κωνσταντινούπολη (G. 
P. Majeska, Russian Travelers to Constantinople in the Fourteenth and 
Fifteenth Centuries, DOS 19, Washington, D.C. 1984, 28-29,136-137, 
211-242,346-351 και σποραδικά. Ο ίδιος, Russian Pilgrims in Con­
stantinople, DOP 56 (2002), 93-108, ιδιαιτ. 102). Ενδιαφέρουσα η 
προσέγγιση του Η. Αναγνωστάκη, Από την εικόνα της μοναχής 
Ευφροσύνης στον Βίο των οσίων του Μεγάλου Σπηλαίου..., στο 
Βούλα Κόντη (επιμ.), Ο μοναχισμός στην Πελοπόννησο, 4ος-15ος 
αι., Αθήνα 2004,147-198, ιδιαιτ. 160-161. 
4 6 C. Mango, The Brazen House, Κοπεγχάγη 1959,117-118. 
4 7 Cormack, Women and Icons, ό.π. (υποσημ. 1), 40. Για την αγία Θεο­
δοσία βλ. ακόμη Alice-Mary Talbot (επιμ.), Byzantine Defenders of 
Images. Eight Saints'Lives in English Translation, Dumbarton Oaks 1998, 
1-7 (το σχετικό κεφάλαιο έγραψε ο Ν. Constas). Καλλιόπη Α. 
Μπουρδάρα, Η λαϊκή αντίδραση στην έναρξη της εικονομαχικής 
πολιτικής του Λέοντος Γ', Βυζαντινά 21 (2000), 459-473, ιδιαιτ. 464 
κ.ε. D. Afinogenov, A Mysterious Saint: St. Theodosia, the Martyr of 
Constantinople, Christians KL· Vostok 2 (2001), 3-13. Κωνστ. Μέντζου-
Μεϊμάρη, Βυζαντινή αγιολογική βιογραφία, Αθήνα 2002, 85-86, 
110-111. El. Kountoura-Galake, Constantine V Copronymos or Michael 
Vili Paleologos the New Constantine? The Anonymous Encomium of 
Saint Theodosia, Σύμμεικτα 15 (2002), 183-194. Πρβλ. ακόμη και 
Alice-Mary Talbot, Pilgrimage to Healing Shrines: The Evidence of 
Miracle Accounts, DOP 56 (2002), 153-173, ιδιαιτ. 166-167. Έκδοση 
του corpus των αγιολογικών κειμένων που γράφτηκαν για την αγία 
Θεοδοσία ετοιμάζει η συνάδελφος Σοφία Κοτζαμπάση. 

Βλ. Εβελίνα Μίνεβα, Το υμνογραφικό έργο του Μάρκου Ευγε­
νικού, Αθήνα 2004, 92 κ.ε., 326 κ.ε., όπου έκδοση του κανόνα και 
της ακολουθίας με τη σχετική βιβλιογραφία. 
4 9 Πρβλ. Δρανδάκη, Η Αναστήλωση των Εικόνων, 68-69 κ.ε. 

351 



A. Markopoulos 

THE ICON OF THE TRIUMPH OF ORTHODOXY 
IN THE BRITISH MUSEUM 

PERSONS AND TEXTS 

A he icon of the Triumph of Orthodoxy, in the British 
Museum, is one of the most significant Byzantine portable 
icons to have come to the fore in recent years. The image is 
divided into two horizontal zones and is structured around 
two icons, one in the centre of each zone; in the upper zone 
the icon of the Virgin Hodegetria, set on a stand decorated 
with apodea, and in the lower an icon of Christ. Both icons 
are surrounded by persons who either played an active role 
in the struggle for iconolatry during Iconoclasm, or played a 
critical role in the Restoration of the Icons. 
The work is dated unanimously to around 1400. The singu­
larity of the British Museum icon lies in the fact that it is the 
sole purely Byzantine work whose subject is the Restoration 
of the Icons and the Sunday of Orthodoxy (11 March 843). 
The problem of the identity of certain figures remains open, 
since most of the accompanying inscriptions have been 
effaced. Depicted in the upper zone and left of the Virgin is 
the Emperor Michael III, a minor, and his mother Empress 
Theodora. At the right edge is the first patriarch after the 
end of Iconoclasm, Methodios, beside whom stand a prelate 
and two monks; the inscriptions of all three have disap­
peared, but the first should probably be identified as the 
iconophile Bishop of Ephesos, Theophilos. The two figures 
after Methodios are perhaps Michael of Sinada and Euthy-
mios of Sardis. 

The first figure bottom left is St Theodosia, but the three 
figures that follow remain anonymous, although the third -
fourth from the left - is possibly St Ioannikios. Theophanes 
the Confessor and Theodore of Stoudios, at the centre, do 
not present a problem, nor do the Graptoi brothers, Theo­
dore and Theophanes, who are next to Theodore of Stou­
dios. It is impossible to speculate on the identity of the hier-
arch shown next, while the last two figures in the icon are 
Theophylaktos of Nikomedeia and the monk Arsakios. 
To date, the question of the criteria governing the selection 

of these specific figures from the iconophile domain has not 
been investigated. The choice was obviously not fortuitous 
and clearly a text or texts which echo the dispute over the ve­
neration of icons were used. In my opinion, it is very possible 
that the work entitled De Theophili imperatoris absolutione 
(BHG, 1732-1734k), written probably in the tenth century, in 
posthumous praise of Emperor Theophilos, was used as a 
historical basis for the composition of the British Museum 
icon. The unknown author of the text names those ecclesi­
astical figures who prayed together with Patriarch Methodios 
for God's forgiveness of Theophilos; they were, in order, 
Ioannikios, Arsakios, Theodore of Stoudios, Theophanes 
the Confessor, the Graptoi brothers, as well as other persons 
not named. I do not think it is mere coincidence that virtually 
all the persons mentioned in the said work are depicted in 
virtually the same order in the British Museum icon. 
The reasons for the presence of St Theodosia in this icon 
remain to be examined. That the saint was particularly pop­
ular during the Palaiologan period is known from icono­
graphie and other testimonies. It would be reasonable, the­
refore, to assume that St Theodosia was portrayed in the 
Triumph of Orthodoxy because of her renown in Constanti­
nople and not because of her martyrdom in the first period 
of Iconoclasm, which has in any case been persuasively 
doubted. It should be noted that St Theodosia was accre­
dited with the cure of the Patriarch of Constantinople, 
Joseph II (1416-1439). The event is known from the related 
epigrams composed by Markos Eugenikos, from whom 
comes a kanon as well as an akolouthia. It is possible that the 
patriarch's cure, which is dated in 1436, contributed to the 
inclusion of St Theodosia in the British Museum icon. If this 
line of thought is proved correct, then the icon of the 
Triumph of Orthodoxy should be dated to that same period, 
which preceded Joseph's departure with the Byzantine 
legation for the Council of Ferrara-Florence in 1437. 

352 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

