
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 27 (2006)

   Δελτίον XAE 27 (2006), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Νικολάου Β. Δρανδάκη (1925-2004)

  

 

  

  Εικόνες από το αρχικό τέμπλο του ναού της
Υπαπαντής στη Θεσσαλονίκη. Ανασύνθεση ενός
συνόλου του 16ου αιώνα 

  Νικόλαος Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ   

  doi: 10.12681/dchae.492 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΣΙΩΜΚΟΣ Ν. Δ. (2011). Εικόνες από το αρχικό τέμπλο του ναού της Υπαπαντής στη Θεσσαλονίκη. Ανασύνθεση ενός
συνόλου του 16ου αιώνα. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 27, 321–334.
https://doi.org/10.12681/dchae.492

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 02/02/2026 20:58:04



Εικόνες από το αρχικό τέμπλο του ναού της
Υπαπαντής στη Θεσσαλονίκη. Ανασύνθεση ενός
συνόλου του 16ου αιώνα

Νικόλαος  ΣΙΩΜΚΟΣ

Τόμος ΚΖ΄ (2006) • Σελ. 321-334
ΑΘΗΝΑ  2006



Νικόλαος Δ. Σιώμκος 

ΕΙΚΟΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΡΧΙΚΟ ΤΕΜΠΛΟ 

ΤΟΥ ΝΑΟΥ ΤΗΣ ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ. 

ΑΝΑΣΥΝΘΕΣΗ ΕΝΟΣ ΣΥΝΟΛΟΥ ΤΟΥ 16ου ΑΙΩΝΑ* 

Η μεταφορά κινητών έργων απο τον αρχικό τόπο 

αφιέρωσης τους δεν αποτελεί άγνωστο φαινόμενο για 

τα βυζαντινά και μεταβυζαντινά έργα, και ιδιαίτερα 

για τις φορητές εικόνες. Τελευταία, σε μελέτη που αφο­

ρά σε μεταβυζαντινές εικόνες ναών της Θεσσαλονίκης, 

η Αναστασία Τούρτα συνέδεσε την άγνωστη μέχρι τότε 

στην έρευνα εικόνα του Χριστού1, που κοσμεί το σημε­

ρινό τέμπλο της Υπαπαντής (Εικ. Ι) 2 , με την εικόνα του 

αγίου Δημητρίου που βρίσκεται σήμερα στο Βυζαντινό 

Μουσείο Αθηνών3 και προέρχεται από τον παραπάνω 

ναό (Εικ. 2)4. Λόγω της συνάφειας των δύο έργων, η ει­

κόνα του Χριστού συνδέθηκε με την καλλιτεχνική πα­

ραγωγή του Φράγγου Κατελάνου5, βάσει εξάλλου και 

της παλαιότερης απόδοσης της εικόνας του αγίου Δη­

μητρίου στο γνωστό Θηβαίο καλλιτέχνη6. 

Στην παρούσα μελέτη Θα προσπαθήσουμε να ανασυν­

θέσουμε την αρχική μορφή και διάταξη των εικόνων 

του τέμπλου του ναού, στο οποίο πέρα από τις εικόνες 

του Χριστού και του αγίου Δημητρίου ανήκει, όπως θα 

δείξουμε, η εικόνα της Παναγίας Οδηγήτριας του Οι­

κουμενικού Πατριαρχείου Κωνσταντινουπόλεως και 

το βημόθυρο που συνεχίζει να κοσμεί το νεότερο τέ­

μπλο του ναού. 

Αν και η εικόνα του Χριστού είναι γνωστή στην έρευνα, 

θα σταθούμε σε μερικά στοιχεία που παρουσιάζουν ιδι­

αίτερο ενδιαφέρον. Ο Χριστός παριστάνεται στηθαίος 

και μετωπικός στον τύπο του Παντοκράτορα. Ωστόσο, ο 

εικονογραφικός τύπος της εικόνας του ναού της Υπαπα­

ντής υιοθετεί μια ενδιαφέρουσα παραλλαγή. Η μορφή 

υψώνει μπροστά στο στήθος το δεξί χέρι, που είναι τυλιγ­

μένο στο ιμάτιο και ευλογεί με την παλάμη προς τα μέσα. 

Με το αριστερό χέρι κρατάει ανοιχτό ευαγγέλιο, ενώ ψη­

λότερα, το ιμάτιο σχηματίζει χαρακτηριστική αναδίπλω­

ση. Με μεγάλη δυσκολία διακρίνονται στις άνω γωνίες 

τα συμπιλήματα I(HCOY)C X(PICTO)C και ενδεχομένως 

ίχνη της επιγραφής Ο ΠΑΝΤΟΚΡΑΤΩΡ πάνω από τους 

* Η μελέτη παρουσιάστηκε για πρώτη φορά υπό μορφή ανακοί­
νωσης στο Εικοστό Τρίτο Συμπόσιο της Χ.Α.Ε. στην Αθήνα (Ν. 
Σιώμκος, «Φορητές εικόνες του τέμπλου του ναού της Υπαπαντής 
στη Θεσσαλονίκη. Αποκατάσταση ενός συνόλου του ά μισού του 
16ου αιώνα», Εικοστό Τρίτο Συμπόσιο βυζαντινής και μεταβυζα­
ντινής αρχαιολογίας και τέχνης, Πρόγραμμα και περιλήψεις ειση­
γήσεων και ανακοινώσεων, Αθήνα 2003, 98-99). Ευχαριστώ θερ­
μά τον καθηγητή κ. Ευθύμιο Τσιγαρίδα για τις χρήσιμες παρατη­
ρήσεις, τις πολύτιμες συμβουλές του και την τελική διόρθωση του 
κειμένου. Οφείλω επίσης να ευχαριστήσω τον επίκουρο καθηγητή 
κ. Θανάση Σέμογλου για τις γόνιμες συζητήσεις που είχαμε πάνω 
σε ζητήματα του θέματος. 
1 Α. Τούρτα, «Εικόνες του Φράγγου Κατελάνου στη Θεσσαλονί­
κη», Ζητήματα μεταβυζαντινής ζωγραφικής στη μνήμη του Μα­
νόλη Χατζηδάκη, Αθήνα 2002,287-298. 
2 Το υπάρχον τέμπλο του ναού χρονολογείται στο 19ο αιώνα και 
συνδέεται πιθανώς με τις εκτεταμένες ανακαινιστικές εργασίες που 
δέχτηκε ο ναός το 1841. Για το τέμπλο του ναού βλ. Θ. Μαντοπού-
λου-Παναγιωτοπούλου, Θρησκευτική αρχιτεκτονική στη Θεσσα­
λονίκη κατά την τελευταία φάση της Τουρκοκρατίας (1839-1912), 

Θεσσαλονίκη 1989,77-84, εικ. 39,41-43. 
3 Αριθμός: ΒΜ1916, Τ. 143, ΒΧΜ1554. 
4 Μ. Ασπρά-Βαρδαβάκη, «Μία μεταβυζαντινή εικόνα με παρά­
σταση του αγίου Δημητρίου στο Βυζαντινό Μουσείο», ΔΧΑΕ IF 
(1985-1986), 113-123 (με προγενέστερη βιβλιογραφία και εκτενέ­
στατη εικονογραφική ανάλυση). Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Ει­
κόνες του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών, Αθήνα 1998,168 αριθ. 
49. Ο κόσμος του Βυζαντινού Μουσείου, Αθήνα 2004, εικ. 137 
(έγχρ. απεικ.). 
5 Τούρτα, ό.π., 291 κ.ε. Στη παραγωγή του Φράγγου Κατελάνου 
αποδόθηκαν επίσης οι τρεις δεσποτικές εικόνες του Αγίου Αθα­
νασίου στη Θεσσαλονίκη (Χριστός: 0,99x0,69 μ. Παναγία: 0,99 x 
0,69 μ. Άγιος Αθανάσιος: 0,99x0,675 μ.), καθώς και το επιστύλιο 
με τους αποστόλους και τα λυπηρά στην επίστεψη του τέμπλου, 
που φυλάσσονται στο Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού Θεσσα­
λονίκης (στο ίδιο, 287-297, εικ. 1, 5, 8,10). Δυστυχώς, οι τρεις δε­
σποτικές εικόνες διατηρούν τις επιζωγραφήσεις στην περιοχή των 
προσώπων, γεγονός που δυσχεραίνει τις περαιτέρω τεχνοτροπι-
κές συγκρίσεις. 
6 Ασπρά-Βαρδαβάκη, ό.π., 120-123. 

321 



ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

Εικ. 1. Θεσσαλονίκη, ναός Υπαπαντής. Χριστός Παντοκρά­

τορας. 

ώμους της μορφής. Οι κεραίες του σταυρού του φωτο­

στέφανου κοσμούνται με την επιγραφή Ο ΩΝ, τα γράμ-

7 Διαστάσεις: 0,94x0,69 μ. Το ανάγλυφο πλαίσιο παρουσιάζει 

απώλεια στο κέντρο της κάτω πλευράς. Η εικόνα φαίνεται ότι είχε 

δεχτεί επιζωγράφηση, εμφανή ακόμα σε περιοχές του προσώπου 

και των χεριών, ενώ στη συνέχεια ακολούθησε κακός καθαρι­

σμός, Τούρτα, ό.π. (υποσημ. 1), 288,289. 
8 Για το στοιχείο αυτό στην εικονογραφία του Παντοκράτορα βλ. 

κυρίως Π. Λ. Βοκοτόπουλος, Εικόνες της Κερκύρας, Αθήνα 1990, 

68-69. Ν. Χατζηδάκη, Εικόνες της Συλλογής Βελιμέζη, Αθήνα 

1997,143-144. Στην παρούσα μελέτη θα επιχειρηθεί η ομαδοποίη­

ση των έργων όπου παρουσιάζεται ο Χριστός με τη συγκεκριμένη 

χειρονομία της ευλογίας, ώστε να εξετασθεί καλύτερα η εξέλιξη 

αλλά και οι παραλλαγές με τις οποίες απαντάται ο τύπος. 

Η. Omont, Les miniatures des plus anciens manuscrits grecs de la Biblio­

thèque Nationale du Vie au XlVe siècle, Παρίσι 1929, πίν. XXXVII. 

T. Chatzidakis-Bacharas, Les peintures murales de Hosios Loukas. Les 

chapelles occidentales, Αθήνα 1982, πίν. 19. 

Ο. Demus, Die byzantinischen Mosaikikonen, I. Die grossformatigen 

Ikonen, Βιέννη 1991, 20-33 αριθ. 5, πίν. VI. Έ ν α ς παράλληλος τύ­

πος, όπου ο μετωπικός Χριστός ευλογεί με την παλάμη προς τα 

ματα της οποίας αναγράφονται μέσα σε ανάγλυφα στε­

φάνια. Ανάγλυφη φυτική διακόσμηση έχει το αυτόξυλο 

πλαίσιο της εικόνας και ο φωτοστέφανος της μορφής7. 

Η συγκεκριμένη χειρονομία της ευλογίας με την παλάμη 

προς τα μέσα και το χέρι να προβάλλει μέσα από το ιμά­

τιο8 εμφανίζεται με αρκετές παραλλαγές που αφορούν 

στην παρουσία ή όχι της αναδίπλωσης του ιματίου πά­

νω από το ευαγγέλιο, στο αν ο κώδικας απεικονίζεται 

ανοιχτός η όχι, καθώς και στη στάση της μορφής και στη 

διευθέτηση των μαλλιών. Προδρομικά παραδείγματα 

αυτού του τύπου της ευλογίας, όπου όμως το ιμάτιο κα­

λύπτει όλο το δεξί χέρι του Χριστού, σημειώνονται σε 

παραστάσεις της Μεταμόρφωσης, όπως στη μικρογρα­

φία του χειρογράφου Par. gr. 510, φ. 75ν (τέλη 10ου αι.)9 

και στην αντίστοιχη τοιχογραφία του Όσιου Λουκά 

(11ος αι.)1 0, καθώς και στην ψηφιδωτή εικόνα του Χρι­

στού Παντοκράτορα στο Βερολίνο (α μισό 12ου αι.)1 1. 

Από τα τέλη του 12ου αιώνα το ιμάτιο του Χριστού τυλί­

γεται πλέον στο ύψος του βραχίονα, όπως δηλώνεται 

στη δεσποτική εικόνα της μονής του Μεγάλου Αγρού 

στην Κύπρο1 2, στην εικόνα από την Περίβλεπτο της 

Αχρίδας (1262-1263) και στην εικόνα της μονής Βατο-

πεδίου (13ος-14ος αι.)1 3, καθώς και στην τοιχογραφία 

του Χριστού στην Παναγία Ljeviska στην Πριζρένη του 

Κοσσυφοπεδίου (1313)14, στο Staro Nagoricino (1318)15, 

στο καθολικό της μονής Χελανδαρίου (β' δεκαετία 14ου 

αι.) και στο Kalenic (γύρω στο 1420)16. Σε όλα τα παρα­

πάνω παραδείγματα η στάση της μορφής είναι μετωπι­

κή και τα μαλλιά, κατά την πάγια τακτική στις απεικονί­

σεις του Χριστού, ζωγραφίζονται στα δεξιά. Αναδίπλω-

μέσα κρατώντας με το άλλο χέρι ανοιχτό ευαγγέλιο, εμφανίζεται 

ήδη από τον 11ο αιώνα σε ψηφιδωτό του νάρθηκα στον Όσιο 

Λουκά (Ν. Χατζηδάκη, Όσιος Λουκάς, Αθήνα 1996, εικ. 28) και 

στην ψηφιδωτή εικόνα του Μουσείου Bargello της Φλωρεντίας, 

του δεύτερου μισού του 12ου αιώνα (Demus, ό.π., 34-38 αριθ. 6, 

πίν. VII), με τη διαφορά ότι σε αυτές τις περιπτώσεις το χέρι του 

Χριστού που ευλογεί δεν είναι τυλιγμένο στο ιμάτιο. 
1 2 S. Sophocleous, Icons of Cyprus, 7th-20th Century, Λευκωσία 1994, 

80 αριθ. 10,132. 

Trésors médiévaux de la République de Macédoine, κατάλογος έκθε­

σης, Παρίσι 1999,58 αριθ. 17. 7ερά Μεγίστη Μονή Βατοπαιδίου. 

Παράδοση - Ιστορία - Τέχνη, τ. 2, Άγιον Όρος 1996, 364, εικ. 309 

(Ε.Τσιγαρίδας). 
1 4 G. Subotic, L'art médiéval du Kossovo, Παρίσι 1997, πίν. 28. 
1 5 G. Millet - A Frolow, La peinture du moyen âge en Yougoslavie, III, 
Παρίσι 1962, πίν. 119.2. 
1 6 G. Millet, Monuments de l'Athos. I: Les peintures, Παρίσι 1927, πίν. 

78.1. D. Simic-Lazar, Kalenic et la dernière période de la peintere byzan­
tine, Σκόπια-Παρίσι 1995, πίν. XLI. 

322 



ΕΙΚΟΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΡΧΙΚΟ ΤΕΜΠΛΟ ΤΗΣ ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

ση του ιματίου πάνω από το ευαγγέλιο δεν σημειώνεται 

ακόμα και ο κώδικας εικονίζεται άλλοτε κλειστός17 (ψη­

φιδωτή εικόνα Βερολίνου, Παναγία Ljeviska) και άλλο­

τε ανοιχτός (εικόνα Μεγάλου Αγρού, Staro Nagoricino, 

μονή Χελανδαρίου, Kalenic), ενώ στην εικόνα της Περι­

βλέπτου και της μονής Βατοπεδίου ο Χριστός κρατάει 

κλειστό ειλητάριο. Ιδιαίτερη μπορεί να χαρακτηριστεί 

η περίπτωση της εικόνας του Χριστού Ευεργέτη από 

το αρχικό τέμπλο της μονής του Μεγάλου Μετεώρου 

(1387/8-1393) όπου, αν και η μορφή χάνει τη μετωπική 

της θέση, η αναδίπλωση του ιματίου που συνδέεται συ­

νήθως με τη στροφή του σώματος του Χριστού απου­

σιάζει, ενώ ο κώδικας εικονίζεται μισάνοιχτος18. 

Μεταξύ των αρχαιότερων και πλέον γνωστών στην 

έρευνα παραδειγμάτων, όπου συνδυάζεται ο παραπά­

νω τύπος της ευλογίας με την αναδίπλωση του ιματίου 

πάνω από τον ανοιχτό κώδικα και την ελαφρά στροφή 

του σώματος του Χριστού στα δεξιά και με τα μαλλιά να 

βρίσκονται στην αριστερή πλέον πλευρά, είναι η δεσπο­

τική εικόνα στο ναό του Αγίου Γεωργίου των Ελλήνων 

στη Βενετία (αρχές Μου au) 1 9. Τα συγκεκριμένα χαρα­

κτηριστικά, τα οποία κατά τα παλαιολόγεια ακόμα χρό­

νια βρίσκονται στις μορφές του Χριστού στην Grecanica 

(1318/21)20, στο Maligrad της Μεγάλης Πρέσπας (1369)21, 

σε επιστύλιο τέμπλου με θέμα τη Μεγάλη Δέηση (γ τέ­

ταρτο 14ου αι.)2 2 και σε εικόνα (τέλη Μου αι.) από τη 

Βέροια23, στην κεντρική εικόνα Μεγάλης Δέησης της 

μονής Βισότσκυ στην Πινακοθήκη Τρετιακώφ (1387-

1395)24, καθώς και σε εικόνα της μονής Χελανδαρίου 

(14ος-15ος αι.)2 5, αποτελούν κοινό τόπο αρκετών μετα­

βυζαντινών εικόνων26. Μεταξύ αυτών συγκαταλέγεται 

1 7 Με αυτή τη μορφή ο τύπος εμφανίζεται αργότερα σε τοιχογρα­

φία του Αγίου Δημητρίου Ελεούσας στην Καστοριά (17ος αι.) (Μ. 

Παϊσίδου, Οι τοιχογραφίες του Που αιώνα στους ναούς της Κα­

στοριάς, Αθήνα 2002, πίν. 83β), σε εικόνα της μονής Λειμώνος Λέ­

σβου (16ος-17ος αι.) (Γ. Γούναρης, Εικόνες της μονής Λειμώνος 

Λέσβου, Θεσσαλονίκη 1999,107-108 αριθ. 44, 218) και σε εικόνα 

ιδιωτικής συλλογής στη Βουλγαρία (17ος αι.) (La parole et l'image. 

Manuscrits, icônes et estampes du XVe au XXe siècle du Centre de Re­
cherches Slavo-Byzantine «Ivan Dujcev» et de collections privées (επιμ. A. 

Dzurova, V. Velinova, I. Pateff), κατάλογος έκθεσης, Σόφια 2004,35 

αριθ. 11.12). 
1 8 G. Subotic, «Δώρα και δωρεές του δεσπότη Θωμά και της βασί­

λισσας Μαρίας Παλαιολογίνας», Πρακτικά Διεθνούς Συμποσίου 

για το Δεσποτάτο της Ηπείρου, Άρτα 1992,79, πίν. 4. 

C. Chatzidakis, Icônes de Saint-Georges des Grecs et de la collection de 
l'Institut, Βενετία 1962,4-6 αριθ. 1, πίν. I. Byzantium, Faith and Power 

(1261-1557) (επιμ. H.C. Evans), κατάλογος έκθεσης, Νέα Υόρκη 

2004,505 αριθ. 307 (Μ. Γεωργοπούλου). 

Εικ. 2. Αθήνα, Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Ο άγιος 

Δημήτριος. 

η εικόνα του Ιωάννη Περμενιάτη στο Βυζαντινό Μου­

σείο Καστοριάς27, μία ρωσική εικόνα του 15ου αιώνα σε 

2 0 Β. Todic, Gracanica, Βελιγράδι - Pristina 1989, εικ. 98. 
2 1 P. Thomo, «Byzantine Monuments on Great Prespa», Byzantine Mace­

donia. Art, Architecture, Music andHagiography, Melbourne 2001, εικ. 236. 
2 2 Μυστήριον Μέγα και Παράδοξον. Σωτήρων έτος 2000, "Εκθε-

σις εικόνων και κειμηλίων, κατάλογος έκθεσης, Αθήνα 2001,466-

467 αριθ. 178 (Α. Πέτκος). 
2 3 Άγιοι του Βυζαντίου. Ελληνικές εικόνες της Βέροιας, 13ος-17ος 

αιώνας, κατάλογος έκθεσης, Αθήνα 2004, 82-85 αριθ. 1 (Χ. Μαυ-

ροπούλου-Τσιούμη). 
2 4 Vizantija. Balkany. Rys' Ikony XIII-XVvekov, κατάλογος έκθεσης, 

Μόσχα 1991,230-231 αριθ. 51/1. 
2 5 Αναφορά της αρκετά κατεστραμμένης, αδημοσίευτης εικόνας 

της μονής Χελανδαρίου γίνεται από τον Βοκοτόπουλο, Εικόνες 

Κερκύρας (υποσημ. 8), 68. 
2 6 Στο ίδιο, 68. 
2 7 Εικόνες της κρητικής τέχνης. Από τόν Χάνδακα ως τήν Μόσχα 

καί τήν Αγία Πετρούπολη (επιμ. Μ. Μπορμπουδάκης), κατάλο­

γος έκθεσης, Ηράκλειο 1993,530-531 αριθ. 179 (Ε. Τσιγαρίδας). 

323 



ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

συλλογή του εξωτερικού28, η τοιχογραφία στο καθολικό 

της μονής Σταυρονικήτα, έργο του Θεοφάνη (1546)29, 

στο καθολικό της μονής Δουσίκου στα Μετέωρα, έργο 

του Ζώρζη (1557)30, και στο νάρθηκα της μονής Φιλαν-

θρωπηνών31, η μορφή του Χριστού στο επιστύλιο της 

αγιορείτικης μονής του Αγίου Παύλου (μέσα 16ου αι.)32, 

η εικόνα στο μητροπολιτικό ναό της Σπηλαιώτισσας 

στην Κέρκυρα (τελευταίο τέταρτο 16ου αι.)3 3, η εικόνα 

του Θωμά Βαθά στην Barletta34, η εικόνα του Χριστού 

Φιλάνθρωπου στον Αρακαπά της Κύπρου (μέσα 16ου 

αι.)35, η εικόνα της μονής Δοβρά Βέροιας (16ος-17ος 

αι.)36, η εικόνα στο ναό της Αγίας Αικατερίνης στην Κέρ­

κυρα (17ος αι.)3 7 και η εικόνα στο ναό των Αγίων Σαρά­

ντα στα Τζαμαρελάτα της Κεφαλονιάς38. Με τα ίδια 

ακριβώς χαρακτηριστικά και μοναδική διαφορά ότι ο 

κώδικας που κρατάει ο Χριστός είναι κλειστός εμφανίζε­

ται σε εικόνα του 15ου αιώνα στη μονή Ιβήρων39, στην ει­

κόνα του Θεοφάνη στην ίδια μονή40, που εκτελεί σε προ­

γενέστερη από την τοιχογραφία στη λιτή του καθολικού 

της μονής Σταυρονικήτα εποχή, καθώς και σε εικόνα της 

συλλογής Ανδρεάδη του 17ου-18ου αιώνα41. 

Στην εικόνα του Χριστού στο ναό της Υπαπαντής παρα­

τηρείται συνδυασμός των παραπάνω χαρακτηριστικών. 

2 8 R. Temple, Icons, Divine Beauty, Λονδίνο 2004, εικ. 89. 
2 9 Μ. Χατζηδάκης, Ο κρητικός ζωγράφος Θεοφάνης. Η τελευ­

ταία φάση της τέχνης τον στις τοιχογραφίες της Ιεράς Μονής 

Σταυρονικήτα, Άγιον Ό ρ ο ς 1986, εικ. 2. 
3 0 Κ. Καλοκύρης, «'Ανάλεκτα χριστιανικής τέχνης εκ Θεσσαλίας 

επί Τουρκοκρατίας», ΕΕΘΣΑΠΘ, «Μνήμη 1821», Θεσσαλονίκη 

1971 (=Μελετήματα χριστιανικής ορθοδόξου αρχαιολογίας καί 

τέχνης, Θεσσαλονίκη 1980), 304, εικ. 129. 
3 1 Πρόκειται για τη μορφή του Χριστού στο μετάλλιο που φέρουν 

οι αρχάγγελοι στην παράσταση της Σύναξης των Αρχαγγέλων, 

Μοναστήρια νήσου Ιωαννίνων. Ζωγραφική (γεν. εποπτεία Μ. Γα-

ρίδης - Α. Παλιούρας), Ιωάννινα 1993, εικ. 143. 
3 2 Ιερά Μονή 'Αγίου Παύλου, Εικόνες, Άγιον Όρος 1998, εικ. 23 

(Μ. Βασιλάκη). 
3 3 Βοκοτόπουλος, Εικόνες Κερκύρας (υποσημ. 8), 67-69 αριθ. 42, 

εικ. 158-159. 
3 4 Μ. Χατζηδάκης, «Τό έργο του Θωμά Βαθά ή Μπαθά καί ή 

divota maniera greca», Θησαυρίσματα 14 (1977), 244, πίν. I C 
3 5 Sophocleous, Cyprus (υποσημ. 12), 103 αριθ. 53,187. 
3 6 Βυζαντινές εικόνες από την καρδιά της Ελλάδος. Βυζαντινές 

και μεταβυζαντινές εικόνες της Βέροιας, κατάλογος έκθεσης, 

Θεσσαλονίκη - Βέροια 2003,108-109 αριθ. 23 (Χ. Μαυροπούλου-

Τσιούμη). 
3 7 Ν. Stamatopoulos, Old Corfu, Κέρκυρα 1978,193, πίν. XIX. Σύμ­

φωνα με πληροφορία που παρέχει ο Π. Βοκοτόπουλος, τρεις ακό­

μα αδημοσίευτες εικόνες του Π ο υ αιώνα στην Κέρκυρα, στους 

ναούς του Αγίου Ελευθερίου, του Αγίου Νικολάου των Γερόντων 

Ο τύπος της κλειστής ευλογίας και η αναδίπλωση του 

ιματίου πάνω από τον ανοιχτό κώδικα εφαρμόζονται 

στην κλασική, μετωπική απεικόνιση της μορφής του Χρι­

στού, όπως επίσης στις εικόνες στον Λουβαρά (1495)42 

και στον Άγιο Νικόλαο Λεμίθου της Κύπρου (15ος αι.)43, 

σε ρωσική εικόνα συλλογής του εξωτερικού44, στο Humor 

της Ρουμανίας45, στο Αρχαιολογικό Μουσείο Ιωαννί­

νων4 6, στη μονή Παντοκράτορος του Αγίου Όρους, στο 

Βυζαντινό Μουσείο Αθηνών από τη Μεσσήνη της Σικε­

λίας47, στον Αγιο Αθανάσιο Συκιάς Χαλκιδικής48, στον 

Άγιο Γεώργιο στα Χαλιωτάτα και στην Κοίμηση της Θε­

οτόκου στη Χαλικερή της Κεφαλονιάς49, καθώς και στην 

εικόνα του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών από το ασκη-

ταριό Ορόβου στην Πρέσπα (15ος αι.), με τη διαφορά ότι 

στο τελευταίο παράδειγμα ο κώδικας είναι κλειστός50. 

Στο ανοιχτό ευαγγέλιο που κρατάει στα χέρια του ο 

Χριστός στην εικόνα του ναού της Υπαπαντής αναγρά­

φονται δύο χωρία από το κατά Ιωάννην ευαγγέλιο: 

ΑΜΗΝ ΑΜΗΝ ΛΕ/ΓΩ ΥΜΙΝΕΑΝ TIC/ΤΟΝΛΟΓΟΝΜΟΥ 

THPHCH / ΘΑΝΑΤΟΝ ΟΥ ΜΗΝ ΘΕΩ/PHCH EIC ΤΟΝ 

ΑΙΩΝΑ (η', 51) και ΕΓΩ ΕΙΜΙ Ο APTOC THC ΖΩ/HC Ο 

EPXOMENOC HPOC / ΜΕ ΟΥ ΜΗ HEINACEI / ΚΑΙ Ο 

ΠΚΤΕΥΩΝ EIC Ε/ΜΕ ΟΥ ΜΗ AIWHCH (C, 35). Από το 

και του Αγίου Ανδρέα, μιμούνται, όπως και η εικόνα της Αγίας 

Αικατερίνης, την εικόνα της Σπηλαιώτισσας (Βοκοτόπουλος, Ει­

κόνες Κερκύρας (υποσημ. 8), 68). 
3 8 Κεφαλονιά. Ένα μεγάλο μουσείο, Εκκλησιαστική τέχνη, τ. 3 

(Σάμη-Πρόννοι) (επιμ. Γ. Μοσχόπουλος), Αργοστόλι 1996, 129, 

εικ. 292. 
3 9 Αδημοσίευτη. 
4 0 Ε. Τσιγαρίδας, «Αγνωστο επιστύλιο τοΰ Θεοφάνη τοϋ Κρητός 

στη μονή 'Ιβήρων στό Αγιον Ό ρ ο ς » , ΔΧΑΕΙΣΤ (1991-1992), 207, 

εικ. 29. 
4 1 Α. Δρανδάκη, Εικόνες. 14ος-18ος αιώνας. Συλλογή Ρ. Ανδρεά­

δη, Αθήνα 2002,242 αριθ. 60. 
4 2 Sophocleous, Cyprus (υποσημ. 12), 97-98 αριθ. 41,172. 

Cyprus, The Holy Island. Icons Through the Centuries, 10th-20th Century 

(επιμ. S. Sophocleous), κατάλογος έκθεσης, Λευκωσία 2000, 185 

αριθ. 32 (S. Sophocleous). 
4 4 L. Ouspensky - V. Lossky, The Meaning of Icons, Νέα Υόρκη 1982, 

73-74. 
4 5 C. Nicolescu, Rumänische Ikonen, Βουκουρέστι 1976,42 αριθ. 15. 
4 6 Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, «Εικόνες της μονής Ελεούσας στο 

Νησί των Ιωαννίνων», Θυμίαμα στη μνήμη τηςΛασκαρίνας Μπού-

ρα, Αθήνα 1994,8, πίν. 5 εικ. 13,14. Εικόνες μονής Παντοκράτορος, 

Άγιον Όρος 1998,206,208, εικ. 109 (Κ. Καλαμαρτζή-Κατσαρού). 
4 7 Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Εικόνες (υποσημ. 4), 198 αριθ. 60. 
4 8 Αδημοσίευτη. 
4 9 Κεφαλονιά (υποσημ. 38), 46 εικ. 91,120 εικ. 277. 
5 0 Μυστήριον Μέγα (υποσημ. 22), 202 αριθ. 58 (Ν. Χατζηδάκη). 

324 



ΕΙΚΟΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΡΧΙΚΟ ΤΕΜΠΛΟ ΤΗΣ ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

σύνολο των παραδειγμάτων που υιοθετούν τον τύπο 

του Παντοκράτορα" με την κλειστή ευλογία, το δεύτερο 

κείμενο του ευαγγελίου στον Χριστό της Υπαπαντής 

συναντάται στις τρεις εικόνες του 17ου αιώνα στην 

Κέρκυρα, στους ναούς δηλαδή της Αγίας Αικατερίνης, 

του Αγίου Ελευθερίου και του Αγίου Ανδρέα, καθώς 

και σε αδημοσίευτη εικόνα της συλλογής Καρρά (17ος 

αι.)5 1. Αν και σε κανένα από τα παραπάνω παραδείγ­

ματα δεν συνδυάζεται το ζεύγος των χωρίων του Χρι­

στού της Υπαπαντής, σημειώνουμε ότι αντίστοιχου πε­

ριεχομένου επίγραμμα, όπου γίνεται αναφορά στην τή­

ρηση του θεϊκού Νόμου, συναντάται στον τρούλο του 

παρεκκλησίου του Αγίου Νικολάου στη μονή της Μεγί­

στης Λαύρας και στον τρούλο του καθολικού της μονής 

Βαρλαάμ στα Μετέωρα, στην καμάρα του κυρίως ναού 

στη μονή Φιλανθρωπηνών και σε άλλα μνημεία της 

Ηπείρου, γεγονός που υποδηλώνει τη συνάφεια της ει­

κόνας του ναού της Υπαπαντής με τα έργα της σχολής 

της βορειοδυτικής Ελλάδος52. 

Ο Χριστός της Υπαπαντής και ο άγιος Δημήτριος του 

Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών5 3 παρουσιάζουν πλη­

θώρα κοινών εξωτερικών γνωρισμάτων και τεχνοτρο-

πικών χαρακτηριστικών, που δηλώνουν τη μεταξύ τους 

σχέση και ενισχύουν την υπόθεση να αποτελούσαν τις 

δεσποτικές εικόνες που κοσμούσαν το αρχικό τέμπλο 

του ναού της Θεσσαλονίκης. Ανάμεσα στα κοινά εξω­

τερικά γνωρίσματα, στα οποία οφείλουμε να σταθούμε 

περισσότερο, συγκαταλέγονται, μεταξύ άλλων, το πα­

νομοιότυπο φυτικό κόσμημα στους ανάγλυφους φωτο­

στέφανους και στο πλαίσιο, καθώς και οι παρόμοιες 

διαστάσεις των έργων που αρμόζουν σε δεσποτικές ει­

κόνες ενός τέμπλου54. Οι ανάγλυφοι φωτοστέφανοι, 

που λειτουργούν κατά μίμηση των πολύτιμων μεταλλι­

κών της βυζαντινής περιόδου, αποτελούν χαρακτηρι­

στική τάση στα τοιχογραφικά σύνολα της σχολής που 

αναφέρεται στην έρευνα ως σχολή της βορειοδυτικής 

Ελλάδος, ηπειρωτική σχολή ή και σχολή των Θηβών. 

Πανομοιότυπα στεφάνια που κοσμούν τις κεραίες του 

Stamatopoulos, ό.π. (υποσημ. 37), 193, πίν. XIX. Βοκοτόπουλος, 
Εικόνες Κερκύρας (υποσημ. 8), 69. 
5 2 Για την παρουσία του αντίστοιχου επιγράμματος στα παραπά­
νω μνημεία και την ερμηνεία του βλ. Α. Semoglou, «Loi divine et 
sanction encourue dans une épigramme de la période byzantine tar­
dive. Fonctions d'une formule juridique», Ζΐώρον. Αφιερωματικός τό­
μος στον καθηγητή Ν. Νικονάνο (υπό έκδοση). 
5 3 Η εικόνα του αγίου Δημητρίου δέχτηκε εργασίες καθαρισμού 
και συντήρησης κατά τα έτη 1969 και 1981 (Ασπρά-Βαρδαβάκη, 

Εικ. 3. Μονή Φιλανθρωπηνών, καμάρα κυρίως ναού. Ο Χρι­
στός Παντοκράτορας. 

φωτοστέφανου του Χριστού συναντούμε στις μορφές 

του Χριστού Παντοκράτορα στην καμάρα του κυρίως 

ναού της μονής Φιλανθρωπηνών (Εικ. 3) και του της 

Μεγάλης Βουλής Αγγέλου στην καμάρα του νάρθηκα 

της ίδιας μονής55, καθώς και στα μεσοδιαστήματα των 

αποστολικών του Αγίου Αθανασίου στο Μουσείο Βυ­

ζαντινού Πολιτισμού Θεσσαλονίκης56. Όσον αφορά 

στο φυτικό κόσμημα που έχει το βάθος των φωτοστέ­

φανων, απαντάται σε συγγενική μορφή στο φωτοστέ­

φανο της εικόνας του αγίου Αθανασίου στον ομώνυμο 

«Μεταβυζαντινή εικόνα» (υποσημ. 4), 115). Για την αρχική κατά­
σταση της εικόνας βλ. Γ. Σωτηρίου,Όοηγός τον Βυζαντινού Μου­
σείου, Αθήνα 1956, εικ. 5. Τά ελληνικά μουσεία, Αθήνα 1974,352, 
εικ. 26. Το λευκό των ματιών του αγίου Δημητρίου πρέπει να έχει 
απολεσθεί. 
5 4 Χριστός: 0,94x0,69 μ. Άγιος Δημήτριος: 0,95x0,69 μ. 

Μοναστήρια Ιωαννίνων (υποσημ. 31), εικ. 32,127. 
5 6 Τούρτα, «Εικόνες Κατελάνου», ό.π. (υποσημ. 1), εικ. 10. 

325 



ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

ναό5 7, ενώ το πλαίσιο των εικόνων υπάρχει παρόμοιο 

στο πλαίσιο της τοιχογραφίας της Παναγίας βρεφοκρα-

τούσας στη μονή Βαρλαάμ58 αλλά και στις εικόνες του 

Αγίου Αθανασίου59. Ανάλογες ανάγλυφες διακοσμή­

σεις στους φωτοστέφανους και στο πλαίσιο φέρει η ει­

κόνα της Παναγίας που ζωγραφίζει ο ευαγγελιστής Λου­

κάς στο σφαιρικό τρίγωνο της μονής Βαρλαάμ60, ενδει­

κτικό γνώρισμα των προτιμήσεων της σχολής της βορειο­

δυτικής Ελλάδος. Παρομοίως, χαρακτηριστικό γνώρι­

σμα της παραπάνω σχολής αποτελεί και η παρουσία 

του ανάγλυφου ένθετου μεταλλίου του Χριστού Εμμα­

νουήλ στο θώρακα του αγίου Δημητρίου61. 

Πέραν τούτων, οι φυσιογνωμικοί τύποι των μορφών 

και ο σχεδιασμός του προσώπου, καθώς και ο χειρισμός 

της πτυχολογίας αλλά και η εναλλαγή των χρωμάτων 

είναι στοιχεία που παραπέμπουν στη σχολή της βορειο­

δυτικής Ελλάδος και υποδεικνύουν την κοινή προέλευ­

ση των έργων. Χαρακτηριστική είναι η σύγκριση του 

Χριστού της Υπαπαντής με τη μορφή του Χριστού Πα­

ντοκράτορα στην καμάρα του κυρίως ναού στη μονή 

Φιλανθρωπηνών, καθώς και της πτυχολογίας του ιμα­

τίου του αγίου Δημητρίου στην Υπαπαντή με την πτυ-

χολογία στις μορφές των αποστόλων στην Κοίμηση της 

Θεοτόκου στη μονή Βαρλαάμ62. 

Στο σύνολο των φορητών εικόνων που προέρχονται 

από το αρχικό τέμπλο του ναού της Υπαπαντής πιστεύ­

ουμε ότι συγκαταλέγεται και η εικόνα της Παναγίας 

Οδηγήτριας στο Οικουμενικό Πατριαρχείο Κωνστα­

ντινουπόλεως (Εικ. 4)6 3. Η Παναγία απεικονίζεται σε 

χρυσό κάμπο σε ιδιαίτερη παραλλαγή του τύπου της 

Οδηγήτριας64. Η αυστηρή μετωπική στάση των μορ­

φών του κλασικού τύπου της Οδηγήτριας απουσιάζει 

και η Παναγία, ενώ εξακολουθεί να κοιτάζει κατάματα 

5 7 Στο ίδιο, εικ. 8. Σημειώνουμε ότι τόσο στην παράσταση του Χρι­
στού Σωτήρα του Κόσμου στη μονή Βαρλαάμ (Ν. Νικονάνος, Με­
τέωρα. Τα μοναστήρια και η ιστορία τους, Αθήνα 1992, εικ. 35), 
όσο και στην εικόνα του Χριστού στον Άγιο Αθανάσιο (Τούρτα, 
«Εικόνες Κατελάνου», ό.π. (υποσημ. 1), εικ. 1) ακολουθείται πα­
ραλλαγμένο μοτίβο τόσο στο βάθος των φωτοστέφανων, όσο και 
στα στεφάνια των κεραιών του σταυρού. 
5 8 Στο ίδιο, εικ. 6. 
5 9 Στο ίδιο, εικ. 1,5,8. 
6 0 Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, «Ζητήματα μνημειακής ζωγραφι­
κής του 16ου αιώνα. Η τοπική ηπειρωτική σχολή», ΔΧΑΕ ΙΣΤ' 
(1991-1992), εικ. 5. 
6 1 Πα την ανάλυση των ιδιαίτερα ενδιαφερόντων εικονογραφι­
κών στοιχείων που παρουσιάζει η εικόνα του αγίου Δημητρίου 
βλ. Ασπρά-Βαρδαβάκη, «Μεταβυζαντινή εικόνα», ό.π. (υποσημ. 

Εικ. 4. Κωνσταντινούπολη, Οικουμενικό Πατριαρχείο. Η 
Παναγία Οδηγήτρια. 

το θεατή, εικονίζεται με στροφή προς τον Χριστό και 

κλίση της κεφαλής προς το μέρος του. Ο Χριστός, ο 

οποίος κάθεται αναπαυτικά στην αγκαλιά της, είναι γυ-

4), 113-120. 
6 2 Νικονάνος, Μετέωρα (υποσημ. 57), 99 εικ. 43. 
6 3 Η εικόνα αρχικά βρισκόταν στην αίθουσα του Μικρού Συνοδι­
κού στο παλαιό Πατριαρχείο, ενώ σήμερα κοσμεί την αίθουσα της 
Παναγίας του Πατριαρχικού Οίκου. Γ. Σωτηρίου, Κειμήλια τον 
Οικουμενικού Πατριαρχείου, Πατριαρχικός ναός και Σκενοφυ-
λάκιον, Αθήνα 1937,26-27, πίν. 12. Το Οικουμενικό Πατριαρχείο, 
Η Μεγάλη του Χριστού Εκκλησία (επιμ. Α. Παλιούρας), Αθήνα 
1989,99, εικ. 83 (στο εξής: Οικουμενικό Πατριαρχείο). Α. Καριώ-
τογλου, Κωνσταντινούπολη. Οι πάνσεπτοι πατριαρχικοί ναοί, 
Άλιμος 1996 (οι πίνακες του βιβλίου είναι ανάριθμοι) (στο εξής: 
Κωνσταντινούπολη). 
6 4 Η αρχική κατάσταση του έργου παραδίδεται σε φωτογραφία 
που δημοσιεύει στη μελέτη του για τα κειμήλια του Οικουμενικού 
Πατριαρχείου ο Γ. Σωτηρίου (Σωτηρίου, ό.π., πίν. 12). Στο μεσο-

326 



ΕΙΚΟΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΡΧΙΚΟ ΤΕΜΠΛΟ ΤΗΣ ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

ρισμένος προς αυτή. Με το αριστερό, μπροστά στο στή­

θος της Παναγίας, χέρι κρατάει κλειστό ειλητάριο και 

ευλογεί με το δεξί, ενώ καθώς λυγίζει το δεξί του πόδι 

προς τα πίσω δημιουργείται ένα παιχνίδισμα των πτυ­

χών ανάμεσα στα πόδια. Σε ταινία της παρυφής του μα-

φορίου, στο ύψος του βραχίονα της Παναγίας, αναγρά­

φεται η επιγραφή [ΕΝ KPOCCQJTOIC XPYEOIC Π[Ε-

ΡΙ]ΒΕΒΛ[ΙΜΕΝΗ], απόσπασμα από τον στίχο 13-14 του 

ψαλμού 44 (45). Η παραπάνω εικονογραφική λεπτομέ­

ρεια, που υποδηλώνει την επίδραση της λειτουργικής 

ποίησης στη ζωγραφική και αποτελεί αναφορά στο βα­

σιλικό γένος της Θεοτόκου, εμφανίζεται σποραδικά 

στο δεύτερο μισό του 14ου αιώνα και γνωρίζει μεγαλύ­

τερη διάδοση στα μεταγενέστερα χρόνια65. Ίχνη γραμ­

μάτων των συνοδευτικών συμπιλημάτων Μ(ΗΤΗ)Ρ Θ(Ε-

0)Υ και I(HCOY)C X(PICTO)C, καθώς και της επωνυ­

μίας Η ΟΔΗΓΗΤΡΙΑ, διακρίνονται με μεγάλη δυσκολία 

στο βάθος της παράστασης66. 

Ο εικονογραφικός τύπος που υιοθετείται στην παρά­

σταση δεν είναι ιδιαίτερα διαδεδομένος και αποτελεί 

ενδεχομένως συνδυασμό εικονογραφικών στοιχείων 

που παραδίδονται σε παραλλαγές του τύπου της Οδη­

γήτριας και της Ελεούσας ή Γλυκοφιλούσας67. Η ιδιαι­

τερότητα στην παράσταση της εικόνας έγκειται στη 

στάση του Χριστού. Στις παραστάσεις της Παναγίας 

διάστημα, μεταξύ των ετών 1937 και 1986, έτος έκδοσης του τόμου 

Οικουμενικό Πατριαρχείο, όπου περιλαμβάνεται η δεύτερη χρο­

νικά φωτογραφία που διαθέτουμε για την εικόνα της Παναγίας, 

έγιναν εργασίες συντήρησης, κατά τις οποίες πρέπει να αφαιρέθη­

καν οι επιζωγραφήσεις που κάλυπταν τις παλαιότερες φθορές 

του έργου (Οικουμενικό Πατριαρχείο, εικ. 83). Την προηγούμενη 

εικοσαετία και ασφαλώς πριν από το 1996, η εικόνα φαίνεται να 

δέχτηκε επεμβάσεις, όπως είναι η συμπλήρωση των απωλειών του 

μαύρου περιγράμματος των μορφών, των φθορών στην περιοχή 

του δεξιού χεριού της Παναγίας, καθώς και των φθορών του χρυ­

σού βάθους (Καριώτογλου, Κωνσταντινούπολη, πίν. χ.α.). 
6 5 G. Babic, «Le maphorion de la Vierge et le psaume 44(45) sur les 

images du XlVe siècle», Ευφρόσυνον. Αφιέρωμα στον Μανόλη Χα­

τζηδάκη,τ. 1, Αθήνα 1991,57-64. 
6 6 Εκ παραδρομής είχε διατυπωθεί στο παρελθόν πως η εικόνα 

δεν έχει επιγραφική ένδειξη (Οικουμενικό Πατριαρχείο, 99). 
6 7 Για τον εικονογραφικό τύπο της Παναγίας Οδηγήτριας και της 

Παναγίας Ελεούσας βλ. Α. Grabar, «L'Hodigitria et l'Eléousa», ZLU 
10 (1974), 3-14.0 ίδιος, «Les images de la Vierge de Tendresse. Type 

iconographique et thème», Zograf 6 (1975), 25-30. Ο ίδιος, «Remar­

ques sur l'iconographie byzantine de la Vierge», CahArch 26 (1977), 

169-178. M. Tatic-Djuric, «Eléousa. À la recherche du type iconogra-
phique»,/Öfi 25 (1976), 259-267. Ε.Τσιγαρίδας, «Εικόνα Παναγίας 

Έλεούσας άπό την Καστοριά», ΔΧΑΕ Γ (1980-1981), 273-288. D. 

Mouriki, «Variants of the Hodegetria on two Thirteenth-century Sinai 

Οδηγήτριας το αριστερό χέρι του Χριστού με το ειλητά­

ριο συνήθως βρίσκεται χαμηλωμένο στο ύψος της μέ­

σης και υψώνεται σε ευλογία το δεξί, αφήνοντας στο 

θεατή ορατό το άνω τμήμα του κορμού του. Εντούτοις, 

στην εικόνα του Οικουμενικού Πατριαρχείου επιλέγε­

ται να υψωθεί το εξωτερικό στην παράσταση χέρι του 

Χριστού, δημιουργώντας με αυτό τον τρόπο ένα κλει­

στό σχήμα. Παρόμοια θέση του εξωτερικού χεριού συ­

νηθίζεται στον εικονογραφικό τύπο της Ελεούσας, 

όπου δηλώνεται ο εναγκαλισμός των μορφών68, ενώ 

στον τύπο της Οδηγήτριας συναντάται σε μορφές της 

Παναγίας Δεξιοκρατούσας, καθώς το δεξί χέρι του 

Χριστού, που πρέπει να υψωθεί σε ευλογία, βρίσκεται 

στην εξωτερική πλευρά της παράστασης69. Συγγενικό 

παράλληλο της εικόνας του Οικουμενικού Πατριαρχεί­

ου μπορεί να θεωρηθεί η τοιχογραφία της Θεοτόκου 

(1704) στον εξωνάρθηκα της μονής Βατοπεδίου70, ενώ 

η παράσταση επαναλαμβάνεται πιστά, εξ όσων γνωρί­

ζουμε, μόνο στη δεσποτική εικόνα του πρώτου μισού 

του 17ου αιώνα στο τέμπλο του μητροπολιτικού ναού 

της Βέροιας71 και σε αδημοσίευτη τοιχογραφία στην εσω­

τερική πλευρά της πύλης της μονής Χελανδαρίου. 

Η εικόνα του Οικουμενικού Πατριαρχείου θεωρήθηκε 

από τον πρώτο μελετητή της ως έργο των μέσων του 

15ου αιώνα με παλαιολόγειες καταβολές, τοποθέτηση 

Icons», CahArch 39 (1991), σ. 153-157. Α. J. Wharton, «Tenderness 

and Hegemony: Exporting the Virgin Eleousa», World Art. Themes of 

Unity in Diversity, Acts of the XXVTth International Congress of the History 

of Art (επιμ. I. Lavin), τ. I, University Park, Λονδίνο 1989,71-80. M. 

Παναγιωτίδη, «Η εικόνα της Παναγίας Γλυκοφιλούσας στο μονα­

στήρι του Πετριτζού (Backovo) στη Βουλγαρία», Ευφρόσυνον. 

Αφιέρωμα στον Μανόλη Χατζηδάκη, τ. 2, Αθήνα 1992,459-468. G. 

Babic, «Les images byzantines et leurs degrés de signification: l'exem­
ple de l'Hodigitria», Byzance et les images (επιμ. A. Guillu - J. Durand), 

Παρίσι 1994,189-222. H. Belting, Likeness and Presence: A History of 

the Image Before the Era of Art, Chicago 1994,73-77. 
6 8 Πρβλ. την Παναγία του Vladimir (Α. Bank, L'art byzantin. Icônes, 
tissus, ivoires, céramiques, κατάλογος έκθεσης, Παρίσι 1986,316, πίν. 

233). 
6 9 Πρβλ. την ψηφιδωτή παράσταση στον Όσιο Λουκά (Χατζηδά­

κη, Όσιος Λουκάς (υποσημ. 11), εικ. 32) και την εικόνα της Πανα­

γίας Δεξιοκρατούσας στο Μουσείο Βυζαντινού Πολιτισμού στη 

Θεσσαλονίκη (Μήτηρ Θεού. Απεικονίσεις της Παναγίας στη βυ­

ζαντινή τέχνη (επιμ. Μ. Βασιλάκη), κατάλογος έκθεσης, Αθήνα 

2000,474-475, αριθ. 78 (Α. Τούρτα). 
7 0 Σ. Μαμαλούκος, Το καθολικό της μονής Βατοπεδίου. Ιστορία 

και αρχιτεκτονική, Αθήνα 2001,109, εικ. 417. 
7 1 Εικόνες Βέροιας (υποσημ. 36), 110-111, αριθ. 24 (Χ. Μαυροπού-

λου-Τσιούμη). 

327 



ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

που υιοθετήθηκε στις μέχρι σήμερα παρουσιάσεις της72. 

Εν τούτοις, η εικόνα της Παναγίας μοιράζεται με τις ει­

κόνες του Χριστού και του αγίου Δημητρίου πλήθος 

κοινών εξωτερικών γνωρισμάτων, όπως είναι οι διαστά­

σεις73, το ανάγλυφο διακοσμητικό φυτικό μοτίβο στο 

πλαίσιο, καθώς και τεχνικά και τεχνοτροπικά χαρα­

κτηριστικά που την εντάσσουν στο 16ο αιώνα. Ο ανά­

γλυφος φωτοστέφανος της Παναγίας διακοσμείται με 

σηρικούς τροχούς και φυτικά θέματα, ίδια με του πλαι­

σίου· παρόμοια διακόσμηση έχουν οι εικόνες του Χρι­

στού Παντοκράτορα και της Παναγίας στο ναό του 

Αγίου Αθανασίου74. Στις κεραίες του φωτοστέφανου 

του Βρέφους τα γράμματα της επιγραφής Ο ΩΝ ανα­

γράφονται μέσα σε στεφάνια εκτός από το Ω που σχη­

ματίζεται από το ίδιο το στεφάνι, συνδυασμό που συνα­

ντούμε μόνο στην εικόνα του Χριστού Παντοκράτορα 

στον Άγιο Αθανάσιο75. Κοινό χαρακτηριστικό γνώρι­

σμα αποτελεί επίσης το μεταγενέστερης εποχής μαύρο 

περίγραμμα που περιτρέχει τις μορφές, καθώς και οι 

επιζωγραφήσεις που δέχτηκαν οι εικόνες του Χριστού 

και της Παναγίας στις περιοχές των χεριών, αλλά και οι 

φθορές που εντοπίζονται κυρίως στην περιοχή των χε­

ριών και του χρυσού βάθους. 

Τα κοινά εξωτερικά γνωρίσματα που εκθέσαμε παρα­

πάνω δηλώνουν τη στενή σύνδεση της εικόνας της Πα­

ναγίας με αυτές του Χριστού και του αγίου Δημητρίου 

από το ναό της Υπαπαντής, όπως και την προέλευση 

από τον ίδιο ναό. Στοιχεία επίσης τεχνοτροπίας, ύφους 

και τεχνικής επιβεβαιώνουν αυτή την ταύτιση και υπα­

γορεύουν επιπλέον την απόδοση της εικόνας της Πα­

ναγίας Οδηγήτριας σε ζωγράφο της σχολής της βορειο­

δυτικής Ελλάδος του 16ου αιώνα. Το ωοειδές πρόσωπο 

της Παναγίας με τη μακριά και λεπτή μύτη, το ευαίσθη-

7 2 Σωτηρίου, Κειμήλια (υποσημ. 63), 27. Οικουμενικό Πατριαρ­
χείο, 99. Καριώτογλου, Κωνσταντινούπολη, χ.α. 
7 3 Χριστός: 0,94x0,69 μ. Παναγία: 0,94x0,70 μ. Άγιος Δημήτριος: 
0,95x0,69 μ. 
7 4 Τούρτα, «Εικόνες Κατελάνου», ό.π. (υποσημ. 1), εικ. 1,5. 
7 5 Στο ίδιο, εικ. 1. 
7 6 Νικονάνος, Μετέωρα (υποσημ. 57), εικ. 34. Δ. Σοφιανός, Μετέω­
ρα. 'Οδοιπορικό, Μετέωρα 1990,27. 
7 7 Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Εικόνες Βυζαντινού Μουσείου (υπο­
σημ. 4), 12-16, αριθ. 1 
7 8 Σωτηρίου, Κειμήλια (υποσημ. 63), 26. 
7 9 Για το ναό και την ιστορία του βλ. Π. Παπαγεωργίου, «Εκδρο­
μή εις τήν μονήν της Αγίας 'Αναστασίας της Φαρμακολυτρίας τήν 
εν τη Χαλκιδική», ΒΖ 7 (1898), 37-82. Π. Ζερλέντης, «Θεσσαλονι­
κέων μητροπολΐται από Θεωνά τοϋ άπό ηγουμένων μέχρι Ίωά-
σαφ Αργυροπούλου (1520-1578)», ΒΖ 12 (1903), 131-152. Α. Ξυγ-

το σχέδιο, έκδηλο στη μορφή του μικρού Ιησού, τα χέ­

ρια με τα μακριά δάχτυλα και η αγάπη για το κόσμημα 

αποτελούν γνωρίσματα που συναντούνται και στην ει­

κόνα του Χριστού Παντοκράτορα και συνδέουν την 

εικόνα της Παναγίας με έργα της παραπάνω σχολής, 

όπως οι τοιχογραφίες της Παναγίας Μεσίτριας και της 

Παναγίας βρεφοκρατούσας στο καθολικό της μονής 

Βαρλαάμ7 6 και η εικόνα της Παναγίας Παμμακάριστου 

στη μία πλευρά αμφιπρόσωπης εικόνας στο Βυζαντινό 

Μουσείο Αθηνών77. Συμπερασματικά, οι διαστάσεις 

της εικόνας, που είναι οι αυτές με τις διαστάσεις των 

εικόνων του Χριστού και του αγίου Δημητρίου, καθώς 

και τα υπόλοιπα κοινά εξωτερικά γνωρίσματα, αλλά 

και τεχνοτροπικά στοιχεία ανάμεσα στα παραπάνω 

έργα, συνηγορούν στην άποψη ότι το σύνολο των εικό­

νων προέρχεται από το αρχικό τέμπλο του ναού της 

Υπαπαντής. 

Πώς όμως μπορούμε να δικαιολογήσουμε την πιθανή 

προέλευση της εικόνας της Παναγίας από το ναό της 

Υπαπαντής και τη σημερινή της θέση στον Πατριαρχι­

κό Οίκο της Κωνσταντινούπολης, αν λάβουμε μάλιστα 

ως ασφαλή την πληροφορία που μας διασώζει ο Γ. Σω­

τηρίου, ότι η εικόνα προέρχεται από το Άγιον Όρος 7 8; 

Σε αυτό το ερώτημα η αναδρομή στο ιστορικό του ναού 

στέκεται χρήσιμος βοηθός79. Οι πληροφορίες που έχου­

με γι' αυτόν από αρχειακά έγγραφα προέρχονται από 

τις αρχές του 16ου αιώνα8 0, όταν ως μονύδριο του κυρ-

Ιωήλ αφιερωμένο στην Παναγία δόθηκε από το μητρο­

πολίτη Θεσσαλονίκης Ιωάσαφ στη μονή της Αγίας 

Αναστασίας στη Χαλκιδική. Το μονύδριο αυτό, που το 

1531 ήταν ερειπωμένο, ανέλαβε να το ανακαινίσει ο 

ηγούμενος της Θεωνάς, μετέπειτα μητροπολίτης Θεσ­

σαλονίκης81. Την κυριότητα της μονής αναφέρει εξάλ-

γόπουλος, «Άνάγλυφον τοϋ Όσιου Δαβίδ του εν Θεσσαλονίκη», 
Μακεδόνικα 2 (1941-1952), 143-166, κυρίως 160-166. Θ. Προβατά-
κης, Ό ναός της Υπαπαντής τοϋ Χριστού Θεσσαλονίκης. Ίστορία-
Τέχνη-Παράδοση, Θεσσαλονίκη 1975. Η Θεσσαλονίκη και τα 
μνημεία της, Θεσσαλονίκη 1985,154 (Σ. Κίσσας) (στο εξής: Θεσ­
σαλονίκη). Μαντοπούλου-Παναγιωτοπούλου, Θρησκευτική αρ­
χιτεκτονική (υποσημ. 2), 43-86 (για την ιστορία του ναού: 45,49). 
Ε. Κουρκουτίδου-Νικολαΐδου - Α. Τούρτα, Περίπατοι στη βυζα­
ντινή Θεσσαλονίκη, Αθήνα 1997,31-32. 
8 0 Σχετικές αναφορές υπάρχουν σε γράμμα του μητροπολίτη Θεσ­
σαλονίκης Ιωάσαφ το 1531, σε γράμμα του μητροπολίτη Θεωνά 
το 1541, σε πατριαρχικά σιγίλλια του 1542,1547 και 1630, καθώς 
και σε συνοδική απόφαση του 1566 (Παπαγεωργίου, ό.π., 71-76. 
Ζερλέντης, ό.π., 131-145. Προβατάκης, ό.π., 55-65). 
8 1 Αξίζει να σημειώσουμε ότι αναφέρεται συχνά από τους μελετη­
τές ότι υπάρχει κάποια ασάφεια σχετικά με το αν το 1531, που το-

328 



ΕΙΚΟΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΡΧΙΚΟ ΤΕΜΠΛΟ ΤΗΣ ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

λου και επιγραφή του 1841 χαραγμένη στον ανατολικό 

τοίχο της εκκλησίας, έτος κατά το οποίο ο ναός δέχτηκε 

ριζικές επισκευές. Από αυτή την περίοδο προέρχεται 

και το υπάρχον τέμπλο του ναού, στο οποίο έχουν εντα­

χθεί και οι παλαιότερες εικόνες. Αν και η κυριότητα της 

μονής στο μονύδριο κατοχυρώθηκε από μία σειρά εγ­

γράφων οικουμενικών πατριαρχών και μητροπολι­

τών Θεσσαλονίκης, το 1863 οι ενορίτες κατέλαβαν με τη 

βία το ναό. Η κυρίαρχη μονή αντέδρασε και ακολού­

θησαν σφοδρές διαμάχες, οι ενορίτες όμως επικράτη­

σαν και ο ναός αποτέλεσε τελικά ιδιαίτερη ενορία λίγο 

μετά το 1865. 

Σύμφωνα με τα παραπάνω, μπορούμε να υποθέσουμε 

τουλάχιστον δύο πιθανές χρονικές περιόδους για τη με­

ταφορά της εικόνας της Παναγίας από το ναό της Υπα­

παντής στην κυρίαρχη μονή της Χαλκιδικής αρχικά 

και, σε ένα δεύτερο χρόνο, σε μονή του γειτονικού Αγί­

ου Όρους. Μία θα μπορούσε να σταθεί η εκτεταμένη 

ανακαίνιση του 1841, έτος κατά το οποίο κατασκευά­

στηκε και το νέο τέμπλο με σειρά σύγχρονων προς αυτό 

εικόνων, ενώ μία δεύτερη μπορεί να θεωρηθεί η περίο­

δος διαμάχης της μονής με τους ενορίτες για την κυριό­

τητα του ναού. Χωρίς να αποκλείουμε οποιοδήποτε άλ­

λο τυχαίο γεγονός, κατά τη διάρκεια των δύο αυτών πε­

ριόδων ανακατατάξεων για τη μορφή ή το καθεστώς 

του ναού, η μονή μπορεί να επέλεξε να μεταφέρει στο 

ποθετείται η παραχώρηση του ναού από το μητροπολίτη Θεσσα­
λονίκης Ιωάσαφ στη μονή Αγίας Αναστασίας και η αφετηρία των 
εργασιών ανοικοδόμησης, ο Θεωνάς ήταν ηγούμενος της μονής, 
καθώς θεωρείται πως αναγορεύθηκε μητροπολίτης Θεσσαλονί­
κης το 1520 (Ζερλέντης, ό.π., 133. Ξυγγόπουλος, ό.π., 166. Μαντο­
πούλου-Παναγιωτοπούλου, Θρησκευτική αρχιτεκτονική (υπο-
σημ. 2), 45 υποσημ. 10). Το ζήτημα διευκρινίζεται από τον Παπα-
γεωργίου (ό.π., 63), ο οποίος εξετάζοντας τις πληροφορίες που 
μας παρέχουν τα έγγραφα παρατηρεί πως τα έτη 1529 και 1531 ο 
Θεωνάς ήταν ακόμη ηγούμενος της μονής, ενώ η πρώτη ασφαλής 
αναφορά του ως μητροπολίτου Θεσσαλονίκης γίνεται στο γράμ­
μα του ιδίου το 1541. 
8 2 Σύμφωνα με την παραπάνω ερμηνεία δικαιολογείται η ύπαρξη 
ενός ξυλόγλυπτου σταυρού από το ναό της Υπαπαντής στη μονή 
της Αγίας Αναστασίας (Παπαγεωργίου, ό.π., 80). Αντιστοίχως ση­
μειώνουμε την παρουσία δύο παλαιτύπων κωδίκων στη βιβλιοθήκη 
της μονής της Αγίας Αναστασίας, οι οποίοι φέρουν ενθυμήσεις που 
δηλώνουν ότι αποτελούν δωρεά στην εκκλησία της Υπαπαντής. 
8 3 Ύψ. 1,33, συνολ. πλ. 0,77 μ. Α. Ξυγγόπουλος, «Βημόθυρον κρη­
τικής τέχνης ε'ις τήν Θεσσαλονίκη ν», Μακεδόνικα 3 (1953-1955) 
(=Θεσσαλονίκεια Μελετήματα (1925-1979), XVIII, Θεσσαλονίκη 
1999), 116-125. 
8 4 Το βημόθυρο παλαιότερα ήταν τοποθετημένο στο δεξιό άκρο 
του τέμπλου, στην είσοδο του νότιου παρεκκλησίου, στο ίδιο, 117. 

καθολικό της ως αντιπροσωπευτικό κειμήλιο τη σεβά­

σμια μορφή της Παναγίας8 2. Πιθανή είναι και η περί­

πτωση, η πληροφορία του Γ. Σωτηρίου να στηρίζεται σε 

προσωπικές εκτιμήσεις και η εικόνα να μεταφέρθηκε 

απευθείας από τη μονή της Αγίας Αναστασίας στο Πα­

τριαρχείο της Κωνσταντινουπόλεως. 

Στο παραπάνω σύνολο των τριών εικόνων πιστεύουμε 

ότι ανήκει και το γνωστό στην έρευνα βημόθυρο του 

ναού της Υπαπαντής83, που κοσμεί, προσαρμοσμένο 

πλέον σε νεότερο πλαίσιο, την Ωραία Πύλη (Εικ. 5 και 

6)8 4. Στα δύο φύλλα του εικονίζονται ο αρχάγγελος Γα­

βριήλ και η Παναγία στο σύνηθες για την επιφάνεια θέ­

μα του Ευαγγελισμού85. Το άνω τμήμα του, μη ορατό 

σήμερα, κοσμείται στην περιφέρεια του από ανάγλυφη 

ταινία και σειρά ξύλινων κομβίων. Το μεταγενέστερης 

εποχής μαύρο περίγραμμα των μορφών, το οποίο είχε 

ήδη επισημανθεί από τον Α. Ξυγγόπουλο, έρχεται να 

επιβεβαιώσει την κοινή πορεία των υπό εξέταση έρ­

γων8 6. Οι ομοιότητες που παρουσιάζει το εν λόγω βη­

μόθυρο στην τεχνοτροπία, την τεχνική και το ύφος με 

το παραπάνω σύνολο των τριών εικόνων επιβεβαιώνει 

τη χρονολόγηση του στο 16ο αιώνα αλλά, παράλληλα, 

το αποδεσμεύει από τη μέχρι σήμερα αποδεκτή άποψη 

που το ενέτασσε στα έργα της κρητικής σχολής87. Σύ­

γκριση με αντίστοιχης θεματολογίας αντιπροσωπευτι­

κά έργα της κρητικής σχολής, όπως το βημόθυρο και η 

Μαντοπούλου-Παναγιωτοπούλου, Θρησκευτική αρχιτεκτονική 
(υποσημ. 2), 82. 
8 5 Η παρουσία του θέματος του Ευαγγελισμού στα βημόθυρα, κα­
θώς και στην εντοίχια διακόσμηση των ναών σε θέση που πλαι­
σιώνει την είσοδο του ιερού, αποτελεί αναφορά στη Θεοτόκο Πύ­
λη και Θεοτόκο Σιών, βλ. RbK III, λ. Ikonostas, στ. 326-254 (Μ. 
Chatzidakis). Μ. Χατζηδάκης, Εικόνες της Πάτμου. Ζητήματα βυ­
ζαντινής και μεταβυζαντινής ζωγραφικής, Αθήνα 1977, 62 αριθ. 
11. Γ. Βαραλής, «Παρατηρήσεις για τη θέση του Ευαγγελισμού 
στη μνημειακή ζωγραφική κατά τη μεσοβυζαντινή περίοδο», 
ΔΧΑΕΙΘ (1997), 201-219 (όπου συγκεντρωμένη η προγενέστερη 
βιβλιογραφία), κυρίως 210-219. 
8 6 Αξίζει να σημειώσουμε πως ο Α. Ξυγγόπουλος λαμβάνοντας 
υπόψη τα ιστορικά στοιχεία που διαθέτουμε για το ναό της Υπα­
παντής είχε διατυπώσει την άποψη ότι το βημόθυρο πρέπει να 
προέρχεται από το αρχικό τέμπλο του ναού (Ξυγγόπουλος, «Βη­
μόθυρον», ό.π., 124-125). 
8 7 Ξυγγόπουλος, «Βημόθυρον», ό.π., 122-125. Την άποψη του Α. 
Ξυγγόπουλου επαναλαμβάνουν οι Προβατάκης, Ό ναός της 
Υπαπαντής (υποσημ. 79), 27, 34-42, Κίσσας, Θεσσαλονίκη (υπο­
σημ. 79), 154, Μαντοπούλου-Παναγιωτοπούλου, Θρησκευτική αρ­
χιτεκτονική (υποσημ. 2), 82. Κουρκουτίδου-Νικολαΐδου - Τούρτα, 
Βυζαντινή Θεσσαλονίκη (υποσημ. 79), 32. 

329 



ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

Εικ. 5. Θεσσαλονίκη, ναός Υπαπαντής. Βημόθνρο. 

8 8 Χ. Πατρινέλης - Α. Καρακατσάνη - Μ. Θεοχάρη, Μονή Στανρο-
νικήτα. Ιστορία, εικόνες, χρνσοκεντήματα, Αθήνα 1974,62 αριθ. 2, 
εικ. 12 (βημόθυρο), 68 αριθ. 5, εικ. 15 (εικόνα επιστυλίου) (Α. Κα­
ρακατσάνη). θησαυροί τον Άγίον "Ορους, κατάλογος έκθεσης, 
Θεσσαλονίκη 1997,123-125 αριθ. 2.57 (βημόθυρο), 125-126 αριθ. 
2.58 (εικόνα επιστυλίου) (Ε.Τσιγαρίδας). 
8 9 Μοναστήρια Ιωαννίνων (υποσημ. 31), εικ. 90. Σ. Χούλια - Τ. Αλ­
μπάνη, Μετέωρα. Αρχιτεκτονική - Ζωγραφική, Αθήνα 1999,68. 
9 0 Νικονάνος, Μετέωρα (υποσημ. 57), εικ. 34. Σοφιανός, Μετέωρα 
(υποσημ. 76), 27. 
9 1 Δυστυχώς, λόγω της ανακατασκευής του ναού το 1841, της 
απουσίας οποιουδήποτε μέλους του αρχικού τέμπλου, καθώς και 
της ενδεχόμενης ύπαρξης άλλων αταύτιστων εικόνων που να 
ανήκουν στο ίδιο σύνολο, αδυνατούμε να υπολογίσουμε με ασφά­
λεια τις διαστάσεις του ανοίγματος του ιερού και να προχωρήσου-

εικόνα επιστυλίου στη μονή Σταυρονικήτα (1546), που 

αποδίδονται στην καλλιτεχνική δημιουργία του Θεο­

φάνη, δείχνει τις ουσιαστικές διαφορές που διαχωρί­

ζουν τα έργα88. Πιο συγκεκριμένα, ο φυσιογνωμικός τύ­

πος του αρχαγγέλου Γαβριήλ, ο σχεδιασμός των επιμέ­

ρους χαρακτηριστικών και η διάταξη της κόμης του, η 

κάπως εύθραυστη σωματική διάπλαση με τις ραδινές 

αναλογίες και τη χαμηλή λεκάνη, καθώς και οι κομψές 

χειρονομίες των εικονιζόμενων προσώπων στο βημό­

θυρο του ναού της Υπαπαντής, αποτελούν γνωρίσματα 

που το συνδέουν με έργα της σχολής της βορειοδυτικής 

Ελλάδος, όπως η μορφή του Χριστού στην παράσταση 

της Ίασης του Τυφλού στη μονή Φιλανθρωπηνών και 

οι άγγελοι της Κοίμησης της Θεοτόκου στη μονή Βαρ­

λαάμ89. Αντιστοίχως, η μορφή της Παναγίας στο βημό­

θυρο του ναού της Υπαπαντής μπορεί να συγκριθεί με 

την τοιχογραφία της Παναγίας Μεσίτριας και της Πα­

ναγίας βρεφοκρατούσας στο καθολικό της μονής Βαρ­

λαάμ90. 

Η διάταξη των εικόνων του αρχικού τέμπλου στο ναό 

της Υπαπαντής μπορεί πλέον να ανασυντεθεί σε μία 

πληρέστερη μορφή, καθώς πλέον ανάμεσα στις εικόνες 

του Χριστού και του αγίου Δημητρίου μπορούμε να συ­

μπεριλάβουμε την εικόνα της Παναγίας του Οικουμενι­

κού Πατριαρχείου και το βημόθυρο που συνεχίζει να 

κοσμεί το νεότερο τέμπλο του ναού9 1. Όσον αφορά στη 

σημαντική θέση που καταλαμβάνει η μορφή του αγίου 

Δημητρίου στο σύνολο των εικόνων ενός ναού όπου τι­

μάται η Υπαπαντή του Χριστού, θεωρούμε ότι μπορεί 

να δικαιολογηθεί ποικιλοτρόπως. Εκτός από το γεγο­

νός ότι ο συγκεκριμένος άγιος είναι ο πολιούχος της 

Θεσσαλονίκης, η ύπαρξη ασημένιου κιβωτιδίου στο 

ναό, όπου φυλάσσεται φιαλίδιο με μύρο του αγίου, κομ­

μέ στην αναπαράσταση του τέμπλου στην αρχική του μορφή. Αν 
κρίνουμε όμως από τον αριθμό των εικόνων του ναού του Αγίου 
Αθανασίου, που συνεχίζουν να κοσμούν το νεότερο τέμπλο του 
ναού, με εξαίρεση το επιστύλιο με τους αποστόλους και τα λυπη­
ρά της επίστεψης του τέμπλου που φυλάσσονται στο Μουσείο Βυ­
ζαντινού Πολιτισμού Θεσσαλονίκης (Τούρτα, «Εικόνες Κατελά-
νου», ό.π. (υποσημ. 1), 288 υποσημ. 3,296 υποσημ. 27, εικ. 1,5,8, 
10), είναι αρκετά πιθανόν ο αριθμός των δεσποτικών εικόνων του 
ναού της Υπαπαντής να περιοριζόταν στις τρεις εικόνες του Χρι­
στού, της Παναγίας και του αγίου Δημητρίου. Περαιτέρω διερεύ­
νησης αξίζει μία σειρά δεκαεπτά εικόνων Μεγάλης Δέησης που 
κοσμεί το επιστύλιο του νεότερου τέμπλου του ναού της Υπαπα­
ντής. Παρά το ύψος στο οποίο βρίσκονται, που κάνει δύσκολη την 
εκτίμηση τους, ενδέχεται να ανήκουν στο ίδιο σύνολο με τις δε­
σποτικές εικόνες του 16ου αιώνα. 

330 



ΕΙΚΟΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΡΧΙΚΟ ΤΕΜΠΛΟ ΤΗΣ ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

μάτι από το δέρμα και το γαλάζιο χιτώνα του, καθώς 

και οστούν με δαχτυλίδι, όπου παλαιότερα διαβάζο­

νταν τα γράμματα NCT, δηλαδή Νέστωρ92, ενδέχεται να 

υποδεικνύουν ακόμα και τη συλλατρεία του αγίου Δη­

μητρίου στο ναό της Υπαπαντής. 

Οι εικόνες του αγίου Δημητρίου και στη συνέχεια του 

Χριστού Παντοκράτορα έχουν αποδοθεί στην καλλι­

τεχνική δραστηριότητα του Φράγγου Κατελάνου93. 

Πράγματι, τα εικονογραφικά και τεχνοτροπικά γνωρί­

σματα των εικόνων του ναού της Υπαπαντής συνδέουν 

τα παραπάνω έργα με τη ζωγραφική της σχολής της βο­

ρειοδυτικής Ελλάδος94. Το ωοειδές πρόσωπο των μορ­

φών που στηρίζεται σε ψηλό λαιμό, η μακριά και λεπτή 

μύτη, καθώς και η τεχνική της έντονης φωτοσκίασης με 

τα τριγωνικά φωτεινά επίπεδα, η εύθραυστη σωματική 

διάπλαση των ολόσωμων μορφών με τις ραδινές αναλο­

γίες και τα μακριά δάχτυλα, η διάταξη της κόμης στην 

περίπτωση του αγγέλου, ο χειρισμός της πτυχολογίας 

και, τέλος, η γνώση με την οποία χρησιμοποιούνται τα 

χρώματα, όπου η απόδοση του βάθους της πτυχής γίνε­

ται με συμπληρωματικό του τοπικού χρώματος, συνδέ­

ουν, όπως είδαμε, τις εικόνες του ναού της Υπαπαντής 

με συγκεκριμένες παραστάσεις της μονής των Φιλαν-

θρωπηνών (1542)95 και της μονής Βαρλαάμ (1548)96. 

Ωστόσο, τα διακριτικά γνωρίσματα της τεχνικής και της 

τεχνοτροπίας του έργου του Φράγγου Κατελάνου, 

όπως τα αναγνωρίζουμε από τα ασφαλή έργα του, πα­

ρουσιάζουν μερικές διαφοροποιήσεις. Πιο συγκεκριμέ­

να, οι μορφές του Κατελάνου διακρίνονται από την 

9 2 Ν. Παπαγεωργίου, «'Αρχαία είκών τοϋ μεγαλομάρτυρος άγιου 

Δημητρίου του πολιούχου Θεσσαλονίκης επί έλεφαντοστέου», 

ΒΖ 1 (1892), 487. Σημειώνουμε ότι ο Θ. Προβατάκης αναφέρει 

πως στην αργυρή λειψανοθήκη φυλάσσεται μέρος από το δέρμα 

και τα ενδύματα του αγίου Νέστορα και όχι του αγίου Δημητρίου, 

ενώ δεν σημειώνει τίποτα για το φιαλίδιο με το μύρο του αγίου 

Δημητρίου ή και το οστούν με το δαχτυλίδι (Προβατάκης, Ό ναός 

της Υπαπαντής (υποσημ. 79), 24, απεικόνιση της λειψανοθήκης 

στις σ. 23,27,28). 
9 3 Ασπρά-Βαρδαβάκη, «Μεταβυζαντινή εικόνα», ό.π. (υποσημ. 4), 

113-123. Τούρτα, «Εικόνες Κατελάνου», ό.π. (υποσημ. 1), 287-298. 
9 4 Για τη σχολή καθώς και το έργο του Φράγγου Κατελάνου βλ. Α. 

Ξυγγόπουλος,Σχεοιασμα ιστορίας της θρησκευτικής ζωγραφικής 

μετά την "Αλωσιν, Αθήνα 1957, 113-116. Μ. Μιχαηλίδης, «Νέα 

στοιχεία ζωγραφικού διακόσμου δύο μνημείων της Μακεδονίας», 

AAA IV (1971), 341-355. Γ. Γούναρης, Οι τοιχογραφίες των Αγίων 

Αποστόλων καίτής Παναγίας Ρασιώτισσας στην Καστοριά, Θεσ­

σαλονίκη 1980, κυρίως 105-173. Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Η 

μονή των Φιλανθρωπηνών και η πρώτη φάση της μεταβυζαντινής 

ζωγραφικής, Αθήνα 1983, βλ. κυρίως 197-205. Μ. Χατζηδάκης, 

Έλληνες ζωγράφοι μετά τηνΆλωση,τ. 1,Αθήνα 1987,86-87,89. Μ. 

Εικ. 6. Η Παναγία τον Ευαγγελισμού. Λεπτομέρεια τηςΕικ. 5. 

ακρίβεια και την ελευθερία του σχεδιασμού των προσώ­

πων, με κύρια χαρακτηριστικά τη γαμψή μύτη και τα 

Garidis, La peinture murale dans le monde orthodoxe après la chute de 
Byzance, 1450-1600 et dans les pays sous domination étrangère, Αθήνα 

1989,189-199. Μοναστήρια Ιωαννίνων (υποσημ. 31). Αχειμάστου-

Ποταμιάνου, «Ζητήματα μνημειακής ζωγραφικής», ό.π. (υποσημ. 

60), 13-32. Α. Semoglou, Le décor mural de la chapelle athonite de Saint 
Nicolas (1560). Apparition d'un nouveau langage pictural par le peintre 
thébain Frangos Katelanos (στο εξής: Frangos Katelanos), Παρίσι 1994. 

Δ.Τριανταφυλλόπουλος, «Ο 'Μέγας Οζερός' των Ιωαννίνων (αρ­

χαιολογικές παρεκβολές για μεσαιωνικά μνημεία του)», Φηγός. 

Τιμητικός τόμος για τον καθηγητή Σωτήρη Δάκαρη (στο εξής: 

«Οζερός»), Ιωάννινα 1994, 347-366. Μ. Χατζηδάκης - Ε. Δρακο-

πούλου, "Ελληνες ζωγράφοι μετά τήν "Αλωση, τ. 2, Αθήνα 1997, 

76-79. Μοναστήρια νήσου Ιωαννίνων. Πρακτικά Συμποσίου, 700 

χρόνια 1292-1992, Ιωάννινα 1999 (στο εξής: Μοναστήρια Ιωαννί­

νων, Πρακτικά). Α. Σέμογλου, «Ο εντοίχιος διάκοσμος του καθο­

λικού της μονής Μυρτιάς στην Αιτωλία (φάση του 1539) και η θέ­

ση του στη ζωγραφική του ά μισού του 16ου αι.», Εγνατία 6 

(2001-2002), 185-237 (στο εξής: «Μυρτιά»). 
9 5 Πέρα από τη βασική υπόθεση της Μ. Αχειμάστου-Ποταμιάνου 

περί της ύπαρξης μιας αρχικής ζωγραφικής φάσης του 1531-1532 

για τις κάτω ζώνες του κυρίως ναού, έχει διατυπωθεί παράλληλα 

331 



ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

έντονα ζυγωματικά, την επιμελημένη επεξεργασία στο 

πλάσιμο και κυρίως τη λαμπρότητα και τη διαφάνεια 

των χρωμάτων, στοιχεία που κατά τη γνώμη μας είναι 

αρκετά ασθενή στις εικόνες του ναού της Υπαπαντής. 

Άλλο ιδιαίτερο γνώρισμα των μετωπικών μορφών του 

Κατελάνου, που απουσιάζει από τις εικόνες του Χρι­

στού και του αγίου Δημητρίου της Υπαπαντής, είναι ότι 

τα μάτια αποδίδονται σε μικρότερη κλίμακα σε σχέση 

με το μήκος της μύτης και τοποθετούνται πολύ κοντά σε 

αυτή. Ενδεικτικές των παραπάνω χαρακτηριστικών εί­

ναι οι μορφές των αποστόλων Πέτρου και Παύλου και 

του αρχαγγέλου Μιχαήλ στις τοιχογραφίες της μονής 

Βαρλαάμ, των αγίων Προκοπίου, Αρτεμίου, Κύρου και 

Λουκά στο παρεκκλήσιο του Αγίου Νικολάου στη μονή 

Μεγίστης Λαύρας, της εικόνας των Ταξιαρχών στην ίδια 

μονή, καθώς και των αποστόλων στο επιστύλιο της μο­

νής Ζάβορδας, που αποδίδονται με ασφάλεια στον 

Φράγγο Κατελάνο97. Συμπερασματικά, μπορούμε να 

πούμε πως, αν και απουσιάζει μια λεπτομερής μελέτη 

που να αντιμετωπίζει συνολικά το θέμα των ζωγράφων 

του τοιχογραφικού διακόσμου της μονής Φιλανθρω-

πηνών, καθώς και του καθολικού της μονής Βαρλαάμ, 

θεωρούμε πιθανό οι εικόνες του ναού της Υπαπαντής εί­

τε να εντάσσονται στην παραγωγή ενός ζωγράφου στον 

οποίο μαθήτευσε ο Φράγγος Κατελάνος είτε να αποτε­

λούν έργα του κύκλου του Θηβαίου καλλιτέχνη. 

Ανεξαρτήτως του θέματος απόδοσης των εικόνων στη 

δραστηριότητα του Φράγγου Κατελάνου, οι μέχρι τώ­

ρα απόψεις για τη χρονολόγηση της εικόνας του αγίου 

Δημητρίου και του Χριστού διαφοροποιούνται αναλό­

γως του τρόπου προσέγγισης του θέματος. Μία από αυ-

η άποψη πως ο διάκοσμος οφείλεται στην παραγωγή ενός εργα­

στηρίου που δουλεύει σε μία ενιαία φάση το 1541-1542 (Τριαντα-

φυλλόπουλος, «Οζερός», 76-79. Semoglou, Frangos Katelanos, 121-

125. Δ. Τριανταφυλλόπουλος, «Βυζαντινή παράδοση και δυτικές 

καινοτομίες στην τέχνη των παλαιότερων μονών του Νησιού Ιω­

αννίνων», Μοναστήρια Ιωαννίνων, Πρακτικά, 367-392. Σέμογλου, 

«Μυρτιά», 234-235). Στη μονή Φιλανθρωπηνών η συμμετοχή του 

Φράγγου Κατελάνου θεωρείται πιθανή σε τμήματα του δυτικού 

νάρθηκα και μάλλον σε συγκεκριμένες παραστάσεις της καμάρας 

του κυρίως ναού. Αντιθέτως, παρατηρήσαμε ότι τα έργα του ναού 

της Υπαπαντής παρουσιάζουν ομοιότητες με μορφές της κάτω 

ζώνης στην καμάρα του κυρίως ναού, οι οποίες απέχουν καλλιτε­

χνικά από το έργο του Θηβαίου καλλιτέχνη. Επίσης, σε έναν κύριο 

ζωγράφο, πιθανώς το δάσκαλο του εργαστηρίου που είχε την επί­

βλεψη των εργασιών στη μονή Φιλανθρωπηνών, αποδίδεται με­

ταξύ άλλων η μορφή του Παντοκράτορα στη καμάρα του κυρίως 

ναού (Semoglou, Frangos Katelanos, 125), με την οποία, όπως παρα­

τηρήσαμε, παρουσιάζει συγγένεια ο Χριστός της Υπαπαντής. 

τές βασίζεται σε τεχνοτροπικές συγκρίσεις με το διάκο­

σμο των μονών Φιλανθρωπηνών και Βαρλαάμ και προ­

τείνει μία χρονολόγηση στο 1542-154898, ενώ μία δεύτε­

ρη χρησιμοποιεί την καλλιτεχνική δραστηριότητα του 

ζωγράφου στο Άγιον Όρος το 1560 για το χρονικό προσ­

διορισμό της παρουσίας του στην πόλη της Θεσσαλονί­

κης". Σύμφωνα με τις εικονογραφικές και τεχνοτροπι­

κές παρατηρήσεις που προηγήθηκαν, η χρονολόγηση 

των εικόνων στην περίοδο 1542-1548 κρίνεται πιο ασφα­

λής. Μία τέτοια χρονολόγηση έρχεται να συμφωνήσει 

εξάλλου και με τις ιστορικές πληροφορίες που διαθέ­

τουμε για το ναό, σύμφωνα με τις οποίες ο Θεωνάς, με­

τέπειτα μητροπολίτης Θεσσαλονίκης, ανέλαβε να ανα­

καινίσει το 1531 το ήδη ερειπωμένο μονύδριο, όταν αυ­

τό δόθηκε από το μητροπολίτη Θεσσαλονίκης Ιωάσαφ 

στη μονή της Αγίας Αναστασίας στη Χαλκιδική100. Από 

έγγραφο της μονής πληροφορούμαστε ότι δέκα χρόνια 

αργότερα, το 1541, οι εργασίες της ανοικοδόμησης, αν 

και είχαν προχωρήσει αρκετά, δεν είχαν ολοκληρωθεί 

και συνεχίζονταν ακόμη1 0 1. Τα παραπάνω στοιχεία, σε 

συνδυασμό με το γεγονός ότι οι δεσποτικές εικόνες στο 

τέμπλο είναι από τα πρώτα αντικείμενα λατρείας που 

θα κοσμήσουν ένα ναό, οδηγούν στην υπόθεση ότι το 

σύνολο των εικόνων του ναού της Υπαπαντής θα πρέ­

πει να τοποθετηθεί αμέσως μετά το 1541, στη δεκαετία 

1540-1550, περίοδο κατά την οποία θα είχαν ολοκληρω­

θεί οι εργασίες ανοικοδόμησης. 

Η σύνδεση της εικόνας της Παναγίας Οδηγήτριας στο 

Οικουμενικό Πατριαρχείο και του βημόθυρου στο ναό 

της Υπαπαντής με το σύνολο των εικόνων που θα κο­

σμούσε το αρχικό τέμπλο του ναού, καθώς και η από-

Όσον αφορά στον τοιχογραφικό διάκοσμο της μονής Βαρλαάμ, 

αδημοσίευτου ουσιαστικά μνημείου, όπου η παρουσία του Κατε­

λάνου θεωρείται αδιαμφισβήτητη, θα είχε ενδιαφέρον να διερευ­

νηθεί μελλοντικά η ενδεχόμενη διάκριση διαφόρων χεριών που 

θα συμμετείχαν στο συνεργείο του μεγάλου ζωγράφου και ενδε­

χομένως να συγκλίνουν περισσότερο με την ποιότητα των εικό­

νων της Υπαπαντής. 
9 7 Σοφιανός, Μετέωρα (υποσημ. 76), 28-29. Semoglou, Frangos Kate­

lanos, εικ. 55a, 56a, 74a, 83a. Ε. Τσιγαρίδας, «Άγνωστες εικόνες του 

Φράγκου Κατελάνου και του Διονυσίου του εκ Φουρνά στο Άγιον 

Όρος», Μακεδόνικα 29 (1993-1994), 398-400. 
9 8 Ασπρά-Βαρδαβάκη, «Μεταβυζαντινή εικόνα», ό.π. (υποσημ. 

4), 123. 
9 9 Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Εικόνες Βυζαντινού Μουσείου (υπο­

σημ. 4), 168. Τούρτα, «Εικόνες Κατελάνου», ό.π. (υποσημ. 1), 296-

297. Semoglou, Frangos Katelanos, 132. 

100 Παπαγεωργίου, «Αγία Αναστασία», ό.π. (υποσημ. 79), 71. 
1 0 1 Στο ίδιο, 73. 

332 



ΕΙΚΟΝΕΣ ΑΠΟ ΤΟ ΑΡΧΙΚΟ ΤΕΜΠΛΟ ΤΗΣ ΥΠΑΠΑΝΤΗΣ ΣΤΗ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ 

δοσή χους στα έργα της σχολής της βορειοδυτικής Ελ­

λάδος, μας βοηθά να αποκτήσουμε μια πληρέστερη ει­

κόνα για την παραγωγή φορητών εικόνων που εντάσ­

σονται στην παραπάνω σχολή102. Παράλληλα, είμαστε 

σε θέση να ανασυνθέσουμε την αρχική μορφή και διά­

ταξη των εικόνων του τέμπλου του ναού, αλλά και να 

Jtxecent research has shown that the icon of St Demetrios 

in the Byzantine and Christian Museum, Athens (T 143) 

(Fig. 2), is inextricably linked with the icon of Christ Panto-

crator, which continues to adorn the later iconostasis in the 

church of the Hypapante (Presentation of Christ in the 

Temple), in Thessaloniki (Fig. 1). These two portable works 

display a host of common characteristics which point to the 

relationship between them and reinforce the hypothesis that 

they were despotic icons on the original iconostasis of the 

Hypapante church. 

We believe that the icon of the Virgin Hodegetria (Fig. 4), 

now in a special room in the Patriarchate of Constantinople, 

belongs to the set of portable icons from the original icono­

stasis of the church. Although the publications to date pre-

1 0 2 Πα τις φορητές εικόνες που αποτελούν έργα της σχολής βλ. τις 
εικόνες από τη μονή Προδρόμου στο Νησί των Ιωαννίνων, την ει­
κόνα Δέησης στους Αγίους Αποστόλους Κόνιτσας και τις δεσπο­
τικές εικόνες της μονής Βαρλαάμ που ίσως ανήκουν στον Φράγγο 
Κατελάνο (Μ. Αχείμαστου-Ποταμιάνου, «Εικόνες των Ιωαννί­
νων», Φηγός (υποσημ. 94), 21-37), την εικόνα της Παναγίας Παμ­
μακάριστου στη μία πλευρά αμφιπρόσωπης εικόνας στο Βυζαντι­
νό Μουσείο Αθηνών (Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Εικόνες Βυζα­
ντινού Μουσείου (υποσημ. 4), 12-16 αριθ. 1), την εικόνα της Σύνα­
ξης των Ταξιαρχών στη μονή Μεγίστης Λαύρας και το τμήμα επι-
στυλίου με αποστόλους στη μονή Ζάβορδας, που αποδίδονται 

διαπιστώσουμε τη φήμη που πρέπει να είχε το συγκε­

κριμένο εργαστήριο, ώστε να ξεπεράσει τα γεωγραφικά 

όρια στα οποία κινούνταν μέχρι τότε και να αναλάβει 

κατά την εποχή της ανακαίνισης του ναού από τον Θε­

ωνά την παραγγελία των δεσποτικών εικόνων για ένα 

ναό της Θεσσαλονίκης. 

sent this particular work as a creation of Palaiologan art, it 

shares with the above two icons numerous external traits, 

such as the dimensions, the decorative vegetal motif on the 

frame and the relief haloes of the figures, the later addition 

of a black outline around the figures and, last, the damage as 

well as the over-paintings which are mainly in the area of the 

hands. In addition to these common traits, elements of style, 

manner and technique advocate the attribution of the icon 

of the Virgin Hodegetria to a painter of the School of North­

west Greece and, by extension, its dating in the sixteenth 

century. 

We believe also that the bema door (Figs 5 and 6) of the Hy­

papante church - known to research - also belongs to the 

above set of three icons. The similarities it displays in style, 

στον Φράγγο Κατελάνο (Τσιγαρίδας, «Άγνωστες εικόνες Φρά­
γκου Κατελάνου» (υποσημ. 97), 398-400), καθώς και την εικόνα 
του Χριστού Βηθλεμίτη από το μητροπολιτικό ναό Καστοριάς 
(Μυστήριον (υποσημ. 22), 204 αριθ. 59 (Ε. Τσιγαρίδας). 

Προέλευση φωτογραφιών 
Εικ. 2. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, Εικόνες Βυζαντινού Μουσείου, 
αριθ. 49. 
Εικ. 3. Μοναστήρια Ιωαννίνων, εικ. 32. 
Εικ. 4. Οικουμενικό Πατριαρχείο, εικ. 83. 
Εικ. 5-6. Ξυγγόπουλος, «Βημόθυρον», πίν. 1,3. 

Nikolaos Siomkos 

PORTABLE ICONS OF THE ORIGINAL ICONOSTASIS 

OF THE HYPAPANTE CHURCH IN THESSALONIKI. 

RECONSTRUCTING A SIXTEENTH-CENTURY SET 

333 



ΝΙΚΟΛΑΟΣ Δ. ΣΙΩΜΚΟΣ 

technique and manner with them confirm its dating in the 

sixteenth century, but concurrently release it from the hither­

to accepted view that classes it among works of the Cretan 

School. 

Apart from the interest inherent in reconstituting the ori­

ginal form and arrangement of the icons on the iconostasis 

of the Hypapante church, this study also discusses the issue 

of their attribution to the oeuvre of the known Theban 

painter Frangos Katelanos. According to research to date, 

the icon of St Demetrios and then that of Christ in the Hypa­

pante church have been considered as works by the hand of 

this artist. Stylistic analysis, the portrait types and a series of 

iconographie elements link without doubt the above works 

with the School of Northwest Greece. Indeed, the similari­

ties which the icons display, both at the iconographie and the 

stylistic level, with representations from the Philanthropinon 

monastery as well as the Barlaam monastery at Meteora 

lead us to a dating in the period 1542-1548. Such a date 

agrees moreover with the historical information we have 

about the Hypapante church; we know that in 1531 Theonas, 

subsequent Metropolitan of Thessaloniki, undertook to ren­

ovate the already ruined church and that the project had not 

yet been completed in 1541. Nonetheless, we believe that 

comparison of the specific icons with secure works by Fran­

gos Katelanos shows that the icons in the Hypapante church 

either belong in the production of a painter with whom 

Katelanos was an apprentice or are works of the circle of the 

Theban artist. 

With the linking of the icon of the Virgin Hodegetria in the 

Ecumenical Patriarchate as well as of the bema door to the 

set of icons on the original iconostasis in the Hypapante 

church, and their attribution to the School of Northwest 

Greece, we acquire a better picture of the production of 

portable icons by the said school. At the same time, we are in 

a position to reconstruct more fully the original form and 

arrangement of the icons on the iconostasis in the church, as 

well as to ascertain the reputation this particular workshop 

must have enjoyed for it to pass beyond the geographical 

bounds in which it was moving until then, and to undertake 

the commission for the despotic icons of a church in Thessa­

loniki, at the time it was being renovated by Theonas. 

334 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

