oo

AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 21 (2000)

Aehtiov XAE 21 (2000), Mepiodog A'

AEATION
THX
XPIZETIANIKHYX
APXAIOAOI'IKHXZ ETAIPEIAX

MEPIOAOE A TOMOE KA
2000

ABHNA 2000

H 8€a tng EkkAnoiag kaw n oknvn tou
EuayyeAlopou. MeplKEG amnoyelg

Hélene PAPASTAVROU

doi: 10.12681/dchae.561

BiBAloypa@pikn avagopa:

PAPASTAVROU, H. (2011). H d€a tng EkkAnoiag kat n oknvr Tou EuayyeAiopou. Meplkeg amowelg. AsAtiov g
Xpiotiavikrig ApxatoAoyikng Etalpeiag, 21, 227-240. https://doi.org/10.12681/dchae.561

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpooBaon: 28/01/2026 03:27:31




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

L'idée de 1'Ecclesia et la scene de ' Annonciation.
Quelques aspects

Hélene PAPASTAVROU

ITeptodog A', Topog KA' (2000)® XeA. 227-240
A®HNA 2000

www.deltionchae.org




Héléne Papastavrou

L’ IDEE DE L’ECCLESIA ET LA SCENE DE L’ANNONCIATION.
QUELQUES ASPECTS

Avec I’Annonciation se produit le mariage idéal entre
Dieu et ’humanité. L'union du Logos a la Vierge Marie, re-
présentante de tous les humains, constitue la fondation de
I'Eglise. Dans 'oeuvre de I’Economie divine, I'importance
dogmatique de ’Annonciation est majeure et fondamen-
tale. C’est la raison pour laquelle dans le représentation pic-
turale de la Salutation angélique se trouvent souvent atta-
chés certains symboles liés a I'Incarnation, voire a I'Eglise.

En Occident, a partir du XIe siécle, I'iconographie de thémes
inspirés des événements de I’age de la Loi se développe dans
le but d’illustrer les vérités du Nouveau Testament par I’An-
cien qui n’en avait donné que I’ « ombre ». Ces événements
représentent des symboles, des « types » préfigurant I'Incar-
nation et par extension la Mére de Dieu. Parmi les facteurs!
qui ont joué un rdle important sur le développement de
I'iconographie typologique on note les traités anti-juifs et les
discussions des théologiens latins sur la nature du corps du

1. Le role des traités de polémique anti-juive est considérable, cf. aux
exégeses de théologiens comme par exemple de Rupert de Deutz, sur le
role de I'Incarnation, PL 168, col. 1092 ; idem, De Trinitate, In Isaii, 11,
cap. LXVI, PL 167, col. 1362 ; Comment. Cant., Liv. VII, PL 168, col.
958 ; cf. E Guldan, Eva und Maria, Eine Antithese als Bildmotiv, Graz-
Koln 1966 ; H. Toubert, Un art dirigé, Paris 1990, passim.

2. H. de Lubac, Corpus Mysticum, Paris 1949 (2éme €d.) ; M. Lepin,
L’idée du sacrifice de la messe d’aprés les théologiens depuis I'origine
Jjusqu’a nos jours, Paris 1926 ; F. Holbock, Der eucharistische und der
mystische Leib Christi in ihren Beziehung zueinander nach der Lehre der
Friihscholastik, Rom 1941 ; A. Katzenellenbogen, The Sculptural Pro-
grams of Chartres Cathedral. Mary, Christ, Ecclesia, Baltimore 1959.

3. Cf. G. Babic, Les discussions christologiques et le décor des églises
byzantines au Xlle siécle. Les évéques officiant devant I’'Hétimasie et
devant I’Amnos, FrithMitSt 1968, p. 368-386.

4. Le role de I'interprétation typologique dans les discussions opposant
I’église et les hérétiques a été analysé (1. Dujcev, L’interprétation typo-
logique et les discussions entre hérétiques et orthodoxes, Balkanika 6
(1975), p. 37-50) comme aussi la nécessité pour I'église de Byzance et
pour les églises des pays slaves de lutter, a la fin du moyen 4ge, contre le
développement des hérésies transmises par les vagues des envahisseurs
venus d’Asie (I. Dujcev, Aux origines des courants dualistes 2 Byzance

Christ dans I’Eucharistie?. Le contexte théologique évoqué
a contribué a mettre ’accent sur la nature humaine du Christ
dans les scénes christologiques donnant de 'ampleur aux re-
présentations des préfigurations bibliques du Dieu-fait-
homme.

‘A la méme époque a Byzance, on assiste a ’apparition d’un
phénoméne artistique paralléle duquel se rapprochent les
controverses d’ordre dogmatique des Xle et XIle siécles
mettant en question une idée aussi fondamentale que I'In-
carnation’. De méme I’argumentation des Orthodoxes contre
les hérétiques qui au XIVe siécle rejetaient 'unité des deux
testaments* représente un autre facteur favorable au déve-
loppement de nouveaux themes et a I’essor d’images typolo-
giques’, malgré I'opposition des théologiens. En effet, les
peres de I’église, comme Grégoire Palamas, renouvelaient
les condamnations des symboles de I'Incarnation® désor-
mais remplacés par la révélation du Christ’.

et chez les slaves méridionaux, RESEE VII, 1 (1969), p. 51-62.1 ; idem,
Quelques observations a propos des courants dualistes chez les Bul-
gares et a Byzance au XIIle-XIVe siécle, StVen XII (1970), p. 107-125 ;
sur ce cf. Babi¢, op.cit., passim.

5.1l a été révélé par S. Dufrenne que vers la fin du moyen age on assiste
a une floraison des préfigurations de la Vierge, des effigies des An-
cétres du Christ ou des Prophétes entourant la Mére de Dieu, comme
aussi de 'TEmmanuel Veillant, ou bien encore d’autres images inspirées
par les lectures du Prophétologion ou de I’Arbre de Jessé ; cf. eadem,
Problémes iconographiques dans la peinture monumentale du début
du XIVe siecle, L’art byzantin au début du XIVe siécle, Symposium de
Gracanica 1973, Belgrade 1978, p. 29-39.

6. La notion des préfigurations typologiques de la Vierge est bien mise
en valeur par le Synodikon de I'Orthodoxie, cf. J. Gouillard, Le Synodi-
kon de I'Orthodoxie. Edition et Commentaires, TM 2 (1967), lignes 76-
81. Le texte insiste surtout selon I'esprit méme du concile in Trullo, sur
la préférence a accorder a I'image de la Vierge plutdt que d’esquisser
ses préfigurations, cf. Dufrenne, op.cit., p. 34 et note 36.

7. J. Meyendorff, Spiritual Trends in Byzantium in the Late Thirteenth
and Early Fourteenth Centuries, The Kariye Djami, 4, éd. P. Under-
wood, New York 1966, p. 103-106.

227



HELENE PAPASTAVROU

Dans la présente étude nous allons essayer de montrer com-
ment I'idée de I’Ecclesia, projetée sur la personne de Marie,
trouve une expression picturale dans la scéne de I’Annoncia-
tion. En effet, certains éléments iconographiques devien-
nent porteurs de valeurs liées aux événements de I’Ancien
Testament qui préfiguraient I’age de la grace. Bien entendu,
les préfigurations de ’humanisation divine symbolisent éga-
lement I’Eglise. La fondation de I'Eglise présuppose I'Incar-
nation. Notre recherche examinera certains aspects de ce
théme vaste® par rapport au sujet de I’ Annonciation.

L’Eglise et la Mére de Dieu

L’idée centrale de I'Incarnation est liée a la création de
I'Eglise. Pour la pensée chrétienne, 'Eglise avait été congue
avant toute chose; elle est la raison d’étre du monde®. Avec
I'Incarnation se fonde I'Eglise!’. En effet, 'Incarnation qui
est déja considérée comme la plus grande théophanie dans
la pensée d’Origéne!!, d’Iréné'? ou de Clément d’Alexan-
drie!3, a donné a ’humanité son Sauveur qui demeure dans
son église et qui assure sa bénédiction divine.

L’Ecclesia a été surtout rapprochée de la Vierge, puisque,
depuis toujours, un tel lien a été effectué dans les textes pa-

8. Ce theéme a été traité spécialement par M.-L. Thérel, Les symboles de
I’ « Ecclesia » dans la création iconographique de l'art chrétien du Ille au
Vie siécle, préfacé de J. Daniélou, Rome 1973 ; Katzenellenbogen,
op.cit. (note 2). En ce qui concerne les types bibliques qui préfigurent
I'Eglise cf. N.P. Kondakov, Ikonografija Bogomateri, 11, Saint Peters-
bourg 1915, p. 385-386 ; A. Xyngopoulos, Movaeiov Mmevaxn, A67-
vat, Kardaloyog eixovwv, Athénes 1936, p. 49-50 ; J. Croquison, Un
pontifical grec a peintures du XVIlIe siécle, JOBG 3 (1954), p. 134-140 ;
S. Der Nersessian, Le lit de Salomon, ZRVI 8 (1963), p. 77-85 ; A. Xyn-
gopoulos, Au sujet d’une fresque de Saint-Clément a Ohrid, ibidem, p.
301-306 ; M. Chatzidakis, Icénes de Saint-Georges des Grecs et de la Col-
lection de I'Institut, Venise 1954, p. 23-27 ; B. Al Hamdani, The Burning
Lamp and other Romanesque Symbols for the Virgin that Come from
the Orient, Commentari XVI (1965), p. 167-185 ; G. Engberg, Aaron
and his Sons - A Prefiguration of the Virgin ?, DOP 21 (1967), p. 279-
283 ; G. Babic, L'image symbolique de la porte fermée a Saint-Clément
a Ohrid, Synthronon, Paris 1968 ; D. Mouriki Charalampous, The Octa-
teuch Miniatures of the Byzantine Manuscripts of Cosmas Indikopleu-
stes (Diss. non publiée), Princeton 1970 ; D. Mouriki, Al Bifiuxai
npoewovioels Tig [avayiag eig 1OV teotAlov tiig TTeguBréntou
to0 Mvuotod, A4 25 (1970), Meletai, p. 217-251 ; H. Papastavrou, Le
symbolisme de la colonne dans la scéne de I’Annonciation, AXAE IE’
(1989-1990), p. 145-160 ; eadem, 11 tema della Nativita sul timpano di
Maestro Radovan nel portale occidentale della cattedrale di Trau, The-
saurismata 22 (1992), p. 9-28 ; eadem, Le voile, symbole de I'Incarna-

228

tristiques. Les peres de I’église ont vu dans la fonction ma-
ternelle de Marie la préfiguration de 1’Eglise. Au concile
d’Ephese, le sermon contre Nestorius attribué a Cyrille
d’Alexandrie compare « 'Eglise portant la grice, épouse et
mere du Christ dans le monde » a Marie « portant le Christ,
trésor de grice pour toute la création »'4. De plus, le parallé-
lisme entre la Vierge et 'Eglise est esquissé dés les premiers
siécles a partir du theme de la Nouvelle-Eve!®.

Dans l'iconographie, cette idée a connu différentes expres-
sions. Ainsi, comme Christa Ihm I’a relevé, Clément d’Ale-
xandrie expliquait que 'image de la Vierge « lactans » repré-
sente I’Eglise dans la personne de Marie et que le lait avec
lequel elle nourrit son Enfant est le Logos'¢. Dans le contex-
te de I’Ascension (Pentecote)-vision des VIe-VlIle siecles,
Marie, qui symbolise I'Incarnation, est également I'image
méme de I'Eglise!’. La personne de la Vierge répond aux
images de I'Eglise du Nouveau Testament!8. De bonne heu-
re, par exemple, en correlation avec I'image de ’'Epouse du
Christ (2 Cor. 11, 2), la théologie byzantine avait interpré-
té le Cantique des Cantiques non seulement comme I'union
de ’ame humaine avec le Verbe, mais également comme
I'union du Christ avec la Vierge qui concentrait en elle
toutes les qualités de I'épouse!®. En précisant I'identifica-

tion, CahArch 41 (1993), p. 141-168.

9. J.B. Lightfood, Apostolic Fathers, Londres 1898, Visiones Pastoris 2, 4.
10. Cf. E. Mersch, «Filii in Filio», Archiv fiir liturgische Wissenschaft 1
(1950), p. 154 sq. ; L. Bouyer, L’Incarnation et I'Eglise corps du Christ,
Paris 1943 ; L. Jannsens, Notre filiation divine d’apres Cirille d’Alexan-
drie, EThL XV (1938) ; Ch. Ihm, Die Programme der christlichen Apsis-
malerei vom 4. Jh. bis zur Mitte des 8. Jhs, Wiesbaden 1960, p. 107.

11. Origene, In Johannem XIX.1, PG 14, col. 526-537 ; idem, Contra Cel-
sum 111.62, PG 11, col. 1001B.

12. Adversus Haer. 111, XX1.4, PG 7, col. 950.

13. Zroduara V1.8, PG 9, col. 328B ; idem, ITpotoentixog X1.111, 1-3,
PG 8, col. 228.

14. Homilia IV, PG LXXVII, col. 995.

15. Marie et I’Eglise, BSFEM, 1951, 1952, 1953 ; L. Laurentin, Court
traité de théologie mariale, Paris 1954 ; A. Coathalem, Le parallélisme
entre la sainte Vierge et 'Eglise, Paris 1954 ; Thérel, op.cit. (note 8), p. 124.
16. Clément d’Alexandrie, I[Taidaywyds 1.6, PG 8, col. 300BC ; cf. IThm,
op.cit.,p. 58.

17. Thérel, op.cit., p. 125 sq.

18.1Cor. 10,32;12,28;15,9; Gal. 1,13; Phil,, 3,6 ; Col. 1, 18.24 ; Eph.
1,22;3,10.21;5, 23-32.

19. Cf. Jean Damasceéne, Homélies sur la Nativité et la Dormition, trad. P.
Voulet, Paris 1961, p. 149 ; Cantiques des Cantiques 11.10-12 ; IV.7 ;1.3 ;
IV.10 : « Léve-toi, viens, ma bien-aimée belle entre toutes les femmes,
car voila I’hivers passé et le temps de la taille des branches est venu.



tion de Marie avec I’Epouse du Cantique, Jean Damascéne
I’appelle « lit nuptial ou s’accomplit la divine Incarnation du
Verbe »%. Par ailleurs, I’hymnographie byzantine appelle
souvent la Vierge « lit de Salomon »?!. Dans la théologie
occidentale, a certaines époques, le role de Marie-Eglise a
été fortement accentué??. C’est surtout au Xlle siécle que
la correlation de I'Epouse-Vierge-Eglise se fait remarquer
avec insistance® dans la pensée théologique et dans Iicono-
graphie.

Ce fait coincide en Occident avec I’exaltation et la populari-
sation de quelques grandes figures du passé qui christiani-
sées deviennent les symboles du savoir. Parmi ces figures
Salomon est le maitre de toute la science orientale et
hébraique, non seulement le Sage de I’Ancien Testament,
mais le grand représentant de la science hermétique sous le
nom de qui est placé I'encyclopédie des connaissances ma-
giques, le maitre des secrets, le détecteur de mysteres de la
science?*. Ainsi, a partir du XIIe siécle, le Cantique des Can-
tiques de Salomon - antitype du Christ —, incite a de nom-
breux commentaires théologiques qui avec I’essor du culte
marial donnent naissance a de nouveaux schémas et thémes
iconographiques®. En outre, une quantité de textes patris-
tiques expliquent beaucoup d’autres symboles liés a I'Eglise
etala Vierge.

En lien avec le théme pré-cité, on peut faire appel a un
exemple de I’art occidental intéressant qui est li€ a I’Annon-
ciation. Il s’agit d’'une enluminure (Fig. 1) provenant d’un
manuscrit du XlIle siecle, sur les Dialogues de saint Gré-
goire (Bruxelles, Bibl. Royale, ms. 9916-17, fol. 22)%. Au mi-

Belle est ma bien-aimée et il n’y a pas de défaut en toi. L’odeur de tes
parfums surpasse tous les aromates ».

20. Cf. Voulet, op.cit., p. 183.

21.S. Eustratiades, H @¢cotoxog év tjj vuvoyoaiq, Paris 1930, passim.
22. 11 suffit de rappeler les exégéses d’Autpert (VIIIe siécle) et son in-
fluence immédiate sur I'iconographie de la Vierge, dans les peintures
suditaliennes (San Vincenzo prés de Volturno et Sainte-Sophie de Bé-
névent, IXe siécle) cf. infra.

Herrade de Langsberg avait interprété les vers du Cantique II1.7-8
comme suit : « Quel est en effet le lit du véritable et véritablement paci-
fique Roi Salomon qui a rétabli la paix entre nous et le Seigneur, si ce
n’est celui en qui la nature divine s’est unie a la nature humaine ? Quel
est ce lit si ce n’est le sein virginal de Marie, car c’est 1a que la Divinité, le
Verbe de Dieu, le Seigneur s’est enfermé et s’est inséparablement uni
dans la personne unique, la nature humaine formée de la chair de la
Vierge », cf. Herrade de Langsberg, Hortus Deliciarum, éd. A. Straub et
G. Keller, Strasbourg 1899, p . 40-42. Dans une miniature qui représen-
te le roi Salomon sur le lit, il y a une inscription : « Rex Salomon requies-
citin lectulo, id est ecclesia », cf. ibid., pls. LIIIbis-LIV. Les autres minia-

L'IDEE DE L’ECCLESIA ET LA SCENE DE L’ANNONCIATION

Fig. 1. Ms. 9916-17, fol. 22, Bibliothéque Royale, Bruxelles (d’apreés
Mezoughi).

lieu de la composition s’éléve une colonne. ‘A droite, sous
une arcade on trouve la Vierge de I’Annonciation, puis-
qu’elle tient la quenouille, avec a ses pieds une poule et un
poussin. Sur la moitié gauche de la composition, au dela de
la colonne médiane se déroule I'événement dramatique
d’un renard qui attrape un coq. A I'extrémité gauche, un
personnage au geste de 'orateur, saint Grégoire évidem-
ment, a I’air d’expliquer 'image. Les textes?’ confirment que
I'image de la poule et de la basse-cour constituent un symbo-
le de la mere-protectrice comme symbole du foyer, de la Sy-
nagogue ou de 'Eglise qui protége ceux qui leur sont atta-
chés. Par opposition, le renard, I’épervier et le loup repré-
sentent toutes ces forces diaboliques qui menacent I'Eglise.
En effet, dans cette miniature on trouve toute une série
d’images de I’Eglise. En premier lieu apparait la Vierge. En-

tures représentent : le festin donné par Salomon a ses amis, figure de Jé-
sus Christ qui dans I’'Eucharistie institue un festin éternel, ou il offre son
corps et son sang ; la construction du temple ; le voyage de la Reine de
Sabba ; celle-ci offrant des présents ; Salomon tronant et en face de ce-
lui-ci trois « filles de Jérusalem » debout.

23. J. Beumer, Die marianische Deutung des Hohen Liedes in der
Frithscholastik, ZKTh LXXVI (1954), p. 411 et sq. ; Alain de Lille, Elu-
cidatio in Cantica Canticorum, PL CCX, 53 ; V.L. Kennedy, The Hand-
book of Master Chancellor of Chartres, MedSt V (1943), p. 5 ; Katzenel-
lenbogen, op.cit. (note 2), p. 60.

24.]. Le Goff, Les intellectuels au moyen dge, Paris 1985 (2¢me éd.), p. 54.
25. 11 s’agit de I'essor de sujets comme le trone de Salomon et I’arbre de
Jessé ; a la méme époque, dans les schémas iconographiques romans
et gothiques domine la juxtaposition de I’Ancien et du Nouveau Tes-
tament.

26. N. Mezoughi, Gallina significat sanctam Ecclesiam, CahArch 35
(1987), fig. 8.

27. Cf. ibid., p. 53-63.

229



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 2. L’Adoration des Mages, arc triomphal de l'église de Sainte-
Marie-Majeure, Rome (d’apres Lasarev).

suite, I'arcade renvoie au Christ, pierre angulaire (= la co-
lonne)? de I'édifice de I'Eglise. En troisiéme lieu, la poule et
son poussin symbolisent le foyer. Enfin, de I'autre c6té, le
coq éloigné de I'abri de I'Eglise, se fait attraper par les
pieges du démon.

Les scenes qui illustrent le début de 'Incarnation sont des
sujets favorables a I'accueil d’images symboliques de I'Eg-
lise, depuis I’époque paléochrétienne. La femme édgée, par
exemple, qui dans la vision d’Hermas (Ile siécle)? corres-
pond a I'Eglise, trouve stirement sa place dans ce genre de
compositions. C’est le cas dans I’Adoration des Mages (Fig.
2) sur I'arc triomphal de I’église de Sainte-Marie-Majeure, a
Rome®. La, a gauche du Christ sur le trone, s’assoit une
femme agée faisant pendant a la Théotokos qui est a droite,
habillée comme une souveraine. La représentation de 'Eg-
lise en tant que femme agée est extrémement rare dans Iico-
nographie des scénes de ’Enfance du Christ et, plus particu-
lierement, dans le contexte de I’Annonciation>!.

Par opposition, une image plus répandue est la tour qui

28. Papastavrou, La colonne, op.cit. (note 8).

29. Lightfood, op.cit. (note 9), Visiones Pastoris, 9, 18.

30. G. Matthiae, Pittura romana del Medioevo, Rome 1965, fig. 32 ; 2éme
éd. Rome 1987, p. 42 sq., fig. 31 avec une bibliographie.

31. L'image de la femme-Eglise a été traitée par Thérel, op.cit. (note 8),
p- 5 sq. ; eadem, L'image de la Sibylle sur Iarc triomphal de Sainte-Ma-
rie-Majeure a Rome, CahArch XII (1962), p. 153-171.

32. Cf. les visions d'Hermas, Lightfood, op.cit. (note 9).

33. G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris 1910, pls. 137-150 ;
M. Chatzidakis, Mvotpdg, 2éme éd., Athénes 1956, p. 90-91 ; éd. en an-
glais, idem, Mystras, Athénes 1985, p. 95, 96, 98 ; S. Dufrenne, Les pro-
grammes iconographiques des églises byzantines de Mistra, Paris 1970,

230

Fig. 3. L’Annonciation, église de la Vierge Pantanassa, Mistra (d apres
Mouriki).

d’aprés la patrologie® et la liturgie est une des métaphores
associées a la Vierge qui répond également a I'Eglise. ‘A la
fin du moyen age, par exemple, dans I’Annonciation byzan-
tine de I'’église de la Vierge Pantanassa de Mistra® (1428)
(Fig. 3), une tour apparait parmi les autres symboles de la
scene : le ciborium, le jardin fermé et la fontaine ou les oi-
seaux picorent®, En outre, le batiment & deux tours que I'on
rencontre plutot dans I’art occidental est sans doute une in-
spiration directe du Cantique (VIII, 10)%.

L’édifice dans ’Annonciation

Les images de I’Eglise du Nouveau Testament®® répondent
a la personne de la Vierge, car, Marie donne chair au Christ
et ’Ecclesia est la chair du Christ. Elles sont toutes les deux

p. 9-13 et passim ; D. Mouriki, The Wall Paintings of the Pantanassa at
Mistra : Models of a Painters’ Workshop in the Fifteenth Century, The
Twilight of Byzantium (édit. S. Cur¢i¢ et D. Mouriki), Princeton, N.J.
1991, p. 217-251, fig. 22.

34. En ce qui concerne la fontaine en tant que symbole et non pas uni-
quement en tant que rappel de la Salutation au puits v. H. Papastavrou,
Contribution a I'étude des rapports artistiques entre Byzance et Venise
ala fin du moyen age, CahBalk 15 (1991), p. 155-159.

35. Eyw eiui teiyos xai oi paotol uov ws mveyot. ‘Eyw fjunv év
0@Oaiuoic avtdv ws evoloxovoa elpfvyv.

36. Cf. supra, note 18.



I'Edifice de Dieu. Comme le Christ est la pierre angulaire de
I’édifice, ainsi est-il la téte dans le corps de l’Eglise (Eph. 1,
22 et sq.). Cette métaphore a une place importante dans la
pensée chrétienne et correspond a I'image d’une seule mai-
son ou également d’une cité entiere, civitas Dei. La cité ou le
nom Sion sont des métaphores fréquemment attribuées a la
Mere de Dieu?’.

Picturalement, dans I’Annonciation, I'idée de Marie-Einse
peut étre exprimée a l'aide de différents détails iconogra-
phiques. Par exemple, certains éléments de ’architecture
qui encadrent la scéne s’'empreignent souvent d’une valeur
symbolique3®.

Dans I’art paléochrétien, I'édifice qui figure dans la scéne de
I’Annonciation est plutot un indice narratif justifié aussi bien
par le Protévangile de Jacques (ch. IX)* que par I’évangile
de Luc (I, 26)*. Quelquefois, il rappelle la topographie des
lieux saints, lorsqu’il a la forme d’une basilique, I’église sans
doute qui avait été errigée sur I'emplacement de la maison
de Marie a Nazareth, selon la relation d’Ethérie*!. Clest le
cas a Parenzo*? (540), ot Marie est assise a I'entrée d’une ba-
silique majestueuse a trois nefs (Fig. 4). Dans I’Annoncia-
tion du codex de Rabula*® (586), dont on connait les réfé-
rences iconographiques aux loca sancta*, on voit également
Marie debout sur un podium, devant une basilique. Ces
images mentionnées ci-dessus, font allusion a la fondation
de I'Eglise a travers la vie terrestre du Christ. Il en est de
méme, lorsque le plan architectural devient plus complexe
et qu’apparait un deuxiéme édifice relié¢ ou non au premier,
qui rappelle sans doute la demeure de saint Joseph ou la deu-
xieme basilique de Nazareth construite sur son emplacement
et attestée aussi bien par Ethérie (380) que par Arculfe (670)*.

37. Dans une homélie a la Naissance de la Vierge, Andrée de Crete ap-
pelle la Mére de Dieu Sion, cf. PG 97, col. 869B. Jean Damascene dit
clairement que la prophétie II, 14 de Zacharie (tépmov xai edgoai-
vov, Bvyatep Zuiv, SoTL idoV Eyw Eoyoual xal XATATKNVOOTW EV
uéow gov, Aéyer Kvpuog) se réfere a la Vierge, PG 96, col. 684D.

38. Cette question a été abordée, également, par J. Fournée, Architec-
tures symboliques dans le théme iconographique de I’Annonciation,
Synthronon, Paris 1968, p. 225-235.

39. La Salutation angélique a lieu une premiére fois a la source et une
deuxiéme fois dans la maison de la Vierge, les portes fermées.

40. L’ange fut envoyé par Dieu en une ville de Galilée, appelée Naza-
reth, et entra dans la maison de Marie.

41. Journal de voyage, trad. H. Pétre (SC), Paris 1948, p. 52 ; O. Prinz, Iti-
nerarium Egeriae (Sammlung vulgirlateinischer Texte), Heidelberg
1960 ; J. Wilkinson, Egeria’s Travel, Londres 1971.

42. Sur ce monument cf. B. Molajoli, La basilica eufrasiana di Parenzo,
Padova 1943 ; V. Lazarev, Storia della pittura bizantina, Torino 1967, p.

L'IDEE DE L’ECCLESIA ET LA SCENE DE L’ANNONCIATION

Fig. 4. L’Annonciation, église de Sainte-Euphrasienne, Parenzo (d'aprés
Schiller).

L’art occidental nous offre des exemples ot la présence des
loca sancta est soulignée et o I'idée de I'Eglise ou de la civi-
tas Dei/Jérusalem céleste est symboliquement projetée sur
la personne de la Vierge*. Dans le cadre de la production

85, note 41 avec une bibliographie ; Schiller, JChrK, 1, Gutersloh 1981
(3eme éd.), p. 46, fig. 72.

43. C. Cecchelli - G. Furlani - M. Salmi, The Rabbula Gospels, Olten-
Lausanne 1959 ; J. Leroy, Les manuscrits syriaques a peintures, conservés
dans les bibliothéques d’Europe et d’Orient, Paris 1964, p. 141.

44. Les enluminures de ce codex, exécuté a Zagba en Mésopotamie,
sont liées a I'iconographie palestinienne et a la représentation des loca
sancta, cf. K. Weitzmann, Loca Sancta and the Representational Arts of
Palestine, DOP 28 (1974), p. 33-55, paru également : Studies in the Arts
at Sinai, Princeton, N.J. 1982, p. 19-62.

45. G. Millet, Quelques représentations byzantines de la Salutation an-
gélique, BCH XVIII (1894), p. 453-483 ; idem, L iconographie de I'évan-
gile aux XIVe, XVe et XVlIe siécles, Paris 1916, p. 88-89 ; P. Viaud, Na-
zareth et les deux églises, Paris 1910 ; Fournée, op.cit. (note 38), p. 228 ;
J. Finegan, The Archaeology of the New Testament, Princeton 1992, p.
43-58.

46. Cf. Thérel, op.cit. (note 8), p. 109 sq.

231



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 5. L’Annonciation, coffret, Paris, Musée du Louvre (d’aprés
Goldschmidt).

47. On sait que les rapports entre I’art byzantin et I’art ottonien son par-
ticulierement intenses grace au mariage de la princesse Théophano a
Otton II, cf. H. Buchthal, Byzantium and Reichenau, Byzantine Art : An
European Art, Ninth Exhibition Held under the Auspices of the Council of
Europe ; Lectures, Athénes 1966, p. 58-60.

48. A. Boeckler, Die reichenauer Buchmalerei, Die Kultur der Abtei Rei-
chenau, Munich 1925, p. 956-998 ; J. Snyder, Medieval Art, New York
1989, p. 241, fig. 292.

49. Par exemple, un caractere sacré est attribué a I’Annonciation d’un
évangéliaire de Reichenau (Xe siécle) : Les deux protagonistes se tien-
nent debout dans une arcade, sous une lampe, alors que dans le fronton
de cet idéogramme architectural la main divine se détache de la croix
dans un médaillon ; a droite et a gauche pendent deux rideaux, cf. H.
Jantzen, Ottonische Kunst, Munich 1947, fig. 38 ; Schiller, IChrK 1, fig. 82.
50. A. Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der karolingi-
schen und sdichsischen Kaiser, VIII.-XI. Jahrhunderte, Oxford 1969, I, pl.
XLIIIg ; Schiller, IChrK 1, fig. 74.

232

artistique ottonienne*’, 'enluminure de I’Annonciation du
codex Egberti (Cod. 24, fol. 9r, Stadtsbibliothek Trier, 977-
993,)* est intéressante. Une inscription désigne les architec-
tures de fond de I'image qui représentent une cité dans une
enceinte: Nazareth. Ensuite, I’association Marie-Eglise ap-
parait dans I’Annonciation, lorsque, dans quelques oeuvres,
par certains indices iconographiques la scéne acquiert un ca-
ractére liturgique et se déroule dans une église*’. Cette idée
est représentée avec clarté lorsque Marie est placée sous ou
devant un ciboire, comme on le voit sur le coffret du groupe
de Metz (Xe siécle) (Fig. 5)°°. Ensuite, plus tard, dans I’An-
nonciation sur la porte en bronze de Monréale (1186, par
Bonanus de Pise), on apercoit une église a trois nefs et cou-
pole®!. De plus, on voit le ciboire derriére la Vierge, par
exemple, dans ’Annonciation sur le portail occidental de la
cathédrale de Troghir (1240) 52. Enfin, I'idée de I'Eglise pro-
jetée sur Marie peut étre indiquée dans I’Annonciation
d’une enluminure vénitienne du XIVe siécle’® ou alors,
lorsque plus tard, a partir du XVe siecle I’Annonciation se
déroule dans une église 3.

Les scénes de I’Annonciation mentionnées jusqu’a présent,
montrent bien que certains symboles ont une apparence
plus claire en Occident. Cela est également témoigné,
lorsque dans I’art carolingien et ottonien le cadre d’une cité
héberge souvent la Salutation angélique. Par exemple, dans
un ivoire du IXe siécle’ ou dans une enluminure saxonne
du Xe siecle>® (Fig. 6), Marie recoit la Grace devant I'en-
ceinte d’une cité, Jérusalem, avec la coupole caractéristique
du Saint Sépulcre.

Dans I’art médiobyzantin, comme le prouve par ailleurs une

51. A. Boeckler, Die Bronzetiiren des Bonanus von Pisa und des Barisa-
nus von Trani, Marburg 1953, fig. 6 ; Schiller, IChrK 1, fig. 78.

52. C. Fiscovi¢, Radovan, Zagreb 1989, fig. 25.

53. Cod. lat. 100, I ; cf. R. Pallucchini, La pittura veneziana nel trecento,
Venise 1964, fig. 686. La Mére de Dieu est assise au seuil d’une petite
maison a la forme d’une basilique qui pourrait suggérer I'idée d’une
église. L’interprétation symbolique du batiment est d’autant plus pro-
bable que dans cette image on trouve plusieurs symboles de I'Incarna-
tion liés a la maison: une source d’eau, une colonne et un jardin fermé.
Pour une analyse sur le symbolisme de ce théme cf. Papastavrou,
Contribution, op.cit. (note 8), fig. 6.

54. C’est le cas d’un tableau de Jan van Eyck (1436-1437) ou d’une
ocuvre d’Aix-en-Provence (1440-1443), cf. E. Panofsky, Early Nederlan-
dish Painting, Its Origin and Character, Cambridge, Mass. 1964, 2, pls.
111, 238 ; Schiller, IChrK 1, figs. 116 et 114 respectivement.

55. Goldschmidt, op.cit. (note 50), pl. XII ; Schiller, /IChrK 1, fig. 76.

56. Jantzen, op.cit. (note 49), fig. 33 ; Schiller, ICh7K 1, fig. 81.



Fig. 6. L’Annonciation, cod. Guelf 16.1. aug. 2°, fol. 8r (d’apres
Jantzen).

série d’études’’, on assiste a un intérét particulier, commun
al’art byzantin et a I’art occidental, pour expliquer la réalisa-
tion du mystere de I'Incarnation. Dans les manuscrits, on
commence a observer la transformation des éléments narra-
tifs en symboles. Les métaphores vives dans I’esprit byzan-
tin, bien qu’exprimées avec discrétion dans la scéne évangé-
lique, affleurent sans hésitation, lorsqu’elles illustrent des
psaumes, qui en fait prédisent I'Incarnation. Par exemple,
dans le Psautier du Mont Athos du IXe siecle (Fig. 7), le
Pantocrator n° 61, fol. 121r, Ps. LXXXVI, 5 (87, 5), un mé-

57. Sur ce sujet ’étude d’E. Kitzinger, The Descent of the Dove, Byzanz
und der Westen (édit. 1. Hutter), Vienne 1984, p. 114-115, est particulié-
rement significative. De plus, v. Mouriki, op.cit. (note 8) ; Papastavrou,
La colonne, op.cit. (note 8); eadem, Nativita, op.cit. (note 8) ; eadem, Le
voile, op.cit. (note 8).

58. Légendes: 1) récrite a une époque moderne: ‘H dyia Zuov ; 2) an-
ciennes : ‘H Gyia toMg Tod Oeod. ‘H dyia Oeotonog. Aawid. Cf. S. Du-
frennes, L illustration des psautiers grecs du moyen age, I, Pantocrator 61,

L'IDEE DE L’ECCLESIA ET LA SCENE DE L’ANNONCIATION

<wp e

-
\

1§nmre

e

sbafo
/

WO ALE

“'rl'lrov

Fig. 7. Le Pantocratorn® 61, fol. 121r, Ps LXXXVT, 5 (87, 5) (d’apreés
Dufrennes).

daillon de la Vierge a I'Enfant du type de la Nikopéa se dé-
tache sur les murs de Sion. David se tient debout au pied de
la Ville Sainte et fait le geste de 'orateur en direction du
médaillon de la Vierge. La ville de Jérusalem est entourée
d’'une haute muraille crénélée et ne contient qu’une basi-
lique et une tour (le Saint Sépulcre). La légende explique
I'image : la Vierge et la Sainte Sion’®. Par ailleurs, les enlu-
minures des Homélies du moine Jacques de Kokkinoba-
phos® (B.N. par. gr. 1208 et vat. gr. 1162), nous procurent
un exemple interessant en rapport avec I’Eglise et I’Annon-

paris. grec. 20, British Museum 40731, Paris 1966, pl. 18 (fol. 121r), p. 32.
59. H. Omont, Miniatures des Homélies sur la Vierge du moine Jacques,
Manuscrit grec 1208 de la B.N. de Paris, Paris 1927. C. Stornajolo, Minia-
ture delle Omelie di Giacomo Monaco (cod. vat. gr. 1162) e dell’evangelia-
rio greco urbinate (cod. vat. urbin. gr. 2), Rome 1910. Les photos de la Sa-
lutation angélique concernant notre étude sont également reproduites
dans: Fournée, op.cit. (note 38), p. 230 et 231.

233



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 8. Le Fiat, Homélies du moine Jacques de Kokkinobaphos, vat.
gr. 1162, fol. 127v (d’aprés Fournée).

ciation. En effet, dans la composition pré-citée, représentée
dans plusieurs scénes successives, pour la plupart sem-
blables, la Vierge est assise devant un édifice a deux étages
avec une coupole centrale. Mais, dans la scéne du Fiat la
coupole disparait et un ciboire la remplace (Fig. 8). Marie
est véritablement devenue le sanctuaire, I’autel du Dieu vi-

60. Op.cit., p. 230.

61. La photo est reproduite dans Millet, L ‘évangile, op.cit. (note 45), fig.
21, Berol. quatro 66 ; R. Hamann-Maclean, Der berliner Codex Grae-
cus quatro 66 und seinen nachsten Verwandten als Beispiele des Stils-
wandels im frithen 13. Jahrhundert, Studien zur Buchmalerei und Gold-
schmiedekunst des Mittelalters. Festschrift fiir Karl Hermann Usener zum
60. Geburtstag, Marburg an der Lahn 1967, p. 225-250 ; H. Buchthal,
Studies in Manuscript Illuminations of the Thirteenth Century, Jahr-
buch der Berliner Museen 25 (1983), p. 27-102, pls. 27-39 ; A.-M. Weyl-
Carr, Byzantine Illumination 1150-1250. The Study of a Provincial Tradi-
tion, Chicago-Londres 1987, n® 33, I’Annonciation fol. 165r (8ES), avec
une bibliographie compléte, p. 214.

62. Ainsi par exemple, le théme de I’Annonciation en Sainte-Sophie de
Kiev est privé de cadre architectural (V. Lazarev, Old Russian Murals
and Mosaics from the XIth to the XVIth Century, Londres 1966, p. 225,
228, fig. 4 ; v. également : idem, Mozaiki Sofii Kievskoj, Moscou 1960 ; K.
Logvin, Kiev’s Hagia Sofia, Kiev 1971) ; il en est de méme a Daphni (G.
Millet, Le monastére de Daphni, Paris 1899 ; E. Diez - O. Demus, Byzan-

234

vant. Comme Jean Fournée® I’a observé, I’artiste voulait
que son image fut ainsi interprétée, car tout au long du livre
il n’a jamais mis le ciboire autrement qu’au-dessus de I'autel.
Par ailleurs, le sanctuaire dans la scéne de I’Annonciation
byzantine apparait, également, dans le tétraévangile n°® 66
de Berlin®! (un peu avant 1219).

Dans la peinture monumentale médiobyzantine, les archi-
tectures peintes en tant qu’encadrement de I’action des per-
sonnages sont plutot rares. Ainsi, la plupart du temps, les
protagonistes sont projetés sur un fond en or sans aucune in-
dication scénographique®?. ‘A la méme époque, pourtant, a
partir du XlIle siecle, les architectures commencent a pa-
raitre de plus en plus souvent, dans la peinture monumen-
tale de I’Annonciation®,

Un exemple de I’Annonciation qui peut-étre illustre un sym-
bole de I'Eglise et de Jérusalem dans I'image d’un systéme
d’édifices, se trouve sur I’art triomphal et le mur Sud de la
Chapelle Palatine (1143), 2 Palerme® (Fig. 9). Ony voit une
arcade et par derriére une basilique et la coupole (du Saint
Sépulcre) flanquées d’une tour, d’'un coté, et, de l'autre,
d’une colonne surmontée d’un pot aux plantes, élément qui
constitue, comme on le sait, un autre symbole de I'Incarna-
tion®. Non seulement par leur aspect la basilique et la cou-
pole font stirement allusion a Jérusalem, mais également,
d’autres facteurs montrent que cet ensemble d’architectures
peintes comporte une valeur symbolique. D’abord, dans
l'iconographie normande, on le sait®, I'Eglise et Jérusalem
font partie des idées directrices du programme. Ensuite, les
valeurs symboliques de l'iconoraphie de 1’Annonciation
dans cette chapelle royale sont mises en évidence surtout
par la présence de la colombe. Ernst Kitzinger®” a montré

tine Mosaics in Greece : Daphni and Hosios Lucas, Cambridge, Mass.
1931, fig. 81-82).

63. Par exemple, cf . I’ Annonciation dans I’église de la Vierge Mavriotis-
sa, des débuts du XlIe siécle, et celle dans Saint-Nicolas de Kasnitzi, de
la deuxieme moitié du XlIe siecle, a Kastoria (M. Chatzidakis, Art by-
zantin en Greéce. Kastoria, Athénes 1984, p. 70 fig. 5 et p. 55 fig. 8, respec-
tivement). Egalement, a Chypre : Trikomo, église de la Vierge, débuts
du XIle siecle ; Lagoudéra, église de la Vierge Arakou (A. et J. Stylia-
nou, The Painted Churches of Cyprus, Londres 1985, p. 490 fig. 296 ; p.
162 et fig. 87, respectivement). Enfin, a Géraki, I'église de I'Evangélis-
tria, fin du XIIe siecle (N.K. Moutsopoulos - G. Dimitrokallis, Géraki,
Théssalonique 1981, fig. 142).

64. O. Demus, The Mosaics of Norman Sicily, Londres 1949, fig. 12.

65. Cf. Mouriki, op.cit. (note 8), p. 218 ; Papastavrou, La colonne, op.cit.
(note 8), p. 145-146.

66. E. Borsook, Messages in Mosaic, Oxford 1990, p. 17-50.

67. Op.cit. (note 57).




et P8 I DC DL I BE 3T ST DTS-

T

Fig. 9. L’Annonciation, détail, Chappelle Palatine, Palerme (d’apres
Demus).

que cette derniere est significative, ici, car elle représente un
des premiers cas dans I’art monumental post-iconoclaste,
ou, dans la forme d’une préfiguration biblique, la colombe
accentue la maniére dont se réalise I'Incarnation. Enfin, un
dernier facteur qui montre éventuellement que I'édifice
dans ’Annonciation a une valeur symbolique, constitue le
vis-a-vis de I’Annonciation avec la Présentation au temple.
Cette derniere féte qui aussi bien pour les orthodoxes que
pour les latins est une féte mariale®, met en relief I'impor-
tance de la Mére de Dieu dans la fondation de I'Eglise et

68. L. Heiser, Maria in der Christus-Verkiindigung des orthodoxen Kir-
chenjahres, Trier 1981, p. 245 sq.

69. Cf. supra, note 61.

70. G. Millet, L'iconographie de I'évangile, op.cit. (note 45), fig. 32 ; sur ce
monument cf. L. Mirkovi€ - Z. Tati¢, Markov Manastir, Novi Sad 1925 ; C.
Grozdanov, Iz Ikonogrfije Markovog manastira, Zograf 11 (1980), p. 83-93.
71. Cf. supra, note 33.

72. C. Kalokyris, Eix®mv dyvootov Kontog ayoyedgov tot 17o0v
ai@vog, KontXoov 11, 15-16 (1963), p. 202-210.

73. G. Landner, Die Bildnisse der ostlichen Pépste des 7. und 8. Jhs in
romischen Mosaiken und Wandmalereien, Atti del V. Congresso Inter-
nazionale di Studi Bizantini, I : Studi Bizantini e Neoellenici, VI, Rome
1940, p. 177 sq.

L'IDEE DE L’ECCLESIA ET LA SCENE DE L'’ANNONCIATION

I’association de la personne de la Vierge a I’Ecclesia. Ainsi,
en conclusion, I’'analyse précédente montre que vraisembla-
blement dans I’Annonciation de la Chapelle Palatine I'ar-
chitecture peinte fait appel a la typologie ecclésiale. Comme
c’est le cas dans I'iconographie typologique de cette époque®,
qui fait allusion au début et a la fin de 'Oeuvre salutaire,
I'image de la Chapelle Palatine synchronise les deux étapes
de la « Jérusalem nouvelle » dans laquelle pénétrent le fideles
etde la « Jérusalem céleste » ol le Seigneur accueille les saints.
Plus tard, vers la fin du moyen age, a Byzance, au monastére
de Marco” ou a la Pantanassa de Mistra’”' (Fig. 3), entre la
Vierge et ’ange de I’Annonciation, on voit un ciborium par-
mi les structures architecturales complexes. Enfin, la pein-
ture crétoise post-byzantine nous offre des Annonciations
avec une église dans I'arriére plan’.

D’apres tout ce qui a été exposé ci-dessus, concluons que
dans I’Annonciation les architectures représentées peuvent
étre les symboles de la civitas Dei associés a la personne de la
Vierge. Ceci est particuliecrement évident dans I’art occiden-
tal, depuis une haute époque. Dans I’Annonciation byzan-
tine, on 'observe plutot vers la fin du moyen age et dans la
peinture post-byzantine.

Le livre

En Occident, la politique ecclésiastique’® refusait que I'em-
pereur soit considéré comme protecteur de I’Eglise, ce qui
était le cas a Byzance. C’est a la Vierge que I’on confiait cette
protection. C’est I'une des raisons qui favorise I'iconogra-
phie de Maria Regina™, en tant que souveraine byzantine’.

Un exemple de la Vierge, Reine et image de I’Ecclesia, par-
ticulierement en rapport avec I’Annonciation-Conception
sans semence est donné dans I'art occidental par la Vierge
en majesté de la voite de la crypte de San Vincenzo a Vol-
turno’® (IXe siécle) (Fig. 10). Dans une auréole la Vierge est

74. M. Vlobert, Le type romain de la Vierge Reine, Revue de I’Art Sacré,
Juin 1938 ; M. Lawrens, Maria Regina, ArtB VIII (1925), p. 150-161 ;
Thm, op.cit. (note 10), p. 58-59.

75. Un exemple trés connu se trouve dans I’abside de Sainte-Marie-An-
tique a Rome, cf. Matthiae, op.cit. (note 30), fig. 63 ; 2éme éd. 1987, p.
94 avec une bibliographie, fig. 65. En s’appuyant sur des commentaires
au texte de I’Apokalypse, on a voulu reconnaitre le signification de I’Ec-
clesia dans I'image de la Vierge en tant que souveraine. En effet, la re-
présentation de la Vierge couronnée et décorée de perles se trouve éga-
lement dans I'abside de la chapelle XVII de Bawit, cf. IThm, op.cit. (note
10), p. 59.

76. H. Belting, Studien zur beneventanischen Malerei, Wiesbaden 1968,
p. 24-41,216-222 ; fig. 21.

235



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 10. La Vierge dans la voiite, crypte de San Vincenzo, Volturno
(d’apres Belting).

assise sur un trone gemmé, sans dossier. Le piedestal est or-
né de gemmes, également. Marie est en tenue royale. Sa
couronne et ses grandes boucles d’oreilles sont décorées de
perles. Deux éléments retiennent plus particulierement I’at-
tention dans cette image de la Vierge en majesté : le livre ou-
vert sur son giron et le geste du refus. Marie porte la main
droite devant la poitrine, la paume ouverte vers le specta-
teur et de la main gauche elle désigne dans le livre le passage
du Magnificat (Luc 1, 47-56). 1l s’agit de la prieére qui exalte

77. Op.cit., p. 216-222. Les textes d’Ambroise Autpert auxquels nous
faisons appel, plus loin, sont cités ibidem, p. 218.

78. Reliquie d’arte della Badia di San Vincenzo al Volturno, BISI 25
(1904), p. 37.

79. PL 101, col. 1300 sq. (Conceptio S. Anne Marie virginis).

80. PL 39, col. 2129 sq.

81. Autpert, In festo assumptionis b. Mariae, PL 39, 2130 : ...quam non
dubitat super angelos elevatam cum Cristo regnare debeat... hanc vere fate-
ri reginam coelorum pro eo quod regem peperit angelorum...

82. Commentaire a I’Apokalypse, éd. MBP XIII, p. 532.

83. In festo assumptionis, PL 39, col. 2134 : Tu in cubiculo regis beatitudi-
nem gemmis ac margaritis ornata assistis. Tibi thronus regius ab angelis
collocatur in aula aeterni regis.

236

la vertu de ’humilité, propre a la Mére de Dieu, qu’elle pro-
nonce apres la Conception et tout de suite apres la premiére
reconnaissance de I'Incarnation, de la part d’Elisabéthe.
Cette priere est donc une reconnaissance/confirmation et
une glorification de la Conception sans semance, condition
indispensable pour que la Vierge regoive son rdle unique.
Comme Hans Belting”” I'a prouvé et avant lui Piero Toes-
ca’® la majesté de la Vierge dans la crypte suditalienne est en
rapport, bien sir, avec les textes d’Ambroise Autpert, abbé
de San Vincenzo (777-778), qui plus spécialement exaltent
I'Immaculée conception’, I’Assomption de Marie®, sa pu-
reté et sa souveraineté. Selon Autpert, Marie est la reine des
anges, elle régne au-dessus d’eux avec le Christ®! ; elle est
mater et virgo Ecclesia®?, a qui en tant que reine des cieux un
thronus regius ab angelis collocatur in aula aeterni regis®’.
Dans I'oeuvre du moine théologien I’humilité de la Vierge,
vertu qui parmi les scénes mariales ou christologiques se
met principalement en valeur dans I’Annonciation, est parti-
culierement louée : O vere beata humilitas... quae porta para-
disi efficitur, scala coeli constituitur®.

Ainsi, dans I'image de la Vierge en majesté de la crypte de
San Vincenzo, le réle de I’Annonciation dans I'oeuvre de
I’économie divine est mise en évidence de fagon flagrante et
unique. En exaltant la vertu de I'humilité et en attribuant a
Marie une tenue de souveraine, qui est la méme dans la
femme de I'’Apocalypse, éclairée en tant qu’Ecclesia®, I'ico-
nographe de San Vincenzo a succinctement rendu sous
I'image de Marie tout un enchainement de concepts dogma-
tiques se rapportant a I'Eglise, dont la fondation était seule-
ment possible avec I'Incarnation, lors de I’Annonciation.
Cette image remarquable de majesté de la Vierge a Voltur-
no donne lieu a I'investigation d’un attribut marial® insuffi-
semment €élucidé jusqu’a présent qu’est le livre.

Aussi paradoxal que cela paraisse, aucun texte médiéval ne
fait allusion a la lecture de Marie au moment de la Salution

84. Op.cit., col. 2133.

85. Depuis les premiers siécles du christianisme, les péres de I'église
rapprochent le femme de I’Apocalypse a I’Eglise ; cf. Thérel, op.cit. (note
8) et passim. Autpert lui-méme avait écrit le commentaire sur I’Apoca-
lypse entre les années 758 et 767 ; cf. Belting, op.cit. (note 76), p. 218,
note 11 ; supra, note 70.

86. En Occident, 'attribut du livre entre les mains de la Mére de Dieu a
acquis une grande importance. Ainsi, il est significatif que dans la scéne
monumentale du Couronnement de la Vierge dans le portail occidental
de la cathédrale de Senlis, Marie tient un livre ; cf. M.-L. Thérel, A l'ori-
gine du décor du portail occidental de Notre Dame de Senlis : le triomphe
de la Vierge-Eglise. Sources historiques, littéraires et iconographiques, Pa-
ris 1984.



angélique. Seulement, dans les Meditationes Vitae Christi
(ch. VI), pseudo-Bonaventure nous confie qu’on n’en trou-
vait aucune qui fut plus instruite qu’elle dans le sagesse et la
loi de Dieu. Au chapitre III, il nous suggére que la Vierge li-
sait peut-étre la prophétie d’Isaie concernant I'Incarnation
(Is. VII, 14). Yrjo Hirn® et David Robb® avaient suggéré
que le livre en tant qu’attribut de la Vierge de I’Annoncia-
tion était apparu dans I'iconographie occidental vers la fin
du XIIIe siecle. De son c6té, Gabriel Millet avait fait une ob-
servation suggestive : dans un psautier grec du Mont Athos,
le Pantocrator n° 49 (XIe siecle), aujourd’hui appartenant a
la Collection de Dumbarton Oaks, MS 3, fol. 80v, une
double image est enfermée dans le méme cadre : I’Annon-
ciation, puis Marie assise avec un livre®’ (Fig. 12).

Dans I'iconographie du Christ, des hiérarches et des saints,
le livre ou le rouleau® représente I’évangile. Dans le con-
texte de scénes vétérotestamentaires il représente I’Ancien-
ne Loi, « ombre » du Nouveau Testament et par extension,
comme la littérature le rappelle, une préfiguration de la
Vierge. Selon le passage biblique d’Isaie (XXIX. II, I) « un
livre sera rendu illisible aussi bien aux lettrés qu’aux ille-
trés », ce qui renvoie a la révélation du Dieu infini. Pour la

87. The Sacred Shrine, Londres 1912, p. 279-280.

88. The Iconography of the Annunciation in the 14th and 15th Centu-
ries, ArtB XVIII (1936), p. 485-487.

89. Millet, op.cit. (note 70), p. 79. Pour le psautier Pantocrator n° 49 cf.
H. Brockhaus, Die Kunst in den Athos-Klostern, Leipzig 1891, p. 174-
176 ; G. Millet, Salutation angélique, op.cit. (note 45), p. 456-457 ; J.J.
Tikkanen, Die Psalterillustration im Mittelalter, Helsingfors 1895, 1.2, p.
128-132 ; G. Millet, La collection chrétienne et byzantine des Hautes
Etudes, Paris 1903, C 104-115 ; H. Buchthal, The Miniatures of the Paris
Psalter, Londres 1938, p. 28, 38-41, fig. 53, 68, 76, 78 ; K. Weitzmann,
llustrations in Roll and Codex. A Study of the Origin and Method of Text
Hllustration, Princeton 1947, p. 111, 149, 152, 162, 170, 185, figs. 140, 157,
164 ; idem, Aus den Bibliotheken des Athos, p. 37-39 ; Lazarev, op.cit.
(note 42), p. 190, note 26 avec une bibliographie, figs. 234-237. Ce psau-
tier aux enluminures remarquables a €té, malheureusement, volé
du Mont Athos, durant les derniéres décennies, cf. S. Pélékanidou, P.
Christou, Chr. Mavropoulou-Tsioumi, S.N. Kadas, Aik. Katsarou, Oi
Onoaveoi tot Ayiov *Ogovg, A, 111, Athénes, 1979, p. 125. En 1962, il
a été acquis par Dumbarton Oaks et ajouté a sa Collection en tant que
MS 3, cf. S. der Nersessian, A Psalter and New Testament Manuscript
at Dumbarton Oaks, DOP 19 (1965), p. 155 ; infra, note 103.

En réalité, Millet avait émis I’hypothése que le livre serait fourni en Ita-
lie par Byzance, a cause de la présence du livre non seulement dans le
manuscrit pré-cité, mais, également, dans une Annonciation copte, un
panneau de bois du XIVe siécle provenant d’une église de Caire nom-
mée Al-Mu-Allaka.

90. Le rouleau ouvert qui représente la Nouvelle Loi se trouve dans la
Tradition Legis dans une boite de Pola (H. Buschehausen, Die spatro-

L'IDEE DE L’ECCLESIA ET LA SCENE DE L’ANNONCIATION

patrologie, I'évangile est la présence méme du Christ®!; c’est
la représentation du Logos incarné®?, Car, I'évangile est I'ima-
ge méme de la vérité®3, la colonne et le fondement (I’appui)
de I'Eglise®. L’évangile est la sagesse méme. Il est le sym-
bole de la fin des temps®. Lors des conciles, I'évangile repré-
sente le Christ lui-méme placé sur le trone®.

Dans I’Annonciation occidentale, le livre ou le rouleau dé-
ployé en tant qu’attribut de Gabriel ou de Marie joue un
role symbolique. Le plus ancien exemple que nous connais-
sons de la Vierge tenant le livre provient de la crypte de San
Vincenzo a Volturno (IXe siécle) (Fig. 10)”. On a vu que
cette image mariale en majesté représente la Vierge de
I’Annonciation. Les exemples se multiplient dans I’art occi-
dental. Dans un coffret carolingien (IXe-Xe siécle) Marie
est assise sous un ciboire et recoit la Salutation angélique
ayant a son coté le pupitre avec le livre ouvert®® (Fig. 11).
Dans un codex latin du Xe siécle la Vierge de I’Annoncia-
tion tient un rouleau®. Ensuite, nous retrouvons le livre
entre les mains de Marie d’Annonciation dans un lection-
naire de I’Abbaye de Cluny du XIe si¢cle (B.N. Nouv. Acq.
Lat. 2246)'% et depuis, son expansion dans I’art occidental a
atteint les dimensions que I’on connait.

mischen Metallscrinia und friihchristlichen Reliquiaire, Vienne 1971, pl.
B.33) et dans le Baptistére des Orthodoxes a Ravenne (W. Schuhma-
cher, Dominus legem dat, RQ LIV (1959), p. 1 sq.) L’identification du
rouleau avec la Nouvelle Loi est évidente dans le psautier byzantin pa-
lat. gr. 381, dans deux illustrations de pages entiéres qui précedent le ps.
77. Dans la premiére, Moise regoit la Loi sous forme de tablettes. A la
page d’en face, il recoit la loi sous forme de rouleau (Der Nersessian,
op.cit., p. 175) ; cf. A. St Clair, The Basilewsky Pyxis : Typology and Topo-
graphy in the Exodus Tradition, CahArch XXXII (1984), p. 16, note 23.
91....Ti éotiv 0 evayyéiov, Tov Ocov Aoyov Kvoiov Inoot Xot-
oto¥ magovaia..., PG 28, col. 77A.

92. Max. myst. 13, PG 14, col. 692 sq.

93. ...0 UEV YO VOUOS TG EIXOVOS E0TIV TOTOG %Al OXId, TOVTETTL
700 eDayyeiiov, ) O eixwv, TO evayyéiwov avtis ¢ ainbeiag...,
Meth. Symp. 9.2, PG 18, col. 185A.

94. Iren. Haer., PG 7, col. 885A.

95. Max. myst. 24, PG 91, col. 708A: ... to 0¢ dywov edayyéiwov ye-
VIS uEV avuPolov éotw tijc ovvtedelag Tov ai@vos ToVTov...

96. Dans le ms gr. 510, fol. 355, au milieu de la scéne du Ile Concile de
Constantinople (sous Théodose le Grand) on voit I'évangile ouvert sur
le trone, cf. H. Omont, Miniatures des manuscrits grecs de la B.N., Paris
1929, 11, pl. L.

97. Cf. Belting, op.cit. (note 76).

98. Goldschmidt, op.cit., (note 50), pl. XLVd.

99. W. Mild, Mittelalterliche Handschriften der Herzogs August Biblio-
thek, Frankfurt am Mainz 1972, p. 46 : cod. Guelf 16.1 aug. 2°, fol. 8r.
100. F. Mercier, Les primitifs frangais, Paris 1931, pl. XCII.

237



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 11. L’Annonciation, coffret, Herzogliches Museum, Braun-
schweig (d’aprés Goldschmidt).

101. Lazarev, op.cit. (note 42), fig. 137 ; K. Weitzmann - G. Galavaris,
The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai. The Illuminated Greek
Manuscripts, 1, Princeton, N.J. 1990, p. 3 pl. IV et p. 42 fig. 94, Lection-
naire, Cod. 204 (ca 1000).

102. Depuis une haute époque, les scénes du début de I'Incarnation et
les sceénes de I'enfance du Précurseur s’associent (cf. A. Katsioti, Ot
oxnvés TG Ewng xau o exovoypapixds xVxAog tov aylov lwdvvy
ITgodpouov oty Pviavrwvny téyvn (Thése de doctorat), Athénes
1998, p. 42, 43). Le plus souvent I’Annonciation et la scéne de la ren-
contre de Marie avec Elisabeth, la Visitation, vont de pair. Ce fait est
évident, par exemple, dans I'iconographie palestinienne (A. Grabar,
Martyrium, II : Iconographie, Paris 1946 (Variorum Reprints, Londres
1972), fig. LXII 2, 3 ) et a Parenzo (Molajoli, op.cit. (note 42). En Italie,
a Castelseprio ; la Visitation suit I’Annonciation (G. Bognettiet al., San-
ta Maria di Castelseprio, Milan 1948 ; A. Grabar, La peinture byzantine,
Geneve 1979 (2eme éd.) p. 83 ; K. Weitzmann, The Fresco Cycle of San-
ta Maria di Castelseprio, Princeton, N.J. 1951 ; Lazarev, op.cit. (note 42),
p. 70-72, note 13 ou on trouve la bibliographie précédente). Ensuite,
dans I'église de Sainte-Sophie a Bénévent (Italie du Sud), construite sur
un plan inscrit dans un cercle ; on voit les événements de I'Incarnation
(IXe siecle) dans les absides latérales d’un triconque. Le message de
Zacharie dans le temple li€ a sa peine occupe I'abside du Nord ; I’An-
nonciation de Marie et la Visitation se trouvent dans I’abside du Sud (cf.
Belting, op.cit. (note 76), p. 47). Par ailleurs, en Cappadoce on peut ob-
server un rapprochement de sujets analogue, cf. Katsioti, op.cit., p. 43,

238

Dans I'art byzantin, Marie apparait avec un rouleau fermé
dans I'attitude d’une profétesse debout, dans un codex sinai-
te du Xle siecle!?!. Par ailleurs, 'Ode de la Vierge constitue
une scéne du cycle du début de I'Incarnation!?2. Dans le Psau-
tier de Dumbarton Oaks, MS 3, fol. 80v (Fig. 12)!%, la partie
supérieure d’une composition a deux scénes superposées est
occupée par I’Annonciation. Dans la scéne inférieure, on
voit une image rare dans I'iconographie des psautiers: la
Vierge assise avec un livre ouvert face a I'observateur et dé-
signant un texte qui est celui du Magnificat. 11 s’agit de ’'Ode
de la Vierge (Luc I, 46 sq.), scéne qui normalement montre
Marie debout, de profil et en orant!™, La scéne de la Visita-
tion qui suit I'événement de I’Annonciation et précede
I’Ode se trouve, ici, insérée dans la lettre initiale M (Magnifi-
cat) du texte. D’autre part, une enluminure du XIIIe siécle
provenant d’un Psautier du Sinai, aujourd’hui a Saint Pe-
tersbourg, Bibliothéque Publique cod. 269, fol. 4r'% (Fig.
13) représente une variante du theme de I’'Ode de la Vierge
assise avec le livre. Marie avec ’Enfant sur ses genoux tient
de la main gauche un rouleau déployé avec le Magnificat.
Dans cette scene on a une double représentation de I'Incar-
nation en rapport avec la Vierge : d’une part, on voit le Lo-
gos méme dans les bras de Marie et d’autre part, on voit son
symbole, I’évangile, d’ou est extrait le Magnificat. Dans la fa-

note 161. Bien que, malheureusement, les exemples manquent, je sup-
pose qu’il est Iégitime de penser que, depuis I'époque paléochrétienne,
I’Ode de la Vierge fait partie des scénes pré-citées, surtout dans les
psautiers enluminés. Sur I’association de I’Annonciation avec d’autres
scenes et sur son emplacement dans la peinture monumentale cf. H. Pa-
pastavrou, La scéne initiale de I'Incarnation a Byzance et dans l'art occi-
dentale a la fin du moyen age (Thése de doctorat dactylographiée), Paris
1994, p. 111 sq.

103. Der Nersessian, op.cit. (note 89), p. 159, 171 et fig. 22 ; O. Pacht,
The St. Albans Psalter, Londres 1960, p. 65 note 2 et pl. 118d ; K. Weitz-
mann, The Ode Pictures of the Aristocratic Psalter Recension, DOP 30
(1976), fig. 28.

104. Dans le theme de 'ode, la Vierge assise avec le livre ou I'Enfant est
une variante rare. La position de la Vierge de profil en orant et regar-
dant vers le ciel est plus courante, ce qui est conforme a I'iconographie
d’un auteur d’ode ; cf. par exemple, le cod. gr. oct. 13, Bibliothéque de
I'Etat, Berlin, fol. 250v (Weitzmann, op.cit., fig. 31, p. 79). Un autre
exemple du XIIIe si¢cle avec la Vierge du Magnificat en oraison est re-
présenté dans le manuscrit de Londres, Brit. Mus. cod. Add. 11836, fol.
304v. Les deux manuscrits appartiennent stylistiquement au groupe de
manuscrits autour du Nouveau Testament de Rockefeller - McCormick
a Chicago, Univ. Lib. cod. 965 (cf. ibid., p. 79).

105. K. Weitzmann, Eine Pariser-Psalter Kopie des 13. Jahrhunderts
auf dem Sinai, JOBG 6 (1957), p. 131 sq., fig. 6 ; idem, op.cit. (note 103),
fig. 30.



Fig. 12. L’Annonciation, le Magnificat. Psautier, Dumbarton Oaks,
MS 3, fol. 80v (d’aprés Weitzmann).

meuse icone sinaite!® du theme Par-dessus-les prophétes
(XIIe siecle), la Mere et le Fils tiennent le méme rouleau
fermé, ce qui renvoie aux symbolismes de 'image évoquée
précédemment.

D’aprés I'analyse précédente, nous sommes en mesure de
formuler I’hypothese suivante : depuis I'’époque préicono-
claste, trés vraisemblablement, la scéne du Magnificat fait
partie du cycle du début de I'Incarnation, a c6té de I’Annon-
ciation et de la Visitation. Nous avons vu comment cette
scene mariale dont le livre est I’attribut a été associée a I’Ec-
clesia. En fait, la Vierge assise avec le livre ou la Vierge a
I’Enfant et le livre/rouleau sont des représentations « syno-
nymes ». Le livre devient le symbole du Logos incarné que

106. I'. et M. Zwtniov, Eixoves tijc uovis Zwd, 1 (planches),
Athenes 1956, fig. 54-56 ; 1I (texte), Atheénes 1958, p. 73-75 ; K. Weitz-
mann, The Icon, Londres 1978, p. 17, et 48. Lasarev, op.cit. (note 42),

L'IDEE DE L'ECCLESIA ET LA SCENE DE L'’ANNONCIATION

.

o -
Py

OE -5 Shati

Fig. 13. Psautier, cod. 269, fol. 4r, Bibliothéque Publique, Saint Pe-
tersbourg (d’aprés Weitzmann).

I’Occident représente dans la scéne méme de I’Annoncia-
tion, régulierement, a partir du IXe siecle. Bien que dans la
littérature théologique byzantine, la métaphore du « livre
animé » soit accordée a la Vierge, dans I'iconographie, cet
élément n’a pas connu le succes qui lui était réservé en Occi-
dent, que dans des cas isolés. C’est une preuve que, comme
I’avait suggestivement observé Gabriel Millet, bien que ces
représentations allégoriques soient issues de ses fonds, By-
zance pour des raisons dogmatiques bien connues évitait
cette sorte de représentations dans les scenes évangéliques.

Dans les lignes qui ont précédé nous avons essayé d’exami-
ner certains aspects d’'un théme vaste a savoir comment

fig. 328-329. Swd. Oi Onoaveol tijc uovijg, Athénes 1990 (édit. K.
Manafis), p. 105, fig. 19, note 26 avec une bibliographie.

239



HELENE PAPASTAVROU

I'idée de I’Ecclesia se refléte sur I'image de la Vierge dans
I’Annonciation. Nous avons suivi I’évolution de I'iconogra-
phie byzantine et occidentale. Précisément, les détails aussi
bien de I'architecture peinte que du codex/rouleau, attribut
de la Vierge dans I’Annonciation, que nous venons d’éxami-
ner sont chargés d’une valeur symbolique liée a I'Incarna-
tion et a la fondation de I’Eglise. De maniére succincte ils
font appel a 'oeuvre sotériologique de Dieu. En conclu-
sion, notre investigation vient de confirmer ce que d’autres
études précédentes concernant l'iconographie typologique

240

ont prouvé, ce qui peut se résumer comme suit : certains élé-
ments iconographiques créés dans une tradition commune,
paléochrétienne, ont évolué de facon différente par la suite.
D’une maniere générale, les signes et les symboles qui appa-
raissent d’une fagon évidente dans I'iconographie occiden-
tale, sont présents dans I’art byzantin d’'une facon moins ap-
puyée et presque allusive. Pourtant, vers la fin du moyen
age, dans l'iconographie byzantine on constate un essor de
tous ces symboles qui complétent la représentation de
I'oeuvre de la Rédemption que I’Annonciation inaugure.


http://www.tcpdf.org

