
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 21 (2000)

   Δελτίον XAE 21 (2000), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Η ιδέα της Εκκλησίας και η σκηνή του
Ευαγγελισμού. Μερικές απόψεις 

  Hélène PAPASTAVROU   

  doi: 10.12681/dchae.561 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
PAPASTAVROU, H. (2011). Η ιδέα της Εκκλησίας και η σκηνή του Ευαγγελισμού. Μερικές απόψεις. Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 21, 227–240. https://doi.org/10.12681/dchae.561

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 28/01/2026 03:27:31



L'idée de l'Ecclesia et la scène de l'Annonciation.
Quelques aspects

Hélène  PAPASTAVROU

Περίοδος Δ', Τόμος ΚΑ' (2000)• Σελ. 227-240
ΑΘΗΝΑ  2000



Hélène Papastavrou 

L'IDEE DE UECCLESIA ET LA SCENE DE L'ANNONCIATION. 
QUELQUES ASPECTS 

/ \ v e c l'Annonciation se produit le mariage idéal entre 
Dieu et l'humanité. L'union du Logos à la Vierge Marie, re­
présentante de tous les humains, constitue la fondation de 
l'Église. Dans l'oeuvre de l'Économie divine, l'importance 
dogmatique de l'Annonciation est majeure et fondamen­
tale. C'est la raison pour laquelle dans le représentation pic­
turale de la Salutation angélique se trouvent souvent atta­
chés certains symboles liés à l'Incarnation, voire à l'Église. 
En Occident, à partir du Xle siècle, l'iconographie de thèmes 
inspirés des événements de l'âge de la Loi se développe dans 
le but d'illustrer les vérités du Nouveau Testament par l'An­
cien qui n'en avait donné que Γ « ombre ». Ces événements 
représentent des symboles, des « types » préfigurant l'Incar­
nation et par extension la Mère de Dieu. Parmi les facteurs1 

qui ont joué un rôle important sur le développement de 
l'iconographie typologique on note les traités anti-juifs et les 
discussions des théologiens latins sur la nature du corps du 

1. Le rôle des traités de polémique anti-juive est considérable, cf. aux 
exégèses de théologiens comme par exemple de Rupert de Deutz, sur le 
rôle de l'Incarnation, PL 168, col. 1092 ; idem, De Trinitate, In Isaii, II, 
cap. LXVI, PL 167, col. 1362 ; Comment. Cant., Liv. VII, PL 168, col. 
958 ; cf. E Guldan, Eva und Maria, Eine Antithese ak Bildmotiv, Graz-
Köln 1966 ; H. Toubert, Un art dirigé, Paris 1990,passim. 

2. H. de Lubac, Corpus Mysticum, Paris 1949 (2ème éd.) ; M. Lepin, 
L'idée du sacrifice de la messe d'après les théologiens depuis l'origine 
jusqu'à nos jours, Paris 1926 ; F. Holbock, Der eucharistische und der 
mystische Leib Christi in ihren Beziehung zueinander nach der Lehre der 
Frühscholastik, Rom 1941 ; A. Katzenellenbogen, The Sculptural Pro­
grams of Chartres Cathedral. Mary, Christ, Ecclesia, Baltimore 1959. 
3. Cf. G. Babicf, Les discussions christologiques et le décor des églises 
byzantines au Xlle siècle. Les évêques officiant devant l'Hétimasie et 
devant l'Amnos, FrühMitSt 1968, p. 368-386. 
4. Le rôle de l'interprétation typologique dans les discussions opposant 
l'église et les hérétiques a été analysé (I. Dujcev, L'interprétation typo­
logique et les discussions entre hérétiques et orthodoxes, Balkanika 6 
(1975), p. 37-50) comme aussi la nécessité pour l'église de Byzance et 
pour les églises des pays slaves de lutter, à la fin du moyen âge, contre le 
développement des hérésies transmises par les vagues des envahisseurs 
venus d'Asie (I. Dujcev, Aux origines des courants dualistes à Byzance 

Christ dans l'Eucharistie2. Le contexte théologique évoqué 
a contribué à mettre l'accent sur la nature humaine du Christ 
dans les scènes christologiques donnant de l'ampleur aux re­
présentations des préfigurations bibliques du Dieu-fait-
homme. 
A la même époque à Byzance, on assiste à l'apparition d'un 
phénomène artistique parallèle duquel se rapprochent les 
controverses d'ordre dogmatique des Xle et Xlle siècles 
mettant en question une idée aussi fondamentale que l'In­
carnation3. De même l'argumentation des Orthodoxes contre 
les hérétiques qui au XlVe siècle rejetaient l'unité des deux 
testaments4 représente un autre facteur favorable au déve­
loppement de nouveaux thèmes et à l'essor d'images typolo­
giques5, malgré l'opposition des théologiens. En effet, les 
pères de l'église, comme Grégoire Palamas, renouvelaient 
les condamnations des symboles de l'Incarnation6 désor­
mais remplacés par la révélation du Christ7. 

et chez les slaves méridionaux, RESEE VII, 1 (1969), p. 51-62.1 ; idem, 
Quelques observations à propos des courants dualistes chez les Bul­
gares et à Byzance au XlIIe-XIVe siècle, StVen XII (1970), p. 107-125 ; 
sur ce cf. Babied op.cit.,passim. 
5. Il a été révélé par S. Dufrenne que vers la fin du moyen âge on assiste 
à une floraison des préfigurations de la Vierge, des effigies des An­
cêtres du Christ ou des Prophètes entourant la Mère de Dieu, comme 
aussi de l'Emmanuel Veillant, ou bien encore d'autres images inspirées 
par les lectures du Prophétologion ou de l'Arbre de Jessé ; cf. eadem, 
Problèmes iconographiques dans la peinture monumentale du début 
du XlVe siècle, L'art byzantin au début du XlVe siècle, Symposium de 
Graëanica 1973, Belgrade 1978, p. 29-39. 

6. La notion des préfigurations typologiques de la Vierge est bien mise 
en valeur par le Synodikon de l'Orthodoxie, cf. J. Gouillard, Le Synodi-
kon de l'Orthodoxie. Edition et Commentaires, TM 2 (1967), lignes 76-
81. Le texte insiste surtout selon l'esprit même du concile in Trullo, sur 
la préférence à accorder à l'image de la Vierge plutôt que d'esquisser 
ses préfigurations, cf. Dufrenne, op.cit., p. 34 et note 36. 

7. J. Meyendorff, Spiritual Trends in Byzantium in the Late Thirteenth 
and Early Fourteenth Centuries, The Kariye Djami, 4, éd. P. Under­
wood, New York 1966, p. 103-106. 

227 



HÉLÈNE PAPASTAVROU 

Dans la présente étude nous allons essayer de montrer com­
ment l'idée de l'Ecclesia, projetée sur la personne de Marie, 
trouve une expression picturale dans la scène de l'Annoncia­
tion. En effet, certains éléments iconographiques devien­
nent porteurs de valeurs liées aux événements de l'Ancien 
Testament qui préfiguraient l'âge de la grâce. Bien entendu, 
les préfigurations de l'humanisation divine symbolisent éga­
lement l'Église. La fondation de l'Église présuppose l'Incar­
nation. Notre recherche examinera certains aspects de ce 
thème vaste8 par rapport au sujet de l'Annonciation. 

L'Église et la Mère de Dieu 

L'idée centrale de l'Incarnation est liée à la création de 
l'Église. Pour la pensée chrétienne, l'Église avait été conçue 
avant toute chose; elle est la raison d'être du monde9. Avec 
l'Incarnation se fonde l'Église10. En effet, l'Incarnation qui 
est déjà considérée comme la plus grande théophanie dans 
la pensée d'Origène11, d'Iréné12 ou de Clément d'Alexan­
drie13, a donné à l'humanité son Sauveur qui demeure dans 
son église et qui assure sa bénédiction divine. 
L'Ecclesia a été surtout rapprochée de la Vierge, puisque, 
depuis toujours, un tel lien a été effectué dans les textes pa-

8. Ce thème a été traité spécialement par M.-L. Thérel, Les symboles de 
Γ « Ecclesia » dans la création iconographique de l'art chrétien du Me au 
Vie siècle, préfacé de J. Daniélou, Rome 1973 ; Katzenellenbogen, 
op.cit. (note 2). En ce qui concerne les types bibliques qui préfigurent 
l'Église cf. N.P. Kondakov, Ikonografija Bogomateri, II, Saint Peters-
bourg 1915, p. 385-386 ; A. Xyngopoulos, Μονοεϊον Μπενάκη, 'Αθή­

ναι, Κατάλογος εικόνων, Athènes 1936, p. 49-50 ; J. Croquison, Un 
pontifical grec à peintures du XVIIe siècle, JÖBG 3 (1954), p. 134-140 ; 
S. Der Nersessian, Le lit de Salomon, ZRVI8 (1963), p. 77-85 ; A. Xyn­
gopoulos, Au sujet d'une fresque de Saint-Clément à Ohrid, ibidem, p. 
301-306 ; M. Chatzidakis, Icônes de Saint-Georges des Grecs et de la Col­
lection de l'Institut, Venise 1954, p. 23-27 ; B. Al Hamdani, The Burning 
Lamp and other Romanesque Symbols for the Virgin that Come from 
the Orient, Commentari XVI (1965), p. 167-185 ; G. Engberg, Aaron 
and his Sons - A Préfiguration of the Virgin ?, DOP 21 (1967), p. 279-
283 ; G. Babic, L'image symbolique de la porte fermée à Saint-Clément 
à Ohrid, Synthronon, Paris 1968 ; D. Mouriki Charalampous, The Octa-
teuch Miniatures of the Byzantine Manuscripts of Cosmas Indikopleu-
stes (Diss, non publiée), Princeton 1970 ; D. Mouriki, Al βιβλικού 

προεικονίσεις της Παναγίας εις τόν τροϋλλον της Περιβλέπτου 

του Μυστρά, ΑΔ 25 (1970), Meletai, p. 217-251 ; Η. Papastavrou, Le 

symbolisme de la colonne dans la scène de l'Annonciation, ΔΧΑΕ IE' 

(1989-1990), p. 145-160 ; eadem, Il tema della Natività sul timpano di 
Maestro Radovan nel portale occidentale della cattedrale di Traù, The-
saurismata 22 (1992), p. 9-28 ; eadem, Le voile, symbole de l'Incarna-

tristiques. Les pères de l'église ont vu dans la fonction ma­
ternelle de Marie la préfiguration de l'Église. Au concile 
d'Ephèse, le sermon contre Nestorius attribué à Cyrille 
d'Alexandrie compare « l'Église portant la grâce, épouse et 
mère du Christ dans le monde » à Marie « portant le Christ, 
trésor de grâce pour toute la création »14. De plus, le parallé­
lisme entre la Vierge et l'Église est esquissé dès les premiers 
siècles à partir du thème de la Nouvelle-Eve15. 
Dans l'iconographie, cette idée a connu différentes expres­
sions. Ainsi, comme Christa Ihm l'a relevé, Clément d'Ale­
xandrie expliquait que l'image de la Vierge « lactans » repré­
sente l'Église dans la personne de Marie et que le lait avec 
lequel elle nourrit son Enfant est le Logos10. Dans le contex­
te de l'Ascension (Pentecôte)-vision des Vie-Vile siècles, 
Marie, qui symbolise l'Incarnation, est également l'image 
même de l'Église17. La personne de la Vierge répond aux 
images de l'Église du Nouveau Testament18. De bonne heu­
re, par exemple, en correlation avec l'image de l'Épouse du 
Christ (2 Cor. 11, 2), la théologie byzantine avait interpré­
té le Cantique des Cantiques non seulement comme l'union 
de l'âme humaine avec le Verbe, mais également comme 
l'union du Christ avec la Vierge qui concentrait en elle 
toutes les qualités de l'épouse19. En précisant l'identifica­

tion, CahArch 41 (1993), p. 141-168. 
9. J.B. Lightfood,/lpostoftc Fathers, Londres 1898, Visiones Pastoris 2,4. 
10. Cf. E. Mersch, «Filii in Filio», Archiv für liturgische Wissenschaft I 
(1950), p. 154 sq. ; L. Bouyer, L'Incarnation et l'Église corps du Christ, 
Paris 1943 ; L. Jannsens, Notre filiation divine d'après Cirille d'Alexan­
drie, EThL XV (1938) ; Ch. Ihm, Die Programme der christlichen Apsis-
malerei vom 4. Jh. bis zur Mitte des 8. Jhs, Wiesbaden 1960, p. 107. 

11. Origene, In Johannem XIX. 1, PG14, col. 526-537 ; idem, Contra Cel-
sum m.62,PG 11,col. 1001B. 
12. Adversus Haer. Ill, XXI.4, PG 7, col. 950. 
Μ.Στρώματα Vl.8,PG 9, col. 328B ; idem, ΠροτρεπτικόςXI.lll, 1-3, 

PG 8, col. 228. 

14. Homilia IV, PG LXXVII, col. 995. 

15. Marie et l'Église, BSFEM, 1951, 1952, 1953 ; L. Laurentin, Court 
traité de théologie mariale, Paris 1954 ; A. Coathalem, Le parallélisme 
entre la sainte Vierge et l'Église, Paris 1954 ; Thérel, op.cit. (note 8), p. 124. 
16. Clément d'Alexandrie, Παιδαγωγός 1.6, PG 8, col. 300BC ; cf. Ihm, 

op.cit., p. 58. 

17. Thérel, op.cit., p. 125 sq. 
18.1 Cor. 10,32 ; 12,28 ; 15,9 ; Gal. 1,13 ; Phil., 3,6 ; Col. 1,18.24 ; Eph. 
1,22 ; 3,10.21 ; 5,23-32. 
19. Cf. Jean Damascène, Homélies sur la Nativité et la Dormition, trad. P. 
Voulet, Paris 1961, p. 149 ; Cantiques des Cantiques Π.10-12 ; IV.7 ; 1.3 ; 

IV. 10 : « Lève-toi, viens, ma bien-aimée belle entre toutes les femmes, 
car voilà l'hivers passé et le temps de la taille des branches est venu. 

228 



L'IDÉE DE L'ECCLESIA ET LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION 

tion de Marie avec l'Épouse du Cantique, Jean Damascène 
l'appelle « lit nuptial où s'accomplit la divine Incarnation du 
Verbe »20. Par ailleurs, l'hymnographie byzantine appelle 
souvent la Vierge « lit de Salomon »21. Dans la théologie 
occidentale, à certaines époques, le rôle de Marie-Église a 
été fortement accentué22. C'est surtout au Xlle siècle que 
la correlation de PÉpouse-Vierge-Église se fait remarquer 
avec insistance23 dans la pensée théologique et dans l'icono­
graphie. 
Ce fait coïncide en Occident avec l'exaltation et la populari­
sation de quelques grandes figures du passé qui christiani­
sées deviennent les symboles du savoir. Parmi ces figures 
Salomon est le maître de toute la science orientale et 
hébraïque, non seulement le Sage de l'Ancien Testament, 
mais le grand représentant de la science hermétique sous le 
nom de qui est placé l'encyclopédie des connaissances ma­
giques, le maître des secrets, le détecteur de mystères de la 
science24. Ainsi, à partir du Xlle siècle, le Cantique des Can­
tiques de Salomon - antitype du Christ -, incite à de nom­
breux commentaires théologiques qui avec l'essor du culte 
mariai donnent naissance à de nouveaux schémas et thèmes 
iconographiques25. En outre, une quantité de textes patris-
tiques expliquent beaucoup d'autres symboles liés à l'Église 
et à la Vierge. 

En lien avec le thème pré-cité, on peut faire appel à un 
exemple de l'art occidental intéressant qui est lié à l'Annon­
ciation. Il s'agit d'une enluminure (Fig. 1) provenant d'un 
manuscrit du Xlle siècle, sur les Dialogues de saint Gré­
goire (Bruxelles, Bibl. Royale, ms. 9916-17, fol. 22)26. Au mi-

Belle est ma bien-aimée et il n'y a pas de défaut en toi. L'odeur de tes 
parfums surpasse tous les aromates ». 
20. Cf. Voulet, op.cit., p. 183. 
21. S. Eustratiades, Ή Θεοτόκος εν τη νμνογραφύμ, Paris 1930,passim. 

22. Il suffit de rappeler les exégèses d'Autpert (Ville siècle) et son in­
fluence immédiate sur l'iconographie de la Vierge, dans les peintures 
suditaliennes (San Vincenzo près de Volturno et Sainte-Sophie de Bé-
névent, IXe siècle) cf. infra. 

Herrade de Langsberg avait interprété les vers du Cantique III.7-8 
comme suit : « Quel est en effet le lit du véritable et véritablement paci­
fique Roi Salomon qui a rétabli la paix entre nous et le Seigneur, si ce 
n'est celui en qui la nature divine s'est unie à la nature humaine ? Quel 
est ce lit si ce n'est le sein virginal de Marie, car c'est là que la Divinité, le 
Verbe de Dieu, le Seigneur s'est enfermé et s'est inséparablement uni 
dans la personne unique, la nature humaine formée de la chair de la 
Vierge », cf. Herrade de Langsberg, Hortus Deliciarum, éd. A. Straub et 
G. Keller, Strasbourg 1899, ρ . 40-42. Dans une miniature qui représen­
te le roi Salomon sur le lit, il y a une inscription : « Rex Salomon requies-
cit in lectulo, id est ecclesia », cf. ibid., pis. LIIIbis-LIV. Les autres minia-

Fig. 1. Ms. 9916-17, fol. 22, Bibliothèque Royale, Bruxelles (d'après 

Mezoughi). 

lieu de la composition s'élève une colonne. A droite, sous 
une arcade on trouve la Vierge de l'Annonciation, puis­
qu'elle tient la quenouille, avec à ses pieds une poule et un 
poussin. Sur la moitié gauche de la composition, au delà de 
la colonne médiane se déroule l'événement dramatique 
d'un renard qui attrape un coq. A l'extrémité gauche, un 
personnage au geste de l'orateur, saint Grégoire évidem­
ment, a l'air d'expliquer l'image. Les textes27 confirment que 
l'image de la poule et de la basse-cour constituent un symbo­
le de la mère-protectrice comme symbole du foyer, de la Sy­
nagogue ou de l'Église qui protège ceux qui leur sont atta­
chés. Par opposition, le renard, l'épervier et le loup repré­
sentent toutes ces forces diaboliques qui menacent l'Église. 
En effet, dans cette miniature on trouve toute une série 
d'images de l'Église. En premier lieu apparaît la Vierge. En-

tures représentent : le festin donné par Salomon à ses amis, figure de Jé­
sus Christ qui dans l'Eucharistie institue un festin éternel, où il offre son 
corps et son sang ; la construction du temple ; le voyage de la Reine de 
Sabba ; celle-ci offrant des présents ; Salomon trônant et en face de ce­
lui-ci trois « filles de Jérusalem » debout. 

23. J. Beumer, Die marianische Deutung des Hohen Liedes in der 
Frühscholastik, ZKTh LXXVI (1954), p. 411 et sq. ; Alain de Lille, Elu-
cidatio in Cantica Canticorum, PL CCX, 53 ; V.L. Kennedy, The Hand­
book of Master Chancellor of Chartres, MedSt V (1943), p. 5 ; Katzenel­
lenbogen, op.cit. (note 2), p. 60. 

24. J. Le Goff, Les intellectuels au moyen âge, Paris 1985 (2ème éd.), p. 54. 
25. Il s'agit de l'essor de sujets comme le trône de Salomon et l'arbre de 
Jessé ; à la même époque, dans les schémas iconographiques romans 
et gothiques domine la juxtaposition de l'Ancien et du Nouveau Tes­
tament. 

26. N. Mezoughi, Gallina significat sanctam Ecclesiam, CahArch 35 
(1987), fig. 8. 
27. Cf. ibid., p. 53-63. 

229 



HÉLÈNE PAPASTAVROU 

Fig. 2. L'Adoration des Mages, arc triomphal de l'église de Sainte-

Marie-Majeure, Rome (d'après Lasarev). 

suite, l'arcade renvoie au Christ, pierre angulaire (= la co­
lonne)28 de l'édifice de l'Église. En troisième lieu, la poule et 
son poussin symbolisent le foyer. Enfin, de l'autre côté, le 
coq éloigné de l'abri de l'Église, se fait attraper par les 
pièges du démon. 
Les scènes qui illustrent le début de l'Incarnation sont des 
sujets favorables à l'accueil d'images symboliques de l'Ég­
lise, depuis l'époque paléochrétienne. La femme âgée, par 
exemple, qui dans la vision d'Hermas (Ile siècle)29 corres­
pond à l'Église, trouve sûrement sa place dans ce genre de 
compositions. C'est le cas dans l'Adoration des Mages (Fig. 
2) sur l'arc triomphal de l'église de Sainte-Marie-Majeure, à 
Rome30. Là, à gauche du Christ sur le trône, s'assoit une 
femme âgée faisant pendant à la Théotokos qui est à droite, 
habillée comme une souveraine. La représentation de l'Ég­
lise en tant que femme âgée est extrêmement rare dans l'ico­
nographie des scènes de l'Enfance du Christ et, plus particu­
lièrement, dans le contexte de l'Annonciation31. 
Par opposition, une image plus répandue est la tour qui 

28. Papastavrou, La colonne, op.cit. (note 8). 
29. Lightfood, op.cit. (note 9), Visiones Pastoris, 9,18. 
30. G. Matthiae, Pittura romana del Medioevo, Rome 1965, fig. 32 ; 2ème 
éd. Rome 1987, p. 42 sq., fig. 31 avec une bibliographie. 
31. L'image de la femme-Église a été traitée par Thérel, op.cit. (note 8), 
p. 5 sq. ; eadem, L'image de la Sibylle sur l'arc triomphal de Sainte-Ma­
rie-Majeure à Rome, CahArch XII (1962), p. 153-171. 
32. Cf. les visions d'Hermas, Lightfood, op.cit. (note 9). 
33. G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris 1910, pis. 137-150 ; 
M. Chatzidakis, Μνστράς, 2ème éd., Athènes 1956, p. 90-91 ; éd. en an­
glais, idem, Mystras, Athènes 1985, p. 95, 96, 98 ; S. Dufrenne, Les pro­
grammes iconographiques des églises byzantines de Mistra, Paris 1970, 

Fig. 3. L'Annonciation, église de la Vierge Pantanassa, Mistra (d'après 

Mouriki). 

d'après la patrologie32 et la liturgie est une des métaphores 
associées à la Vierge qui répond également à l'Église. A la 
fin du moyen âge, par exemple, dans l'Annonciation byzan­
tine de l'église de la Vierge Pantanassa de Mistra33 (1428) 
(Fig. 3), une tour apparaît parmi les autres symboles de la 
scène : le ciborium, le jardin fermé et la fontaine où les oi­
seaux picorent34. En outre, le bâtiment à deux tours que l'on 
rencontre plutôt dans l'art occidental est sans doute une in­
spiration directe du Cantique (VIII, 10)35. 

L'édifice dans l'Annonciation 

Les images de l'Église du Nouveau Testament36 répondent 
à la personne de la Vierge, car, Marie donne chair au Christ 
et YEcclesia est la chair du Christ. Elles sont toutes les deux 

p. 9-13 et passim ; D. Mouriki, The Wall Paintings of the Pantanassa at 
Mistra : Models of a Painters' Workshop in the Fifteenth Century, The 
Twilight of Byzantium (edit. S. Curòié et D. Mouriki), Princeton, N.J. 
1991, p. 217-251, fig. 22. 
34. En ce qui concerne la fontaine en tant que symbole et non pas uni­
quement en tant que rappel de la Salutation au puits v. H. Papastavrou, 
Contribution à l'étude des rapports artistiques entre Byzance et Venise 
à la fin du moyen âge, CahBalk 15 (1991), p. 155-159. 

35. 'Εγώ ειμί τείχος και οι μαστοί μου ώς πύργοι. 'Εγώ ήμην εν 

όφθαλμοΐς αυτών ώς εύρίσκουσα είρήνην. 

36. Cf. supra, note 18. 

230 



L'IDÉE DE L'ECCLESIA ET LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION 

l'Édifice de Dieu. Comme le Christ est la pierre angulaire de 
l'édifice, ainsi est-il la tête dans le corps de l'Église (Eph. 1, 
22 et sq.). Cette métaphore a une place importante dans la 
pensée chrétienne et correspond à l'image d'une seule mai­
son ou également d'une cité entière, civitas Dei. La cité ou le 
nom Sion sont des métaphores fréquemment attribuées à la 
Mère de Dieu37. 
Picturalement, dans l'Annonciation, l'idée de Marie-Église 
peut être exprimée à l'aide de différents détails iconogra­
phiques. Par exemple, certains éléments de l'architecture 
qui encadrent la scène s'empreignent souvent d'une valeur 
symbolique38. 
Dans l'art paléochrétien, l'édifice qui figure dans la scène de 
l'Annonciation est plutôt un indice narratif justifié aussi bien 
par le Protévangile de Jacques (ch. IX)39 que par l'évangile 
de Luc (I, 26)40. Quelquefois, il rappelle la topographie des 
lieux saints, lorsqu'il a la forme d'une basilique, l'église sans 
doute qui avait été errigée sur l'emplacement de la maison 
de Marie à Nazareth, selon la relation d'Éthérie41. C'est le 
cas à Parenzo42 (540), où Marie est assise à l'entrée d'une ba­
silique majestueuse à trois nefs (Fig. 4). Dans l'Annoncia­
tion du codex de Rabula43 (586), dont on connaît les réfé­
rences iconographiques aux locasancta44, on voit également 
Marie debout sur un podium, devant une basilique. Ces 
images mentionnées ci-dessus, font allusion à la fondation 
de l'Église à travers la vie terrestre du Christ. Il en est de 
même, lorsque le plan architectural devient plus complexe 
et qu'apparaît un deuxième édifice relié ou non au premier, 
qui rappelle sans doute la demeure de saint Joseph ou la deu­
xième basilique de Nazareth construite sur son emplacement 
et attestée aussi bien par Éthérie (380) que par Arculfe (670)45. 

37. Dans une homélie à la Naissance de la Vierge, Andrée de Crète ap­
pelle la Mère de Dieu Sion, cf. PG 97, col. 869B. Jean Damascène dit 
clairement que la prophétie II, 14 de Zacharie (τέρπον και ενφραί-

νου, θνγατερ Σιών, διότι ίόον εγώ έρχομαι και κατασκηνώσω εν 

μέσω σον, λέγει Κύριος) se réfère à la Vierge, PG 96, col. 684D. 

38. Cette question a été abordée, également, par J. Fournée, Architec­
tures symboliques dans le thème iconographique de l'Annonciation, 
Synthronon, Paris 1968, p. 225-235. 
39. La Salutation angélique a lieu une première fois à la source et une 
deuxième fois dans la maison de la Vierge, les portes fermées. 
40. L'ange fut envoyé par Dieu en une ville de Galilée, appelée Naza­
reth, et entra dans la maison de Marie. 
41. Journal de voyage, trad. H. Pètre (SC), Paris 1948, p. 52 ; O. Prinz, Iti­
nerarium Egeriae (Sammlung vulgärlateinischer Texte), Heidelberg 
1960 ; J. Wilkinson, Egeria 's Travel, Londres 1971. 

42. Sur ce monument cf. B. Molajoli, La basilica eufrasiana di Parenzo, 
Padova 1943 ; V. Lazarev, Storia della pittura bizantina, Torino 1967, p. 

Fig. 4. L'Annonciation, église de Sainte-Euphrasienne, Parenzo (d'après 

Schiller). 

L'art occidental nous offre des exemples où la présence des 
loca sancta est soulignée et où l'idée de l'Église ou de la civi­
tas Dd/Jérusalem céleste est symboliquement projetée sur 
la personne de la Vierge46. Dans le cadre de la production 

85, note 41 avec une bibliographie ; Schiller, IChrK, I, Gütersloh 1981 
(3ème éd.), p. 46, fig. 72. 
43. C. Cecchelli - G. Furlani - M. Salmi, The Rabbuia Gospels, Olten-
Lausanne 1959 ; J. Leroy, Les manuscrits syriaques à peintures, conservés 
dans les bibliothèques d'Europe et d'Orient, Paris 1964, p. 141. 
44. Les enluminures de ce codex, exécuté à Zagba en Mésopotamie, 
sont liées à l'iconographie palestinienne et à la représentation des loca 
sancta, cf. K. Weitzmann, Loca Sancta and the Representational Arts of 
Palestine, DOP 28 (1974), p. 33-55, paru également : Studies in the Arts 
at Sinai, Princeton, N.J. 1982, p. 19-62. 

45. G. Millet, Quelques représentations byzantines de la Salutation an­
gélique, BCH XVIII (1894), p. 453-483 ; idem, L'iconographie de l'évan­
gile aux XlVe, XVe et XVIe siècles, Paris 1916, p. 88-89 ; P. Viaud, Na­
zareth et les deux églises, Paris 1910 ; Fournée, op.cit. (note 38), p. 228 ; 
J. Finegan, The Archaeology of the New Testament, Princeton 1992, p. 
43-58. 

46. Cf. Thérel, op.cit. (note 8), p. 109 sq. 

231 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 5. L'Annonciation, coffret, Paris, Musée du Louvre (d'après 

Goldschmidt). 

47. On sait que les rapports entre l'art byzantin et l'art ottonien son par­
ticulièrement intenses grâce au mariage de la princesse Théophano à 
Otton II, cf. H. Buchthal, Byzantium and Reichenau, Byzantine Art : An 
European Art, Ninth Exhibition Held under the Auspices of the Council of 
Europe ; Lectures, Athènes 1966, p. 58-60. 
48. A. Boeckler, Die reichenauer Buchmalerei, Die Kultur der Abtei Rei­
chenau, Munich 1925, p. 956-998 ; J. Snyder, Medieval Art, New York 
1989, p. 241, fig. 292. 
49. Par exemple, un caractère sacré est attribué à l'Annonciation d'un 
évangéliaire de Reichenau (Xe siècle) : Les deux protagonistes se tien­
nent debout dans une arcade, sous une lampe, alors que dans le fronton 
de cet idéogramme architectural la main divine se détache de la croix 
dans un médaillon ; à droite et à gauche pendent deux rideaux, cf. H. 
Jantzen, Ottonische Kunst, Munich 1947, fig. 38 ; Schiller, IChrKl, fig. 82. 
50. A. Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit der karolingi-
schen und sächsischen Kaiser, VIII.-XI. Jahrhunderte, Oxford 1969,1, pl. 
XLIIIg ; Schiller, IChrK I, fig. 74. 

artistique ottonienne47, l'enluminure de l'Annonciation du 
codex Egberti (Cod. 24, fol. 9r, Stadtsbibliothek Trier, 977-
993,)48 est intéressante. Une inscription désigne les architec­
tures de fond de l'image qui représentent une cité dans une 
enceinte: Nazareth. Ensuite, l'association Marie-Église ap­
paraît dans l'Annonciation, lorsque, dans quelques oeuvres, 
par certains indices iconographiques la scène acquiert un ca­
ractère liturgique et se déroule dans une église49. Cette idée 
est représentée avec clarté lorsque Marie est placée sous ou 
devant un ciboire, comme on le voit sur le coffret du groupe 
de Metz (Xe siècle) (Fig. 5)50. Ensuite, plus tard, dans l'An­
nonciation sur la porte en bronze de Monreale (1186, par 
Bonanus de Pise), on aperçoit une église à trois nefs et cou­
pole51. De plus, on voit le ciboire derrière la Vierge, par 
exemple, dans l'Annonciation sur le portail occidental de la 
cathédrale de Troghir (1240)52. Enfin, l'idée de l'Église pro­
jetée sur Marie peut être indiquée dans l'Annonciation 
d'une enluminure vénitienne du XlVe siècle53 ou alors, 
lorsque plus tard, à partir du XVe siècle l'Annonciation se 
déroule dans une église54. 

Les scènes de l'Annonciation mentionnées jusqu'à présent, 
montrent bien que certains symboles ont une apparence 
plus claire en Occident. Cela est également témoigné, 
lorsque dans l'art carolingien et ottonien le cadre d'une cité 
héberge souvent la Salutation angélique. Par exemple, dans 
un ivoire du IXe siècle55 ou dans une enluminure saxonne 
du Xe siècle56 (Fig. 6), Marie reçoit la Grâce devant l'en­
ceinte d'une cité, Jérusalem, avec la coupole caractéristique 
du Saint Sépulcre. 
Dans l'art médiobyzantin, comme le prouve par ailleurs une 

51. A. Boeckler, Die Bronzetüren des Bonanus von Pisa und des Barisa­
nus von Trani, Marburg 1953, fig. 6 ; Schiller, IChrK I, fig. 78. 
52. C. Fiscovié, Radovan, Zagreb 1989, fig. 25. 
53. Cod. lat. 100,1 ; cf. R. Pallucchini, La pittura veneziana nel trecento, 
Venise 1964, fig. 686. La Mère de Dieu est assise au seuil d'une petite 
maison à la forme d'une basilique qui pourrait suggérer l'idée d'une 
église. L'interprétation symbolique du bâtiment est d'autant plus pro­
bable que dans cette image on trouve plusieurs symboles de l'Incarna­
tion liés à la maison: une source d'eau, une colonne et un jardin fermé. 
Pour une analyse sur le symbolisme de ce thème cf. Papastavrou, 
Contribution, op.cit. (note 8), fig. 6. 
54. C'est le cas d'un tableau de Jan van Eyck (1436-1437) ou d'une 
oeuvre d'Aix-en-Provence (1440-1443), cf. E. Panofsky, Early Nederlan-
dish Painting, Its Origin and Character, Cambridge, Mass. 1964, 2, pis. 
I l l , 238 ; Schiller, IChrK I, figs. 116 et 114 respectivement. 
55. Goldschmidt,op.cit. (note 50), pi. XII ; Schiller,IChrKl, fig. 76. 
56. Jantzen, op.cit. (note 49), fig. 33 ; Schiller, IChrK I, fig. 81. 

232 



L'IDÉE DE L'ECCLESIA ET LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION 

Fig. 6. L'Annonciation, cod. Guelf 16.1. aug. 2°, fol. 8r (d'après 

Jantzen). 

série d'études57, on assiste à un intérêt particulier, commun 
à l'art byzantin et à l'art occidental, pour expliquer la réalisa­
tion du mystère de l'Incarnation. Dans les manuscrits, on 
commence à observer la transformation des éléments narra­
tifs en symboles. Les métaphores vives dans l'esprit byzan­
tin, bien qu'exprimées avec discrétion dans la scène évangé-
lique, affleurent sans hésitation, lorsqu'elles illustrent des 
psaumes, qui en fait prédisent l'Incarnation. Par exemple, 
dans le Psautier du Mont Athos du IXe siècle (Fig. 7), le 
Pantocrator n° 61, fol. 121r, Ps. LXXXVI, 5 (87, 5), un mé-

57. Sur ce sujet l'étude d'E. Kitzinger, The Descent of the Dove, Byzanz 
und der Westen (edit. I. Hutter), Vienne 1984, p. 114-115, est particuliè­
rement significative. De plus, v. Mouriki, op.cit. (note 8) ; Papastavrou, 
La colonne, op.cit. (note 8); eadem, Natività, op.cit. (note 8) ; eadem, Le 
voile, op.cit. (note 8). 

58. Légendes: 1) récrite à une époque moderne: Ή άγια Σιών ; 2) an­

ciennes : Ή άγια πόλις τοΰ Θεοΰ. Ή αγία Θεοτόκος. Δαυίδ. Cf. S. Du-

frennes, L'illustration des psautiers grecs du moyen âge, I, Pantocrator 61, 

Fig. 7. Le Pantocrator n° 61, fol. 12Ir, Ps LXXXVI, 5 (87, 5) (d'après 

Dufrennes). 

daillon de la Vierge à l'Enfant du type de la Nikopéa se dé­
tache sur les murs de Sion. David se tient debout au pied de 
la Ville Sainte et fait le geste de l'orateur en direction du 
médaillon de la Vierge. La ville de Jérusalem est entourée 
d'une haute muraille crénelée et ne contient qu'une basi­
lique et une tour (le Saint Sépulcre). La légende explique 
l'image : la Vierge et la Sainte Sion58. Par ailleurs, les enlu­
minures des Homélies du moine Jacques de Kokkinoba-
phos59 (B.N. par. gr. 1208 et vat. gr. 1162), nous procurent 
un exemple interessant en rapport avec l'Église et l'Annon-

paris. grec. 20, British Museum 40731, Paris 1966, pi. 18 (fol. 121r), p. 32. 
59. H. Omont, Miniatures des Homélies sur la Vierge du moine Jacques, 
Manuscrit grec 1208 de la B.N. de Paris, Paris 1927. C. Stornajolo, Minia­
ture delle Omelie di Giacomo Monaco (cod. vat. gr. 1162) e dell'evangelia­
rio greco urbinate (cod. vat. urbin. gr. 2), Rome 1910. Les photos de la Sa­
lutation angélique concernant notre étude sont également reproduites 
dans: Fournée, op.cit. (note 38), p. 230 et 231. 

233 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 8. Le Fiat, Homélies du moine Jacques de Kokkinobaphos, vat. 

gr. 1162, fol. 127v (d'après Fournée). 

ciation. En effet, dans la composition pré-citée, représentée 
dans plusieurs scènes successives, pour la plupart sem­
blables, la Vierge est assise devant un édifice à deux étages 
avec une coupole centrale. Mais, dans la scène du Fiat la 
coupole disparaît et un ciboire la remplace (Fig. 8). Marie 
est véritablement devenue le sanctuaire, l'autel du Dieu vi-

60. Op.cit., p. 230. 
61. La photo est reproduite dans Millet, L'évangile, op.cit. (note 45), fig. 
21, Berol. quatro 66 ; R. Hamann-Maclean, Der berliner Codex Grae-
cus quatro 66 und seinen nächsten Verwandten als Beispiele des Stils­
wandels im frühen 13. Jahrhundert, Studien zur Buchmalerei und Gold­
schmiedekunst des Mittelalters. Festschrift für Karl Hermann Usenerzum 
60. Geburtstag, Marburg an der Lahn 1967, p. 225-250 ; H. Buchthal, 
Studies in Manuscript Illuminations of the Thirteenth Century, Jahr­
buch der Berliner Museen 25 (1983), p. 27-102, pis. 27-39 ; A.-M. Weyl-
Carr, Byzantine Illumination 1150-1250. The Study of a Provincial Tradi­
tion, Chicago-Londres 1987, n° 33, l'Annonciation fol. 165r (8E5), avec 
une bibliographie complète, p. 214. 

62. Ainsi par exemple, le thème de l'Annonciation en Sainte-Sophie de 
Kiev est privé de cadre architectural (V. Lazarev, Old Russian Murals 
and Mosaics from the Xlth to the XVIth Century, Londres 1966, p. 225, 
228, fig. 4 ; v. également : idem, Mozaiki Sofii Kievskoj, Moscou 1960 ; Κ. 

Logvin, Kiev's Hagia Sofia, Kiev 1971) ; il en est de même à Daphni (G. 
Millet, Le monastère de Daphni, Paris 1899 ; E. Diez - O. Demus, Byzan-

vant. Comme Jean Fournée60 l'a observé, l'artiste voulait 
que son image fut ainsi interprétée, car tout au long du livre 
il n'a jamais mis le ciboire autrement qu'au-dessus de l'autel. 
Par ailleurs, le sanctuaire dans la scène de l'Annonciation 
byzantine apparaît, également, dans le tétraévangile n° 66 
de Berlin61 (un peu avant 1219). 
Dans la peinture monumentale médiobyzantine, les archi­
tectures peintes en tant qu'encadrement de l'action des per­
sonnages sont plutôt rares. Ainsi, la plupart du temps, les 
protagonistes sont projetés sur un fond en or sans aucune in­
dication scénographique62. A la même époque, pourtant, à 
partir du Xlle siècle, les architectures commencent à pa­
raître de plus en plus souvent, dans la peinture monumen­
tale de l'Annonciation63. 
Un exemple de l'Annonciation qui peut-être illustre un sym­
bole de l'Église et de Jérusalem dans l'image d'un système 
d'édifices, se trouve sur l'art triomphal et le mur Sud de la 
Chapelle Palatine (1143), à Palerme64 (Fig. 9). On y voit une 
arcade et par derrière une basilique et la coupole (du Saint 
Sépulcre) flanquées d'une tour, d'un coté, et, de l'autre, 
d'une colonne surmontée d'un pot aux plantes, élément qui 
constitue, comme on le sait, un autre symbole de l'Incarna­
tion65. Non seulement par leur aspect la basilique et la cou­
pole font sûrement allusion à Jérusalem, mais également, 
d'autres facteurs montrent que cet ensemble d'architectures 
peintes comporte une valeur symbolique. D'abord, dans 
l'iconographie normande, on le sait66, l'Église et Jérusalem 
font partie des idées directrices du programme. Ensuite, les 
valeurs symboliques de l'iconoraphie de l'Annonciation 
dans cette chapelle royale sont mises en évidence surtout 
par la présence de la colombe. Ernst Kitzinger67 a montré 

tine Mosaics in Greece : Daphni and Hosios Lucas, Cambridge, Mass. 
1931, fig. 81-82). 
63. Par exemple, cf. l'Annonciation dans l'église de la Vierge Mavriotis-
sa, des débuts du Xlle siècle, et celle dans Saint-Nicolas de Kasnitzi, de 
la deuxième moitié du Xlle siècle, à Kastoria (M. Chatzidakis, Art by­
zantin en Grèce. Kastoria, Athènes 1984, p. 70 fig. 5 et p. 55 fig. 8, respec­
tivement). Egalement, à Chypre : Trikomo, église de la Vierge, débuts 
du Xlle siècle ; Lagoudéra, église de la Vierge Arakou (A. et J. Stylia-
nou, The Painted Churches of Cyprus, Londres 1985, p. 490 fig. 296 ; p. 
162 et fig. 87, respectivement). Enfin, à Géraki, l'église de l'Evangélis-
tria, fin du Xlle siècle (N.K. Moutsopoulos - G. Dimitrokallis, Géraki, 
Théssalonique 1981, fig. 142). 

64. Ο. Demus, The Mosaics of Norman Sicily, Londres 1949, fig. 12. 

65. Cf. Mouriki, op.cit. (note 8), p. 218 ; Papastavrou, La colonne, op.cit. 

(note 8), p. 145-146. 

66. E. Borsook, Messages in Mosaic, Oxford 1990, p. 17-50. 

67. Op.cit. (note 57). 

234 



L'IDÉE DE L'ECCLESIA ET LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION 

Fig. 9. L'Annonciation, détail, ChappellePalatine, Palerme (d'après 

Demus). 

que cette dernière est significative, ici, car elle représente un 
des premiers cas dans l'art monumental post-iconoclaste, 
où, dans la forme d'une préfiguration biblique, la colombe 
accentue la manière dont se réalise l'Incarnation. Enfin, un 
dernier facteur qui montre éventuellement que l'édifice 
dans l'Annonciation a une valeur symbolique, constitue le 
vis-à-vis de l'Annonciation avec la Présentation au temple. 
Cette dernière fête qui aussi bien pour les orthodoxes que 
pour les latins est une fête mariale68, met en relief l'impor­
tance de la Mère de Dieu dans la fondation de l'Église et 

68. L. Heiser, Maria in der Christus-Verkündigung des orthodoxen Kir­
chenjahres, Trier 1981, p. 245 sq. 

69. Cf. supra, note 61. 
70. G. Millet, L'iconographie de l'évangile, op.cit. (note 45), fig. 32 ; sur ce 
monument cf. L. Mirkovic - Z. Tatic, Markov Manastir, Novi Sad 1925 ; C. 
Grozdanov, Iz Ikonogrfije Markovog manastira, Zografl 1 (1980), p. 83-93. 

71. Cf. supra, note 33. 
72. C. Kalokyris, Είκών άγνωστου Κρητός αγιογράφου τοϋ Π ο υ 

αιώνος, ΚρητΧρον II, 15-16 (1963), p. 202-210. 

73. G. Landner, Die Bildnisse der östlichen Päpste des 7. und 8. Jhs in 
römischen Mosaiken und Wandmalereien, Atti del V. Congresso Inter­
nazionale di Studi Bizantini, I : Studi Bizantini e Neoellenici, VI, Rome 
1940, p. 177 sq. 

l'association de la personne de la Vierge à Y Ecclesia. Ainsi, 
en conclusion, l'analyse précédente montre que vraisembla­
blement dans l'Annonciation de la Chapelle Palatine l'ar­
chitecture peinte fait appel à la typologie ecclésiale. Comme 
c'est le cas dans l'iconographie typologique de cette époque69, 
qui fait allusion au début et à la fin de l'Oeuvre salutaire, 
l'image de la Chapelle Palatine synchronise les deux étapes 
de la « Jérusalem nouvelle » dans laquelle pénètrent le fidèles 
et de la « Jérusalem céleste » où le Seigneur accueille les saints. 
Plus tard, vers la fin du moyen âge, à Byzance, au monastère 
de Marco70 ou à la Pantanassa de Mistra71 (Fig. 3), entre la 
Vierge et l'ange de l'Annonciation, on voit un ciborìum par­
mi les structures architecturales complexes. Enfin, la pein­
ture Cretoise post-byzantine nous offre des Annonciations 
avec une église dans l'arrière plan72. 

D'après tout ce qui a été exposé ci-dessus, concluons que 
dans l'Annonciation les architectures représentées peuvent 
être les symboles de la civitas Dei associés à la personne de la 
Vierge. Ceci est particulièrement évident dans l'art occiden­
tal, depuis une haute époque. Dans l'Annonciation byzan­
tine, on l'observe plutôt vers la fin du moyen âge et dans la 
peinture post-byzantine. 

Le livre 

En Occident, la politique ecclésiastique73 refusait que l'em­
pereur soit considéré comme protecteur de l'Église, ce qui 
était le cas à Byzance. C'est à la Vierge que l'on confiait cette 
protection. C'est l'une des raisons qui favorise l'iconogra­
phie de Maria Regina14, en tant que souveraine byzantine75. 
Un exemple de la Vierge, Reine et image de Y Ecclesia, par­
ticulièrement en rapport avec l'Annonciation-Conception 
sans semence est donné dans l'art occidental par la Vierge 
en majesté de la voûte de la crypte de San Vincenzo à Vol­
turno76 (IXe siècle) (Fig. 10). Dans une auréole la Vierge est 

74. M. Vlobert, Le type romain de la Vierge Reine, Revue de l'Art Sacré, 
Juin 1938 ; M. Lawrens, Maria Regina, ArtB VIII (1925), p. 150-161 ; 
Ihm, op.cit. (note 10), p. 58-59. 
75. Un exemple très connu se trouve dans l'abside de Sainte-Marie-An­
tique à Rome, cf. Matthiae, op.cit. (note 30), fig. 63 ; 2ème éd. 1987, p. 
94 avec une bibliographie, fig. 65. En s'appuyant sur des commentaires 
au texte de l'Apokalypse, on a voulu reconnaître le signification de YEc-
clesia dans l'image de la Vierge en tant que souveraine. En effet, la re­
présentation de la Vierge couronnée et décorée de perles se trouve éga­
lement dans l'abside de la chapelle XVII de Bawit, cf. Ihm, op.cit. (note 
10), p. 59. 

76. H. Belting, Studien zur beneventanischen Malerei, Wiesbaden 1968, 
p. 24-41,216-222; fig. 21. 

235 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 10. La Vierge dans la voûte, crypte de San Vincenzo, Volturno 

(d'après Belting). 

assise sur un trône gemmé, sans dossier. Le piédestal est or­
né de gemmes, également. Marie est en tenue royale. Sa 
couronne et ses grandes boucles d'oreilles sont décorées de 
perles. Deux éléments retiennent plus particulièrement l'at­
tention dans cette image de la Vierge en majesté : le livre ou­
vert sur son giron et le geste du refus. Marie porte la main 
droite devant la poitrine, la paume ouverte vers le specta­
teur et de la main gauche elle désigne dans le livre le passage 
du Magnificat (Luc 1, 47-56). Il s'agit de la prière qui exalte 

77. Op.cit., p. 216-222. Les textes d'Ambroise Autpert auxquels nous 
faisons appel, plus loin, sont cités ibidem, p. 218. 
78. Reliquie d'arte della Badia di San Vincenzo al Volturno, BISI 25 
(1904), p. 37. 
79. PL 101, col. 1300 sq. (Conceptio S. Anne Marie virginis). 
80. PL 39, col. 2129 sq. 
81. Autpert, Infesto assumptionis b. Mariae, PL 39, 2130 : ...quam non 
dubitai super angelos elevatum cum Cristo regnare debeat... hanc vere fate-
ri reginam coelorum pro eo quod regem peperit angelorum... 
82. Commentaire à l'Apokalypse, éd. MBP XIII, p. 532. 
83. Infesto assumptionis, PL 39, col. 2134 : Tu in cubiculo regis beatitudi-
nem gemmis ac margaritis ornata assistis. Tibi thronus regius ab angelis 
collocaturin aula aetemi regis. 

la vertu de l'humilité, propre à la Mère de Dieu, qu'elle pro­
nonce après la Conception et tout de suite après la première 
reconnaissance de l'Incarnation, de la part d'Élisabèthe. 
Cette prière est donc une reconnaissance/confirmation et 
une glorification de la Conception sans semance, condition 
indispensable pour que la Vierge reçoive son rôle unique. 
Comme Hans Belting77 l'a prouvé et avant lui Piero Toes-
ca78 la majesté de la Vierge dans la crypte suditalienne est en 
rapport, bien sûr, avec les textes d'Ambroise Autpert, abbé 
de San Vincenzo (777-778), qui plus spécialement exaltent 
l'Immaculée conception79, l'Assomption de Marie80, sa pu­
reté et sa souveraineté. Selon Autpert, Marie est la reine des 
anges, elle règne au-dessus d'eux avec le Christ81 ; elle est 
mater et virgo Ecclesia9,2, à qui en tant que reine des deux un 
thronus regius ab angelis collocatur in aula aeterni regis83. 
Dans l'oeuvre du moine théologien l'humilité de la Vierge, 
vertu qui parmi les scènes mariales ou christologiques se 
met principalement en valeur dans l'Annonciation, est parti­
culièrement louée : Ο vere beata humilitas... quae porta para­
disi efficitur, scala coeli constituitur84. 

Ainsi, dans l'image de la Vierge en majesté de la crypte de 
San Vincenzo, le rôle de l'Annonciation dans l'oeuvre de 
l'économie divine est mise en évidence de façon flagrante et 
unique. En exaltant la vertu de l'humilité et en attribuant à 
Marie une tenue de souveraine, qui est la même dans la 
femme de l'Apocalypse, éclairée en tant qu'Ecclesia85, l'ico­
nographe de San Vincenzo a succinctement rendu sous 
l'image de Marie tout un enchaînement de concepts dogma­
tiques se rapportant à l'Église, dont la fondation était seule­
ment possible avec l'Incarnation, lors de l'Annonciation. 
Cette image remarquable de majesté de la Vierge à Voltur­
no donne lieu à l'investigation d'un attribut mariai86 insuffi-
semment élucidé jusqu'à présent qu'est le livre. 
Aussi paradoxal que cela paraisse, aucun texte médiéval ne 
fait allusion à la lecture de Marie au moment de la Salution 

84.0p.ri/.,col.2133. 
85. Depuis les premiers siècles du christianisme, les pères de l'église 
rapprochent le femme de l'Apocalypse à l'Eglise ; cf. Thérel, op.cit. (note 
8) et passim. Autpert lui-même avait écrit le commentaire sur l'Apoca­
lypse entre les années 758 et 767 ; cf. Belting, op.cit. (note 76), p. 218, 
note 11 ; supra, note 70. 
86. En Occident, l'attribut du livre entre les mains de la Mère de Dieu a 
acquis une grande importance. Ainsi, il est significatif que dans la scène 
monumentale du Couronnement de la Vierge dans le portail occidental 
de la cathédrale de Senlis, Marie tient un livre ; cf. M.-L. Thérel, À l'ori­
gine du décor du portail occidental de Notre Dame de Senlis : le triomphe 
de la Vierge-Église. Sources historiques, littéraires et iconographiques, Pa­
ris 1984. 

236 



L'IDÉE DE L'ECCLESIA ET LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION 

angélique. Seulement, dans les Meditationes Vitae Christi 
(eh. VI), pseudo-Bonaventure nous confie qu'on n'en trou­
vait aucune qui fut plus instruite qu'elle dans le sagesse et la 
loi de Dieu. Au chapitre III, il nous suggère que la Vierge li­
sait peut-être la prophétie d'Isaie concernant l'Incarnation 
(Is. VII, 14). Yrjo Hirn87 et David Robb88 avaient suggéré 
que le livre en tant qu'attribut de la Vierge de l'Annoncia­
tion était apparu dans l'iconographie occidental vers la fin 
du XHIe siècle. De son côté, Gabriel Millet avait fait une ob­
servation suggestive : dans un psautier grec du Mont Athos, 
le Pantocrator n° 49 (Xle siècle), aujourd'hui appartenant à 
la Collection de Dumbarton Oaks, MS 3, fol. 80v, une 
double image est enfermée dans le même cadre : l'Annon­
ciation, puis Marie assise avec un livre89 (Fig. 12). 
Dans l'iconographie du Christ, des hiérarches et des saints, 
le livre ou le rouleau90 représente l'évangile. Dans le con­
texte de scènes vétérotestamentaires il représente l'Ancien­
ne Loi, « ombre » du Nouveau Testament et par extension, 
comme la littérature le rappelle, une préfiguration de la 
Vierge. Selon le passage biblique d'Isaïe (XXIX. II, I) « un 
livre sera rendu illisible aussi bien aux lettrés qu'aux ille-
trés », ce qui renvoie à la révélation du Dieu infini. Pour la 

87. The Sacred Shrine, Londres 1912, p. 279-280. 
88. The Iconography of the Annunciation in the 14th and 15th Centu­
r i e s , / * ^ XVIII (1936), p. 485-487. 
89. Millet, op.cit. (note 70), p. 79. Pour le psautier Pantocrator n° 49 cf. 
H. Brockhaus, Die Kunst in den Athos-Klostem, Leipzig 1891, p. 174-
176 ; G. Millet, Salutation angélique, op.cit. (note 45), p. 456-457 ; J.J. 
Tikkanen, Die Psalterillustration im Mittelalter, Helsingfors 1895,1.2, p. 
128-132 ; G. Millet La collection chrétienne et byzantine des Hautes 
Études, Paris 1903, C 104-115 ; H. Buchthal, The Miniatures of the Paris 
Psalter, Londres 1938, p. 28, 38-41, fig. 53, 68, 76, 78 ; Κ. Weitzmann, 

Illustrations in Roll and Codex. A Study of the Origin and Method of Text 

Illustration, Princeton 1947,p. I l l , 149,152,162,170,185, figs. 140,157, 

164 ; idem, Aus den Bibliotheken des Athos, p. 37-39 ; Lazarev, op.cit. 

(note 42), p. 190, note 26 avec une bibliographie, figs. 234-237. Ce psau­

tier aux enluminures remarquables a été, malheureusement, volé 
du Mont Athos, durant les dernières décennies, cf. S. Pélékanidou, P. 
Christou, Chr. Mavropoulou-Tsioumi, S.N. Kadas. Aik. Katsarou, Οι 

θησαυροίτον Άγίον "Ορους, Α, III, Athènes, 1979, ρ. 125. En 1962, il 

a été acquis par Dumbarton Oaks et ajouté à sa Collection en tant que 
MS 3, cf. S. der Nersessian, A Psalter and New Testament Manuscript 
at Dumbarton Oaks, DOP 19 (1965), p. 155 ; infra, note 103. 

En réalité, Millet avait émis l'hypothèse que le livre serait fourni en Ita­
lie par Byzance, à cause de la présence du livre non seulement dans le 
manuscrit pré-cité, mais, également, dans une Annonciation copte, un 
panneau de bois du XlVe siècle provenant d'une église de Caire nom­
mée Al-Mu-Allaka. 

90. Le rouleau ouvert qui représente la Nouvelle Loi se trouve dans la 
Tradition Legis dans une boite de Pola (H. Buschehausen, Die spätrö-

patrologie, l'évangile est la présence même du Christ91 ; c'est 
la représentation du Logos incarné92. Car, l'évangile est l'ima­
ge même de la vérité93, la colonne et le fondement (l'appui) 
de l'Église94. L'évangile est la sagesse même. Il est le sym­
bole de la fin des temps95. Lors des conciles, l'évangile repré­
sente le Christ lui-même placé sur le trône96. 
Dans l'Annonciation occidentale, le livre ou le rouleau dé­
ployé en tant qu'attribut de Gabriel ou de Marie joue un 
rôle symbolique. Le plus ancien exemple que nous connais­
sons de la Vierge tenant le livre provient de la crypte de San 
Vincenzo à Volturno (IXe siècle) (Fig. IO)97. On a vu que 
cette image mariale en majesté représente la Vierge de 
l'Annonciation. Les exemples se multiplient dans l'art occi­
dental. Dans un coffret carolingien (IXe-Xe siècle) Marie 
est assise sous un ciboire et reçoit la Salutation angélique 
ayant à son côté le pupitre avec le livre ouvert98 (Fig. 11). 
Dans un codex latin du Xe siècle la Vierge de l'Annoncia­
tion tient un rouleau99. Ensuite, nous retrouvons le livre 
entre les mains de Marie d'Annonciation dans un lection-
naire de l'Abbaye de Cluny du Xle siècle (B.N. Nouv. Acq. 
Lat. 2246) 10° et depuis, son expansion dans l'art occidental a 
atteint les dimensions que l'on connaît. 

mischen Metallscrinia und frühchristlichen Reliquiaire, Vienne 1971, pi. 
B.33) et dans le Baptistère des Orthodoxes à Ravenne (W. Schuhma­
cher, Dominus legem dat, RQ LIV (1959), p. 1 sq.) L'identification du 
rouleau avec la Nouvelle Loi est évidente dans le psautier byzantin pa-
lat. gr. 381, dans deux illustrations de pages entières qui précèdent le ps. 
77. Dans la première, Moise reçoit la Loi sous forme de tablettes. À la 
page d'en face, il reçoit la loi sous forme de rouleau (Der Nersessian, 
op.cit., p. 175) ; cf. A. St Clair, The Basilewsky Pyxis : Typology and Topo­
graphy in the Exodus Tradition, CahArch XXXII (1984), p. 16, note 23. 
91....Τίεστίν το εύαγγέλιον, τοϋ Θεοϋ λόγου Κυρίου Ίησοϋ Χρι­

στού παρουσία..., PG 28, col. 77Α. 

92. Max. myst. 13, PG 14, col. 692 sq. 

93. ...ό μεν γοιρ νόμος της εικόνος εστίν τόπος και σκιά, τούτέστι 

τοϋ ευαγγελίου, ή οέ είκών, το εύαγγέλιον αυτής της αληθείας..., 

Meth. Symp. 9.2, PG 18, col. 185A. 

94. Iren. Haer., PG 7, col. 885Α. 

95. Max. myst. 24, PG 91, col. 708A:... το όε αγιον εύαγγέλιον γε­

νικώς μεν σύμβολόν έστιν της συντέλειας τοϋ αιώνος τούτου... 

96. Dans le ms gr. 510, fol. 355, au milieu de la scène du Ile Concile de 
Constantinople (sous Théodose le Grand) on voit l'évangile ouvert sur 
le trône, cf. H. Omont, Miniatures des manuscrits grecs de la B.N., Paris 
1929, II, pi. L. 

97. Cf. Belting, op.cit. (note 76). 
98. Goldschmidt, op.cit., (note 50), pi. XLVd. 
99. W. Mild, Mittelalterliche Handschriften der Herzogs August Biblio­
thek, Frankfurt am Mainz 1972, p. 46 : cod. Guelf 16.1 aug. 2°, fol. 8r. 
100. F. Mercier, Les primitifs français, Paris 1931, pi. XCII. 

237 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 11. L'Annonciationy coffret. Herzogliches Museum, Braun­

schweig (d'après Goldschmidt). 

101. Lazarev, op.cit. (note 42), fig. 137 ; K. Weitzmann - G. Galavaris, 
The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai. The Illuminated Greek 
Manuscripts, I, Princeton, N.J. 1990, p. 3 pi. IV et p. 42 fig. 94, Lection-
naire, Cod. 204 (ca 1000). 
102. Depuis une haute époque, les scènes du début de l'Incarnation et 
les scènes de l'enfance du Précurseur s'associent (cf. A. Katsioti, Οι 

σκηνές της ζωής και ο εικονογραφικός κύκλος τον αγίου Ιωάννη 

Προόρόμον στη βυζαντινή τέχνη (Thèse de doctorat), Athènes 
1998, p. 42, 43). Le plus souvent l'Annonciation et la scène de la ren­
contre de Marie avec Elisabeth, la Visitation, vont de pair. Ce fait est 
évident, par exemple, dans l'iconographie palestinienne (A. Grabar, 
Martyrium, II : Iconographie, Paris 1946 (Variorum Reprints, Londres 
1972), fig. LXII2,3 ) et à Parenzo (Molajoli, op.cit. (note 42). En Italie, 
à Castelseprio ; la Visitation suit l'Annonciation (G. Bognetti et al., San­
ta Maria di Castelseprio, Milan 1948 ; A. Grabar, La peinture byzantine, 
Genève 1979 (2ème éd.) p. 83 ; K. Weitzmann, The Fresco Cycle of San­
ta Maria di Castelseprio, Princeton, N.J. 1951 ; Lazarev, op.cit. (note 42), 
p. 70-72, note 13 où on trouve la bibliographie précédente). Ensuite, 
dans l'église de Sainte-Sophie à Bénévent (Italie du Sud), construite sur 
un plan inscrit dans un cercle ; on voit les événements de l'Incarnation 
(IXe siècle) dans les absides latérales d'un triconque. Le message de 
Zacharie dans le temple lié à sa peine occupe l'abside du Nord ; l'An­
nonciation de Marie et la Visitation se trouvent dans l'abside du Sud (cf. 
Belting, op.cit. (note 76), p. 47). Par ailleurs, en Cappadoce on peut ob­
server un rapprochement de sujets analogue, cf. Katsioti, op.cit., p. 43, 

Dans l'art byzantin, Marie apparaît avec un rouleau fermé 
dans l'attitude d'une profetesse debout, dans un codex sinaï-
te du Xle siècle101. Par ailleurs, l'Ode de la Vierge constitue 
une scène du cycle du début de l'Incarnation102. Dans le Psau­
tier de Dumbarton Oaks, MS 3, fol. 80v (Fig. 12)103, la partie 
supérieure d'une composition à deux scènes superposées est 
occupée par l'Annonciation. Dans la scène inférieure, on 
voit une image rare dans l'iconographie des psautiers: la 
Vierge assise avec un livre ouvert face à l'observateur et dé­
signant un texte qui est celui du Magnificat. Il s'agit de l'Ode 
de la Vierge (Luc I, 46 sq.), scène qui normalement montre 
Marie debout, de profil et en orant104. La scène de la Visita­
tion qui suit l'événement de l'Annonciation et précède 
l'Ode se trouve, ici, insérée dans la lettre initiale M (Magnifi­
cat) du texte. D'autre part, une enluminure du XHIe siècle 
provenant d'un Psautier du Sinai, aujourd'hui à Saint Pe-
tersbourg, Bibliothèque Publique cod. 269, fol. 4r105 (Fig. 
13) représente une variante du thème de l'Ode de la Vierge 
assise avec le livre. Marie avec l'Enfant sur ses genoux tient 
de la main gauche un rouleau déployé avec le Magnificat. 
Dans cette scène on a une double représentation de l'Incar­
nation en rapport avec la Vierge : d'une part, on voit le Lo­
gos même dans les bras de Marie et d'autre part, on voit son 
symbole, l'évangile, d'où est extrait le Magnificat. Dans la fa-

note 161. Bien que, malheureusement, les exemples manquent, je sup­
pose qu'il est légitime de penser que, depuis l'époque paléochrétienne, 
l'Ode de la Vierge fait partie des scènes pré-citées, surtout dans les 
psautiers enluminés. Sur l'association de l'Annonciation avec d'autres 
scènes et sur son emplacement dans la peinture monumentale cf. H. Pa-
pastavrou, La scène initiale de l'Incarnation à Byzance et dans l'art occi­
dentale à la fin du moyen âge (Thèse de doctorat dactylographiée), Paris 
1994, p. 111sq. 

103. Der Nersessian, op.cit. (note 89), p. 159, 171 et fig. 22 ; Ο. Pacht, 

The St. Albans Psalter, Londres 1960, p. 65 note 2 et pi. 118d ; K. Weitz­

mann, The Ode Pictures of the Aristocratic Psalter Recension, DOP 30 

(1976), fig. 28. 

104. Dans le thème de l'ode, la Vierge assise avec le livre ou l'Enfant est 
une variante rare. La position de la Vierge de profil en orant et regar­
dant vers le ciel est plus courante, ce qui est conforme à l'iconographie 
d'un auteur d'ode ; cf. par exemple, le cod. gr. oct. 13, Bibliothèque de 
l'État, Berlin, fol. 250v (Weitzmann op.cit., fig. 31, p. 79). Un autre 
exemple du XHIe siècle avec la Vierge du Magnificat en oraison est re­
présenté dans le manuscrit de Londres, Brit. Mus. cod. Add. 11836, fol. 
304v. Les deux manuscrits appartiennent stylistiquement au groupe de 
manuscrits autour du Nouveau Testament de Rockefeller - McCormick 
à Chicago, Univ. Lib. cod. 965 (cf. ibid., p. 79). 

105. K. Weitzmann, Eine Pariser-Psalter Kopie des 13. Jahrhunderts 
auf dem Sinai,/ÖßG 6 (1957), p. 131 sq., fig. 6 ; idem, op.cit. (note 103), 
fig. 30. 

238 



L'IDÉE DE L'ECCLESIA ET LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION 

. . . . - w ·.•-.- . - · • - . ' , . * * , : . . 

m 

Fig. 12. L'Annonciation, le Magnificat. Psautier, Dumbarton Oaks, 
MS 3, fol. 80v (d'après Weitzmann). 

meuse icone sinaïte106 du thème Par-dessus-les prophètes 
(Xlle siècle), la Mère et le Fils tiennent le même rouleau 
fermé, ce qui renvoie aux symbolismes de l'image évoquée 
précédemment. 
D'après l'analyse précédente, nous sommes en mesure de 
formuler l'hypothèse suivante : depuis l'époque préicono­
claste, très vraisemblablement, la scène du Magnificat fait 
partie du cycle du début de l'Incarnation, à côté de l'Annon­
ciation et de la Visitation. Nous avons vu comment cette 
scène mariale dont le livre est l'attribut a été associée à VEc-
clesia. En fait, la Vierge assise avec le livre ou la Vierge à 
l'Enfant et le livre/rouleau sont des représentations « syno­
nymes ». Le livre devient le symbole du Logos incarné que 

106. Γ. et M. Σωτηρίου, Εικόνες της μονής Σινά, Ι (planches), 
Athènes 1956, fig. 54-56 ; II (texte), Athènes 1958, p. 73-75 ; K. Weitz­
mann, The Icon, Londres 1978, p. 17, et 48. Lasarev, op.cit. (note 42), 

Fig. 13. Psautier, cod. 269, fol. 4r, Bibliothèque Publique, Saint Pe-
tersbourg (d'après Weitzmann). 

l'Occident représente dans la scène même de l'Annoncia­
tion, régulièrement, à partir du IXe siècle. Bien que dans la 
littérature théologique byzantine, la métaphore du « livre 
animé » soit accordée à la Vierge, dans l'iconographie, cet 
élément n'a pas connu le succès qui lui était réservé en Occi­
dent, que dans des cas isolés. C'est une preuve que, comme 
l'avait suggestivement observé Gabriel Millet, bien que ces 
représentations allégoriques soient issues de ses fonds, By-
zance pour des raisons dogmatiques bien connues évitait 
cette sorte de représentations dans les scènes évangéliques. 

Dans les lignes qui ont précédé nous avons essayé d'exami­
ner certains aspects d'un thème vaste à savoir comment 

fig. 328-329. Σίνα. Οι θησαυροί της μονής, Athènes 1990 (edit. Κ. 
Manafis), p. 105, fig. 19, note 26 avec une bibliographic 

239 



HELENE PAPASTAVROU 

l'idée de YEcclesia se reflète sur l'image de la Vierge dans 
l'Annonciation. Nous avons suivi l'évolution de l'iconogra­
phie byzantine et occidentale. Précisément, les détails aussi 
bien de l'architecture peinte que du codex/rouleau, attribut 
de la Vierge dans l'Annonciation, que nous venons d'exami­
ner sont chargés d'une valeur symbolique liée à l'Incarna­
tion et à la fondation de l'Église. De manière succincte ils 
font appel à l'oeuvre sotériologique de Dieu. En conclu­
sion, notre investigation vient de confirmer ce que d'autres 
études précédentes concernant l'iconographie typologique 

ont prouvé, ce qui peut se résumer comme suit : certains élé­
ments iconographiques créés dans une tradition commune, 
paléochrétienne, ont évolué de façon différente par la suite. 
D'une manière générale, les signes et les symboles qui appa­
raissent d'une façon évidente dans l'iconographie occiden­
tale, sont présents dans l'art byzantin d'une façon moins ap­
puyée et presque allusive. Pourtant, vers la fin du moyen 
âge, dans l'iconographie byzantine on constate un essor de 
tous ces symboles qui complètent la représentation de 
l'oeuvre de la Rédemption que l'Annonciation inaugure. 

240 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

