
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 21 (2000)

   Δελτίον XAE 21 (2000), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Κρητική εικόνα Παναγίας Βρεφοκρατούσας και
δεομένων αγίων σε ιδιωτική συλλογή 

  Μαρία ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ   

  doi: 10.12681/dchae.557 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ Μ. (2011). Κρητική εικόνα Παναγίας Βρεφοκρατούσας και δεομένων αγίων σε ιδιωτική
συλλογή. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 21, 157–172. https://doi.org/10.12681/dchae.557

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 10/02/2026 13:26:40



Κρητική εικόνα Παναγίας Βρεφοκρατούσας και
δεομένων αγίων σε ιδιωτική συλλογή

Μαρία  ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ

Περίοδος Δ', Τόμος ΚΑ' (2000)• Σελ. 157-172
ΑΘΗΝΑ  2000



Μαρία Καζανάκη-Λάππα 

ΚΡΗΤΙΚΗ ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΒΡΕΦΟΚΡΑΤΟΥΣΑΣ 
ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ ΣΕ ΙΔΙΩΤΙΚΗ ΣΥΑΑΟΓΗ* 

Ï~L εικόνα με την παράσταση της Παναγίας Βρεφο-

κρατούσας ολόσωμης και δύο δεόμενων αγίων, που θα 

μας απασχολήσει εδώ, βρίσκεται σήμερα σε ιδιωτική 

συλλογή της Αθήνας, προέρχεται όμως από τη Μονεμ­

βασία, από όπου τη μετέφερε η κάτοχος της, και απο­

τελεί, όπως μας πληροφόρησε η ίδια, κειμήλιο της οικο­

γένειας της. Η κατάσταση διατήρησης της εικόνας πριν 

από τη συντήρηση της παρουσίαζε πολλά προβλήματα. 

Εκτός από την καταστροφή της ζωγραφικής επιφά­

νειας στην άνω αριστερή και στην κάτω δεξιά γωνία, το 

στρώμα της ζωγραφικής ήταν φουσκωμένο σε μια εκτε­

ταμένη ζώνη στο μέσον και απολεπιζόταν (Εικ. 1). Η 

συντήρηση έγινε από τον κ. Ν. Κάιλα, το φθινόπωρο του 

1997, και περιέλαβε τον καθαρισμό και τη στερέωση της 

ζωγραφικής, καθώς και την απομάκρυνση της επιζω-

γράφησης που διαπιστώθηκε ότι κάλυπτε τη μορφή του 

δεξιού αγίου1, αποκαθιστώντας έτσι το έργο στην αρχι­

κή του μορφή (Εικ. 2). Η εικόνα, έργο κρητικού εργα­

στηρίου, όπως φανερώνουν τα τεχνοτροπικά της χαρα­

κτηριστικά, είναι ιδιαίτερα ενδιαφέρουσα ως προς την 

εικονογραφία και την τέχνη αλλά και τις μεταβολές που 

υπέστη στην ιστορική της διαδρομή. 

Για τη ζωγραφική έχει χρησιμοποιηθεί μονοκόμματη σα­

νίδα σχεδόν τετράγωνη, διαστάσεων 59x60 εκ. και πά­

χους 3 εκ., με οριζόντια τα νερά του ξύλου, η οποία είναι 

κυρτωμένη ελαφρά κατά τη φορά των νερών και έχει στε­

ρεωθεί στο πίσω μέρος με δύο κάθετα τρέσσα. Η προετοι­

μασία έχει γίνει χωρίς ύφασμα, με λεπτό στρώμα γύψου. 

Η παράσταση ακολουθεί το γνωστό συνθετικό σχήμα 

* Η εργασία παρουσιάστηκε ως ανακοίνωση στο Δέκατο Όγδοο 
Συμπόσιο βυζαντινής και μεταβυζαντινής αρχαιολογίας και τέ­
χνης της ΧΑΕ, βλ. Πρόγραμμα και περιλήψεις εισηγήσεων και 
ανακοινώσεων, Αθήνα 1998, σ. 26-27. 
1. Το θέμα της επιζωγράφησης της μορφής του δεξιού αγίου, που 
ταυτίζεται από τα προσωπογραφικά του χαρακτηριστικά με τον 
άγιο Ρόκκο, και της αδέξιας μεταμόρφωσης του σε άγιο Πέτρο θα 

της Βρεφοκρατούσας, που πλαισιώνεται από δεόμενους 

αγίους. Στο μέσον η Παναγία, ολόσωμη και μετωπική, 

κρατεί μπροστά στο στήθος τον Χριστό, ο οποίος, καθι­

σμένος μεγαλόπρεπα, ευλογεί με τα δύο χέρια τον άγιο 

Γεώργιο, αριστερά, και τον άγιο Ρόκκο, τον προστάτη 

άγιο των θυμάτων της πανώλης της λατινικής Εκκλη­

σίας, δεξιά. Οι δύο άγιοι, που ταυτίζονται από τα προ­

σωπογραφικά τους χαρακτηριστικά, απεικονίζονται σε 

στροφή τριών τετάρτων προς το μέρος της, προσκλίνο-

ντες και δεόμενοι. Οι τρεις, σχεδόν ισοϋψείς, μορφές πα­

τούν στο πράσινο έδαφος και προβάλλονται στο χρυσό 

βάθος της παράστασης. Διπλοί ομόκεντροι κύκλοι, που 

μόλις διακρίνονται σήμερα, δήλωναν τους φωτοστέφα­

νους, ενώ από τις επιγραφές με κόκκινο κιννάβαρι, που 

συνόδευαν αρχικά τα πρόσωπα, διατηρούνται μόνο οι 

βραχυγραφίες ΘΥ, IC XC από κάθε πλευρά της Πανα­

γίας και ΑΠ OC πάνω από την παράσταση του αγίου 

Ρόκκου2. Στενή κόκκινη ταινία περιέβαλλε την παρά­

σταση, από την οποία απομένουν κατά τόπους τμή­

ματα. 

Η Παναγία στέκεται επιβλητική κρατώντας με τα δυο 

της χέρια το παιδί στον άξονα του σώματος της. Με το 

δεξί της χέρι αγγίζει ελαφρά το δεξί του γόνατο και με 

το αριστερό τον αντίστοιχο μηρό του. Φορεί υπόλευκο 

φόρεμα με χρυσή ταινία στο λαιμό και στην άκρη των 

μανικιών, βυσσινί μαφόριο και υποδήματα κόκκινα. Το 

μαφόριο, λιτά διακοσμημένο, φέρει τα συνήθη αστερο­

ειδή κοσμήματα στους ώμους και πάνω από το μέτωπο 

και έχει μικρό χρυσό κρόσσι στην παρυφή. Το βαρύ 

μας απασχολήσει παρακάτω (βλ. σ. 170-171). Με την επέμβαση 
αυτή σχετίζεται και η αφιερωτική επιγραφή στο έδαφος της εικό­
νας, που αναφέρει το όνομα του μεταγενέστερου κατόχου της, ο 
οποίος και παρήγγειλε την επιζωγράφησή της. 
2. Ελάχιστα δυσανάγνωστα υπολείμματα από τη επιγραφή με 
το όνομα του αγίου σώζονται στα δεξιά της κεφαλής του αγίου 
Ρόκκου. 

157 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

Εικ. 1. Εικόνα με την Παναγία Βρεφοκρατούσα ανάμεσα στον άγιο Γεώργιο και τον άγιο Πέτρο οεομένους. Πριν από τη συ­
ντήρηση. Αθήνα, ιδιωτική συλλογή. 

ύφασμα του δεν περιβάλλει το σώμα της Παναγίας αλ­

λά, ακολουθώντας την κίνηση των χεριών της, που απο­

μακρύνονται από τον κορμό για να στηρίξουν το παιδί, 

ανοίγει και πέφτει σε πλούσιες πτυχές, αφήνοντας να 

φαίνεται η σκουρότερη φόδρα του και δημιουργώντας 

μια ευρύτερη πτύχωση κάτω από τη μορφή του Χρι­

στού. Το μικρό κεφάλι της Παναγίας στηρίζεται με χάρη 

στον ψηλό κωνικό λαιμό, και το αβρό πρόσωπο της πε­

ριβάλλεται από τον πλατύ ανοιχτόχρωμο κεφαλόδεσμο 

και τις πτυχές του μαφορίου που πέφτουν τακτικά, το­

νισμένες από τη διπλή χρυσή γραμμή της παρυφής, και 

αναδεικνύουν το τέλεια ωοειδές σχήμα του. Τα καθαρά 

γραμμένα χαρακτηριστικά, η μακριά λεπτή μύτη, το μι­

κρό στόμα, το μικρό στρογγυλό πηγούνι, οι απαλές κα-

158 



ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ 

Εικ. 2. Η Παναγία Βρεφοκρατούσα ανάμεσα στον άγιο Γεώργιο και τον άγιο Ρόκκο οεομένονς. Η εικόνα μετά τη συντήρηση. 
Β'μισό 16ου αιώνα. 

μπύλες των φρυδιών, τα ήρεμα μάτια που κοιτάζουν 

προς το θεατή συνθέτουν ένα νεανικό πρόσωπο που 

αποπνέει ευγένεια και συγκρατημένη θλίψη (Εικ. 3). 

Ο Χριστός εικονίζεται σε στάση καθήμενου, με απλωμέ­

να στο πλάι τα δύο χέρια σε ανοιχτή χειρονομία ευλο­

γίας. Φορεί χρυσό ιμάτιο που ζώνεται στη μέση και πτυ­

χώνεται στο αριστερό χέρι και γύρω από τους μηρούς. 

Με μαύρο χρώμα τονίζονται οι ακμές των πτυχών του 

υφάσματος που κοσμείται με άνθη σε ανοιχτό καφέ 

χρώμα που έχουν κόκκινους μίσχους. Στο πρόσωπο του 

παιδιού κυριαρχεί το υπερβολικά ψηλό μέτωπο και η 

αυστηρή έκφραση που δημιουργείται από το σφιχτά 

κλεισμένο στόμα και τις σκιές κάτω από τα μάτια (Εικ. 

4). Ο προσωπογραφικός τύπος του Χριστού, με τα χα-

159 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΑΑΠΠΑ 

Εικ. 3. Η Παναγία. Λεπτομέρεια. 

ρακτηριστικά συγκεντρωμένα στο κάτω μέρος του προ­

σώπου και τα σκούρα ίσια μαλλιά, διαφέρει από τον συ­

νήθη με τα ξανθά πλούσια μαλλιά, δεν είναι όμως άγνω­

στος στις κρητικές εικόνες3. Μια λανθάνουσα κίνηση 

διαπερνά το σύμπλεγμα των δύο μορφών: η σχεδόν ανε­

παίσθητη στροφή της κεφαλής της Παναγίας προς τα 

αριστερά και του Χριστού προς τα δεξιά σπάει την αυ­

στηρή μετωπικότητα, ενώ η προβολή του δεξιού σκέ­

λους της Παναγίας, που υπογραμμίζεται από τις πυκνές 

καμπύλες πτυχές του υφάσματος γύρω από το μηρό και 

το γόνατο, επιτείνει την αίσθηση της κίνησης. 

Ο άγιος Γεώργιος στα δεξιά της Παναγίας παριστάνεται 

με ενδύματα μάρτυρα, υπόλευκο χιτώνα και μανδύα σε 

3. Ανάλογο τύπο ακολουθεί ο Χριστός στην εικόνα της ολόσωμης 
Βρεφοκρατούσας στη μονή Σταυρονικήτα, βλ. Α. Καρακατσάνη, Οι 

Εικ. 4. Ο Χριστός. Λεπτομέρεια. 

κόκκινο κιννάβαρι, να προσκλίνει την ωραία κεφαλή με 

τους πλούσιους καστανούς βοστρύχους (Εικ. 5). Με το 

αριστερό χέρι δέεται και στο δεξί κρατεί, μόλις ακου­

μπώντας τον με τις άκρες των δακτύλων, μεγάλο χρυσό 

σταυρό με πολύ λεπτές κεραίες κοσμημένες με ένα μι­

κρό μαργαριτάρι στις τρεις άνω απολήξεις. Διακριτική 

πολυτέλεια χαρακτηρίζει τη διακόσμηση των ενδυμά­

των του αγίου: χρυσή ταινία με μαργαριτάρια και πολύ­

τιμες πέτρες κοσμεί το λαιμό, τα μανίκια και την παρυ­

φή του χιτώνα, πολύτιμη πόρπη συγκρατεί το μανδύα 

στο στέρνο, χρυσά είναι και τα υποδήματα. Αν και η 

επιγραφή με το όνομα του δεν υπάρχει πια, ο νέος, αγέ­

νειος, σγονροκέφαλος άγιος μπορεί εύκολα να ταυτι-

εικόνες της Ι. Μονής Σταυρονικήτα, στον τόμο Μονή Σταυρονική­
τα. Ιστορία, εικόνες, χρνσοκεντήματα, Αθήνα 1974, σ. 118, εικ. 42. 

160 



ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ 

Εικ. 5 Ο άγιος Γεώργιος. Λεπτομέρεια. 

στεί με τον άγιο Γεώργιο, αν παραβληθεί με παράσταση 

σε εικόνα της μονής του Σινά, των αρχών του 13ου αιώ­

να (Εικ. 6), στην οποία ο άγιος Γεώργιος, ταυτιζόμενος 

εδώ από επιγραφή, με όμοια ενδύματα και σε όμοια 

στάση, δέεται, μαζί με τον Πρόδρομο, προς την Πανα­

γία που εικονίζεται επίσης στον ίδιο τύπο 4 . 

Οι μορφές της Παναγίας και του αγίου Γεωργίου με τα 

μικρά κεφάλια, τα ήρεμα πρόσωπα με τα λεπτογραμ-

μένα χαρακτηριστικά, τους στενούς ώμους, την εκλε-

4. Βλ. Γ. και Μ. Σωτηρίου, Εικόνες της μονής Σινά, Αθήνα 1956, 
1959, Α', σ. 164-165, Β', εικ. 177. 
5. Βλ. Μ. Χατζηδάκης, Εικόνες της Πάτμου, Αθήνα 1977, σ. 1 Ιο­
ί 17, πίν. 49,127. Βλ. επίσης τους καταλόγους των εκθέσεων Βυζα­
ντινή και μεταβυζαντινή τέχνη, Αθήνα 1985, αριθ. 102, και Af­
freschi e icone dalla Grecia (X-XVIIsecolo), Αθήνα 1986, αριθ. 54. 
6. Για τη συσχέτιση των δύο εικονογραφικών σχημάτων βλ. S. der 

πτυσμένη χάρη και την ευγένεια στη στάση και στις κι­

νήσεις, διαπνέονται από το ιδεώδες της ιδεαλιστικής 

ομορφιάς της ύστερης παλαιολόγειας ζωγραφικής, την 

οποία συνέχισαν οι κρητικοί ζωγράφοι του 15ου αιώνα. 

Σε έργα αυτής της εποχής θα πρέπει να αναζητήσουμε 

το πρότυπο της εικόνας που μελετούμε, όπως π.χ. στην 

ωραία εικόνα του Αγγέλου στην Πάτμο με την Πανα­

γία και την αγία Αικατερίνη, στην οποία βρίσκουμε τον 

ίδιο εικονογραφικό τύπο της Παναγίας 5. Η σύγκριση με 

την κλειστή, αυστηρή, χωρίς σωματικότητα αλλά στέρεα 

δομημένη μορφή της Παναγίας του Αγγέλου φανερώνει 

ότι η εικόνα της αθηναϊκής συλλογής είναι έργο μεταγε­

νέστερο, που αποδίδει με τρόπο περισσότερο φυσιο­

κρατικό αυτή την υπερβατική σκηνή. Την εντύπωση της 

φυσικότητας επιτείνει και το μαλακό, σχεδόν διάφανο 

πλάσιμο των προσώπων που γίνεται με πολύ φωτεινούς 

τόνους. Τα χαρακτηριστικά γράφονται με καθαρές 

γραμμές καστανού χρώματος πάνω στον ανοιχτό κα­

στανό προπλασμό που ξανοίγει βαθμιαία με πολύ απα­

λές μεταβάσεις έως το λευκορόδινο και ζωντανεύει με 

λίγο κόκκινο στη μέση της παρειάς. Κόκκινο χρώμα 

χρησιμοποιείται επίσης στην άκρη της μύτης και στα 

βλέφαρα για να σκιάσει τα μάτια και να τους δώσει βά­

θος. Λεπτές λευκές μακριές γραμμές που ακολουθούν 

τους όγκους χρησιμοποιούνται για να φωτίσουν τα πρό­

σωπα, τους κομψούς λαιμούς και τα χωρίς αρθρώσεις 

χέρια. Αλλά και η πτυχολογία είναι ρέουσα και γίνεται 

είτε με τη χρήση πυκνότερου ή αραιότερου χρώματος 

είτε με τη χρήση άλλου χρώματος για την απόδοση των 

σκιασμένων μερών, όπως του ανοιχτού καστανού πάνω 

στο υπόλευκο φόρεμα της Παναγίας ή, στο χιτώνα του 

αγίου Γεωργίου, του μαύρου πάνω στο βυσσινί του μα-

φορίου. 

Εικονογραφικά το συνθετικό σχήμα της Παναγίας 

πλαισιωμένης από δεόμενους αγίους, που ακολουθεί η 

εικόνα, ανακαλεί τη σύνθεση της Δέησης, στην οποία ο 

Χριστός πλαισιώνεται από τις δεόμενες μορφές της Πα­

ναγίας και του Προδρόμου και είναι πιθανό ότι κατάγε­

ται από αυτή6. Ως προς το συμβολικό περιεχόμενο της 

παράστασης είναι φανερό ότι τονίζεται σε αυτή ο ρόλος 

Nersessian, Two Images of the Virgin in the Dumbarton Oaks Col­
lection, DOP 14 (1960), σ. 74-75 και Κ. Weitzmann, The Sinai Icons from 
the Sixth to the Tenth Century, Princeton University 1976, σ. 86 (στο εξής: 
Sinai Icons). Για το θέμα της Δέησης, την ερμηνεία και τις συμβολικές 
του αναπαραστάσεις στη βυζαντινή τέχνη βλ. Α. Cutler, Under the 
Sign of the Deésis: on the Question of Representativeness in Medieval 
Art and Literature, DOP 41 (1987), σ. 145-154, ιδιαίτ. σ. 147,151. 

161 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

της Παναγίας ως μεσίτριας προς τον Χριστό, προς τον 

οποίο μεταφέρει, με την ιδιότητα της μητέρας, τα αιτή­

ματα των πιστών που της διαβιβάζουν οι άγιοι7. 

Οι παλαιότερες γνωστές απεικονίσεις όρθιας Βρεφο-

κρατούσας, που δέχεται τις παρακλήσεις αγίων στραμ­

μένων προς αυτή κατά τον τύπο της Δέησης, είναι δύο 

ελεφαντοστά εξαιρετικής τέχνης που χρονολογούνται 

στο β' μισό του 10ου αιώνα8. Τα επόμενα παραδείγματα 

τα βρίσκουμε στο Σινά, σε εικόνες του 13ου αιώνα, στις 

οποίες η Παναγία, πλαισιωμένη από δύο δεόμενους αγί­

ους, εικονίζεται σε διάφορους εικονογραφικούς τύπους, 

ως Βλαχερνίτισσα, Οδηγήτρια ή ολόσωμη και μετωπι­

κή να κρατεί τον Χριστό μπροστά στο στήθος της9. 

Ο τύπος αυτός της όρθιας μετωπικής Παναγίας με τον 

Χριστό μπροστά στο στήθος, που βρίσκουμε στις εικό­

νες του Σινά και που χρησιμοποίησε και ο ζωγράφος 

της εικόνας μας, είναι από τους παλαιότερους τύπους 

της Βρεφοκρατούσας. Γνωστός από την παλαιοχριστια­

νική περίοδο, χαρακτηρίζεται από την αυστηρή μετω-

πικότητα των δύο μορφών και την τοποθέτηση του παι­

διού κατά τον άξονα του σώματος της μητέρας, που το 

στηρίζει με τα δυο της χέρια1 0. Η Παναγία αυτού του 

τύπου προσδιορίζεται συνήθως στη βιβλιογραφία με το 

επίθετο η Κνριώτισσα και συνδέεται με θαυματουργή 

εικόνα στη μονή της Παναγίας στη συνοικία εν τοις Κν-

ρον στην Κωνσταντινούπολη11. Στο Σινά, όπου ο τύπος 

απαντάται με ιδιαίτερη συχνότητα12, μία από τις εικόνες 

φέρει την επιγραφή MP ΘΥ Η ΤΗΣ ΒΑΤΟΥ, επωνυμία 

που προέρχεται πιθανότατα από εικόνα που λατρευό-

7. Ο ρόλος της Παναγίας ως μεσίτριας ανάμεσα στο ανθρώπινο 

γένος και τον Ενσαρκωμένο Λόγο τονίστηκε ιδιαίτερα α π ό τους 

συγγραφείς του 8ου και του 9ου αιώνα, βλ. der Nersessian, ό.π. 

8. Στο πρώτο, μια ανάγλυφη πλάκα στη Συλλογή του Dumbarton 

Oaks, εικονίζεται η Οδηγήτρια πλαισιωμένη από τον Πρόδρομο 

και έναν ιεράρχη, πιθανώς τον άγιο Βασίλειο (βλ. Η. Peirce - R. 

Tyler, Three Byzantine Works of Art. An Ivory of the Xth Century, 

DOP 2 (1941), σ. 11-18 εικ. 1-22 και der Nersessian, ό.π.). Στο δεύτε­

ρο, ένα τρίπτυχο στο Μουσείο Καλών Τεχνών της Μόσχας, εικονί­

ζεται η Οδηγήτρια στο κεντρικό φύλλο, ο άγιος Νικόλαος και ο 

Χρυσόστομος στα πλάγια, μαζί με τις προτομές των αρχαγγέλων 

Μιχαήλ και Γαβριήλ (βλ. Α. Goldschmidt - Κ. Weitzmann, Die byzan­

tinischen Elfenbeinskulpturen des X.-XIII. Jahrhunderts, Π, Βερολίνο 

1934, αριθ. 73 a-b, πίν. XXIX. 

9. Βλ. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., Α', σ. 138-139,143-144,163-164 και 

Β', εικ. 158,164,177. 

10. Βλ. Α. Σταυροπούλου-Μακρή, Εικόνα Παναγίας Βρεφοκρα­

τούσας στο Μέτσοβο, Δωδώνη 4 (1975), σ. 379-392, πίν. 1-3, ιδιαίτ. 

σ. 384-390, όπου και η σχετική βιβλιογραφία. 

11. Για τη μονή βλ. R. Janin, La géographie ecclésiastique de l'empire 

Εικ. 6. Σινά, μονή Αγίας Αικατερίνης. Εικόνα με την παρά­

σταση της Παναγίας Βρεφοκρατούσας ανάμεσα στον Πρό­

δρομο και το άγιο Γεώργιο δεομένονς. 13ος αιώνας. 

byzantin, Première partie, III, Παρίσι 1969, σ. 193-195. Το επίθετο 

απαντάται μόνο σε μικρό αριθμό απεικονίσεων της Παναγίας αυ­

τού του τύπου, σε μολυβδόβουλλο του 10ου-1 Ιου αιώνα, σε μικρο­

γραφία ψαλτηρίου του 1 Ιου αιώνα και σε τοιχογραφία στο Καλε-

ντερχανέ τζαμί στην Κωνσταντινούπολη, βλ. S. Kalopissi-Verti, Die 

Kirche der Hagia Triada bei Kranidi in der Argolis (1244), (MBM 20), Μό­

ναχο 1975, σ. 213-216. Τον εικονογραφικό τύπο της Κυριώτισσας 

έχει μελετήσει η Mirjana Tatic-Djurid, L'icone de Kyriotissa, Actes du 

XVe Congrès International d'études byzantines, II: Art et Archéologie, Β, 

Αθήνα 1981, σ. 759-786, η οποία ερμηνεύει από θεολογική άποψη 

το επίθετο απορρίπτοντας τη σχέση του με τη μονή των Κύρου. 

12. Στις εικόνες του Σινά η Παναγία εικονίζεται πλαισιωμένη από 

προφήτες, αγίους ή ιεράρχες, που σχετίζονται οι περισσότεροι με 

το θεοβάδιστο όρος και τη μονή και παριστάνονται άλλοτε μετω­

πικοί και άλλοτε δεόμενοι. Η παλαιότερη από τις εικόνες αυτές, με 

την Παναγία ανάμεσα στους μετωπικούς αγίους Ερμόλαο και Πα­

ντελεήμονα, έχει χρονολογηθεί στο ά μισό του 10ου αιώνα, βλ. 

Weitzmann, Sinai Icons, σ. 87-88, πίν. XXXIII και CIX. Οι άλλες χρο­

νολογούνται στο 12ο-13ο αιώνα, βλ. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., Α , σ. 

135-137, 143, 164-165, 179-180 και Β', εικ. 155, 163, 177, 197· Κ. 

162 



ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ 

ταν ιδιαίτερα στο ομώνυμο παρεκκλήσιο της μονής13. 

Είναι φανερό ότι και στην περίπτωση της Παναγίας της 

Κυριώτισσας, όπως και στην περίπτωση της Παναγίας 

της Βάτου, τα επίθετα που συνοδεύουν την Παναγία 

σχετίζονται με τον τόπο λατρείας μιας συγκεκριμένης 

εικόνας, είναι δηλαδή τοπωνυμικά και δεν χρησιμοποι­

ούνται για να χαρακτηρίσουν το συγκεκριμένο εικονο­

γραφικό τύπο. Άλλωστε, σε άλλες απεικονίσεις του ίδι­

ου τύπου βρίσκουμε άλλα τοπωνυμικά επίθετα ή επίθε­

τα που αναφέρονται σε ιδιότητες της Παναγίας και 

προέρχονται κυρίως από την υμνογραφία1 4. 

Η απεικόνιση της όρθιας μετωπικής Βρεφοκρατούσας, 

με μικρές διαφοροποιήσεις στον τρόπο που κρατεί το 

παιδί ή στη θέση των χεριών της, που αγγίζουν άλλοτε 

τους μηρούς και άλλοτε τους ώμους του 1 5, επέζησε έως 

τα μεταβυζαντινά χρόνια. Σε εικόνα του Μουσείου Μπε­

νάκη που έχει χρονολογηθεί στις αρχές του 15ου αιώνα, 

η Παναγία εικονίζεται ανάμεσα στους μετωπικούς αγί­

ους Γεώργιο και Νικόλαο1 6. Οι κρητικοί ζωγράφοι συ­

νέχισαν να χρησιμοποιούν τον τύπο αυτό, όπως φαίνε­

ται από μικρό αριθμό έργων που έχουν διασωθεί. Από 

τα πρωιμότερα είναι η εικόνα του Αγγέλου στην Πά­

τμο, στην οποία αναφερθήκαμε παραπάνω, που ακο­

λουθεί τη σιναϊτική παράδοση και όπου απεικονίζεται 

πλάι στην Παναγία της Βάτου η αγία Αικατερίνη μετω­

πική, με σταυρό στο δεξί χέρι και το αριστερό μπροστά 

στο στήθος με την παλάμη προς τα έξω, στην καθιερω-

Weitzmann, Icon Painting in the Crusader Kingdom, DOP 20 (1966), 
σ. 65, εικ. 32· D. Mouriki, Four Thirteenth Century Sinai Icons by the 
Painter Peter, Studenica et l'art byzantin autour de l'année 1200, Βελιγρά­
δι 1988, Π, ο. 329-347. Μια ιδιαίτερη ομάδα ανάμεσα στις εικόνες 
αυτές αποτελούν δέκα μικρές εικόνες, στις οποίες ένας μόνον 
άγιος δέεται προς την Παναγία, βλ. Κ. Weitzmann, Loca Sancta and 
the Representational Arts of Palestine, DOP 28 (1974), σ. 53, εικ. 48, 
49 (ανατυπωμένο στον τόμο Studies in the Art at Sinai, Essays by Kurt 
Weitzmann, II, Princeton University Press 1982) και Mouriki, ό.π., σ. 
337-338. Θα πρέπει να σημειωθεί εδώ ότι ο Weitzmann θεωρεί ότι 
και η παράσταση με τους μετωπικούς αγίους έχει το νόημα της δέ­
ησης προς την Παναγία και αποτελεί μια προγενέστερη μορφή του 
ίδιου συνθετικού σχήματος. 
13. Η εικόνα χρονολογείται στις αρχές του 13ου αιώνα και φέρει 
την παράσταση της Παναγίας πλαισιωμένης από τέσσερις άγιους, 
μοναχούς και ηγουμένους της μονής. Η επωνυμία χρησιμοποιή­
θηκε στη βιβλιογραφία για να δηλώσει την Παναγία αυτού του τύ­
που στο Σινά. Βλ. Γ. και Μ. Σωτηρίου, ό.π., σ. 135-137, εικ. 155 και 
Mouriki, ό.π. (υποσημ. 12), σ. 331,337-338. 
14. Σταυροπούλου-Μακρή, ό.π., σ. 382-383 καιΤ3ΐΐ(5-ϋ]υπ(5, ό.π., σ. 
785-786. 
15. Για τις διαφοροποιήσεις στη θέση των χεριών και στον τρόπο 

μένη χειρονομία των μαρτύρων1 7. Τον ίδιο τύπο της Πα­

ναγίας χρησιμοποιεί ο Θεοφάνης στην απεικόνιση της 

Βρεφοκρατούσας στο νάρθηκα του καθολικού της μο­

νής Σταυρονικήτα1 8, ενώ το σχήμα της Δέησης ακολου­

θεί εικόνα του α' μισού του 16ου αιώνα στην ίδια μονή, 

με τη Βρεφοκρατούσα να πατεί σε υποπόδιο και στις 

πάνω γωνίες τον Συμεών και τον άγιο Νικόλαο ημίσω-

μους και προσκλίνοντες19. Λίγο μετά τα μέσα του 16ου 

αιώνα έχει χρονολογηθεί μεγάλη εικόνα της Παναγίας 

που συνοδεύεται από την επιγραφή Ή Κυρία Ή Πορ-

ταΐτισσα Ή Φανερωμένη, σήμερα στη μονή του Αγίου 

Νικολάου στο Μέτσοβο2 0. Στο 16ο αιώνα μπορεί επίσης 

να χρονολογηθεί εικόνα του Μουσείου Χανίων με την 

Παναγία πλαισιωμένη από τον αρχάγγελο Μιχαήλ και 

την αγία Παρασκευή μετωπικούς2 1 και στο 16ο ή το 17ο 

αιώνα εικόνα στην Πινακοθήκη του Βατικανού με την 

Παναγία και τους αγίους Νικόλαο και Αντώνιο μετωπι­

κούς από κάθε πλευρά της2 2. 

Σε όλες αυτές τις απεικονίσεις η Παναγία παριστάνεται 

με το άνετο σκέλος σε μικρότερη ή μεγαλύτερη προβολή 

και με μικρές διαφοροποιήσεις στη θέση των χεριών που 

κρατούν το παιδί, ενώ ο Χριστός ευλογεί και κρατεί 

κλειστό ειλητό. Μόνο στην εικόνα που μελετούμε ο Χρι­

στός ευλογεί με τα δύο χέρια τους παριστάμενους αγί­

ους ακολουθώντας παλαιά βυζαντινή παράδοση, όπως 

τη γνωρίζουμε από την ωραία τοιχογραφία των Αγίων 

Αναργύρων στην Καστοριά, του 12ου αιώνα, με την 

που η Παναγία κρατεί το παιδί βλ. Σταυροπούλου-Μακρή, ό.π., σ. 
384-385, σημ. 5 και Mouriki, ό.π., σ. 337-338. 
16. Α. Ξυγγόπουλος, Μονσεϊον Μπενάκη. Κατάλογος των εικό­
νων, Αθήνα 1936, σ. 79, πίν. 7α και εικ. 2. Στην περιγραφή της εικό­
νας ο εικονογραφικός τύπος της Παναγίας χαρακτηρίζεται ως «ό 
αρχαιότατος τύπος της Κυριωτίσσης ή Νικοποιοϋ». Αρκετές φο­
ρές, όπως εδώ, γίνεται χρήση των δύο επιθέτων αδιακρίτως για το 
χαρακτηρισμό του τύπου, ενώ πρόκειται στην πραγματικότητα 
για δύο διαφορετικούς τύπους, που έχουν και διαφορετικό συμ­
βολισμό, βλ. Σταυροπούλου-Μακρή, ό.π., σ. 384. 
17. Βλ. υποσημ. 4. 
18. Μ. Χατζηδάκης, Ο κρητικός ζωγράφος Θεοφάνης. Οι τοιχο­
γραφίες της Ι. Μονής Σταυρονικήτα, Άγιον Όρος 1986, σ. 55, 75, 
εικ. 6. 
19. Καρακατσάνη, ό.π. (υποσημ. 3). 
20. Σταυροπούλου Μακρή, ό.π. Η εικόνα προέρχεται από την 
Κεφαλονιά, όπου μεταφέρθηκε πιθανώς μετά την πτώση του Χάν­
δακα. 
21. Μ. Μπορμπουδάκης, Εικόνες τον Νομού Χανίων, Αθήνα 1975, 
σ. 93, εικ. 31. 
22. Ν. Kondakov, Εικονογραφία της Παναγίας, II, Πετρούπολη 
1915 (ρωσικά), σ. 147, εικ. 67. 

163 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

Παναγία του ίδιου τύπου και τον Χριστό που ευλογεί 

με τα δυο του χέρια τους αφιερωτές από κάθε πλευρά 

του. Μια ακόμη εικονογραφική λεπτομέρεια της εικό­

νας, την πτύχωση του μαφορίου κάτω από τη μορφή 

του Χριστού, βρίσκουμε στην εικόνα του Αγγέλου και 

στην τοιχογραφία του Θεοφάνη. Συγκρίνοντας τις απει­

κονίσεις αυτές, που χρονολογούνται έως τα μέσα του 

16ου αιώνα, με την Παναγία της εικόνας μας, διαπιστώ­

νουμε μεγαλύτερη άνεση και ελευθερία στο στήσιμο 

αυτής της μνημειακής μορφής, φυσικότερη στάση, μαλα­

κότερη πτυχολογία που ακολουθεί το σώμα, ανοιχτότε­

ρα χρώματα, στοιχεία που μπορούν να μας οδηγήσουν 

σε μια υστερότερη χρονολόγηση της, στο β' μισό του 

16ου αιώνα. 

Η απεικόνιση του αγίου Γεωργίου με ενδύματα μάρτυ­

ρα δεν είναι ιδιαίτερα συχνή. Αν και η ιδιότητα του με­

σολαβητή είναι από τις πρώτες που αποδόθηκαν στον 

άγιο2 3, η παράσταση που επικράτησε στην εικονογρα­

φία είναι του στρατιωτικού αγίου με θώρακα, ασπίδα 

και μανδύα, όρθιου ή έφιππου, ή σπανιότερα του αυλι­

κού αξιωματούχου2 4. Σε παραστάσεις δέησης προς την 

Παναγία ο άγιος εικονίζεται και με τους τρεις τρόπους. 

Σε τρίπτυχο από ελεφαντοστό, του τέλους του 10ου αιώ­

να, με την Οδηγήτρια στο κεντρικό φύλλο, ο άγιος εικο­

νίζεται με ενδύματα αυλικού αξιωματούχου, ολόσωμος, 

με την κεφαλή στραμμένη προς την Παναγία και το δεξί 

χέρι σε κλειστή χειρονομία δέησης25. Ως αυλικός, επίσης, 

αξιωματούχος στέκεται μετωπικός στην εικόνα του 

Μουσείου Μπενάκη, των αρχών του 15ου αιώνα 2 6. Με 

στρατιωτικά ενδύματα, ξίφος και δόρυ δέεται μαζί με 

τον άγιο Νικόλαο σε μεγάλη εικόνα με την Παναγία έν-

23. D. Howell, St. George as Intercessor, Byzantion 39 (1969), a. 121-

136. 

24. Για τους τρόπους απεικόνισης των στρατιωτικών αγίων βλ. 

RbK, Stuttgart 1971, στ. 1049-1052. Για τις παλαιότερες απεικονίσεις 

του αγίου Γεωργίου βλ. Chr. Walter, The Origins of the Cult of Saint 

George, REB 53 (1995), σ. 317-320. 

25. Πάνω από τη μορφή του αγίου ο αρχάγγελος Γαβριήλ σε προ­

τομή. Στο αριστερό φύλλο ο άγιος Θεόδωρος, σε ανάλογη στάση, 

κρατεί σταυρό στο δεξί χέρι και έχει καλυμμένο το αριστερό, και 

πάνω ο αρχάγγελος Μιχαήλ σε προτομή, βλ. Goldschmidt-Weitzmann, 

ό.π. (υποσημ. 8), II, αριθ. 138, πίν. L. Σε ένα άλλο τρίπτυχο, της 

ίδιας εποχής, ο απεικονιζόμενος στο αριστερό φύλλο ως αυλικός 

αξιωματούχος, νέος, αγένειος άγιος έχει ταυτιστεί με τον άγιο Γε­

ώργιο, βλ. τελευταία στον κατάλογο της έκθεσης Glory of Byzan­

tium, Art and Culture of the Middle Byzantine Era A.D. 843-1261, The 

Metropolitan Museum of Art, Νέα Υόρκη 1997, αριθ. 84, σ. 137, όπου 

και η προηγούμενη βιβλιογραφία. 

θρονη και αφιερωτές, του 16ου αιώνα, σήμερα στο Βυ­

ζαντινό Μουσείο της Λευκωσίας27. Τέλος, με ενδύματα 

μάρτυρα παριστάνεται στην εικόνα του Σινά και στην 

εικόνα μας2 8. Τα τελευταία εκφράζουν ίσως μια πνευ-

ματικότερη αντίληψη γι' αυτή τη σκηνή που διαδραμα­

τίζεται σε έναν υπερκόσμιο χώρο, καθώς ο άγιος απει­

κονίζεται όχι με τα γνωρίσματα της γήινης παρουσίας 

του αλλά με τη βασική ιδιότητα του μάρτυρα, η οποία 

του επιτρέπει να μεταφέρει τις παρακλήσεις των πι­

στών προς τον Θεό. 

Πλάι στις μορφές της Βρεφοκρατούσας και του αγίου 

Γεωργίου που επαναλαμβάνουν καθιερωμένα βυζαντι­

νά πρότυπα, απεικονίζεται ο άγιος Ρόκκος σε τύπο της 

δυτικής εικονογραφίας, νέος, με αραιό ξανθό γένι και 

ενδύματα προσκυνητή, να ανασηκώνει το χιτώνα του 

για να δείξει στο μηρό την πληγή της πανώλης (Εικ. 2). 

Ο άγιος Ρόκκος είναι άγιος της δυτικής εκκλησίας που 

έζησε το 14ο αιώνα και τιμήθηκε ιδιαίτερα ως προστά­

της των θυμάτων της πανώλης2 9. Σύμφωνα με τα στοι­

χεία που εξάγονται από τις αφηγήσεις των βιογράφων 

του 3 0, ο άγιος γεννήθηκε στο Montpellier από οικογένεια 

εύπορη, γύρω στο 1350. Μετά το θάνατο των γονιών του 

μοίρασε τα υπάρχοντα του στους φτωχούς και στα νο­

σοκομεία της πόλης και ξεκίνησε για προσκύνημα στη 

Ρώμη, όπου παρέμεινε από το 1367 έως το 1371. Στην Ι­

ταλία έζησε το βίο του προσκυνητή και συμπαραστά­

θηκε στα θύματα της πανώλης που μάστιζε αυτή την 

εποχή τους πληθυσμούς. Στην Piacenza προσβλήθηκε 

και ο ίδιος από τη νόσο και θεραπεύθηκε με θαυμα­

τουργό τρόπο. Στο ταξίδι της επιστροφής στην πατρίδα 

26. Βλ. π α ρ α π ά ν ω σ. 163 και υποσημ. 16. 

27. Α. Papageorgiou,/^oneΛα^«Zyp/-e/î,Móvαχo-Γεvεύη-Παρίσιl969, 

αριθ. 74. 

2 8 . 0 άγιος εικονίζεται επίσης δεόμενος σε δύο μικρές αδημοσίευ­

τες εικόνες του Σινά, των αρχών του 13ου αιώνα, που ανήκουν 

στην ομάδα στην οποία ένας άγιος δέεται προς την Παναγία της 

Βάτου, αγνοώ όμως πώς παριστάνεται, βλ. Weitzmann, Loca Sancta, 

ό.π. (υποσημ. 12), σ. 53. 

29. Για το βίο, τη διάδοση της λατρείας και την εικονογραφία του 

αγίου βλ. L. Réau, Iconographie de l'art chrétien, HI: Iconographie des 
Saints, II, Παρίσι 1958, σ. 1155-1161, και Lchrl (επιμ. W. Braunfels), 

Ρώμη-ΓΓείου^-Βασιλεία-Βιέννη 1976, VIII, στ. 275-278. 

30. Οι βιογραφίες του αγίου είναι του τέλους του 15ου αιώνα και 

περιέχουν αρκετά αντιφατικά στοιχεία, βλ. συστηματική εξέταση 

τους και τα σχετικά συμπεράσματα: Α. Fliehe, Le problème de S. 
Roch, Mélanges Paul Peelers, AnBoll LXVIII (1950), II, σ. 343-361. 

164 



ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ 

του συνελήφθη ως κατάσκοπος στη Λομβαρδία και φυ­
λακίστηκε το 1374. Πέθανε στη φυλακή γύρω στο 1379 
καιτάφηκε στο Castello di Ughiera. 
Η λατρεία του αγίου στην αρχή δεν γνώρισε μεγάλη διά­
δοση. Ωστόσο, από το β' μισό του 15ου αιώνα ιδρύθηκαν 
στη Γαλλία και την Ιταλία πολλές αδελφότητες αφιερω­
μένες στον άγιο Ρόκκο. Στη διάδοση της λατρείας του 
συνετέλεσε ιδιαίτερα η μεταφορά του λειψάνου του στη 
Βενετία από βενετούς εμπόρους το 1485. Η Βενετία, ιδι­
αίτερα εκτεθειμένη στους κινδύνους της πανώλης λόγω 
των σχέσεων της με την Ανατολή, όπου η ασθένεια ήταν 
ενδημική, τίμησε τον άγιο με την ανέγερση της εκκλη­
σίας του (1489-1508) και του κτιρίου που στέγασε την 
Αδελφότητα του Αγίου Ρόκκου, τη Scuola Grande di San 
Rocco (1517-1535), κτίριο μνημειακό που κοσμήθηκε 
αργότερα (1564-1587) με τους περίφημους πίνακες του 
Tintoretto31. 

Η εικονογραφία του αγίου διαμορφώνεται επίσης στο β' 
μισό του 15ου αιώνα και ακολουθεί την αφήγηση του βί­
ου του. Στις παλαιότερες απεικονίσεις ο άγιος παρι­
στάνεται με τα ενδύματα, τη ράβδο και το πλατύγυρο 
καπέλο του προσκυνητή, να δείχνει την πληγή του, δεό-
μενος, μόνος ή με άλλους αγίους. Συχνά απεικονίζεται 
μαζί με τον άγιο Σεβαστιανό, προστάτη επίσης των πα-
νωλόβλητων. Στα τέλη του 15ου και στο 16ο αιώνα η ει­
κονογραφία του πλουτίζεται με σκηνές συμβολικού πε­
ριεχομένου και με σκηνές από το βίο του, τη διανομή 
ελεημοσύνης στους φτωχούς, τη θεραπεία των πανωλό-
βλητων, τη θαυματουργή του ίαση από τον άγγελο, τη 
διατροφή του από το σκύλο3 2. 

31. R. Pallucchini,7ï>ifore/ro a San Rocco, Βενετία 1937 και U. Nebbia, 

Tintoretto. La scuola di San Rocco, Bergamo 1944. 

32. Για την εικονογραφία του αγίου βλ. επίσης G. Kaftal, Iconography 

of the Saints in Tuscan Painting, Φλωρεντία 1952, στ. 893-896" ο ίδιος, 

Iconography of the Saints in Central and South Italian Painting, Φλωρε­

ντία 1965, στ. 969-972· Β. Berenson, Italian Pictures of the Renaissance, 

Central Italian and North Italian Schools, Λονδίνο 1968, II, πίν. 654,680 

και III, αριθ. 941,942,999,1056,1254,1258,1288,1367,1480,1500, 

1506,1552,1602,1746,1824. 

33. G. Gerola, Monumenti veneti nell'isola di Creta, II, Βενετία 1908, σ. 

158-159. Λεπτομερής περιγραφή της επιδημίας της πανώλης των 

ετών 1592-1595 έχει διασωθεί στην αναφορά του Filippo Pasqua-

ligo, Capitano di Candia et Proveditor della Canea, προς τη βενετική 

Γερουσία, βλ. Στ. Σπανάκης, Μνημεία κρητικής ιστορίας, HI: Filip­

po Pasqualigo, Relazione 1594, letta nell'Eccellentissimo Senato, Ηρά­

κλειο 1953, σ. 64-114. Για την εκκλησία του αγίου Ρόκκου και την 

ακριβή τοπογραφική της θέση βλ. ό.π., σ. 91, σημ. 1. 

34. Βλ. Ι. Στεριώτου, Ο Χάνδακας πριν α π ό τη μεγάλη πολιορκία 

Η απεικόνιση του αγίου στην εικόνα της αθηναϊκής 
συλλογής συνδέεται βέβαια με τη διάδοση της λατρείας 
του στην Κρήτη. Δεν ξέρουμε πότε η λατρεία του μετα­
φέρθηκε στο νησί, είναι όμως βέβαιο ότι ήταν διαδεδο­
μένη στα τέλη του 16ου και στο 17ο αιώνα, όταν δύο λα­
τινικές εκκλησίες, στις δύο μεγαλύτερες πόλεις του νη­
σιού, αφιερώθηκαν στον άγιο Ρόκκο. Το 1595, μετά το 
τέλος της φοβερής επιδημίας που έπληξε το 1592-1595 
τον Χάνδακα και τα γύρω χωριά, ένας περίκεντρος να­
ός οκταγωνικής κάτοψης με τρούλο κτίσθηκε στον κε­
ντρικό δρόμο της πόλης που οδηγούσε από το λιμάνι 
στην πλατεία του Αγίου Μάρκου 3 3. Ο ναός είναι γνω­
στός από το σχέδιο του Χάνδακα του Μανέα Κλό-
ντζα 3 4 και από το χάρτη του Werdmüller (1666-1668)35. 
Στα Χανιά διατηρείται ο ναός που αφιερώθηκε στον 
άγιο, μια κομψή αναγεννησιακή μονόκλιτη βασιλική, με 
επιγραφή που αναφέρει το όνομα του αγίου και τη χρο­
νολογία 163036. 

Αρχειακές μαρτυρίες επιβεβαιώνουν τη διάδοση της 
λατρείας του αγίου αυτή την εποχή. Στην έκθεση του 
λατίνου αρχιεπισκόπου Luca Stella για τις λατινικές εκ­
κλησίες της Κρήτης, το 1625, αναφέρεται αλτάριο αφιε­
ρωμένο από κοινού στον άγιο Ρόκκο και στο Nome di 
Dio, στην εκκλησία του Αγίου Πέτρου των Δομηνικα-
νών στον Χάνδακα 3 7, ενώ στην έκθεση του επισκόπου 
Χανίων Γεωργίου Perpignano, του 1620, σημειώνεται ότι 
στην εκκλησία του Αγίου Ρόκκου στα Χανιά υπήρχε 
πάλα αλταρίου «fatta alla greca», στην οποία απεικο­
νίζονταν ο Χριστός, ο άγιος Ρόκκος, ο άγιος Μάρκος, ο 
άγιος Σεβαστιανός και ο άγιος Νικόλαος di Tolentino, οι 

σε σχέδιο του Μανέα Κλόντζα, Θησαυρίσματα 26 (1996), σ. 225-

240, ιδιαίτ. σ. 239. Ως χρονολογία κατασκευής του ναού έχει γίνει 

αποδεκτό το έτος 1595 (βλ. και Στ. Ξανθουδίδης, Χάνόαξ-Ήρά-

κλειον, 'Ιστορικά σημειώματα (επιμέλεια και συμπληρωματικές 

σημειώσεις Στ. Αλεξίου), Ηράκλειο 1964, σ. 113, σημ. 29). Ωστόσο, 

στο σχέδιο του Κλόντζα, που χρονολογείται μετά το 1628, η εκ­

κλησία αναφέρεται στο υπόμνημα ως υπό κατασκευή (principiata) 

και απεικονίζεται προοπτικά χωρίς κάλυψη. Ό π ω ς παρατηρεί η 

μελετήτρια του σχεδίου, το θέμα χρειάζεται περαιτέρω διερεύνηση. 

35. Βλ. Gerola, ό.π., Ι, II, Βενετία 1905, πίν. LVIA. 

36. Βλ. Ι. Δημακόπουλος, Η εκκλησία του Αγίου Ρόκκου στα Χανιά, 

Εκκλησίες Α, 1979, σ. 257-267, εικ. 1-13. Η εκκλησία, όπως συμπε­

ραίνει ο Ι. Δημακόπουλος, πρέπει να σχεδιάστηκε από καλό γνώ­

στη της αναγεννησιακής αρχιτεκτονικής, πιθανότατα Ιταλό, και 

κατατάσσεται ανάμεσα «στα ωραιότερα κτήρια που μας άφησε η 

ιστορική και πολιτιστική σύνδεση με την προηγμένη Δύση». 

37. Βλ. Ν. Παναγιωτάκης, Ή κρητική περίοδος της ζωής τον Δο-

μηνίκον Θεοτοκοπούλου, Αθήνα 1987, σ. 105. 

165 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΑΑΠΠΑ 

τρεις δηλαδή προστάτες κατά της πανώλης, μαζί με τον 

προστάτη άγιο της Βενετίας38. Μια ακόμη μαρτυρία για 

την ιδιωτική λατρεία του αγίου περιέχεται σε εκτίμηση 

κινητών, ανάμεσα στα οποία καταγράφεται μια μικρή 

παλαιά εικόνα με τον άγιο Σεβαστιανό και τον άγιο 

Ρόκκο3 9. 

Ωστόσο, η απεικόνιση του αγίου σε τρίπτυχο ιταλοκρη-

τικής τέχνης, που χρονολογείται στα τέλη του 15ου αιώ­

να, δείχνει ότι η εισαγωγή της λατρείας του αγίου στην 

Κρήτη θα πρέπει να τοποθετηθεί πολύ ενωρίτερα. Το 

ιδιαίτερα ενδιαφέρον αυτό τρίπτυχο έχει στο κεντρικό 

φύλλο την παράσταση της Παναγίας Γαλακτοτροφού-

σας και στα πλάγια φύλλα παραστάσεις αγίων4 0. Στην 

εσωτερική όψη εικονίζονται ο άγιος Ιωάννης ο Πρό­

δρομος στο αριστερό φύλλο και η αγία Ιουλίττα με τον 

άγιο Κήρυκο στό δεξί και στην εξωτερική, αντίστοιχα, ο 

άγιος Ρόκκος και ο άγιος Ονούφριος με την αγία Θεο­

δώρα. Οι εικονογραφικοί τύποι εμπνέονται από την ιτα­

λική τέχνη. Όλοι οι άγιοι παριστάνονται ολόσωμοι, σε 

ελαφρά στροφή ή μετωπικοί, σε τοπία με ατμοσφαιρική 

προοπτική. Ο άγιος Ρόκκος εικονίζεται με ενδύματα 

προσκυνητή να δείχνει την πληγή ψηλά στον αριστερό 

μηρό του (Εικ. 8). Με το αριστερό χέρι στηρίζεται στο 

ραβδί του, ενώ το καπέλο του κρέμεται στην πλάτη. Χα­

μηλοί πράσινοι λόφοι, δένδρα, κάστρα, μια λίμνη, μα­

κρινά βουνά συνθέτουν το βάθος της παράστασης και 

38. Ό . π . , σ. 18, σημ. 1: «una palla di Nostro Signore, San Rocco, San 

Marco, San Bastiano et San Nicolo di Tolentino, fatta alla greca». Ο 

άγιος Νικόλαος di Tolentino ανήκει επίσης, όπως και ο άγιος Σεβα­

στιανός και ο άγιος Ρόκκος, στους αγίους προστάτες κατά της πα­

νώλης της λατινικής Εκκλησίας. Για τους αγίους βλ. L. Réau, ό.π. 

(υποσημ. 29), III, σ. 989-990 και 1193-1199. Η εκκλησία του αγίου 

Ρόκκου στα Χανιά φέρει επιγραφή με τη χρονολογία 1630, όπως 

είδαμε, ενώ αναφέρεται ήδη στην έκθεση του επισκόπου το 1620. 

Σημειώνεται ότι το 1630 υπήρχε επιδημία πανώλης στο νησί (βλ. Θ. 

Δετοράκης, Ή πανώλης έν Κρήτη. Συμβολή εις την ίστορίαν των 

επιδημιών της νήσου, ΕΕΦΣΠΑ ΚΑ' (1970-1971), σ. 130), γεγονός 

που μπορεί ίσως να συνδυαστεί με πιθανή αποπεράτωση της εκ­

κλησίας και χάραξη της επιγραφής. 

39. Βλ. Μ. Κωνσταντουδάκη, Μαρτυρίες ζωγραφικών έργων στο 

Χάνδακα σε έγγραφα του 16ου και Π ο υ αιώνα, Θησαυρίσματα 12 

(1975), σ. 46 και σημ. 46. Η εκτίμηση γίνεται στις 5 Μαρτίου 1642, η 

εικόνα όμως χαρακτηρίζεται ως picola, vechia και εκτιμάται για 

τρεις λίρες. 

40. Το τρίπτυχο που ανήκε σε ιδιώτη δημοσιεύθηκε στον κατάλογο 

Ikonen, Bilder in Gold. Sakrale Kunst aus Griechenland, Graz 1993, αριθ. 

61, σ. 247-248, με μικρή ασπρόμαυρη φωτογραφία της εσωτερικής 

του όψης. Το Δεκέμβριο του 1993 παρουσιάστηκε σε δημοπρασία 

του οίκου Sotheby's, βλ. Sotheby's Icons, Russian Pictures and Works of 

166 

σε πρώτο επίπεδο χαμηλή βλάστηση και κορμός κομμέ­

νου δένδρου, θ α πρέπει βέβαια να υποθέσουμε ότι το 

τρίπτυχο αποτέλεσε παραγγελία ενός καθολικού πελά­

τη και ότι προοριζόταν για ιδιωτική λατρεία. Η απεικό­

νιση του αγίου Ρόκκου στο τρίπτυχο αυτό, που έγινε 

στην Κρήτη στα τέλη του 15ου αιώνα, φανερώνει ότι η 

διάδοση της λατρείας του αγίου σε περιβάλλον καθολι­

κών του νησιού δεν βράδυνε σε σχέση με τη Βενετία και 

ότι νωρίς μεταφέρθηκαν απεικονίσεις του, αν ληφθεί 

μάλιστα υπόψη ότι οι παλαιότερες παραστάσεις του 

αγίου στη δυτική τέχνη χρονολογούνται στο β' μισό του 

15ου αιώνα. 

Ένδειξη της διάδοσης της λατρείας του αγίου είναι οι 

πολυάριθμες απεικονίσεις του πλάι στη Βρεφοκρατού-

σα Παναγία του τύπου της Οδηγήτριας, της Madre della 

Consolazione ή της Γαλακτοτροφούσας, σε ιταλοκρητι-

κές εικόνες που έχουν χρονολογηθεί στα τέλη του 16ου 

και κυρίως στο 17ο και το 18ο αιώνα, έργα μέτριας τέ­

χνης, με έντονα τονισμένο το δυτικό χαρακτήρα4 1. Η λα­

τρεία του αγίου απλώθηκε σε πολλές περιοχές του ελλη­

νικού χώρου. Εκκλησίες του μαρτυρούνται στην Κέρ­

κυρα, τη Χίο και την Κορώνη4 2. Ο άγιος λατρευόταν 

επίσης στη Σύρο 4 3 αλλά και στα Κύθηρα, όπου βρίσκε­

ται μεγάλη εικόνα με την παράσταση του αγίου Θεοδώ­

ρου Κυθήρων, προστάτη του νησιού, και του αγίου Ρόκ­

κου, και με απεικόνιση του κάστρου της Χώρας των 

Art, Λονδίνο, 15 Δεκεμβρίου 1993, αριθ. 139, σ. 17, όπου και έγχρω­

μη απεικόνιση του. Μεταγενέστερες ελληνικές επιγραφές ταυτί­

ζουν λανθασμένα κάποιους από τους απεικονιζόμενους αγίους, 

όπως την αγία Ιουλίττα που επιγράφεται Η ΑΠΑ ÜAPACKEBOI 
και τον άγιο Ρόκκο που συνοδεύεται α π ό την επιγραφή OATIOC 

ΘΕΟΔΩΡΟϋ. 

41. Βλ. Ρ. Angiolini Martinelli, Le icone della collezione classense di 

Ravenna, Μπολώνια 1982, αριθ. 60,65,66,67,99,107,110, 111. Οι ει­

κόνες είχαν παρουσιαστεί σε έκθεση στη Ραβέννα το 1979, βλ. τον 

κατάλογο Icone dalle collezioni del Museo Nazionale di Ravenna (επιμ. 

G. Pavan), Ραβέννα 1979, με τους ίδιους αριθμούς, καθώς και δύο 

ακόμη εικόνες (αριθ. 59 και 60). Βλ. επίσης Α. Καρακατσάνη, Ει­

κόνες Συλλογής Γ. Τσακύρογλου, Αθήνα 1980, σ. 252, αριθ. 198. Για 

άλλες ιταλοκρητικές εικόνες στον ελληνικό χώρο βλ. Ε.Τσοφοπού-

λου-Γκίνη, Σχόλια σε εικόνα από ναό του Κάστρου της Χώρας Κυ-

θήρων,ΛζΙ 44-46 (1989-1991), Μελέτες,σ. 181-182. 

42. Για την εκκλησία του αγίου Ρόκκου στην Κέρκυρα βλ. Σπ. Κα-

ρύδης, Λατινικές Αδελφότητες λαϊκών στην Κέρκυρα στα χρόνια 

της Ενετοκρατίας (1386-1797), Εκκλησιαστικός Φάρος 68 (1990-

1991), σ. 250-251. Για τις εκκλησίες στη Χίο και την Κορώνη βλ. Δη-

μακόπουλος, ό.π. (υποσημ. 36), σ. 266, σημ. 31. 

43. Βλ. Α. Δρακάκης, Ή Σύρος επί Τουρκοκρατίας, Α', Ερμούπολη 

1948, σ. 46. 



ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ 

ft* s , ' £ . ' *" '••"'. '• " .' . ν •*• ••'·\.· '- . ;'^·.-,'•··" ' 

£«<. & Ο άγιος Ρόκκος. Αριστερό φύλλο τριπτύχου ιταλο-
κρητικής τέχνης, εξωτερική όψη. Τέλη 15ον αιώνα. Βιέννη, 
ιδιωτική συλλογή. 

44. Τσοφοπούλου-Γκίνη, ό.π., σ. 179-189, πίν. 71-76. Η εικόνα χρο­
νολογείται στο α' μισό του 18ου αιώνα. Είναι ενδιαφέρον ότι, 
όπως σημειώνεται στη μελέτη, στα νεότερα χρόνια οι κάτοικοι της 
Χώρας των Κυθήρων λατρεύουν την εικόνα ως εικόνα των αγίων 
Θεοδώρων, μη αναγνωρίζοντας προφανώς το δυτικό άγιο. Σε 
πρόσφατη εργασία της η Μ. Πατραμάνη συνδέει το έργο με πλη­
ροφορία εγγράφου του 1691 που αναφέρεται στην πρόθεση των 
κατοίκων να κατασκευάσουν ομοιώματα των προστατών του νη­
σιού αγίων Θεοδώρου και Ρόκκου, που έσωσαν το νησί από το 
λοιμό του 1690, βλ. Μαρία Πατραμάνη, Λιμοί και λοιμοί στα Κύ­
θηρα. Η στάση των βενετικών αρχών και του πληθυσμού (16ος-
18ος αι.), στον τόμο Άνθη Χαρίτων, Βενετία 1998, σ. 591-598. 

Κυθήρων στο χρυσό βάθος, ανάμεσα στις δύο μορφές4 4. 

Η απεικόνιση του αγίου Ρόκκου στην εικόνα που με­

λετούμε ακολούθησε ένα δυτικό πίνακα, στον οποίο ο 

άγιος παριστανόταν με τα βασικά γνωρίσματα του τύ­

που του. Ο υψηλόσωμος νεαρός άγιος είναι ντυμένος 

με ενδύματα προσκυνητή, κοντό ρόδινο χιτώνα, κοντό 

μαύρο μανδύα και καφέ πελερίνα, πάνω στην οποία 

απεικονίζονται δύο κλειδιά τοποθετημένα σταυρωτά, 

σημείο του προσκυνήματος του στην αιώνια πόλη, τη 

Ρώμη, και ένα κοχύλι, σημείο του προσκυνήματος του 

στον άγιο Ιάκωβο της Κομποστέλλα4 5.Την αμφίεση του 

συμπληρώνουν ψηλές μαλακές μαύρες μπότες και ε­

φαρμοστή περισκελίδα, που αφήνει ακάλυπτο τον αρι­

στερό μηρό για να αποκαλυφθεί από τον ανασηκωμένο 

χιτώνα το οίδημα και η πληγή της πανώλης, από την 

οποία τρέχει αίμα. Με το αριστερό του χέρι κρατά το 

ραβδί του προσκυνητή, από το οποίο κρέμεται το καπέ­

λο του και μικρή λευκή σημαία, ενώ φέρει το δεξί μπρο­

στά στο στήθος σε μια κλειστή χειρονομία δέησης προς 

την Παναγία. Στο λεπτοκαμωμένο πρόσωπο του φύο­

νται αραιά ξανθά γένεια και η καστανή μακριά κόμη 

του πέφτει σε βοστρύχους στους ώμους (Εικ. 9). Τα 

ασύμμετρα μάτια, με το έντονα προσηλωμένο βλέμμα 

προς την Παναγία, το μισάνοιχτο στόμα, η ασυνήθιστη 

κόμμωση, προσδίδουν ένα ρεαλιστικό τόνο στην απει­

κόνιση του αγίου και πρέπει να προέρχονται από το 

πρότυπο που αντέγραψε ο ζωγράφος, αναμφίβολα κά­

ποιο δυτικό πίνακα. Σε πίνακα του Girolamo dai Libri 

(1474-1555), στον Αγιο Θωμά της Βερόνας, με τον άγιο 

Ρόκκο ανάμεσα στον άγιο Σεβαστιανό και τον Ιώβ, ο 

άγιος εικονίζεται με μισάνοιχτο στόμα, κοντό ξανθό γέ­

νι και πλούσια καστανή κόμη να υψώνει το βλέμμα 

προς τον ουρανό (Εικ. ΙΟ)46. Ίσως ένας πίνακας με ανά­

λογη απεικόνιση του αγίου, σε καθολική εκκλησία του 

Χάνδακα, να αποτέλεσε το πρότυπο του ζωγράφου. 

45. Βλ. Réau, ό.π., σ. 1158. Τα σύμβολα των προσκυνημάτων απα­
ντώνται σε πολλές απεικονίσεις του αγίου. Ενδεικτικά μόνο ανα­
φέρω τον πίνακα του Palmezzano (1459-1543) με την ένθρονη Πα­
ναγία και τους αγίους Σεβαστιανό και Ρόκκο και τον πίνακα του 
Bergognone με τον άγιο ολόσωμο να δείχνει με το δεξί του χέρι 
προς την Παναγία που εικονίζεται στον ουρανό με τον Χριστό και 
τον Πρόδρομο, βρέφη στην αγκαλιά της, βλ. Berenson, ό.π. (υπο-
σημ. 32), III, αριθ. 999 και 1480. 
46. Για το έργο βλ. R. Wittkower, The Painters of Verona: 1480-1530, 
JbKw, 1924-1925 και 1927· αναδημοσιεύεται στη συλλογή μελετών 
του συγγραφέα Idea and Image, Studies in the Italian Renaissance, X, 
σ. 221, εικ. 263-264. 

167 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΑΑΠΠΑ 

Όπως έγινε φανερό από τα παραπάνω, η εικόνα είναι 

έργο ενός ικανού ζωγράφου που αποτυπώνει με λιτό­

τητα στα εκφραστικά του μέσα τις τρεις μορφές σε μια 

συμμετρική σύνθεση μνημειακού χαρακτήρα, τονίζο­

ντας την ευγένεια και τη χάρη των προσώπων και εναρ­

μονίζοντας τους τόνους των χρωμάτων. Στη συνηθι­

σμένη χρωματική κλίμακα με το κόκκινο κιννάβαρι 

(στο μανδύα του αγίου Γεωργίου και στα υποδήματα 

της Παναγίας), το λερωμένο λευκό (στο φόρεμα της 

Παναγίας, στο χιτώνα του αγίου Γεωργίου, στην περι-

σκελίδα του αγίου Ρόκκου), το βυσσινί (στο μαφόριο 

της Παναγίας), το μελιτζανί (στη φόδρα του μαφορίου 

και στο καπέλο του αγίου Ρόκκου) προσθέτει το τρυφε­

ρό ροζ, το καθαρό λευκό (στον κοντό χιτώνα του αγίου 

Ρόκκου), το μαύρο (στο μανδύα και τις μπότες του) και 

το καφέ (στην πελερίνα του αγίου), ξεχωρίζοντας και 

χρωματικά το δυτικό άγιο. 

Απεικονίζοντας τις δύο μορφές κατά τη βυζαντινή πα­

ράδοση και την τρίτη σύμφωνα με τη δυτική εικονογρα­

φία, ο ζωγράφος ακολούθησε έναν από τους τρόπους 

που χρησιμοποίησαν οι κρητικοί ζωγράφοι στην υιοθέ­

τηση δυτικών προτύπων στα έργα τους, την παράθεση 

δηλαδή αμιγών τύπων από τις δύο παραδόσεις σε πα­

ραστάσεις στις οποίες τελικά επικρατεί η βυζαντινή 

τεχνοτροπία4 7. Ανάλογης τεχνοτροπίας θα πρέπει να 

υποθέσουμε ότι ήταν η πάλα αλταρίου στο ναό του αγί­

ου Ρόκκου στα Χανιά με τους αγίους προστάτες κατά 

της πανώλης, που περιγράφεται ως «fatta alla greca»48. 

Ο Χριστός και ο άγιος Μάρκος θα απεικονίζονταν σε 

τύπους της βυζαντινής παράδοσης, ενώ οι τρεις άλλοι 

άγιοι σε τύπους της δυτικής εικονογραφίας, αποδιδό­

μενους κατά τη βυζαντινή τεχνοτροπία. 

Πώς συνδέεται όμως η παρουσία των δύο αγίων στην 

εικόνα και ποιο ήταν το νόημα της παράστασης και η 

συμβολική λειτουργία της; Όπως έχει παρατηρηθεί, σε 

ανάλογες παραστάσεις δέησης προς την Παναγία ο 

ένας από τους απεικονιζόμενους αγίους είναι συνήθως 

ο ομώνυμος του αφιερωτή άγιος, ενώ η παρουσία του 

δεύτερου αγίου έχει ένα ευρύτερο θεολογικό νόημα4 9. 

47. Πα το θέμα αυτό βλ. τις παρατηρήσεις της Μ. Κωνσταντουδά-
κη-Κιτρομηλίδου στο άρθρο της για το μεγάλο πολύπτυχο των 
αρχών του 15ου αιώνα, που φυλάσσεται σήμερα στο Μουσείο Κα­
λών Τεχνών της Βοστώνης, Μ. Κωνσταντουοάκη-Κιτρομηλίδου, 
Ένθρονη Βρεφοκρατούσα και άγιοι. Σύνθετο έργο ιταλοκρητικής 
τέχνης, ΔΧΑΕ ΙΖ' (1993-1994), σ. 285-302. 
48. Βλ. παραπάνω, σ. 165. 

Εικ. 9. Ο άγιος Ρόκκος. Λεπτομέρεια της Εικ. 2. 

θ α μπορούσαμε λοιπόν να υποθέσουμε ότι ο άγιος Γε­

ώργιος απεικονίζεται εδώ ως ο ομώνυμος άγιος του 

αφιερωτή της εικόνας και ότι η απεικόνιση του αγίου 

Ρόκκου, δεδομένης της ιδιότητας του αγίου, αποτελεί 

αναφορά στη διάσωση του από την πανώλη. Είναι δη­

λαδή πιθανό να πρόκειται για το αφιέρωμα ενός ανθρώ­

που, ο οποίος γιατρεύτηκε από τη φοβερή νόσο5 0, επι­

καλούμενος τη βοήθεια των δύο αγίων, και θέλησε να 

49. Βλ. Mouriki, ό.π. (υποσημ. 12), σ. 345 και der Nersessian, ό.π. 
(υποσημ. 6), σ. 75-77. 
50. Για τη θνησιμότητα και την επιβίωση των προσβληθέντων από 
τη νόσο σε περιόδους επιδημίας βλ. Κ. Κωστής, Στον καιρό της 
πανώλης. Εικόνες από τις κοινωνίες της ελληνικής χερσονήσου, 
14ος-19ος αι., Ηράκλειο 1995, σ. 83-97. 

168 



ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ 

Εικ.10. Ο άγιος Ρόκκος. Λεπτομέρεια από τον πίνακα τον 
Girolamo dai Libri με τον άγιο Σεβαστιανό, τον άγιο Ρόκκο 
και τον Ιώβ. Γύρω στο 1505. Βερόνα, εκκλησία τον Αγίον 
Θωμά. 

ευχαριστήσει τον Θεό με τον τρόπο αυτό 5 1 . Η υπόθεση 

αυτή, σε συνδυασμό με την υψηλή ποιότητα του έργου, 

51. Εικόνες αφιερωτικού χαρακτήρα, που απεικονίζουν συνήθως 
διασώσεις από κινδύνους με τη θαυματουργή παρέμβαση της Πα­
ναγίας ή άλλων αγίων, υπήρχαν στις βενετοκρατούμενες περιοχές 
κυρίως στο 17ο-18ο αιώνα. Οι απεικονίσεις αυτές συχνά συνοδεύ­
ονται από μακροσκελείς επιγραφές που αναφέρονται στο γεγο­
νός, βλ. Π. Βοκοτόπουλος, Εικόνες της Κέρκυρας, Αθήνα 1990, σ. 
146* ο ίδιος, Κερκυραϊκές αναθηματικές εικόνες,ΔΑΕΚ 22 (1988), 
σ. 31-40, εικ. 1-1 ΙΤσοφοπούλου-Γκίνη, ό.π. (υποσημ. 41), σ. 187. 
52. Για το θέμα βλ. Παναγιωτάκης, ό.π. (υποσημ. 37), σ. 58-66. 
53. Ότι η λατρεία του αγίου από τους ορθοδόξους ήταν περιορι­
σμένη και λησμονήθηκε γρήγορα υποδηλώνει και το γεγονός ότι η 
απεικόνιση του δεν αναγνωρίζεται ήδη στο 18ο αιώνα. Νεότερες 

θα μας οδηγούσε να προσδιορίσουμε το πρόσωπο του 

παραγγελιοδότη ως εύπορου αστού με καλλιεργημένο 

γούστο και πλατιές δογματικές αντιλήψεις και να συν­

δέσουμε τη δημιουργία της εικόνας με τη μεγάλη επιδη­

μία πανώλης στον Χάνδακα τα έτη 1592-1595, κατά την 

οποία αφανίστηκε μεγάλο μέρος του πληθυσμού της 

πόλης. Ανακύπτει βέβαια το ερώτημα αν ο παραγγελιο-

δότης της εικόνας ήταν καθολικός ή ορθόδοξος. Αν και 

ο προσδιορισμός του δόγματος είναι από τα πιο δυσεπί­

λυτα προβλήματα για τις αστικές κοινωνίες των κρητι­

κών πόλεων5 2, θα μπορούσαμε να υποθέσουμε ότι ο α-

φιερωτής ανήκε στο καθολικό δόγμα στηρίζοντας την 

άποψη αυτή σε όσα αναφέρθηκαν παραπάνω για τη λα­

τρεία του αγίου Ρόκκου, από τα οποία συνάγεται ότι η 

λατρεία του αγίου γνώρισε ιδιαίτερη διάδοση ανάμεσα 

στους καθολικούς του νησιού, ενώ υπήρξε μάλλον πε­

ριορισμένη ανάμεσα στους ορθοδόξους5 3. 

Οι ορθόδοξοι φαίνεται ότι στράφηκαν στους δικούς 

τους αγίους ζητώντας μεσολάβηση προς τον Θεό και 

προστασία απέναντι στη φοβερή νόσο, οι μαρτυρίες 

όμως για την καθιέρωση της λατρείας αγίων ως προστα­

τών της πανώλης δεν είναι παλαιότερες από τα μέσα 

του 17ου αιώνα. Πρόκειται κυρίως για τοπικές λατρείες, 

που συνδέονται σε ορισμένες περιοχές με την ύπαρξη 

σκηνωμάτων και λειψάνων αγίων, με εξαίρεση ίσως τον 

άγιο Χαράλαμπο, ο οποίος έτυχε μιας γενικότερης ανα­

γνώρισης ως προστάτης κατά της πανώλης και απεικο­

νίστηκε ως εξολοθρευτής της5 4. 

Ανάμεσα στους αγίους που λατρεύτηκαν ως προστάτες 

κατά της πανώλης στην Κρήτη και στα Επτάνησα ανα­

φέρεται και ο άγιος Γεώργιος. Οι σχετικές μαρτυρίες δεν 

είναι πολλές. Σε παρακλητικό κανόνα στον άγιο, σε χει­

ρόγραφο της μονής του Αγίου Γεωργίου του Απανω-

σήφη, που η σύνθεση του τοποθετείται στην περίοδο της 

πολιορκίας του Χάνδακα από τους Τούρκους (1648-

1669), ο άγιος αναφέρεται ως «της πανώλους οξύς όλο-

επιγραφές που έχουν προστεθεί σε εικόνες τον ταυτίζουν λανθα­
σμένα με άλλους αγίους, όπως είδαμε στο ιταλοκρητικό τρίπτυχο 
της Βιέννης (βλ. υποσημ. 38). Αλλά και σε εικόνα του Μουσείου 
Σπετσών ο άγιος επιγράφεται μεταγενέστερα ως άγιος Παύλος 
(Τσοφοπούλου-Γκίνη, ό.π., σ. 182, υποσημ. 24). Είδαμε επίσης ότι 
η εικόνα των Κυθήρων λατρεύεται σήμερα ως εικόνα των αγίων 
Θεοδώρων (βλ. υποσημ. 44), ενώ το παράδειγμα της εικόνας που 
μελετούμε με την επιζωγράφηση της μορφής του αγίου είναι το 
πιο χαρακτηριστικό. 
54. Μ. Βασιλάκη, Εικόνα του αγίου Χαραλάμπους, ΔΧΑΕ ΙΓ' 
(1985-1986), σ. 252-253, όπου και η βιβλιογραφία σχετικά με τους 
αγίους προστάτες κατά της πανώλης στον ελληνικό χώρο. 

169 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

θρευτής και διώκτης» και «της λοιμικής ασθενείας ό 

ετοιμότατος ρύστης» και παρακαλείται «πρεσβεία θέρ­

μη τη ση προς τον Κύριον, πανώλους ημάς τους δού­

λους σου έκλύτρωσαι»55. Από την Κρήτη προερχόταν 

επίσης εικόνα του αγίου Γεωργίου του Καμαριώτη, που 

τιμούσαν στη Ζάκυνθο ως θαυματουργή και η οποία 

έφερε στην ασημένια επένδυση που την κάλυψε το 1688 

την επιγραφή: ,αχπη λοιμοϋ λνθεΐσα ή Ζακυνθίων πτό-

λις / λντρον λντήρι νϋν Γεωργίω νέμει, / εϊκασμ άργν-

ροϋν είκονίζονσα μέγα / θείω πρεσβευτή θαύματος πα­

ραδόξου. Αφιερωτική επιγραφή με ανάλογο περιεχόμε­

νο υπήρχε στην εκκλησία του Αγίου Γεωργίου του Κο-

μούτου, που κτίσθηκε για να στεγάσει τη θαυματουργή 

εικόνα56. Εικαστική μαρτυρία αυτής της λατρείας έχει 

διασωθεί σε εικόνα που βρίσκεται στο Μουσείο Ζακύν­

θου, έργο ζακυνθινού αγιογράφου του τέλους του 17ου 

αιώνα, στην οποία απεικονίζεται ο άγιος Γεώργιος να 

σκοτώνει αντί του δράκοντα την πανώλη 5 7. 

Αν γνωρίζαμε ότι η λατρεία του αγίου Γεωργίου ως 

προστάτη κατά της πανώλης είχε ήδη αποκρυσταλλω­

θεί στην Κρήτη ενωρίτερα, θα μπορούσαμε να διατυ­

πώσουμε την υπόθεση ότι στην εικόνα παριστάνονται 

οι δύο προστάτες άγιοι κατά της πανώλης, ο άγιος της 

ανατολικής και ο άγιος της δυτικής Εκκλησίας να μεσι­

τεύουν προς την Παναγία. Η υπόθεση είναι ελκυστική, 

όμως οι μαρτυρίες γι' αυτή την ειδική λατρεία του αγίου 

είναι πολύ λίγες και δεν είναι εντελώς προσδιοριστικές, 

δεδομένου ότι ο άγιος Γεώργιος, άγιος εξαιρετικά δημο­

φιλής, όχι μόνο καλείται να μεσολαβήσει προς τον θ ε ό 

σε κάθε δεινή περίσταση αλλά θεωρείται επίσης θερα­

πευτής πολλών νοσημάτων58. Ωστόσο, όποιο και αν εί­

ναι το συμβολικό περιεχόμενο της παράστασης, είτε δη-

55. Εμμ. Πετράκις, Ο Άγιος Γεώργιος ο Απανωσήφης. Ιστορία μιας 
μονής, ΚρητΧρον Γ (1956), σ. 55-100, όπου εκδίδεται ολόκληρος ο 
κανόνας. Η σύνθεση του κανόνα προσδιορίζεται ακριβέστερα στα 
έτη 1655 ή 1660, όταν στα δεινά του πολέμου είχε προστεθεί και 
επιδημία πανώλης. Βλ. και θ . Δετοράκης, Κρήτες μεταβυζαντινοί 
υμνογράφοι, Αριάδνη 1 (1983), σ. 240-241. 
56. Ντ. Κονόμος, Ναοί και μονές στη Ζάκυνθο, Αθήνα 1964, σ. 134 
και ο ίδιος, Εκκλησίες και μοναστήρια στη Ζάκυνθο, Αθήνα 1967, 
σ. 39-40. 
57. Κονόμος, Εκκλησίες, ό.π. 
58. Howell, ό.π. (υποσημ. 23), σ. 121. 
59. Οικογένεια Καλλονάδων, προερχόμενη από την Κρήτη, είναι 
γνωστή στα Κύθηρα, βλ. Χρ. Μαλτέζου,Το νοταριακό αρχείο Κυ-
Θήρων,/ΙΜ 1 (1976), σ. 43, αριθ. 36 και Πατραμάνη, ό.π. (υποσημ. 
44), σ. 599. Είναι πιθανό η εικόνα να μεταφέρθηκε από την Κρήτη 

170 

λαδή πρόκειται για αφιέρωμα ενός πιστού που διασώ­

θηκε από το φοβερό κίνδυνο της νόσου και ευχαριστεί 

τον θ ε ό είτε για αφιέρωμα προς τους δύο αγίους προ­

στάτες κατά της πανώλης και αποτελεί παράκληση για 

μεσολάβηση και βοήθεια ή έκφραση ευγνωμοσύνης για 

την απαλλαγή από τη νόσο, αυτό που αντικατοπτρίζει 

η εικόνα είναι το πνευματικό και καλλιτεχνικό κλίμα 

της κρητικής Αναγέννησης, που δημιουργήθηκε από τη 

συνύπαρξη και την αλληλοδιείσδυση των δύο πολιτι­

στικών παραδόσεων. Τέλος, στο ερώτημα αν η εικόνα 

προοριζόταν για την κατοικία του παραγγελιοδότη ή 

για να αφιερωθεί σε εκκλησία, πιθανώς στην εκκλησία 

του Αγίου Ρόκκου, δεν είναι δυνατό να δοθεί απάντη­

ση λόγω της απουσίας επιγραφής που θα μας διαφώτι­

ζε πιθανώς πάνω στο θέμα αυτό. 

Η εικόνα φαίνεται ότι μεταφέρθηκε στη διάρκεια της 

τουρκικής κατάκτησης ή και μετά την πτώση του Χάν­

δακα από κρητικούς πρόσφυγες στη Μονεμβασία. Αρ­

κετά χρόνια αργότερα, πιθανότατα στο β' μισό του 

18ου αιώνα, όταν οι πολιτιστικές συνθήκες που γέννη­

σαν το έργο αυτό είχαν μεταβληθεί ριζικά, ο κάτοχος 

του, κάποιος Πέτρος Καλλονάς5 9, αναθέτει σε ένα ζω­

γράφο να καλύψει τη μορφή του αγίου Ρόκκου με την 

παράσταση του αγίου Πέτρου και να γράψει στο πρά­

σινο έδαφος τη μικρογράμματη επιγραφή: Δέησης τον 

Δοϋλον τοϋ Θεοϋ: Πέτρου Καλονά:- (Εικ. 11). Ο νέος 

της κάτοχος, αγνοώντας ή αναγνωρίζοντας αλλά μη 

αποδεχόμενος το δυτικό άγιο, ενήργησε ως νέος αφιε-

ρωτής της εικόνας, παραγγέλλοντας στο ζωγράφο να 

απεικονίσει τον ομώνυμο του άγιο 6 0. Για το κίνητρο αυ­

τής της επέμβασης δεν μπορούμε να είμαστε βέβαιοι. 

στα Κύθηρα και από εκεί στη Μονεμβασία, όπως δεν αποκλείεται 
μέλη της ίδιας οικογένειας να είχαν εγκατασταθεί στη Μονεμβασία. 
60. Ανάλογες επεμβάσεις σε εικόνες δεν είναι, σε μένα τουλάχι­
στον, γνωστές. Οι αναγραφές λανθασμένων ονομάτων αγίων σε ει­
κόνες που αναφέρθηκαν παραπάνω συνιστούν μιας μικρότερης 
τάξης επέμβαση και είναι πολύ πιθανό να οφείλονται πραγματικά 
στη μη αναγνώριση των παριστανόμενων αγίων. Ηθελημένη αλλα­
γή επιγραφών για τη μεταμόρφωση αγίων ή άλλων προσώπων συ­
ναντάται σε βυζαντινά χειρόγραφα, καθώς και επιζωγραφήσεις σε 
πρόσωπα αυτοκρατόρων. Οι τελευταίες αποσκοπούν να αποδώ­
σουν στο καινούργιο πορτραίτο τα φυσικά χαρακτηριστικά του 
παριστανομένου, βλ. I. Spatharakis, Portrait Falsifications in Byzan­
tine Illuminated Manuscripts, Actes du XVe Congrès International d'études 
byzantines, II: Art et Archéologie, Β, Αθήνα 1981, σ. 721-732, εικ. 1-10. 



ΕΙΚΟΝΑ ΠΑΝΑΠΑΣ ΚΑΙ ΔΕΟΜΕΝΩΝ ΑΓΙΩΝ 

Μ π ο ρ ο ύ μ ε μόνο ν α είμαστε βέβαιοι ότι εκείνο π ο υ του 

επέτρεψε ν α προβεί σε αυτή την ενέργεια, π ο υ αγγίζει 

τα όρια της ασέβειας, είναι το ότι επρόκειτο για ένα 

δυτικό άγιο π ρ ο ς τον ο π ο ί ο δεν όφειλε σεβασμό 6 1 . 

Ο ζ ω γ ρ ά φ ο ς κ ά λ υ ψ ε μάλλον α δ έ ξ ι α τη μορφή του νεα­

ρού αγίου με μπλε χ ι τ ώ ν α και φ α ρ δ ύ ανοιχτό κ α σ τ α ν ό 

μ α ν δ ύ α , κοσμημένους με μικρά κόκκινα ά ν θ η , και έβα­

λε στο αριστερό χέρι του αγίου τ α κλειδιά, το σύμβολο 

του κ ο ρ υ φ α ί ο υ α π ο σ τ ό λ ο υ (Εικ. 1). Στο π ρ ό σ ω π ο το 

ξ α ν θ ό α ρ α ι ό γένι κ α λ ύ φ θ η κ ε με μ α ύ ρ η γενε ιάδα και η 

βοστρυχωτή κ α σ τ α ν ή κόμη έγινε σκουρότερη. Η μετα­

μόρφωση δεν ή τ α ν ιδιαίτερα επιτυχής. Ούτε τ α ενδύμα­

τ α ούτε τ α π ρ ο σ ω π ο γ ρ α φ ι κ ά χαρακτηριστ ικά α ν ή κ ο υ ν 

στο καθιερωμένο π ρ ό τ υ π ο του αγίου Π έ τ ρ ο υ με το κο­

ντό στρογγυλό γένι και τ α ά σ π ρ α μαλλιά, π ο υ ε π α ν α ­

λαμβάνεται επί αιώνες στην ε ικονογραφία, και θ α πρέ­

πει ν α α ν α ρ ω τ η θ ο ύ μ ε α ν μόνο το σύμβολο του α γ ί ο υ , τ α 

κλειδιά, ήταν α ρ κ ε τ ό για την α ν α γ ν ώ ρ ι σ η του, κ α θ ώ ς ο 

ζ ω γ ρ ά φ ο ς π α ρ έ β η το βασικό κ α ν ό ν α της θεολογίας της 

1 he icon ( 5 9 x 6 0 x 3 cm) depicts the Virgin with Child 

framed by two saints who bow towards her in supplication. 

At present in a private collection in Athens, whence it was 

brought from Monemvasia, its condition presented many 

61. Πληροφορίες σχετικά με τον τρόπο που αντιμετώπιζαν οι ορ­
θόδοξοι τη δυτική τέχνη και την εικονογραφία δεν έχουμε. Μια 
ιδιαίτερα χαρακτηριστική και ενδιαφέρουσα μαρτυρία διέσωσε ο 
Σύλβεστρος Συρόπουλος για τις αντιδράσεις του Γρηγορίου Με-
λισσηνού, ενός από τους ιεράρχες που πήραν μέρος στη Σύνοδο 
της Φλωρεντίας το 1438/39: «'Εγώ οτε εις ναόν εισέλθω Λατίνων, 
ου προσκυνώ τινά των έκεϊσε αγίων, έπεί ουδέ γνωρίζω τινά- τον 
Χριστόν ϊσως μόνον γνωρίζω, άλλ' ούδ' εκείνον προσκυνώ- διότι 
ουκ οΐδα πώς επιγράφεται, άλλα ποιώ τον σταυρόν μου και προ­
σκυνώ. Τον σταυρόν ούν, ον αυτός ποιώ, προσκυνώ και ούχ έ'τε-

ELK.11. Αφιερωτική επιγραφή στο έδαφος της εικόνας, με το 

όνομα τον μεταγενέστερου κατόχου της. 

εικόνας, την ομοιότητα του εικονιζόμενου με το αρχέτυ­

πο, βασική π ρ ο ϋ π ό θ ε σ η για τη μεταβίβαση της θείας χά­

ρης π ρ ο ς την εικόνα π ο υ επιτρέπει και τη λατρεία της. 

problems prior to its conservation. This was carried out in 

1997 and included cleaning, consolidating the paint surface 

and removing the overpainting that covered the figure of the 

saint on the right. A work from a Cretan workshop of the 

ρόν τι τών έκεϊσε θεωρουμένων μοι», βλ. Α. Ξυγγόπουλος,Σχεδία­
σμα ιστορίας της θρησκευτικής ζωγραφικής μετά τήν "Αλωσιν, 
Αθήνα 1957, σ. 55-56. Για το κείμενο βλ. V. Laurent, Les mémoires de 
Sylvestre Syropoulos sur le concile de Florence (1438-39), Παρίσι 1971, 
σ. 250. Αν και η αντίδραση αυτή καταγράφεται σε μια εποχή ιδιαί­
τερα φορτισμένη από τις θεολογικές διαμάχες, η οποία απέχει 
χρονικά πολύ από την εποχή στην οποία αναφερόμαστε, φαίνεται 
ότι οι αντιδράσεις σε συντηρητικό περιβάλλον ορθοδόξων δεν εί­
χαν μεταβληθεί σημαντικά. 

M a r i a Kazanaki-Lappa 

A CRETAN ICON OF THE VIRGIN WITH CHILD 

AND SUPPLICATING SAINTS, IN A PRIVATE COLLECTION 

171 



ΜΑΡΙΑ ΚΑΖΑΝΑΚΗ-ΛΑΠΠΑ 

second half of the 16th century was revealed, particularly 

interesting for its iconography and art, as well as for the 

changes it underwent in the course of its history. 

At the centre of the representation is the Virgin, full-bodied 

and in frontal pose, in the iconographie type of the Kyri-

otissa, holding the Christ Child, who blesses with both 

hands, in front of her chest. To the left is St George and to 

the right St Roch patron saint of plague victims in the La­

tin Church. St George, in martyr's garb, an off-white chiton 

with decorated hem and a red cinnabar mantle fastened on 

the chest by a precious fibula, bows his comely head with 

rich brown curls and supplicates with the left hand, while 

holding a large gold cross in the right. Beside these two fig­

ures, which derive from Late Palaeologan tradition, is St Roch 

in a Western iconographie type, a young man with sparse 

blond beard and pilgrim's costume, lifting his chiton to ex­

pose his thigh, on which there is the plague sore. In the left 

hand he holds a staff, from which hang his hat and a small 

white flag, while affixed to his pelisse are the symbols of his 

pilgrimage to Rome and to St James of Compostella. This 

is obviously a composition in which types of Byzantine and 

Western iconography are juxtaposed, a manner used by 

Cretan icon-painters to introduce Western elements into 

their works. 

The depiction of St Roch in this icon, which was probably 

executed in a Candiote workshop, is linked with the spread of 

his veneration in Crete, in the late 16th and the 17th cen­

tury, when two Latin churches were built in his honour at 

Candia (1595) and Chania (1630). However, the cult of the 

saint was introduced in the island earlier, perhaps in the 

late 15th century, as indicated by his depiction on a con­

temporary triptych of Italo-Cretan art, formerly in a private 

collection in Vienna. The saint is also depicted beside the 

Virgin with Child in a series of Italo-Cretan icons dated to 

the 16th-18th century, mediocre works with a pronounced 

Western character. Our icon, on the contrary, is the work 

of a gifted painter who presents the three figures in a sym­

metrical composition of monumental character, in which 

traits of Byzantine tradition prevail. 

It may be supposed that the individual who commissioned 

the work was a cultivated Catholic resident of Candia, who 

had perhaps survived the terrible illness and wished to ex­

press his gratitude to God in this way. If this hypothesis is 

correct, we could associate the icon's creation with the great 

plague epidemic that afflicted Candia in 1592-1595 and thus 

date it more precisely. A date in the second half of the 16th 

century is also corroborated by the analysis of its stylistic 

traits. A second hypothesis could be posited concerning the 

icon's symbolic content, given that the veneration of St 

George as protector against plague is attested in Crete and 

the Ionian Islands in the mid-17th century. If this particu­

lar cult had been established earlier, then we could assume 

that the icon represents the two saintly protectors against 

plague, of the Eastern and the Western Church, interced­

ing to the Virgin, a situation which will have been quite ac­

ceptable to people living in the spiritual and artistic clime 

of the Cretan renaissance. 

The icon seems to have been transferred to Monemvasia 

by Cretan refugees, either during the Turkish conquest or 

even after the fall of Candia. Many years later, most prob­

ably in the second half of the 18th century, when the cul­

tural conditions in which the work was born had changed 

radically, its owner, one Petros Kalonas, either not knowing 

or not accepting the Western saint, commissioned a painter 

to cover his figure with that of his namesake saint, Peter, 

and to write on the green foreground the minusucule in­

scription: 'Prayer of the Servant of God: Petros Kalonas'. 

The painter rather clumsily covered the figure of the youth­

ful saint in blue chiton and wide light brown mantle, broid-

ered with red florets, and placed in his left hand the keys, 

symbol of the foremost apostle. The transformation was not 

particularly successful. Neither the garments nor the port­

rait features belong to the established model of St Peter, with 

the short round beard and white hair, which is reproduced 

for centuries in iconography. Indeed, one wonders whether 

his attribute, the keys, was sufficient for his recognition, since 

the painter transgresses the basic canon of the theology of 

the icon, the likeness of the depicted to the archetype. 

172 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

