
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 28 (2007)

   Δελτίον XAE 28 (2007), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Παύλου Μ. Μυλωνά (1915-2005)

  

 

  

  Μία άγνωστη εικόνα του πρώτου μισού του 15ου
αιώνα από το Novgorod με παράσταση της
μεταμόρφωσης και οι ιδίου θέματος ρωσικές
εικόνες, 

  Engelina SMIRNOVA   

  doi: 10.12681/dchae.590 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
SMIRNOVA, E. (2011). Μία άγνωστη εικόνα του πρώτου μισού του 15ου αιώνα από το Novgorod με παράσταση της
μεταμόρφωσης και οι ιδίου θέματος ρωσικές εικόνες,. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 28,
237–246. https://doi.org/10.12681/dchae.590

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 20/01/2026 08:50:21



Une icône novgorodienne inédite de la première moitié
du XVe siècle au thème de la Transfiguration et les
icônes russes illustrant le même sujet

Engelina  SMIRNOVA

Περίοδος Δ', Τόμος ΚΗ' (2007)• Σελ. 237-246
ΑΘΗΝΑ  2007



Engelina Smirnova 

UNE ICÔNE NOVGORODIENNE INÉDITE DE LA PREMIÈRE 
MOITIÉ DU XVe SIÈCLE AU THÈME DE LA TRANSFIGURATION 

ET LES ICÔNES RUSSES ILLUSTRANT LE MÊME SUJET 

A Lvec l'apparition en Russie des marchés d'antiquités et le 
nouvel essor pris par les collections privées, ces dernières 
années, les historiens d'art ont pris connaissance d'oeuvres 
remarquables de l'art russe médiéval et ont découvert de 
nouvelles variantes de la peinture byzantine. L'une de ces 
œuvres, la grande icône de la Transfiguration ( 164 x 119 cm) 
appartient à une collection privée de Moscou (Fig. 1). 
La composition de cette icône sort de l'ordinaire : les re­
gistres qui la composent jouent tous trois un rôle actif. Au 
registre supérieur est figuré le Christ en gloire, flanqué des 
prophètes Élie et Moïse. Deux scènes complètent la repré­
sentation : Elie, accompagné d'un ange, s'envolant sur un 
nuage (Fig. 2) et Moïse, lui aussi accompagné d'un ange, se 
levant de son tombeau (Fig. 3). Dans la zone médiane, très 
large, les apôtres Pierre, Jean et Jacques accompagnent le 
Christ dans son ascension du mont Thabor puis en redescen­
dent. Conformément au schéma traditionnel, les trois 
apôtres tombés occupent le registre inférieur. 
Par endroits, la peinture est très endommagée et un nouveau 
levkas, imitant la peinture originelle, a été appliqué ça et là. 
Ces rajouts s'observent dans la partie supérieure, sur le visa­
ge du Christ, qui se démarque par une expression de douce 
béatitude, et sur les visages des deux prophètes, Élie et Moï­
se, encadrant la gloire. La restauration s'inspire des visages 
des scènes voisines. Dans la zone intermédiaire, deux visages 
(du Christ) sont entièrement nouveaux. Au registre infé­
rieur, seule la figure de l'apôtre Jacques est authentique, le 
personnage de l'apôtre Jean présente des rajouts et la figure 
de l'apôtre Pierre est totalement refaite à l'imitation d'une 
icône bien connue du début du XVe siècle, conservée dans la 
cathédrale de l'Annonciation, au Kremlin, à Moscou. 

Notons qu'à l'inverse de Moïse, figuré en pied, Élie, emporté 
par un nuage, est représenté en buste, de même que l'ange. Un 
large espace libre est visible sous le groupe d'Élie et de l'ange. 
Le fond et le cadre de l'icône étaient dorés (l'or est actuelle­
ment très endommagé) et recouverts d'un revêtement, dont 
certains clous en argent sont encore visibles sur le levkas. En 
dépit du revêtement, le cadre était orné. Toutes les inscrip­
tions ont disparu. 
Bien que partiellement endommagée, cette icône est d'une 
importance indéniable. Elle illustre une des deux variantes 
iconographiques des représentations de la Transfiguration 
que nous a livrées l'art byzantin. Dans l'une d'elles, les 
rayons lumineux émergeant de la figure du Christ sont souli­
gnés. Les apôtres, représentés au registre inférieur de la 
composition, sont prosternés et éblouis par cette vision. 
C'est essentiellement dans la seconde moitié du XlVe 
siècle, après le triomphe de saint Grégoire Palamas, que cet­
te version, connue depuis longtemps dans l'art byzantin1, 
s'impose véritablement. Citons, à titre d'exemple, une mi­
niature des Oeuvres Théologiques de l'empereur Jean VI 
Cantacuzène, 1371-1375 (conservée à la Bibliothèque natio­
nale de Paris, gr. 1242, fol. 92v)2, qui souligne le surnaturel 
de la lumière sur le mont Thabor. La structure géométrique 
de la composition, avec ses lignes diagonales, accentue la dy­
namique et l'énergie qui s'en dégagent. 
C'est au groupe illustrant la seconde version du thème 
qu'appartient notre icône de la collection privée, composi­
tion aux formes paisibles dans laquelle la lumière divine 
s'exprime par l'harmonie des couleurs et l'humeur lyrique 
des personnages. Toutefois, une série de variantes existe 
entre ces deux grands groupes. 

1 S. Dufrenne, « La manifestation divine dans l'iconographie byzantine de 
la Transfiguration », Nicée II, 787-1987. Douze siècles d'images religieuses. 
Actes du Colloque international Nice II tenu au Collège de France, Paris, les 

2,3, 4 octobre 1986 (éd. F. Boespflug, N. Lossky), Paris 1987,185-205. 
G. Galavaris, Greek Art. Miniatures of the Byzantine Manuscripts, 

Athènes 1995, fig. 224. 

237 



ENGELINA SMIRNOVA 

Fig. 1. Transfiguration. Première moitié du XVe siècle. Icône dans la collection privée à Moscou. 

La particularité de notre icône réside essentiellement dans 
la taille impressionnante des apôtres qui gravissent le mont 
Thabor et en redescendent et des prophètes Elie et Moïse. 
Aux grandes dimensions des personnages s'ajoutent la ri­
chesse du rythme de la composition, la différence des inter­
valles entre les personnages, l'expression des visages et les 
gestes des personnages, autant d'éléments qui contribuent à 
souligner l'importance de ces scènes. Quelques composi­

tions de l'époque des Paléologues traitent ces épisodes avec 
une attention analogue, due sans doute à la volonté de la 
culture byzantine d'établir un parallèle entre la Transfigura­
tion et la Résurrection, de même qu'entre la Transfigura­
tion et la Seconde Venue. Ce n'est pas un hasard si le cé­
lèbre sakkos byzantin du XI Ve siècle (dit la « Dalmatique du 
Vatican ») porte, d'un côté, la représentation du Christ en 
gloire (variante de la Seconde Venue) et de l'autre, la Trans-

238 



UNE ICÔNE NOVGORODIENNE INEDITE DE LA PREMIERE MOITIE DU XVe SIÈCLE 

Fig. 2. Vol d'Élie sur le nuage à l'aide d'un ange. Detail de la Trans­

figuration (Fig. 1). Collection privée à Moscou. 

Fig. 3. Ascension de Moïse du cercueil à l'aide d'un ange. Detail de la 

Transfiguration (Fig. 1). Collection privée à Moscou. 

figuration, incluant notamment les grandes scènes des apô­
tres qui gravissent et descendent le mont Thabor3. 
Durant la période paléologue tardive, les scènes qui figurent 
les apôtres montant et descendant étaient interprétées com­
me le symbole de l'ascension spirituelle et du perfectionne­
ment. Saint Grégoire Palamas désigne le mont que gravit le 
Christ comme le « symbole de l'ascension dans tous les de­
grés de la vertu »4 au même titre que L'Échelle spirituelle de 
saint Jean Climaque. Par ailleurs, saint Grégoire souligne le 
motif de la « contemplation ascendante » dans la Transfigu­
ration5. 

Si une des œuvres de la période paléologue souligne le ca­
ractère pathétique et dramatique des figures des apôtres 
montant et descendant, les autres, en revanche, expriment la 

3 Byzantium. Faith and Power (1261-1557) (éd. H.C. Evans), New York 
2004,300-301, n° 177 (texte de W. Woodfin). 
4 Grégoire Palamas, Défense des saints hésychastes (ed. J. Meyendorf), 
Louvain 1973, Triade 2, part 3, paragr. 22. 
5 Ibid. 

méditation, la concentration, l'humilité et la douleur sur­
montée, comme c'est le cas d'une icône grecque datant de la 
première moitié du XVe siècle, conservée au monastère du 
Protaton sur le mont Athos6. 
Les scènes qui présentent Elie et Moïse sont jugées fort 
rares dans l'iconographie de la Transfiguration. C'est l'émi-
nent byzantinologue russe, Nikolaj Pokrovskij, qui le pre­
mier a noté le sujet, n'ayant pourtant à sa disposition que 
des oeuvres grecques et russes des XVIe et XVIIe siècles7. 
Les témoignages de l'art byzantin qui nous sont parvenus 
ignorent ces scènes, qui ne sont pas enregistrées non plus 
dans les descriptions des cycles d'actes d'Élie et de Moïse, 
pas plus que dans le corpus fondamental des cycles d'actes 
des archanges que nous a livré le chercheur serbe Smiljka 

6 M. Vassilaki, « Icons of the Middle Byzantine and Late Byzantine 
Period », The Treasury of the Protaton, t. 2, Mont Athos 2004,46,48, fig. 14. 
7 N. Pokrovskij, Evangelie νpamiatnikah ikonografii, preimushchestven-

no vizantijskih i russkih, Saint-Pétersbourg 1892, 200-201 (reprint Mos­
cou 2001,293). 

239 



ENGELINA SMIRNOVA 

Gabelic8. En revanche, ces épisodes se retrouvent dans les 
œuvres russes des XlVe-XVIIe siècles et dans la peinture 
murale de la seconde moitié du XVe et du XVIe siècles9. 
Dans l'une de ses Homélies, saint Jean Chrysostome, inter­
prète Moïse apparaissant sur le mont Thabor, lors de la 
Transfiguration, comme le symbole des morts et Elie, em­
porté vivant au ciel sur un char de feu, comme l'image du 
monde des vivants10. Dans l'interprétation de la Transfigura­
tion, ce motif revêt un aspect eschatologique. Selon saint Ba­
sile le Grand, la Transfiguration du Christ constitue l'antici­
pation de la seconde Venue, dès lors qu'il est apparu sur le 
mont Thabor comme le seigneur des vivants et des morts11. 
Ces idées se reflètent dans les textes liturgiques : « Ce sont les 
apôtres qui appartiennent au monde terrestre, Elie de Fezba 
est du ciel, Moïse est du monde des morts »12. Ephraim le Sy­
rien, dans son premier Hymne sur la Nativité du Christ écrit 
(en prose rythmée) : « Elie et Moïse L'ont vu / Car l'humble 
[doux= Moïse S.E.] s'étant levé d'en bas / et le zélateur [Elie 
S.E.] étant descendu d'en haut / ont vu le Fils parmi eux. / Ils 
ont prévu le mystère de la Seconde Venue, / Moïse comme 
l'ange des morts, / Elie comme l'image des vivants / Qui se 
précipiteront chez Lui »13. Et dans ces commentaires du Té-
traévangile, le même auteur indique où se trouvaient Elie et 
Moïse avant leur apparition sur le mont Thabor : « Le sei­
gneur appela Elie qui était monté au ciel et Moïse qui était 
retourné à la vie ». Ainsi, les scènes qui illustrent l'histoire 
d'Elie et de Moïse, de même que la représentation détaillée 
des groupes d'apôtres, mettent l'accent sur le sens de l'événe­
ment qui se situe sur le mont Thabor et son impact sur tout le 
genre humain : sur les hommes qui habitent la terre, ceux qui 
sont dans le ciel et ceux qui se trouvent parmi les morts. 
Les œuvres patristiques mentionnées, le texte d'Ephraim le 
Syrien en particulier, ont probablement donné naissance 
aux légendes apocryphes qui, à leur tour, ont laissé des 
traces dans l'art du monde chrétien. Dans une miniature de 

S. Gabelic, Vizantijski i postvizantijski ziklusi arhangela (XI-XVIII vek). 
Pregled spomenika, Belgrade 2004. 

A. Semoglou, « Voskresajushchij Moisej. Ο redkoj ikonograficheskoj 

osobennosti sceny "Preobrazhenija" ν nastennoj monastyrskoj zhivopi-

si severo-zapadnoj Grecii XVI veka, Issledovanie russkogo vlijanija », 

VizVrem 60 (2001), 174-177, fig. 3-5. 
10 PG, 58, col. 550-551. 
1 1PG, 29, col. 400. Voir aussi: PG, 58, col. 554. 
1 2 Le Service de la Transfiguration, Matin, Chant 8, troparion 3. 

Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen de Nativitate (Ephiphania), 

(éd. E. Beck), CSCO, vol. 186, Louvain 1959, Hymne 1, Strophen 35,36. 
Le prêtre Leonid Brilihes m'a très aimablement communiqué la traduc-

240 

l'évangile arménien à Matenadaran (n° 6201), datant de 
1038 et figurant la Transfiguration, Elie et Moïse sont repré­
sentés debout, comme le veut la tradition, mais Moïse est 
enveloppé dans un linceul blanc, car il représente le monde 
des morts, s'étant levé de son tombeau pour se rendre au 
mont Thabor14. 
C'est l'art russe du XlVe siècle qui nous livre les témoignages 
directement postérieurs de l'iconographie de la Transfigura­
tion comportant les détails de l'apparition d'Elie et de Moïse. 
Ainsi une peinture murale de 1313, dans l'église de la Nativi­
té de la Vierge, au monastère Snetogorsk à Pskov. On y trou­
ve un grand nombre de détails iconographiques rares : dans 
la représentation de la Transfiguration (sur le mur ouest de 
la branche méridionale de la croix), le Christ, Elie et Moïse 
debout occupent la zone supérieure, les apôtres tombés, la 
zone inférieure, et les apôtres montant et descendant, le re­
gistre médian. Sous le personnage d'Elie, représenté en pied, 
on distingue des fragments de personnages nimbés, que l'on 
croit pouvoir identifier aux figures d'Élie volant et de l'ange 
qui l'accompagne15. Malheureusement, la partie droite de 
cette scène est détruite. À en juger par les proportions de l'en­
semble de la composition, les deux scènes représentant les 
prophètes étaient grandes et celle de droite représentait sans 
doute Moïse se levant du tombeau. 

Un nombre relativement important d'icônes russes figurant 
la Transfiguration sont complétées par des scènes avec les 
prophètes. Il s'agit habituellement de grands panneaux ré­
unissant des représentations de la fête à laquelle l'église est 
dédiée. Parfois, ces icônes, répondant à une vénération par­
ticulière, occupent le registre inférieur de l'iconostase et 
n'appartiennent pas à l'église proprement dite (naos). Ces 
œuvres se divisent en deux groupes. Au premier appartient 
l'icône bien connue de l'école de Moscou (vers 1403), prove­
nant de la ville de Pereslavl Zalesskij (Galerie Tret'jakov)16. 
Cette icône apparaît plutôt comme un compromis. La com-

tion russe du texte syrien qu'il doit publier prochainement. 
T. Izmajlova, Armianskaja miniatura XI veka, Moscou 1979, 60-61, 

fig. 25. Voir aussi: R. Stichel, « Una rappresentazione armena della Trans­
figurazione di Christo », Atti del Primo Simposio Internazionale di arte 
armena, Venezia, 1975, S. Lazaro 1978, 669-673. C'est à A. Semoglou 
que l'on doit d'avoir remarqué cette iconographie (Semoglou, op. cit., 
177). 
1 5 1 . B. Golubeva, V. D. Sarabianov, Sobor Rozhdestva Bogorodici Sneto-
gorskogo monastyria, Moscou 2002, pi. IV, n° 9. 
16 V. N. Lazarev, Russkaja ikonopis' ot istokov do nachala XVI veka, 
Moscou 1983, pi. 91. 



UNE ICÔNE NOVGORODIENNE INÉDITE DE LA PREMIÈRE MOITIÉ DU XVe SIÈCLE 

Fig. 4. Moïse et ange volent sur le nuage. Detail de la Transfiguration. 
Vers 1403. Icône de la cathédrale de la Transfiguration à Pereslavl 
Zalesskij. Galerie Tret'jakov. 

position, dans laquelle les rayons lumineux sont accentués, 
se rapproche du modèle de la miniature, déjà mentionnée, 
des Oeuvres Théologiques de Jean le Cantacuzène (à la Bi­
bliothèque nationale de Paris). Les scènes complémentaires 
représentant les apôtres qui montent et descendent et la scè­
ne voisine figurant l'ascension d'Elie et de Moïse sont pe­
tites proportionnellement et semblent avoir été ajoutées un 
peu artificiellement à la composition principale. Les scènes 
représentant Élie et Moïse (Fig. 4) sont faites à la « gri­
saille » ; les deux prophètes volent avec les anges sur des 
nuages ; leur attitude est paisible et leurs corps volumineux 
sont traités de manière classicisante. Moïse se levant de son 
tombeau n'est pas représenté ici. L'iconographie de ces 
scènes remonte à une source différente de celle qui a inspiré 
l'icône de la collection privée. C'est le même modèle icono­

graphique, légèrement modifié (les prophètes sont debout), 
que reproduit l'icône principale de l'église de la Transfigu­
ration du Sauveur au monastère fondé par saint Efimij à 
Souzdal, icône que l'on tient pour un don du prince Dimitri 
Pozharskij, vers 1642 (aujourd'hui au Musée de Souzdal). 
Les icônes du deuxième groupe représentent Élie volant sur 
le nuage, tandis que Moïse se lève du tombeau. Les anges 
conduisent les prophètes. Ce groupe correspond très minu­
tieusement aux indications patristiques de l'apparition de 
Moïse, sorti du monde des morts. Les représentations qui 
appartiennent à ce groupe sont nombreuses. Le plus ancien 
exemple connu est l'icône de la collection privée, examinée 
ci-dessus. Nous ne connaissons pas d'autres compositions 
du même groupe au XVe siècle. Le XVIe siècle, en re­
vanche, nous en a livré quelques-unes. Ce sont des icônes de 
diverses églises de la Transfiguration du Sauveur, à Neredi-
tsa près de Novgorod (Musée de Novgorod)17, au monastère 
de Mirozh à Pskov (Musée de Pskov), au monastère de So-
lovetskij (icône antérieure à 1549, aujourd'hui au Musée du 
Kremlin à Moscou), au monastère de Kirillo-Belozerski, 
(icône des environs de 1595, aujourd'hui au Musée Kirillo-
Belozerski) (Fig. 5). 

C'est la même thématique que traite le sudarion brodé (Mu­
sée de la République du Tatarstan), offert en 1565 par le 
voïvode Grigori Boulgakov au monastère de la Transfigura­
tion du Sauveur à Kazan. 
Les représentations d'Élie s'envolant sur un nuage et de 
Moïse se levant du tombeau se répètent sur les icônes russes 
des XVIIe et XVIIIe siècles : l'icône du Musée de Solvytche-
godsk (début du XVIIe s.), où la scène figurant Moïse occu­
pe le registre inférieur, l'icône de l'église de Saint Jean le 
Précurseur à Uglitch (seconde moitié du XVIIe s., Uglitch, 
cathédrale de la Transfiguration du Sauveur), celle du mo­
nastère de Sainte Catherine au mont Sinaï (ramenée de 
Russie) (fin du XVIIe s.), celle de Velikij Oustiug (actuelle­
ment dans la collection K. Voronin, à Moscou), où les 
groupes d'apôtres sont représentés trois fois sur le registre 
médian, tandis que le Christ et les apôtres tombés occupent 
le registre inférieur. On retrouve ces scènes aussi hors de 
Russie, notamment sur une icône du XVIIe siècle dans une 
collection privée18, et une autre au Musée national de Stock­
holm (la « piadnitsa »), icône du XVIIe siècle repeinte au 

Novgorod Icons 12th-17th Century (preface D. Likhachov, intr. V. 
Laurina, V. Pushkariov), Oxford - Leningrad 1980, pl.177. 

New Grecian Gallery. Catalogue. Feast Day Icons 14th-17th Century. 
November 1973-January 1974, Londres 1973, fig. 24. 

241 



, 

ENGELINA SMIRNOVA 

ü M r 

Fig. 5. Transfiguration. Vers 1595. Icône de l'église de la Transfiguration au monastère 
Kirillo-Belozerski. Musée Kirillo-Belozerski. 

XIXe)19, et l'icône de la collection de la Banque « Intesa » à 
Vicenza, datant du XVIIIe siècle20. 
On retrouve les petites icônes russes du XVIIe siècle de la 
même iconographie dans les monastères Pantocrateur et 
Xenophontos au Mont Athos et ceux de Sainte Catherine au 
Mont Sinai. 
Même sur les triptyques miniatures représentant la Vierge 
Vladimirskaja et des scènes évangéliques, œuvres de peintres 

19 U. Abel, V. Moore, Icon. Nationalmuseum, Stockholm 2002, n° 159. 
Icone russe. Collezione Banca Intesa. Catalogo ragionato, Milan 2003, 

t.l,n°72. 

de l'école de Stroganov, datant du XVIIe siècle, la Transfi­
guration est complétée par les épisodes avec Elie et Moïse, 
malgré les dimensions réduites de ces compositions. 
À ce groupe s'ajoutent quelques icônes où cette version ico­
nographique est légèrement réduite. Selon la tradition, les 
prophètes sont représentés debout, à côté du Christ en gloire, 
mais ils sont conduits par des anges. Sur l'icône de la première 
moitié du XVIe siècle (collection privée à Moscou, autrefois 
dans la collection Schousev) (Fig. 6), Elie et l'ange se tiennent 
debout sur le nuage, tandis que Moïse, accompagné lui aussi 
d'un ange, se dresse sur le couvercle d'un cercueil, rappelant 
l'image du prophète se levant du tombeau. Les nimbes des 
deux anges sont en forme d'étoile, symbolisant leur apparte-

242 



UNE ICONE NOVGORODIENNE INEDITE DE LA PREMIÈRE MOITIÉ DU XVe SIÈCLE 

Fig. 6. Transfiguration. Première moitié du XVJe siècle. Icône de la collection de 

Schousev. Collection privée à Moscou. 

nance à la sagesse divine. Sur l'icône de l'église Saint-Nicolas 
« so Usohi » à Pskov, vers 1536 (Musée de Pskov), les anges se 
tiennent debout, derrière des prophètes sur l'épaule desquels 
ils posent la main, en un geste protecteur. A cette catégorie 
appartient aussi la grande icône de l'église de Znaménié à 
Moscou, datant du XVIIe siècle (Galerie Tret'jakov). 
Il est évident que bien d'autres compositions semblables 
illustrant des épisodes comme le voyage des prophètes et 
Moïse se levant de son tombeau, ont été conservées mais 

leur iconographie n'a pas suffisamment attiré l'attention des 
byzantinologues pour qu'elles soient remarquées. 
La présence, dans la peinture russe, de ces motifs iconogra­
phiques résulte des particularités de l'iconographie et de la lit­
térature russes. Le texte de la « Vie du prophète Moïse » exi­
ste dans une traduction slave incluse dans la « Tolkovaja Pale-
ja ». Son apparition en Russie remonte, au plus tard, au XlVe 
siècle, voire à la période mongole. Ce texte contient nombre 
d'allusions aux événements du Nouveau Testament21. L'art 

I. Ja. Porfir'jev,Apokrificheskie skazanija ο vethozavetnyh litsah Isoby-

tijah po rukopisiam Solovetskoj biblioteki, Moscou 2005 (reimpression 
de l'édition de 1877), 203-204,259-260 ; Biblioteka literatuty Drevnej Ru-
si, t. 3, Saint-Pétersbourg 1999,118-149,376-378. 

243 



ENGELINA SMIRNOVA 

russe des XVe et XVIe siècles se signale par des scènes liées à 
la mort de Moïse : la lutte de l'archange contre Satan pour ré­
cupérer le corps du prophète et la mise au tombeau de Moïse 
par l'archange22. Celle de l'ange aidant Moïse à se lever du 
tombeau se situe donc dans la continuation des deux autres. 
L'ange, vêtu d'un himation rouge et portant le nuage qui 
transporte le prophète Elie (tel qu'ils apparaît sur l'icône de la 
collection privée) renvoie assurément à l'image de l'archange 
Michel soutenant le char de feu, sur des icônes russes qui figu­
rent l'ascension au ciel du prophète Elie. 
La Transfiguration de la collection privée reflète un phéno­
mène de l'art tardo-byzantin qui a retenu l'attention de Brani-
slav Todic. Étudiant les peintures murales du XlVe siècle 
dans les Balkans, l'auteur note un enrichissement singulier de 
l'iconographie des Grandes Fêtes mêlant, comme c'est le cas 
ici, des épisodes issus des textes apocryphes à des scènes de 
l'Ancien Testament et à des images allégoriques23. Ce procé­
dé apparaît dans la peinture russe dès la première moitié du 
XlVe siècle. C'est notamment le cas de la fresque (déjà men­
tionnée) de la Transfiguration dans le monastère Snetogorsk 
à Pskov (1311) et de l'icône de la Descente aux Limbes ( mi­
lieu du XlVe siècle, aujourd'hui dans la collection Vladimir 
Logvinenko à Moscou) qui réunit les figures de six femmes de 
l'Ancien Testament24. S'agissant du thème qui nous occupe, 
la question est de savoir si cette nouvelle iconographie est née 
en Russie indépendamment de toute influence extérieure ou 
si elle dénote une influence byzantine. Malgré l'absence de 
prototypes byzantins conservés, il est fort peu probable que 
les peintres russes de la première moitié ou du milieu du XlVe 
siècle aient osé inventer de nouvelles scènes pour les inclure 
dans l'iconographie traditionnelle. Il est plus vraisemblable 
qu'ils aient développé des motifs disparus de l'iconographie 
byzantine s'inspirant, à leur tout, de textes apocryphes qui, 
eux non plus, n'ont pas été conservés. La tendance tradition­
nelle, dans la culture russe, consistant à instruire par l'image 
et à illustrer visuellement des concepts de la chrétienté, a pu 
servir d'impulsion à l'activité de ces peintres. 
L'enrichissement de l'iconographie des fêtes dans les 
grandes icônes russes s'est clairement manifesté à partir de 
la fin du XlVe-début du XVe siècle. La plupart de ces icônes 
représentent la fête à qui l'église est dédiée. Les exemples 

2 2 Gabelic, op.cit. (n. 8), nos 40,66,74,75,76,85. 
23 B. Todic, Srpsko slikarstvo u doba kralia Milutina, Belgrade 1998,124, 
126,128. 
24 E. Smirnova, « More about the Rare Iconography of the Descent into 
Hell », ΔΧΑΕ ΚΣΤ (2005), 303-310. 

244 

les plus évidents sont les compositions qui illustrent la Des­
cente aux Limbes (icône de la fin du XlVe siècle, à la Gale­
rie Tret'jakov et ses variantes multiples, datant des XVe et 
XVIe siècles25, et la Dormition de la Vierge « au nuages » 
(dont les témoignages du XlVe-début du XVe siècle n'ont 
pas été conservés mais qui nous a livré de nombreux 
exemples à la fin du XVe et au XVIe siècles)26. Les grandes 
icônes de la Transfiguration enrichies des scènes complé­
mentaires appartiennent à la même catégorie. Cette icono­
graphie, comme celle que l'on retrouve dans d'autres com­
positions, reflète un début de tradition nationale qui com­
mence à se former. Les auteurs des nouveaux programmes 
iconographiques tentent de souligner le sens universel des 
événements. Aussi n'hésitent-ils pas à mêler l'Ancien et le 
Nouveau Testaments, le monde des vivants et des morts, les 
pères bibliques et les prophètes aux femmes de l'Ancien 
Testament ; ils illustrent le triomphe des vertus sur les vices, 
des anges sur les démons et réunissent les apôtres autour du 
lit de la Vierge comme symboles de l'Église terrestre. 
Désireux d'enrichir leurs compositions de certains détails, 
les peintres d'icônes n'hésitent pas à faire des emprunts à 
l'iconographie d'autres sujets. L'image d'Élie volant sur le 
nuage remonte à celle des apôtres volants, sur les composi­
tions de la Dormition, et Moïse se levant du tombeau rap­
pelle les Justes se levant de leurs sarcophages, dans la Des­
cente aux Limbes. 

Le professeur Athanassios Semoglou, qui a étudié l'icono­
graphie de Moïse dans la Transfiguration, mentionne six re­
présentations de cette scène sur des fresques de la fin du 
XVe-XVIe siècle en Macédoine grecque et en Épire27. A 
son avis, l'apparition de cette variante revient à des moines 
grecs désireux de consolider la chrétienté dans sa lutte 
contre l'Islam. M. Semoglou a proposé très prudemment de 
dater l'apparition de ces épisodes dans l'art grec, sous l'in­
fluence de l'art russe, de la période post-byzantine. Mais la 
fresque de la chapelle Saint-Nicolas (1560), au monastère 
de la Grande Lavra sur le mont Athos (publiée par A. Semo­
glou28), se distingue des icônes russes de la Transfiguration 
par sa structure. Élie et Moïse sont représentés en buste, vo­
lant sur des nuages, accompagnés de leurs anges. Si ces 
scènes présentent des analogies avec l'icône russe de style 

E. Smirnova, « Une icône de la Descente aux Limbes d'une rare icono­
graphie », Zograf 22 (1992), 54-59. 
26 Lazarev, op.cit. (n. 16), pi. 116. 
27 Semoglou, op.cit. (n. 9), 176-177. 
28 Ibid., fig. 2. 



UNE ICÔNE NOVGORODIENNE INÉDITE DE LA PREMIÈRE MOITIÉ DU XVe SIÈCLE 

byzantinisant de la Galerie Tret'jakov (1403), elles diffèrent, 
en revanche, de la version qui s'est répandue en Russie, 
illustrant le thème de Moïse se levant du tombeau. 
Les formes anguleuses (en particulier pour les ailes des 
anges et les contours des rochers) révèlent le style d'un 
peintre de Novgorod. Le style de l'école de Novgorod se ma­
nifeste plus clairement encore dans les couleurs vives et 
contrastées des vêtements, les taches de lumière blanche qui 
soulignent le volume des draperies et les taches de lumière 
bleue sur les étoffe de couleur lilas, traits qui caractérisent la 
peinture de novgorodienne du XVe siècle. 
Autre caractéristique stylistique : le groupement singulier 
des apôtres qui montent et qui descendent. Dans chaque 
scène, les deux apôtres semblent en quelque sorte soudés 
l'un à l'autre : vêtu d'un himation rouge, saint Jean, debout 
au premier plan, cache l'autre apôtre, façon de rapprocher 
les deux apôtres au point de les souder se retrouve sur une 
autre icône de la Transfiguration d'origine novgorodienne 
(3e quart du XVe siècle), provenant de la collection Aleksej 
Morozov (aujourd'hui dans la Galerie Tret'jakov)29. 
Les visages, attitudes et gestes expriment des sentiments 
d'attendrissement et d'affliction mêlés d'espoir. Les sourcils 
fins, légèrement rehaussés près de la racine du nez, donnent 
une impression de tristesse. Certains visages expriment la 
souffrance ou encore la joie mêlée aux pleurs (le visage d'E­
lie sur le nuage, notamment). Les mouvements sont retenus 
et délicats. L'icône du peintre de Novgorod rappelle les 
œuvres de Moscou des années 1420-1430 : notamment les 
icônes les plus chargées d'émotion de l'iconostase de l'église 

de la Trinité du monastère de Saint Serge30 et les fresques 
qui décorent la barrière d'autel dans le monastère Saint-
Sawas à Zvenigorod. Au nombre des œuvres de Novgorod, 
citons aussi les miniatures de l'évangile, de la collection de la 
comtesse Cheremetieva, aujourd'hui au Musée historique 
de Moscou (Mus 364)31. Toutefois nous n'avons pas suffi­
samment d'éléments pour proposer une date plus précise 
que la première moitié du XVe siècle pour notre icône. 
Le niveau très élevé de l'icône désigne un grand atelier de 
Novgorod, vraisemblablement de l'entourage de l'arche­
vêque, et semble prouver que l'œuvre était destinée à une 
église d'une importance particulière. La Chronique de Nov­
gorod de 1442 nous livre une impressionnante description 
de la construction de l'église de la Transfiguration, ordon­
née pas l'archevêque Evfimij II, dans la ville de Russa, à 
proximité de Novgorod32. Il n'est pas impossible que l'icône 
de Novgorod provienne de cette église. 
On ne terminera pas cet exposé sans hasarder une hypothè­
se. Si l'on accepte que l'icône de l'église de la Transfiguration 
de la rue Ilyina à Novgorod, construite en 1374 et décorée en 
1378 par Théophane le Grec est le modèle le plus vénéré à 
Novgorod, modèle auquel se réfèrent notamment les deux 
icônes de la Transfiguration, celle de la collection privée et 
celle de Nereditsa, on peut aisément supposer que l'icono­
graphie des icônes russes que nous avons examinées, remon­
te à une icône disparue de Théophane. Ce qui ouvre notre in­
vestigation à un champ bien plus vaste que celui de l'icono­
graphie russe : le domaine de l'iconographie byzantine. 

29 Sophia, la Sapienza di Dio (éd. G. Cardillo Azzaro, P. Azzaro), Milan 
1999, n° 34. 
30 Lazarev, op.cit. (n. 16), pi. 103-104. 
31 E. Smirnova, Fonti della Sapienza. Le miniature di Novgorod delXVse­

colo, Milan 1996, fig. 32,34,74-77. 
32 « Novgorodskaja Cetvertaja le topis' », Polnoe sobranie russkih letopi-
sej, t. IV, 1, Moscou 2000, 438. Voir aussi: ibid., t. XLIII, Moscou 2004, 
179. 

245 



Engelina Smirnova 

ΜΙΑ ΑΓΝΩΣΤΗ ΕΙΚΟΝΑ ΤΟΥ ΠΡΩΤΟΥ ΜΙΣΟΥ 
ΤΟΥ 15ου ΑΙΩΝΑ ΑΠΟ TO NOVGOROD ΜΕ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ 

ΤΗΣ ΜΕΤΑΜΟΡΦΩΣΗΣ ΚΑΙ ΟΙ ΙΔΙΟΥ ΘΕΜΑΤΟΣ ΡΩΣΙΚΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 

. τ \ φ ο ρ μ ή για την έρευνα έδωσε η ανακάλυψη μιας φο­

ρητής εικόνας της Μεταμόρφωσης σε ιδιωτική συλλογή 

της Μόσχας (Εικ. 1), η οποία παρουσιάζει όλα τα ιδιαί­

τερα χαρακτηριστικά της ζωγραφικής του Novgorod κα­

τά το πρώτο μισό του 15ου αιώνα. Η σύνθεση αναπτύσ­

σεται σε τρεις ζώνες. Στην ανώτερη εικονίζονται, σύμ­

φωνα με την παράδοση, ο Χριστός μέσα σε δόξα, πλαι­

σιωμένος από τους προφήτες Ηλία και Μωυσή, καθώς 

και δύο σπάνιες σκηνές: η ανάληψη του Ηλία επάνω σε 

νεφέλη με τη βοήθεια ενός αγγέλου (Εικ. 2) και η ανάλη­

ψη του Μωυσή από τον τάφο, επίσης με τη συνοδεία 

ενός αγγέλου (Εικ. 3). Στη μεσαία, πλατιά ζώνη, οι από­

στολοι Πέτρος, Ιωάννης και Ιάκωβος ανέρχονται μαζί 

με τον Χριστό στο όρος Θαβώρ και κατέρχονται από 

αυτό. Στην κατώτερη ζώνη οι τρεις απόστολοι εικονίζο­

νται πεσμένοι καταγής, σύμφωνα με την παράδοση. 

Η εικονογραφία αυτή ποτέ δεν θεωρήθηκε συνηθισμέ­

νη. Κατά την ύστερη παλαιολόγεια περίοδο οι σκηνές 

με την άνοδο και την κάθοδο των αποστόλων είχαν ερ­

μηνευθεί επίσης ως σύμβολα της πνευματικής ανάλη­

ψης και της τελείωσης. Ο άγιος Γρηγόριος ο Παλαμάς 

χαρακτηρίζει το όρος στο οποίο ανέβηκε ο Χριστός σύμ­

βολο της ανόδου σε όλες τις βαθμίδες της αρετής, σύμ­

φωνα και με την Πνευματική Κλίμακα του αγίου Ιωάν­

νη Κλίμακος. 

Οι σκηνές με τον Ηλία και τον Μωυσή θεωρούνται συνή­

θως εξαιρετικά σπάνιες στην εικονογραφία της Μετα­

μόρφωσης. Ωστόσο, ο άγιος Ιωάννης ο Χρυσόστομος 

αναφέρει σε μια από τις ομιλίες του ότι ο Μωυσής παρου­

σιάστηκε στο όρος Θαβώρ κατά τη Μεταμόρφωση ως 

εκπρόσωπος του κόσμου των νεκρών, ενώ ο Ηλίας, που 

είχε αναληφθεί ζωντανός στους ουρανούς, ως εκπρόσω­

πος του κόσμου των ζωντανών (υποσημ. 10). Σε αυτή τη 

θεωρία στηριζόμενος ο Μέγας Βασίλειος και κυρίως ο 

Εφραίμ ο Σύρος προσδίδουν στη Μεταμόρφωση εσχατο-

λογική διάσταση (υποσημ. 12-13). Παρόμοιες αντιλήψεις 

αντανακλώνται στην τέχνη (μικρογραφία του αρμενικού 

ευαγγελίου του έτους 1038 στο Matenadaran, όπου ο Μω­

υσής εικονίζεται τυλιγμένος σε λευκό σάβανο, ως εκπρό­

σωπος του κόσμου των νεκρών) (υποσημ. 14). 

Οι σκηνές της ανάληψης του προφήτη Ηλία και του 

Μωυσή από τον τάφο είναι ιδιαίτερα διαδεδομένες στη 

ρωσική τέχνη, όσον αφορά στην εικονογραφία της Με­

ταμόρφωσης. Το πρωιμότερο σωζόμενο δείγμα είναι η 

τοιχογραφία της μονής Snetogorski στο Pskov, του 1313. 

Τα άλλα ρωσικά έργα διακρίνονται σε δύο κατηγορίες. 

Στα έργα της πρώτης κατηγορίας εικονίζεται η ανάλη­

ψη του Ηλία και του Μωυσή, όχι όμως η έγερση του 

Μωυσή από τον τάφο. Σε αυτή την κατηγορία εντάσσο­

νται η φορητή εικόνα του 1403 στην Γκαλερί Tret'jakov 

(Εικ. 4) και ορισμένες άλλες. Στη δεύτερη ομάδα ανή­

κουν οι περισσότερες εικόνες: μία του α' μισού του 15ου 

αιώνα, καθώς και έργα του 16ου και του 17ου αιώνα 

(Εικ. 5 και 6), από τα οποία τα περισσότερα προέρχο­

νται από ναούς αφιερωμένους στη Μεταμόρφωση. 

Παρά το γεγονός ότι εκτός Ρωσίας οι γνωστές συνθέσεις 

της Μεταμόρφωσης που περιλαμβάνουν αυτές τις σκη­

νές χρονολογούνται μόλις στα τέλη του 15ου και στο 16ο 

αιώνα (το θέμα συναντάται αργότερα στη μνημειακή 

ζωγραφική του ελλαδικού χώρου, βλ. υποσημ. 9), οπωσ­

δήποτε είναι πιο πιθανό να ανέπτυξαν οι Ρώσοι ζωγρά­

φοι μη σωζόμενα θέματα της βυζαντινής εικονογραφίας 

βασισμένα, με τη σειρά τους, σε άγνωστα σήμερα από­

κρυφα κείμενα. Η παραδοσιακή τάση του ρωσικού πολι­

τισμού να διδάσκει μέσω της εικόνας και να παρουσιάζει 

οπτικά τις αντιλήψεις του Χριστιανισμού θα μπορούσε 

να έχει δώσει την ώθηση γι' αυτή τη δραστηριότητα. 

Οι δύο φορητές εικόνες της Μεταμόρφωσης -εκείνη της 

ιδιωτικής συλλογής και εκείνη του 15ου αιώνα από την 

Nereditsa- φαίνεται ότι προέρχονται από το Novgorod. 

Ωστόσο, το πιο φημισμένο έργο με αυτό το θέμα θα πρέ­

πει να ήταν η εικόνα του ναού της Μεταμορφώσεως 

στην οδό Ilyina στο Novgorod, που κτίστηκε το 1374 και 

διακοσμήθηκε το 1378 από τον Θεοφάνη τον Έλληνα. 

Είναι πολύ πιθανό η εικονογραφία των ρωσικών εικό­

νων που εξετάστηκαν να ανάγεται στη χαμένη σήμερα 

εικόνα του Θεοφάνη. Σε αυτή την περίπτωση το θέμα 

δεν αφορά μόνο στη ρωσική εικονογραφία, αλλά είναι 

ζήτημα του ευρύτερου χώρου της βυζαντινής τέχνης. 

246 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

