_publsting

AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 28 (2007)

AgAtiov XAE 28 (2007), Mepilodog A'. Ztn pvriun tou MNavAou M. MuAwvd (1915-2005)

AEATION
THYX
XPIZTIANIKHX
APXAIOAOI'IKHXZ ETAIPEIAYX

NEPIOAOZ A" TOMOX KH
2007

Mia ayvwotn €lkéva Tou mpwTou PLoou Tou 150u
awwva amno to Novgorod pe napdaotaon tng
HETAMOPPWONG Kal oL L3iou OENaTog pWOLKEG
€LKOVEQG,

Engelina SMIRNOVA

doi: 10.12681/dchae.590

BiBAloypa@pikn avagopa:

SMIRNOVA, E. (2011). Mia dyvwotn €wéva Tou TipwTtou pioou Tou 150u awwva and to Novgorod pe mapdotaon tng
METANOPPWONG Kat oL LOlou BEPATOG PWOLKEG EWKOVEG,. AeATiov TG XpioTiavikiiG ApxatoAoyikn g Etalpeiag, 28,

237-246. https://doi.org/10.12681/dchae.590

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd0tng: EKT | MpdéoBaon: 20/01/2026 08:50:21




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Une icone novgorodienne inédite de la premiere moitié
du XVe siecle au theme de la Transfiguration et les
icOnes russes illustrant le méme sujet

Engelina SMIRNOVA

ITeptodog A', Topog KH' (2007) XeA. 237-246
AG®HNA 2007

www.deltionchae.org




Engelina Smirnova

UNE ICONE NOVGORODIENNE INEDITE DE LA PREMIERE
MOITIE DU XVe SIECLE AU THEME DE LA TRANSFIGURATION
ET LES ICONES RUSSES ILLUSTRANT LE MEME SUJET

Avec I'apparition en Russie des marchés d’antiquités et le
nouvel essor pris par les collections privées, ces derniéres
années, les historiens d’art ont pris connaissance d’ceuvres
remarquables de I'art russe médiéval et ont découvert de
nouvelles variantes de la peinture byzantine. L’'une de ces
ceuvres, la grande icone de la Transfiguration (164119 cm)
appartient a une collection privée de Moscou (Fig. 1).

La composition de cette icone sort de I'ordinaire : les re-
gistres qui la composent jouent tous trois un rdle actif. Au
registre supérieur est figuré le Christ en gloire, flanqué des
prophétes Elie et Moise. Deux scénes complétent la repré-
sentation : Elie, accompagné d’un ange, s’envolant sur un
nuage (Fig. 2) et Moise, lui aussi accompagné d’un ange, se
levant de son tombeau (Fig. 3). Dans la zone médiane, trés
large, les apOtres Pierre, Jean et Jacques accompagnent le
Christ dans son ascension du mont Thabor puis en redescen-
dent. Conformément au schéma traditionnel, les trois
apodtres tombés occupent le registre inférieur.

Par endroits, la peinture est trés endommagée et un nouveau
levkas, imitant la peinture originelle, a été appliqué ¢a et 1a.
Ces rajouts s’observent dans la partie supérieure, sur le visa-
ge du Christ, qui se démarque par une expression de douce
béatitude, et sur les visages des deux prophétes, Elie et Moi-
se, encadrant la gloire. La restauration s’inspire des visages
des sceénes voisines. Dans la zone intermédiaire, deux visages
(du Christ) sont enticrement nouveaux. Au registre infé-
rieur, seule la figure de 'apdtre Jacques est authentique, le
personnage de I'ap6tre Jean présente des rajouts et la figure
de I'apdtre Pierre est totalement refaite a I'imitation d’une
icone bien connue du début du XVe siecle, conservée dans la
cathédrale de I’Annonciation, au Kremlin, a Moscou.

1S. Dufrenne, « La manifestation divine dans I'iconographie byzantine de
la Transfiguration », Nicée II, 787-1987. Douze siécles d’images religieuses.
Actes du Colloque international Nicé 11 tenu au Collége de France, Paris, les

Notons qu’a I'inverse de Moise, figuré en pied, Elie, emporté
par un nuage, est représenté en buste, de méme que I'ange. Un
large espace libre est visible sous le groupe d’Elie et de I'ange.
Le fond et le cadre de I'icone étaient dorés (1’or est actuelle-
ment trés endommagg) et recouverts d’un revétement, dont
certains clous en argent sont encore visibles sur le levkas. En
dépit du revétement, le cadre était orné. Toutes les inscrip-
tions ont disparu.

Bien que partiellement endommagée, cette icone est d’'une
importance indéniable. Elle illustre une des deux variantes
iconographiques des représentations de la Transfiguration
que nous a livrées I'art byzantin. Dans I'une d’elles, les
rayons lumineux émergeant de la figure du Christ sont souli-
gnés. Les apotres, représentés au registre inférieur de la
composition, sont prosternés et éblouis par cette vision.
Cest essentiellement dans la seconde moitié du XIVe
siecle, aprés le triomphe de saint Grégoire Palamas, que cet-
te version, connue depuis longtemps dans I’art byzantin!,
s’impose véritablement. Citons, a titre d’exemple, une mi-
niature des Oeuvres Théologiques de I'empereur Jean VI
Cantacuzene, 1371-1375 (conservée a la Bibliotheque natio-
nale de Paris, gr. 1242, fol. 92v)2, qui souligne le surnaturel
de la lumiére sur le mont Thabor. La structure géométrique
de la composition, avec ses lignes diagonales, accentue la dy-
namique et ’énergie qui s’en dégagent.

C’est au groupe illustrant la seconde version du théme
qu’appartient notre icone de la collection privée, composi-
tion aux formes paisibles dans laquelle la lumiere divine
s’exprime par ’harmonie des couleurs et I’humeur lyrique
des personnages. Toutefois, une série de variantes existe
entre ces deux grands groupes.

2, 3, 4 octobre 1986 (éd. F. Boespflug, N. Lossky), Paris 1987, 185-205.
2 G. Galavaris, Greek Art. Miniatures of the Byzantine Manuscripts,
Athenes 1995, fig. 224.

237



ENGELINA SMIRNOVA

Fig. 1. Transfiguration. Premiére moitié du XVe siecle. Icéne dans la collection privée a Moscou.

La particularité de notre icone réside essentiellement dans
la taille impressionnante des apdtres qui gravissent le mont
Thabor et en redescendent et des prophétes Elie et Moise.

Aux grandes dimensions des personnages s’ajoutent la ri-
chesse du rythme de la composition, la différence des inter-
valles entre les personnages, I'expression des visages et les
gestes des personnages, autant d’éléments qui contribuent a
souligner I'importance de ces scénes. Quelques composi-

238

tions de I’époque des Paléologues traitent ces épisodes avec
une attention analogue, due sans doute a la volonté de la
culture byzantine d’établir un parall¢le entre la Transfigura-
tion et la Résurrection, de méme qu’entre la Transfigura-
tion et la Seconde Venue. Ce n’est pas un hasard si le cé-
lebre sakkos byzantin du XIVe siécle (dit la « Dalmatique du
Vatican ») porte, d’un c6té, la représentation du Christ en
gloire (variante de la Seconde Venue) et de I'autre, la Trans-



UNE ICONE NOVGORODIENNE INEDITE DE LA PREMIERE MOITIE DU XVe SIECLE

Fig. 2. Vol d’Elie sur le nuage a laide d’un ange. Detail de la Trans-
figuration (Fig. 1). Collection privée a Moscou.

Fig. 3. Ascension de Moise du cercueil a l'aide d’un ange. Detail de la
Transfiguration (Fig. 1). Collection privée a Moscou.

figuration, incluant notamment les grandes scénes des apo-
tres qui gravissent et descendent le mont Thabor?.

Durant la période paléologue tardive, les scénes qui figurent
les ap6tres montant et descendant étaient interprétées com-
me le symbole de I’ascension spirituelle et du perfectionne-
ment. Saint Grégoire Palamas désigne le mont que gravit le
Christ comme le « symbole de I’ascension dans tous les de-
grés de la vertu »* au méme titre que L’Echelle spirituelle de
saint Jean Climaque. Par ailleurs, saint Grégoire souligne le
motif de la « contemplation ascendante » dans la Transfigu-
ration’.

Si une des ceuvres de la période paléologue souligne le ca-
ractére pathétique et dramatique des figures des apdtres
montant et descendant, les autres, en revanche, expriment la

3 Byzantium. Faith and Power (1261-1557) (éd. H.C. Evans), New York
2004, 300-301, n° 177 (texte de W. Woodfin).

4 Grégoire Palamas, Défense des saints hésychastes (ed. J. Meyendorf),
Louvain 1973, Triade 2, part 3, paragr. 22.

3 Ibid.

méditation, la concentration, ’humilité et la douleur sur-
montée, comme c’est le cas d'une icone grecque datant de la
premiere moitié du XVe siecle, conservée au monastere du
Protaton sur le mont Athos®.

Les scénes qui présentent Elie et Moise sont jugées fort
rares dans I'iconographie de la Transfiguration. C’est I'émi-
nent byzantinologue russe, Nikolaj Pokrovskij, qui le pre-
mier a noté le sujet, n’ayant pourtant a sa disposition que
des ceuvres grecques et russes des XVIe et XVIIe siecles’.
Les témoignages de l’art byzantin qui nous sont parvenus
ignorent ces sceénes, qui ne sont pas enregistrées non plus
dans les descriptions des cycles d’actes d’Elie et de Moise,
pas plus que dans le corpus fondamental des cycles d’actes
des archanges que nous a livré le chercheur serbe Smiljka

6 M. Vassilaki, « Icons of the Middle Byzantine and Late Byzantine
Period », The Treasury of the Protaton, t. 2, Mont Athos 2004, 46, 48, fig. 14.
7 N. Pokrovskij, Evangelie v pamiatnikah ikonografii, preimushchestven-
no vizantijskih i russkih, Saint-Pétersbourg 1892, 200-201 (reprint Mos-
cou 2001, 293).

239



ENGELINA SMIRNOVA

Gabeli¢®. En revanche, ces épisodes se retrouvent dans les
ceuvres russes des XIVe-XVlIle siecles et dans la peinture
murale de la seconde moitié du XVe et du XVlIe siecles’.
Dans l'une de ses Homélies, saint Jean Chrysostome, inter-
prete Moise apparaissant sur le mont Thabor, lors de la
Transfiguration, comme le symbole des morts et Elie, em-
porté vivant au ciel sur un char de feu, comme I'image du
monde des vivants!®, Dans I'interprétation de la Transfigura-
tion, ce motif revét un aspect eschatologique. Selon saint Ba-
sile le Grand, la Transfiguration du Christ constitue I’antici-
pation de la seconde Venue, dés lors qu’il est apparu sur le
mont Thabor comme le seigneur des vivants et des morts!L.
Ces idées se refletent dans les textes liturgiques : « Ce sont les
apdtres qui appartiennent au monde terrestre, Elie de Fezba
est du ciel, Moise est du monde des morts »'2. Ephraim le Sy-
rien, dans son premier Hymne sur la Nativité du Christ écrit
(en prose rythmée) : « Elie et Moise L’ont vu / Car ’'humble
[doux= Moise S.E.] s’étant levé d’en bas/ et le zélateur [Elie
S.E.] étant descendu d’en haut / ont vu le Fils parmi eux. / Ils
ont prévu le mystere de la Seconde Venue, / Moise comme
I’ange des morts, / Elie comme I'image des vivants / Qui se
précipiteront chez Lui »'3. Et dans ces commentaires du Té-
traévangile, le méme auteur indique ot se trouvaient Elie et
Moise avant leur apparition sur le mont Thabor : « Le sei-
gneur appela Elie qui était monté au ciel et Moise qui était
retourné a la vie ». Ainsi, les scénes qui illustrent I’histoire
d’Elie et de Moise, de méme que la représentation détaillée
des groupes d’ap6tres, mettent 'accent sur le sens de I’événe-
ment qui se situe sur le mont Thabor et son impact sur tout le
genre humain : sur les hommes qui habitent la terre, ceux qui
sont dans le ciel et ceux qui se trouvent parmi les morts.

Les ceuvres patristiques mentionnées, le texte d’Ephraim le
Syrien en particulier, ont probablement donné naissance
aux légendes apocryphes qui, a leur tour, ont laissé des
traces dans I’art du monde chrétien. Dans une miniature de

8 8. Gabelié, Vizantijski i postvizantijski ziklusi arhangela (XI-XVIII vek).
Pregled spomenika, Belgrade 2004.

¢ A. Semoglou, « Voskresajushchij Moisej. O redkoj ikonograficheskoj
osobennosti sceny “Preobrazhenija” v nastennoj monastyrskoj zhivopi-
si severo-zapadnoj Grecii XVI veka, Issledovanie russkogo vlijanija »,
VizVrem 60 (2001), 174-177, fig. 3-5.

10pG, 58, col. 550-551.

11 pG, 29, col. 400. Voir aussi: PG, 58, col. 554.

121 ¢ Service de la Transfiguration, Matin, Chant 8, troparion 3.

13 Des heiligen Ephraem des Syrers Hymnen de Nativitate (Ephiphania),
(éd. E. Beck), CSCO, vol. 186, Louvain 1959, Hymne 1, Strophen 35, 36.
Le prétre Leonid Brilihes m’a trés aimablement communiqué la traduc-

240

I’évangile arménien a Matenadaran (n° 6201), datant de
1038 et figurant la Transfiguration, Elie et Moise sont repré-
sentés debout, comme le veut la tradition, mais Moise est
enveloppé dans un linceul blanc, car il représente le monde
des morts, s’étant levé de son tombeau pour se rendre au
mont Thabor!4,

C’est I’art russe du XIVe siecle qui nous livre les témoignages
directement postérieurs de I'iconographie de la Transfigura-
tion comportant les détails de ’apparition d’Elie et de Moise.
Ainsi une peinture murale de 1313, dans Iéglise de la Nativi-
té de la Vierge, au monastére Snetogorsk a Pskov. Ony trou-
ve un grand nombre de détails iconographiques rares : dans
la représentation de la Transfiguration (sur le mur ouest de
la branche méridionale de la croix), le Christ, Elie et Moise
debout occupent la zone supérieure, les apdtres tombés, la
zone inférieure, et les apotres montant et descendant, le re-
gistre médian. Sous le personnage d’Elie, représenté en pied,
on distingue des fragments de personnages nimbés, que 'on
croit pouvoir identifier aux figures d’Elie volant et de I'ange
qui 'accompagne!®. Malheureusement, la partie droite de
cette scéne est détruite. A en juger par les proportions de I'en-
semble de la composition, les deux scénes représentant les
prophetes étaient grandes et celle de droite représentait sans
doute Moise se levant du tombeau.

Un nombre relativement important d’icones russes figurant
la Transfiguration sont complétées par des scénes avec les
prophétes. Il s’agit habituellement de grands panneaux ré-
unissant des représentations de la féte a laquelle I’église est
dédiée. Parfois, ces icdnes, répondant a une vénération par-
ticuliere, occupent le registre inférieur de I'iconostase et
n’appartiennent pas a I’église proprement dite (naos). Ces
ceuvres se divisent en deux groupes. Au premier appartient
I'icdne bien connue de I’école de Moscou (vers 1403), prove-
nant de la ville de Pereslavl Zalesskij (Galerie Tret’jakov)®.
Cette icone apparait plutét comme un compromis. La com-

tion russe du texte syrien qu’il doit publier prochainement.

14 Izmajlova, Armianskaja miniatura XI veka, Moscou 1979, 60-61,
fig. 25. Voir aussi: R. Stichel, « Una rappresentazione armena della Trans-
figurazione di Christo », Atti del Primo Simposio Internazionale di arte
armena, Venezia, 1975, S. Lazaro 1978, 669-673. C’est a A. Semoglou
que I'on doit d’avoir remarqué cette iconographie (Semoglou, op. cit.,
177).

151, B. Golubeva, V. D. Sarabianov, Sobor Rozhdestva Bogorodici Sneto-
gorskogo monastyria, Moscou 2002, pl. IV, n° 9.

16 v, N. Lazarev, Russkaja ikonopis’ ot istokov do nachala XVI veka,
Moscou 1983, pl. 91.



UNE ICONE NOVGORODIENNE INEDITE DE LA PREMIERE MOITIE DU XVe SIECLE

Fig. 4. Moise et ange volent sur le nuage. Detail de la Transfiguration.
Vers 1403. Icone de la cathédrale de la Transfiguration a Pereslavl
Zalesskij. Galerie Tret jakov.

position, dans laquelle les rayons lumineux sont accentués,
se rapproche du modele de la miniature, déja mentionnée,
des Oeuvres Théologiques de Jean le Cantacuzene (a la Bi-
bliothéque nationale de Paris). Les scénes complémentaires
représentant les ap6tres qui montent et descendent et la sce-
ne voisine figurant 'ascension d’Elie et de Moise sont pe-
tites proportionnellement et semblent avoir été ajoutées un
peu artificiellement a la composition principale. Les scenes
représentant Elie et Moise (Fig. 4) sont faites a la « gri-
saille » ; les deux prophétes volent avec les anges sur des
nuages ; leur attitude est paisible et leurs corps volumineux
sont traités de maniere classicisante. Moise se levant de son
tombeau n’est pas représenté ici. L’iconographie de ces
scenes remonte a une source différente de celle qui a inspiré
I'icone de la collection privée. C’est le méme modele icono-

graphique, légerement modifié (les prophétes sont debout),
que reproduit I'icone principale de 1’église de la Transfigu-
ration du Sauveur au monastere fondé par saint Efimij a
Souzdal, icone que I’on tient pour un don du prince Dimitri
Pozharskij, vers 1642 (aujourd’hui au Musée de Souzdal).
Les icones du deuxiéme groupe représentent Elie volant sur
le nuage, tandis que Moise se léve du tombeau. Les anges
conduisent les prophétes. Ce groupe correspond trés minu-
tieusement aux indications patristiques de I’apparition de
Moise, sorti du monde des morts. Les représentations qui
appartiennent a ce groupe sont nombreuses. Le plus ancien
exemple connu est I'icone de la collection privée, examinée
ci-dessus. Nous ne connaissons pas d’autres compositions
du méme groupe au XVe siécle. Le XVle siécle, en re-
vanche, nous en a livré quelques-unes. Ce sont des icones de
diverses églises de la Transfiguration du Sauveur, a Neredi-
tsa prés de Novgorod (Musée de Novgorod)!7, au monastére
de Mirozh a Pskov (Musée de Pskov), au monastére de So-
lovetskij (icone antérieure a 1549, aujourd’hui au Musée du
Kremlin a Moscou), au monastére de Kirillo-Belozerski,
(icone des environs de 1595, aujourd’hui au Musée Kirillo-
Belozerski) (Fig. 5).

C’estla méme thématique que traite le sudarion brodé (Mu-
sée de la République du Tatarstan), offert en 1565 par le
voivode Grigori Boulgakov au monastére de la Transfigura-
tion du Sauveur a Kazan.

Les représentations d’Elie s’envolant sur un nuage et de
Moise se levant du tombeau se répétent sur les icOnes russes
des XVIIe et XVIIle siecles : I'icone du Musée de Solvytche-
godsk (début du XVlIle s.), ot la scéne figurant Moise occu-
pe le registre inférieur, 'icone de I’église de Saint Jean le
Précurseur a Uglitch (seconde moitié¢ du XVIIe s., Uglitch,
cathédrale de la Transfiguration du Sauveur), celle du mo-
nastere de Sainte Catherine au mont Sinai (ramenée de
Russie) (fin du XVIle s.), celle de Velikij Oustiug (actuelle-
ment dans la collection K. Voronin, &8 Moscou), ou les
groupes d’apotres sont représentés trois fois sur le registre
médian, tandis que le Christ et les apotres tombés occupent
le registre inférieur. On retrouve ces scénes aussi hors de
Russie, notamment sur une icone du XVlIle siécle dans une
collection privée8, et une autre au Musée national de Stock-
holm (la « piadnitsa »), icone du XVlIle siécle repeinte au

17 Novgorod Icons 12th-17th Century (preface D. Likhachov, intr. V.
Laurina, V. Pushkariov), Oxford - Leningrad 1980, pl.177.

18 New Grecian Gallery. Catalogue. Feast Day Icons 14th-17th Century.
November 1973 - January 1974, Londres 1973, fig. 24.

241



ENGELINA SMIRNOVA

p
Vi A

W

{
]
i
kb
rvf
|

R e

Fig. 5. Transfiguration. Vers 1595. Icone de I’église de la Transfiguration au monastére

Kirillo-Belozerski. Musée Kirillo-Belozerski.

XIXe)", et I'icone de la collection de la Banque « Intesa » a
Vicenza, datant du XVIIIe siecle’.

On retrouve les petites icones russes du XVIle siecle de la
meéme iconographie dans les monastéres Pantocrateur et
Xenophontos au Mont Athos et ceux de Sainte Catherine au
Mont Sinai.

Méme sur les triptyques miniatures représentant la Vierge
Vladimirskaja et des scenes évangéliques, ceuvres de peintres

19U, Abel, V. Moore, Icon. Nationalmuseum, Stockholm 2002, n° 159.
20 Jcone russe. Collezione Banca Intesa. Catalogo ragionato, Milan 2003,
t. 1,0%72;

242

de I’école de Stroganov, datant du XVIle siécle, la Transfi-
guration est complétée par les épisodes avec Elie et Moise,
malgré les dimensions réduites de ces compositions.

A ce groupe s’ajoutent quelques icones oil cette version ico-
nographique est légerement réduite. Selon la tradition, les
propheétes sont représentés debout, a coté du Christ en gloire,
mais ils sont conduits par des anges. Sur I'icone de la premicre
moitié du XVlIe siecle (collection privée a Moscou, autrefois
dans la collection Schousev) (Fig. 6), Elie et I'ange se tiennent
debout sur le nuage, tandis que Moise, accompagné lui aussi
d’un ange, se dresse sur le couvercle d’un cercueil, rappelant
I'image du prophete se levant du tombeau. Les nimbes des
deux anges sont en forme d’étoile, symbolisant leur apparte-



UNE ICONE NOVGORODIENNE INEDITE DE LA PREMIERE MOITIE DU XVe SIECLE

Fig. 6. Transfiguration. Premiére moitié du XVIe siécle. Icone de la collection de
Schousev. Collection privée a Moscou.

nance a la sagesse divine. Sur I'icone de I’église Saint-Nicolas
«s0 Usohi » a Pskov, vers 1536 (Musée de Pskov), les anges se
tiennent debout, derriére des propheétes sur 'épaule desquels
ils posent la main, en un geste protecteur. A cette catégorie
appartient aussi la grande icone de I'église de Znaménié a
Moscou, datant du XVIIe siecle (Galerie Tret’jakov).

Il est évident que bien d’autres compositions semblables
illustrant des épisodes comme le voyage des prophétes et
Moise se levant de son tombeau, ont été conservées mais

211, Ja. Porfir’jev, Apokrificheskie skazanija o vethozavetnyh litsah 1 soby-
tijah po rukopisiam Solovetskoj biblioteki, Moscou 2005 (reimpression

leur iconographie n’a pas suffisamment attiré 'attention des
byzantinologues pour qu’elles soient remarquées.

La présence, dans la peinture russe, de ces motifs iconogra-
phiques résulte des particularités de I'iconographie et de la lit-
térature russes. Le texte de la « Vie du prophéte Moise » exi-
ste dans une traduction slave incluse dans la « Tolkovaja Pale-
ja». Son apparition en Russie remonte, au plus tard, au XIVe
siecle, voire a la période mongole. Ce texte contient nombre
d’allusions aux événements du Nouveau Testament?!. L’art

de I’édition de 1877), 203-204, 259-260 ; Biblioteka literatury Drevnej Ru-
si, t. 3, Saint-Pétersbourg 1999, 118-149, 376-378.

243



ENGELINA SMIRNOVA

russe des XVe et XVIe siécles se signale par des scenes li€es a
la mort de Moise : la lutte de I’archange contre Satan pour ré-
cupérer le corps du prophéte et la mise au tombeau de Moise
par l'archange??. Celle de ’ange aidant Moise a se lever du
tombeau se situe donc dans la continuation des deux autres.
L’ange, vétu d’un himation rouge et portant le nuage qui
transporte le prophéte Elie (tel qu’ils apparait sur I'icone de la
collection privée) renvoie assurément a I'image de 'archange
Michel soutenant le char de feu, sur des icones russes qui figu-
rent ascension au ciel du prophéte Elie.

La Transfiguration de la collection privée reflete un phéno-
mene de I'art tardo-byzantin qui a retenu I'attention de Brani-
slav Todi¢. Etudiant les peintures murales du XIVe siécle
dans les Balkans, I’auteur note un enrichissement singulier de
I'iconographie des Grandes Fétes mélant, comme c’est le cas
ici, des épisodes issus des textes apocryphes a des scenes de
I’Ancien Testament et & des images allégoriques?. Ce procé-
dé apparait dans la peinture russe dés la premiere moitié du
XIVessiccle. C’est notamment le cas de la fresque (déja men-
tionnée) de la Transfiguration dans le monastére Snetogorsk
a Pskov (1311) et de I'icone de la Descente aux Limbes ( mi-
lieu du XIVe siécle, aujourd’hui dans la collection Vladimir
Logvinenko a Moscou) qui réunit les figures de six femmes de
I’Ancien Testament?. S’agissant du théme qui nous occupe,
la question est de savoir si cette nouvelle iconographie est née
en Russie indépendamment de toute influence extérieure ou
si elle dénote une influence byzantine. Malgré ’absence de
prototypes byzantins conservés, il est fort peu probable que
les peintres russes de la premi¢re moitié ou du milieu du XIVe
siccle aient osé inventer de nouvelles scénes pour les inclure
dans I'iconographie traditionnelle. Il est plus vraisemblable
qu’ils aient développé des motifs disparus de I'iconographie
byzantine s’inspirant, a leur tout, de textes apocryphes qui,
eux non plus, n’ont pas été conservés. La tendance tradition-
nelle, dans la culture russe, consistant a instruire par I'image
et a illustrer visuellement des concepts de la chrétienté, a pu
servir d’impulsion a I'activité de ces peintres.
L’enrichissement de liconographie des fétes dans les
grandes icOnes russes s’est clairement manifesté a partir de
la fin du XIVe-début du XVe siecle. La plupart de ces icOnes
représentent la féte a qui I'église est dédiée. Les exemples

22 Gabeli¢, op.cit. (n. 8), n° 40, 66, 74, 75, 76, 85.

BB, Todi¢, Srpsko slikarstvo u doba kralia Milutina, Belgrade 1998, 124,
126, 128.

24E. Smirnova, « More about the Rare Iconography of the Descent into
Hell », AXAE KZT (2005), 303-310.

244

les plus évidents sont les compositions qui illustrent la Des-
cente aux Limbes (icone de la fin du XIVe siécle, a la Gale-
rie Tret’jakov et ses variantes multiples, datant des XVe et
XVle siécles®, et la Dormition de la Vierge « au nuages »
(dont les témoignages du XIVe-début du XVe si¢cle n’ont
pas été conservés mais qui nous a livrté de nombreux
exemples a la fin du XVe et au XVIe siécles)?. Les grandes
icones de la Transfiguration enrichies des scenes complé-
mentaires appartiennent a la méme catégorie. Cette icono-
graphie, comme celle que ’on retrouve dans d’autres com-
positions, refléte un début de tradition nationale qui com-
mence a se former. Les auteurs des nouveaux programmes
iconographiques tentent de souligner le sens universel des
événements. Aussi n’hésitent-ils pas a méler I’Ancien et le
Nouveau Testaments, le monde des vivants et des morts, les
peres bibliques et les prophétes aux femmes de ’Ancien
Testament ; ils illustrent le triomphe des vertus sur les vices,
des anges sur les démons et réunissent les ap6tres autour du
lit de la Vierge comme symboles de I'Eglise terrestre.
Désireux d’enrichir leurs compositions de certains détails,
les peintres d’icones n’hésitent pas a faire des emprunts a
Iiconographie d’autres sujets. L’image d’Elie volant sur le
nuage remonte a celle des apotres volants, sur les composi-
tions de la Dormition, et Moise se levant du tombeau rap-
pelle les Justes se levant de leurs sarcophages, dans la Des-
cente aux Limbes.

Le professeur Athanassios Semoglou, qui a étudié I'icono-
graphie de Moise dans la Transfiguration, mentionne six re-
présentations de cette scéne sur des fresques de la fin du
XVe-XVle siécle en Macédoine grecque et en Epire?’. A
son avis, ’apparition de cette variante revient a des moines
grecs désireux de consolider la chrétienté dans sa lutte
contre I'Islam. M. Semoglou a proposé trés prudemment de
dater I’apparition de ces épisodes dans I'art grec, sous I'in-
fluence de I’art russe, de la période post-byzantine. Mais la
fresque de la chapelle Saint-Nicolas (1560), au monastere
de la Grande Lavra sur le mont Athos (publiée par A. Semo-
glou?®), se distingue des icones russes de la Transfiguration
par sa structure. Elie et Moise sont représentés en buste, vo-
lant sur des nuages, accompagnés de leurs anges. Si ces
scénes présentent des analogies avec I'icone russe de style

25 E. Smirnova, « Une icone de la Descente aux Limbes d’une rare icono-
graphie », Zograf 22 (1992), 54-59.

26 Lazarev, op.cit. (n. 16), pl. 116.

27 Semoglou, op.cit. (n. 9), 176-177.

28 1bid., fig. 2.



UNE ICONE NOVGORODIENNE INEDITE DE LA PREMIERE MOITIE DU XVe SIECLE

byzantinisant de la Galerie Tret’jakov (1403), elles different,
en revanche, de la version qui s’est répandue en Russie,
illustrant le theme de Moise se levant du tombeau.

Les formes anguleuses (en particulier pour les ailes des
anges et les contours des rochers) révelent le style d’'un
peintre de Novgorod. Le style de I’école de Novgorod se ma-
nifeste plus clairement encore dans les couleurs vives et
contrastées des vétements, les taches de lumiére blanche qui
soulignent le volume des draperies et les taches de lumiére
bleue sur les étoffe de couleur lilas, traits qui caractérisent la
peinture de novgorodienne du XVe siecle.

Autre caractéristique stylistique : le groupement singulier
des apdtres qui montent et qui descendent. Dans chaque
scene, les deux apdtres semblent en quelque sorte soudés
I'un a Pautre : vé€tu d’un himation rouge, saint Jean, debout
au premier plan, cache I'autre apotre, facon de rapprocher
les deux apdtres au point de les souder se retrouve sur une
autre icone de la Transfiguration d’origine novgorodienne
(3e quart du XVe siecle), provenant de la collection Aleksej
Morozov (aujourd’hui dans la Galerie Tret’jakov)®.

Les visages, attitudes et gestes expriment des sentiments
d’attendrissement et d’affliction mélés d’espoir. Les sourcils
fins, légérement rehaussés pres de la racine du nez, donnent
une impression de tristesse. Certains visages expriment la
souffrance ou encore la joie mélée aux pleurs (le visage d’E-
lie sur le nuage, notamment). Les mouvements sont retenus
et délicats. L’icone du peintre de Novgorod rappelle les
ceuvres de Moscou des années 1420-1430 : notamment les
icones les plus chargées d’émotion de I'iconostase de I’église

29 Sophia, la Sapienza di Dio (éd. G. Cardillo Azzaro, P. Azzaro), Milan
1999, n° 34.

30 Lazarev, op.cit. (n. 16), pl. 103-104.

31E, Smirnova, Fonti della Sapienza. Le miniature di Novgorod del XV se-

de la Trinité du monastére de Saint Serge® et les fresques
qui décorent la barriere d’autel dans le monastere Saint-
Savvas a Zvenigorod. Au nombre des ceuvres de Novgorod,
citons aussi les miniatures de I’évangile, de la collection de la
comtesse Cheremetieva, aujourd’hui au Musée historique
de Moscou (Mus 364)3!. Toutefois nous n’avons pas suffi-
samment d’éléments pour proposer une date plus précise
que la premiere moitié du XVe siecle pour notre icone.
Le niveau trés élevé de Iicone désigne un grand atelier de
Novgorod, vraisemblablement de I’entourage de l’arche-
véque, et semble prouver que ’ceuvre était destinée a une
église d’'une importance particuliére. La Chronique de Nov-
gorod de 1442 nous livre une impressionnante description
de la construction de I’église de la Transfiguration, ordon-
née pas 'archevéque Evfimij II, dans la ville de Russa, a
proximité de Novgorod®. Il n’est pas impossible que I'icone
de Novgorod provienne de cette église.

On ne terminera pas cet exposé sans hasarder une hypothe-
se. Sil’on accepte que I'icone de I'église de la Transfiguration
de la rue Ilyina a Novgorod, construite en 1374 et décorée en
1378 par Théophane le Grec est le modéle le plus vénéré a
Novgorod, modele auquel se référent notamment les deux
icones de la Transfiguration, celle de la collection privée et
celle de Nereditsa, on peut aisément supposer que l’icono-
graphie des icOnes russes que nous avons examinées, remon-
te a une icone disparue de Théophane. Ce qui ouvre notre in-
vestigation a un champ bien plus vaste que celui de I'icono-
graphie russe : le domaine de 'iconographie byzantine.

colo, Milan 1996, fig. 32, 34, 74-77.

32 « Novgorodskaja Cetvertaja letopis’ », Polnoe sobranie russkih letopi-
sej, t. IV, 1, Moscou 2000, 438. Voir aussi: ibid., t. XLIII, Moscou 2004,
179.

245



Engelina Smirnova

MIA AI'NQZTH EIKONA TOY ITPQTOY MIZOY
TOY 150uv AIQNA AIIO TO NOVGOROD ME ITAPAZTAZH
THX METAMOP®QZHX KAI OI IAIOY OEMATOX PQZIKEY EIKONEX

Acpogm'] YLOL TNV £QEVVAL EDWOE 1) AVARAAVYT) ULALS (PO-
ONTNG ELROVAS TG METAROQPMOTNS 08 LwTIXT) CUALOYY
™™g Mooyag (Ewx. 1), n omoio tagovotdter Oha To tdai-
TEQU Y OLQOXTNOLOTLRA TG Cwyoagxns tov Novgorod o
TA TO TEWTO Woo Tov 150v awmwva. H ovvBeon avamtio-
OETOL OF TEELS CWOVES. ZTNV aAvATEQN EROVILOVTOL, GV~
PV e TNV TaRAd00T, 0 XQLoTog péca o€ dOE, TAat-
OUWUEVOG aTtd Tovg eogntes Hhla xow Mwvor), »a0wg
xnow QVO oTTAvIEg oxNVEG: 1) avaAnyr tov Hhio edvm og
veéAn e T Ponbera evog aryyéhou (Ew. 2) nou n avdn-
Y1 Tov Mwvuon amd tov TAgo, ETIoNG UE T1) CUVOOELX
evog ayyéhov (Ew. 3). Ztn peoaia, mhatid Savn, oL ortd-
otolot ITétgog, Imavvng xan IdxwPog avégyovrar pali
ue Tov XoLotd 0to 000g OufmE %ol RATEQYOVTIOL OTTO
oUTO. ZTNV ®OTOTEQN LMV OL TRELS ATTOGTONOL ELROVILO-
VTOL TTEOUEVOL XATOYNG, CUUPVOL UE TNV TTAQAO00.

H ewxovoypagio avtr moté dev Bewendnxe ovvnOloué-
vn. Katd v Votepn malatoloyela megiodo oL oxnveg
UE TNV AVOdO %o TNV ®AO0DO TV ATToaTOMWYV ElY ALV £Q-
unvevbel eniong wg cUUPOLA TNG TTVEVUATIXG OVAAY-
PYng xow TG tereimong. O ayrog Tonyoplog o TTahapdg
X0QOXTNELLEL TO OOC 0TO OTolo AVERN®E 0 XQLOTOG OV~
Polo tng avodou oe Oheg Tig Pabuides ™G apeTg, oV~
pova row e v Hvevuatixny KAuaxa tov ayiov Iodv-
vn KMpaxog.

Ovoxnveg pe tov Hhia xou tov Mwvor Oswgotvton ouvi-
Bwg eEaQETIHG OTTAVIES TNV ErOVOoYQapio. Tng Meta-
noepwons. Qotodco, o dyos Indvvng o Xeuoodotopog
OLVOUPEQEL OE LD OLTTO TLG OUMES TOV OTL O Mwuomg Togov-
OLOOTNXE 0TO 0QOS OaPwe 1atd T MeTaudEP®WoN wg
EXTTQO0WITOG TOU XOOUOV TWV VEXQWY, vy 0 HAlag, mov
elye avoln@ei Lovtavog 0Toug 0VEAVOUG, WG EXTROCW-
7O TOU KOOWUOU TV Cwvtavay (voonu. 10). Ze ovtr)
Bewola otnEWopevos o Méyas Baoikelog »xau ®xvimg o
Egoaip 0 20006 100oadidovv 0t Metaudqpwan 0yoto-
Aoyuxn ddotaon (vrroonu. 12-13). TIogopoteg avuhyelg
AVTOVORADVTOL 0TIV TEYVH (UXQOYQOUPLOL TOV OLQUEVIXOV
gvaryyehiov Tov €toug 1038 oto Matenadaran, 65tov 0 Mw-
VoG EOVICETOL TUALYUEVOG 08 AeEUHO GA0VO, WG EXTTO-
0WITOG TOU ROOUOU TV VEXQMV) (vroonu. 14).

246

Ou oxnvég g avainyng tov meognt) Hilo xou tov
Mawvon amtd Tov Tdgo eiva LLaitea dLadedouéves 0T
QWOLKY TEXVY, OO0V PO OTNV ELOVOYQOQia TG Me-
Topoe@wons. To mEwoTEQO CWTOUEVO delyna ElvoL M
ToLOyQapia TS Lovi|g Snetogorski ato Pskov, tou 1313.
To dGMa QoLrd £Qyo daxgivoval o dVO xaTIYOQIES.
2T0 QY0 TNG TEWTNG RATNYOQLOS ELROVICETOL 1) OLVAAN-
Y1 tov Hhie »ow tov Mwvor, oL duwg 1 €ygQon tou
Mwuot) ot ToV TAQO. Ze AUTI) TV RATNYOQLO EVIATOO-
vtou 1 poenTN erdva tov 1403 oty Prakepi Tret’jakov
(Ew. 4) now oguopéveg dlles. Ztn devteQn opdda avn-
OUV OL TTEQLOOOTEQRES ELXOVEG: piot TOV o ooV Tov 150v
awva, xo0ws xow €gya Tov 160v »aw tov 170v awwva
(Ew. 5 »ou 6), atd to ooia To. TEQLOOATEQO. TTQOEQYO-
VT oo VOoUg aglEQWUEVOVGS 0t Metapdogwon.
TTapd to yeyovos ot extds Pwotog oL yvwotég ouvhéoelg
™G MeTopo@wong mou TeQLMAUBOVOUY QUTES TIG OXT)-
VEG XQOVOLOYOUVTOL LOALS OTOL TEAT TOV 150U %ou oto 160
aova (to BEuo. CUVOVTATOL CQYOTEQU OTY) UVNUELOXT|
Cwyoaguxn Tov EMMOdLHOY XDEOUY, BA. vitoonu. 9), ortwo-
orote eivan o mBavo vo. avértuEay ol Pooot Cwyed-
ot un owgoueva Bépata g fulovivig ElOVOYQOPLOG
Paowopéva, pe TN OERA TOVG, 08 AYVWOTA OTUEQT. OLITO-
novpa xetpevo. H magadooiaxn Tdomn Tov oot Toht-
TLOUOU VO OLOAOHREL UECM TG ELROVOS KO VOL TTOLQOVOLALEL
omttird g avitMpels Tov Xoonaviopov Ba urmogovoe
va €xeL dmoeL TNV mONon YU autr T d0aoTnoLdTTa.

OL 800 popnTES EOVES TNG METAUOQPWONG —EXELVY) TNG
W TrNg oVAOYNS ®ow exelvn Tov 150v audva amd Ty
Nereditsa— @aivetol 0TL TEogQyovTaL artd to Novgorod.
Q01000, TO TTLO PNUOUEVO £0YO e OVTO TO BEna Oa TEé-
TEL VA NTOV 1] EOVA TOU VaoU TS METAUOQPMOEMS
otV 090 Ilyina oto Novgorod, tov xtiotnxe to 1374 no
SranoounOnxe to 1378 amd tov Oeogdvn tov ‘Elknva.
Elvar old mbavd 1) eixovoyapio TV Qwottmy exo-
VOV TTOU EEETAOTIHAYV VO OLVAYETOL OTY) OUEVY] GYUEQCL
ewovo. Tov Ogo@dvr. Ze auT TNV TEQITTWON To BEpa
eV QPO LOVO 0TI QWOLKY] EOVOYQAQIL, AALA eivon
CNTLQL TOU EVQUTEQOU YMEOU TS PUTaVTIVIG TEYXVNG.


http://www.tcpdf.org

