AL

T DOCUMENTATION

& " CENTRE
~ublishing

AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 29 (2008)

AgAtiov XAE 29 (2008), MNepiodog A'. Zn pvriun tng Avvag MapaBd-Xat{nvikoAdou (1911-2005)

Mapaoctdoelg Twyv MNanwv tng POUNg oto vaod tng
Ayiag Zopiag AXpidog. ZupBoAn otnv WdeoAoyia
™G apxLlemokomnng tTng Axpidog

AEATION
THX
XPIZETIANIKHXZ
APZAIOAOI'TIKHE ETAIPEIAZ

Branislav TODIC

doi: 10.12681/dchae.612

NEPIOAOX A TOMOX k&)
2UIMEE

BiBAloypa@pikn avagopa:

TODIC, B. (2011). Mapactdoelg Twv Manwv Tng Pwung oto vad g Ayiag Zopiag Axpidog. ZupBoAr oty deoloyia
NG apxlemokormig g Axpidog. AeAtiov ¢ Xpiotiavikiig ApxatoAoyikng Etaipeiag, 29, 105-118.
https://doi.org/10.12681/dchae.612

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpooBaon: 20/01/2026 13:28:51




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Représentations de Papes Romains dans 1'église Sainte-
Sophie d'Ohrid. Contribution a I' idéologie de
'archevéche d'Ohrid

Branislav TODIC

ITeptodog A', Topog KO' (2008)e XeA. 105-118
A®HNA 2008

www.deltionchae.org




Branislav Todié

REPRESENTATIONS DE PAPES ROMAINS
DANS L’EGLISE SAINTE-SOPHIE D’OHRID
CONTRIBUTION A L' IDEOLOGIE DE IARCHEVECHE D’OHRID

Depuis que les fresques de Sainte-Sophie ont été débar-
rassées, il y a un demi-si¢cle, d’une couche de mortier appli-
quée a une date postérieure, elles ne cessent d’attirer I'at-
tention des spécialistes de I’art byzantin!. Les auteurs les da-
terent, immédiatement et a la quasi-unanimité, de I’époque
de I'archevéque Léon (1037-1056), sur la foi du Catalogue
des archevéques bulgares, qui attribue a Léon la construc-
tion de I’église inférieure d’Ohrid, dédiée a la sainte Sages-
se%. Vul'importance du personnage, « le premier des Grecs »
a avoir dirigé I’archevéché d’Ohrid (tel que le qualifie notre
source en question), et le plus proche collaborateur du pa-
triarche constantinopolitain Michel Cérulaire, dans la polé-
mique avec Rome au sujet du Grand schisme de 10543, tous
les chercheurs lierent le programme et I'iconographie des
fresques de Sainte-Sophie a I’activité de 'archevéque Léon
et aux événements immédiatement antérieurs ou posté-
rieurs au Schisme*. Il se trouve que les murs de ’église d’Oh-
rid illustrent une série de thémes jusque la inédits — la Com-
munion des apdtres ou Eucharistie, Saint Basile officiant, le
Christ-prétre, notamment — et dont I'iconographie faisait

! La note historiographique la plus compléte sur la peinture de Sainte-
Sophie est due a la plume de C. Grozdanov, Studii za ohridskiot Zivopis,
Skopje 1990, 24-41.

2 H. Gelzer, Der Patriarchat von Achrida, Leipzig 1902, 6. J. Ivanov, Bal-
garski starini iz Makedonija, Sofia 1931, 566. Sur le catalogue et sa data-
tion entre les années 1170 et 1178 v. R. Ljubinkovié, Studije iz srednjove-
kovne umetnosti i kulturne istorije, Belgrade 1982, 91-101.

3 Les informations les plus complétes sur Léon ont été fournies par Mi-
chel, évéque de Dévol vers 1118, dans ses notes inséres dans la Chro-
nique de Skylitzes : B. Proki¢, Zusdtze in der Handschrift des Johannes
Skylitzes Codex Vindobonensis Hist. graec. LXXITV, Munich 1906, 35 (n°®
58), 49 (au suivant: Zusdtze). loannis Scylitzae Synopsis Historiarum, éd.
1. Thurn, Berlin - New York 1973, 400, 433-434, 479. Sur cet arche-
véque, voir aussi H. Gelzer, Der Patriarchat von Achrida, 6. A. Michel,
« Der Autor des Briefes Leos von Achrida », BNJb 3 (1922), 49-66. 1d.,
Humbert und Kerullarios, 11, Paderborn 1930, 123-137, 282-294.

écho a la grande polémique entre I'archevéque Léon et ses
contemporains sur des questions de dogmes et de liturgie’.
Aussi Sainte-Sophie d’Ohrid peut-elle étre considérée, avec
I’église homonyme de Kiev, comme un monument-clé dans
I’évolution de la peinture byzantine entre le Xle et le XVe
siecleb. C’est précisément en raison de leur caractére spéci-
fique qu’il convient de situer les fresques d’Ohrid aux en-
virons de I’année 1054, autrement dit de les limiter a la pé-
riode comprise entre la date ou fut rédigée I'épitre adressée
par I'archevéque Léon a I’évéque Jean de Trani (1052 ou
1053) et celle de la mort de ’archevéque (1056).

Autre innovation de Sainte-Sophie : la représentation des
saints évéques ; peints sur les murs du sanctuaire, ils consti-
tuent, par leur nombre (une soixantaine) et par d’autres ca-
ractéristiques, un fait exceptionnel dans I’art médiéval. A
I’exception des dignitaires ecclésiastiques les plus impor-
tants (saint Basile le Grand, saint Jean Chrysostome, saint
Nicolas, saint Athanase, saint Grégoire le Thaumaturge et
saint Grégoire le Théologien), tous les autres, qui occupent
les registres médians du sanctuaire, de la prothésis et du dia-

4 Voir surtout R. Ljubinkovi¢, «Les influences de la vie politique
contemporaine sur la décoration des églises d’Ohrid », Actes du Xlle
CIEB, 111, Belgrade 1964, 222-224 (au suivant: « Les influences »). S.
Radojcié, « Prilozi za istoriju najstarijeg ohridskog slikarstva », ZRVI
VIII, 2 (1964), 377, 379-381 et passim (au suivant: « Prilozi »). A. Gra-
bar, « Les peintures murales dans le choeur de Sainte-Sophie d’Ohrid »,
CahArch XV (1965), 257-265 (au suivant: « Peintures murales ». V. J.
Djuri¢, Byzantinische Fresken in Jugoslawien, Munich 1976, 10-11. A.
Wharton Epstein, « The Political Content of the Painting of Saint So-
phia at Ohrid », JOB 29 (1980), 315-325. A. Lidov, « Byzantine Church
Decoration and the Great Schism of 1054 », Byz LXVIII (1998), 381-
397. Sh. E. J. Gerstel, Beholding the Sacred Mysteries. Programs of the By-
zantine Sanctuary, Seattle 1999, 59, 63, 83-84.

5 Djurié, op.cit., 10. Lidov, « Byzantine Church Decoration », op.cit.
391-397.

% Lidov, op.cit.

105



BRANISLAV TODIC

conicon, sont accompagnés d’inscriptions qui citent nommé-
ment I’église qu’ils dirigeaient’. Nombre de ces inscriptions
sont fortement endommagées, mais néanmoins des régles
précises dans le choix des saints évéques et leur disposition
sur les fresques semblent avoir été strictement observées par
celui qui a commandité les peintures murales et par ceux qui
les exécuterent. Sur les murs latéraux de la partie centrale
du sanctuaire, seuls sont figurés les patriarches constantino-
politains, de loin les plus nombreux dans I’église d’Ohrid
(vingt-quatre en tout) ; le groupe se termine sur le pilastre
sud-est par les images des plus jeunes — Nicolas le Mystique
(901-907, 911-925) et Eustathe (1019-1025)8, contempo-
rains du rétablissement de I’Archevéché d’Ohrid.’ Les com-
partiments latéraux, prothésis et diaconicon, représentent les
patriarches d’Antioche et d’Alexandrie, les papes romains
et les évéques de Jérusalem, d’Amasya, d’Apamée, de Gor-
tyne, Lampsaque, Nicomédie, Pergame, Pruse, Triminonte
et Smyrne!?. Mais vu que les noms de ces personnages ne
nous sont bien souvent pas parvenus, on peut supposer qu’il
y avait, parmi eux, des représentants d’autres églises locales.
Ce qui est certain, c’est que leur nombre est de loin inférieur
a celui des patriarches de Constantinople. Seul le nombre de
papes romains est exact: six représentations de ces papes oc-
cupaient notamment I’abside du diaconicon, se différenciant
nettement des autres évéques par leur type iconographique.
Ce groupe, nombreux et désigné d’'une manicre caractéris-
tique, a évoqué a plus d’un chercheur la théorie ancienne
de la pentarchie, méme si, au XlIe siécle, ce n’était qu'une
simple fiction!!. L’évocation des représentants suprémes

7 P. Miljkovié-Pepek, « Materijali za makedonskata srednovekovna
umetnost. Freskite vo svetiliSteto na crkvata Sv. Sofija vo Ohrid », Zbor-
nik na Arheoloskiot muzej 1 (1956), 38-61 (au suivant: « Materijali »).
Radojci¢, « Prilozi », 367-369. R. Hamann-Mac Lean, Die Monumental-
malerei in Serbien und Makedonien vom 11. bis zum frithen 14. Jahrhun-
dert, Giessen 1963, Plan 1-4.

8 Radoj¢ié, « Prilozi », 367.

9 Sur Eustathe nous ne possédons que peu d’informations, voir loannis
Zonarae Epitomae Historiarum, éd. Th. Biittner-Wobst, Bonnae 1847, 567,
568. V. Grumel, Les regestes des actes du Patriarcat de Constantinople, 1, 2,
Paris 1936, 244-245. loannis Scylitzae Synopsis (n. 3), 365, 368. Il fut rapide-
ment inclus dans les synaxaires au bout de peu de temps (le 31 mai),
Arhim. Sergij, Polnyj mesjaceslov Vostoka, Moscou 1875,97. M. 1. Gédéon,
BuEavrwov ‘EogroAoywv, Constantinople 1899, 109.

10 Radojgié, « Prilozi », 367-369, 379-380.

11 A, Grabar, « Deux témoignages archéologiques sur ’autocéphalie
d’une église », ZRVI VIII, 2 (1964), 167 (au suivant: « Deux témoi-
gnages ». Ch. Walter, Art and Ritual of the Byzantine Church, Londres
1982, 175-176, 194, 198. Id., « Portraits of Local Bishops - A Note on
their Significance », ZRVI XXI (1982), 15.

106

des cinq patriarcats et de nombreuses églises locales, sur les
fresques d’Ohrid, pouvait symboliser I’église oecuménique,
dans laquelle l'archevéché d’Ohrid occupait une place
d’honneur!?, On a également supposé que le nombre de pa-
triarches constantinopolitains, manifestement supérieur a
celui des hauts dignitaires des autres églises, répondait a une
motivation politique, la suppression du patriarcat de Sa-
muel ayant vocation de ramener I’église d’Ohrid dans le ber-
cail de I’église oecuménique et dans la sphere d’influence de
Constantinople!. Quant aux papes romains, dont le nombre
est presque égal a celui de patriarches de Constantinople, ils
participent peut-&tre de la conception que les Byzantins
avaient de la hiérarchie des églises, dans laquelle Constanti-
nople occupait la premiére place et Rome la seconde!®.

L’hypothese, qui voit, dans la présence trées nombreuse des
patriarches constantinopolitains, un signe de retour de
I’église bulgare au sein des institutions ecclésiastiques cano-
niques, ne saurait étre admise des lors qu’il existait une
continuité incontestable entre ’archevéché bulgare et celui
d’Ohrid. En rétablissant le statut autocéphale de I’archevé-
ché d’Ohrid, en 1018, ’empereur Basile II le relia canoni-
quement a I'archevéché de Dorostol' et ce fait n’échappa
pas a Michel de Dévol, qui note que Basil II rétablit I’auto-
céphalie de I’archevéché de Bulgarie, telle qu’elle existait a
I'époque de 'empereur Romain Ier Lécapéne!®. Et en 1143,
Nilus Doxopatride ajoute que 'archevéché d’Ohrid était
«autocéphale et n’était subordonné a aucun des plus grands
trones..., pas plus qu’il n’avait été cédé a I’église de Constan-
tinople »!7. C’est dans la période ot la cathédrale d’Ohrid

12 Miljkovi¢-Pepek, « Materijali », 64. Grabar, « Deux témoignages »,
166-167. R. Hamann-Mac Lean, Grundlegung zu einer Geschichte der
mittelalterlichen Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien, Gies-
sen 1976, 143.

I3 R. Ljubinkovi¢ et M. Corovié-Ljubinkovi¢, « La peinture médiévale a
Ohrid », Musée national d’Ohrid, Recueil des travaux, éd. spéciale, Ohrid
1961, 102. Ljubinkovié, « Les influences », 222-223. Grabar, « Deux té-
moignages », 167. Id., « Peintures murales », 257. Djuri¢, Byzantinische
Fresken (n. 3), 10-11. Gerstel, Beholding the Sacred Mysteries (n. 4), 18.
14 Grabar, « Deux témoignages », 167. Id., « Peintures murales », 253-
258. Djuri¢, Byzantinische Fresken (n. 4), 10-11. Hamann-Mac Lean,
Grundlegung, 143, 145, 224.

S H. Gelzer, « Ungedriickte und wenig bekannte Bistiimerverzeichnis-
se der orientalischen Kirche », BZ 11 (1893), 44 (second sigillium datant
de I'année 1020).

16 B. Proki¢, Zusitze (n. 3), 35, n° 57. loannis Scylitze Synopsis (n. 3), 365.
17G. Parthey, Hieroclis Synecdemus et Notitiae grecae episcopatuum ac-
cedunt Nili Doxopatrii Notitia patriarchatuum et locorum nomina imuta-
ta, Amsterdam 1967, 286.



REPRESENTATIONS DE PAPES ROMAINS DANS L’EGLISE SAINTE-SOPHIE D’OHRID

recut sa décoration peinte qu’il faut chercher les raisons de
la représentation d’un si grand nombre de patriarches
constantinopolitains et d’évéques. La collaboration étroite
de Michel Cérulaire avec ’archevéque d’Ohrid prouve que
Léon partageait les idées du patriarche et pas seulement sur
le plan liturgique. Méme si Michel Cérulaire n’a jamais ex-
posé de maniére systématique ses idées sur la hiérarchie
dans I’église, I’ensemble de son activité le fait apparaitre
comme le chef incontestable de 1’église grecque tout en-
tiere'®. C’est ce qui ressort des événements qui se dérou-
lerent lors du Grand schisme!®. A ce propos, il convient de
rappeler que Michel Cérulaire ne fut pas ’auteur du rassem-
blement des églises grecques en un camp unique opposé a
Rome; il ne fit qu’achever le partage déja effectif entre
I’église orientale et I’église occidentale et mettre en pratique
ce que la réalité avait imposé et qui correspondait a la pro-
position du patriarche Eustathe au pape Jean XIX, en 1024,
a savoir la délimitation des juridictions des églises de Con-
stantinople et de Rome, une égalité compléte entre les deux
et la souveraineté de chacune d’elles sur les parties du mon-
de qui leur étaient assignées?. Rien de surprenant, dés lors,
a ce que les murs de Sainte-Sophie se couvrent, précisément
vers le milieu du Xle siécle, de représentations des saints
évéques de toutes les églises d’Orient rassemblées autour de
I’église de Constantinople, d’autant que I'archevéque Léon
avait toutes les raisons d’illustrer cette tendance sur les murs
de son église.

Comment interpréter alors la présence des six papes ro-
mains dans I’abside du diaconicon, symbole de I'unité indivi-
sible de I’église du Christ, dés lors que cette unité s’était ef-
fondrée depuis longtemps et que les événements de 1054 la
rendaient formellement inexistante? Le nom du pape fut
rayé du diptyque et les papes furent frappés d’anathéme.

18 Cf. E. Petrucci, « Rapporti di Leone IX con Constantinopoli », StMed
XIV, 2 (1973), 759, n. 54, ou l'auteur a relevé les passages caractéris-
tiques dans les épitres de Michel Cérulaire.

19 PG, 120, col. 781-796, 816-820. PL, 143, col. 776. L. Bréhier, Le schisme
oriental du Xle siecle, Paris 1899, 193-207, 221-222, 229-241. M. Jugie,
Le schisme byzantin. Aper¢u historique et doctrinal, Paris 1941, 213-215.
V. Grumel, Les regestes des actes du Patriarcat de Constantinople, 11, 3,
Paris 1947, 5-10 (n® 866, 870-873).

20 A. Michel, Humbert und Kerullarios, I, Paderbon 1925, 37-38. V. Gru-
mel, « Les préliminaires du schisme de Michel Cérulaire ou la question
romaine avant 1054 », REB X (1952), 17-19.

21 PG, 120, col. 836.

22 PG, 120, col. 745. PL, 143, col. 1004.

3 Grabar, « Les peintures murales », 258. Ljubinkovi¢, « Les influences »,
223,

24 C. Grozdanov, qui les a publiées, en a donné la meilleure description

L’archevéque Léon, ktitor de I'église d’Ohrid, adressa alors a
tous les évéques d’Occident et au pape lui-méme?!, par I'en-
tremise de I’évéque de Trani, sa célebre épitre, par laquelle
il condamnait sévérement certaines pratiques de I’église de
Rome et son enseignement ; en contrepartie, les 1égats du
pape firent figurer le nom de Léon immédiatement apres ce-
lui du patriarche Cérulaire dans la bulle d’excommunication
des chefs de I'église d’Orient??. Comme nous I’avons signalé,
les fresques de la cathédrale d’Ohrid exprimaient une nette
malveillance a I'’égard du monde latin, ce qui correspond par-
faitement a I'esprit de 1’épitre de Léon et de certains de ses
écrits polémiques. Aussi comprend-on mal sa décision de
convoquer certains papes sur les murs de Sainte-Sophie.
Peut-&tre faut-il y voir une marque de respect, toujours affi-
ché par I’église byzantine, pour les papes romains antérieurs
au Grand Schisme ? Cela expliquerait en tout cas que cer-
tains d’entre eux figuraient dans les synaxaires et sur les murs
des sanctuaires. Mais aucune autre église byzantine ne nous a
livré des fresques représentant un si grand nombre de papes
et, qui plus est, formant un groupe a part, séparé des autres?.
Un examen plus attentif de ces peintures nous permettrait
sans aucun doute d’y déceler d’autres particularités?*.

Avant de les relever, mentionnons que les effigies des papes
sont surmontées, dans la conque de 1’abside, de I'image de
saint Jean le Précurseur, patron de ce parecclésion (car le dia-
conicon faisait aussi fonction de chapelle), alors que des
traces du cycle de ce saint sont toujours visibles sur la votte.
Dans I'abside, au-dessous de la fenétre, on distingue, au mi-
lieu des papes, une représentation du Christ en buste, consi-
dérablement endommagée. Sur les murs latéraux du diaconi-
con, les effigies de nombreux saints évéques, en pied ou en
buste, sont disposées dans des cadres rectangulaires ou
ronds?. Cette série se termine, sur le mur sud, par les repré-

(« Ritratti di sei papi nella cattedrale di Santa Sofia a Ocrida », Balcani-
ca - storia, cultura, politica 11, 1, 1983, 3-16) (au suivant: « Ritratti di sei
papi »). Quant aux inscriptions, elles ont été lues et publiées par P. Milj-
kovié-Pepek (« Materijali », 58) et S. Radoj¢i¢ (« Prilozi », 367). Les re-
présentations des papes romains a Ohrid ont été traitées, entre autres,
par R. Ljubinkovi¢, « La peinture murale en Serbie et en Macédoine
aux Xle et XIIe siecles », CorsiRav IX (1962), 416-417. 1d., « Les in-
fluences », 223-224. Grabar, « Peintures murales », 257-258. Wharton
Epstein, « The Political Content » op.cit. (n. 4), 321-322. A. Lidov,
« Byzantine Church Decoration », op.cit. (n. 4), 395-397.

25 Les inscriptions ont permis d’identifier Agathodor de Kherson, Mar-
cel d’Apamée, Cyrille de Gortyne, Antipas de Pergame, Timothée de
Pruse, Parth¢ne de Lampsaque, Eustathe d’Antioche, Judas et Jacques,
freres du Seigneur et les évéques de Jérusalem, Théophane le Confes-
seur, Basile d’Amasya, Epiphane de Chypre, Patrick de Pruse. Radoj¢i¢,
«Prilozi », 368-369.

107



BRANISLAV TODIC

sentations de Cyrille, évangélisateur des Slaves®®, de Clément
d’Ohrid?, et par la figure d’un autre évéque, presque entiére-
ment recouverte d’une fresque d’époque postérieure.

Les six papes romains sont distribués autour de la fenétre de
I’abside, trois de chaque coté (Fig. 1 et 2). Tous sont pa-
reillement vétus: chiton, phélonion, omophore et enchérions
ornementés, mais sans épitrachélion. De la main gauche, ils
tiennent, chacun, un évangile fermé, qu’ils pointent d’un
geste de la main droite, a moins qu’ils Iévent la main droite
dans un geste de bénédiction ? Ils portent tous une barbe
courte et arrondie et ils sont tonsurés®®. Le premier sur le
coté nord est le pape Innocent Ier (401-417), identifié avec
certitude par l'inscription suivante: ‘O 6(yw0g) Ivoxév[tiog]
namag Pounc® A coté d’Innocent Ier, le second pape, est
désigné, sur sa droite, par une inscription a peine lisible mais
que les traces de couleurs nous permettent de déchiffrer : ‘O
a(ywg) B[yi[M]o[g]. Normalement, a linstar des cing
autres effigies, une inscription a la gauche du personnage
aurait di le qualifier de pape romain ; cela signifierait qu’il
s’agit de Vigile (537-555)%. Clément Ier (88-97) est le der-
nier pape du groupe: “O &(yrog) KMjung [rtdmog] Poung’
De l'autre coté de la fenétre se succedent les trois autres
papes dont les noms subsistent, presque intacts : Léon Ier
(440-461) : “O d(y105) Aéwv amag “Pounc?, Grégoire ler
le Dialogos (590-604) : “O &(ywog) Tonyoerog mdmag Po-
ung 6 Audhoyoc® et a 'extrémité, Sylvestre Ier (314-335) :
‘0 d(yw0g) ZirBeotog [rdsog Paoung]**.

26 Radojéié, « Prilozi », 368.

27 C. Grozdanov, « Pojava i prodor portreta Klimenta Ohridskog u
srednjovekovnoj umetnosti », ZLU 3 (1967), 53-54.

28 Avec leurs cranes rasés, ils rappellent 'apotre Pierre dont ils avaient
repris 'aspect en tant qu’héritiers. Voir Grabar, « Deux témoignages »,
167 et apres lui, maints auteurs qui ont étudié les fresques de Sainte-So-
phie. Dans I’église Sainte-Sophie de Kiev, saint Clément est, lui aussi, fi-
guré sous des traits semblables. V. N. Lazarev, Mozaiki Sofii Kievskoyj,
Moscou 1960, pl. 51.

29 Miljkovié-Pepek, « Materijali », 58, n’avait lu que les deux premiéres
lettres de son nom, de méme que S. Radojci¢, « Prilozi », 367, qui I'iden-
tifia et cette identification fut généralement adoptée par la suite ; seul
R. Hamann-Mac Lean, Die Monumentalmalerei, Plan 1, avec un point
d’interrogation a c6té du nom de ce pape. Son effigie fut publiée par C.
Grozdanov, « Ritratti di sei papi »(fig. p. 15).

30 Cest ainsi que le désignérent R. Ljubinkovi¢, « La peinture murale
en Serbie et en Macédoine », op.cit. (n. 24), 416, Hamann-Mac Lean,
Die Monumentalmalerei (n. 12), Plan 1 et ead., Register zu Die Monu-
mentalmalerei in Serbien und Makedonien, Teil I-1II mit Denkmidilerkarte
und Beildgen, Giessen 1976 ; Ergianzungen und Berichtigungen, Plan 1:
E. Wharton Epstein, « The Political Content », op.cit. (n. 4), 321, I'ap-
pelle Virgile, bien qu’il n’y ait pas de pape de ce nom. Grozdanov, « Ri-

108

Jusqu’a ce jour, les tentatives en vue d’expliquer la présence
de ces papes sur les fresques de Sainte-Sophie partaient du
fait qu’ils étaient tous vénérés comme saints dans I'église
grecque® et qu’ils incarnaient, aux cotés des saints digni-
taires d’autres sieges ecclésiastiques, I'unité idéale du mon-
de chrétien. R. Ljubinkovi¢ les reliait a I’épitre de 1’arche-
véque Léon, datant de 1052 ou 1053, et notamment a I’en-
droit ou celui-ci disait, en condamnant les pratiques et les
déviations latines, que sa foi et son attitude a I’égard des
questions litigieuses reposaient sur l’enseignement du
Christ, transmis a Pierre, a Paul et aux autres apotres, ainsi
que sur l'observation des décisions prises par les sept
conciles oecuméniques®. Selon Ljubinkovi¢, c’est, donc, a
cet enseignement que les papes, participants aux conciles,
étaient obligés de se conformer, alors que les chefs de I’égli-
se romaine de I’époque y avaient renoncé’’. Ce passage de
I’épitre de I'archevéque Léon mérite, cependant, d’étre in-
terprété d’'une fagon quelque peu différente. L 'épitre de
I'archevéque Léon et les fresques de Sainte-Sophie sont im-
prégnées de la doctrine orthodoxe, selon laquelle I'Eglise est
dirigée par le Christ qui a transmis son enseignement a tous
les apotres (aussi, dans I’épitre comme sur les fresques, 1’ac-
cent est-il mis sur I’ap6tre Paul, tandis que dans la chapelle
au-dessus du diaconicon, probablement dédiée a saints Pier-
re et Paul- il porte sur les représentations de la mort de cha-
cun des apdtres). Le point de vue selon lequel les dogmes de
cet enseignement, établis aux conciles oecuméniques, ont

tratti di sei papi », 4, pense, d’aprés R. Ljubinkovi¢ (!), qu’il s’agit du
pape Zacharie (745-751), tout en accompagnant d’un point d’interro-
gation le nom figurant au-dessous de son image.

31 Radojéié, « Prilozi », 367. Grozdanov, « Ritratti di sei papi », 8.

32 Radojei¢, « Prilozi », 367. Grozdanov, « Ritratti di sei papi », 14.

33 Radoji¢, « Prilozi », 367. Grozdanov, « Ritratti di sei papi », 7.

34 Radojéic, « Prilozi », 367. Grozdanov, « Ritratti di sei papi », 6.

35 Une seule fois seulement, I’hypothése a été vérifiée mais d’'une ma-
niere incorrecte: A. Wharton Epstein, « The Political Content », op.cit.
(n.4),321 etn. 27.

36 A 8¢ Eyoanpa, Taitd oy, & ITéTeog %o TTaihog %ai of Aowwol
ATTOOTOAOL, ®atl O XQUoTOG £BIOEE, %Ot Ol GryLOiL %O 0L OTXOVUEVIXALL
gntd oVuvodol xvpuwoaoo Efefaiwoav», PG, 120, col. 841.

37 Ljubinkovi¢ et Corovié-Ljubinkovi¢, « La peinture médiévale »,
op.cit. (n. 13), 103. Ljubinkovi¢, « Les influences », 224. Aussi, essaya-
t-on d’expliquer que les fresques d’Ohrid évoquaient les participants
aux conciles oecuméniques ou leurs contemporains, Ljubinkovié, « La
peinture murale en Serbie et en Macédoine », op.cit. (n. 24), 416-417.
Wharton Epstein, « The Political Content », op.cit. (n. 4), 321, mais
seuls Sylvestre, Léon et Vigile pouvaient entrer en ligne de compte.

38 Lidov, « Byzantine Church Decoration », op.cit. (n. 4), 396.



REPRESENTATIONS DE PAPES ROMAINS DANS L’EGLISE SAINTE-SOPHIE D’OHRID

été conservés intacts par 1’église orthodoxe, y est également
souligné. Ainsi la souveraineté exclusive de Rome et des
papes était-elle refusée, dés lors que, dans I'interprétation
byzantine des dogmes, c’est le Christ qui est seul et unique
chef de I'Eglise, ce qui est amplement exposé dans I’épitre
de Parchevéque Léon3. C’est précisément pour cette raison
que, selon toute probabilité, I'image du Christ-prétre est
peinte ici parmi celles des papes romains?’: il s’agissait de
montrer qui était le chef supréme de I'Eglise et d’éviter qu’a
un moment délicat et politiquement complexe, la représen-
tation des papes dans Sainte-Sophie ne soit mal interprétée.
L’insertion des papes romains dans le programme peint de
Sainte-Sophie ne fut pas faite dans le seul but de présenter la
communauté de I'univers chrétien dans son ensemble. C'est
en tout cas ce que suggere le fait que, parmi une soixantaine de
hauts dignitaires représentés ici, seuls deux papes, outre saints
Cyrille et Clément d’Ohrid (dont il sera question plus bas), ne
sont pas repris dans le synaxaire de I’église de Constantinople.
Parmi toute une série de papes, le synaxaire mentionne no-
tamment saint Clément (fété le 25 novembre), saint Léon (fété
le 12 novembre), saint Grégoire le Grand ou le Dialogos (fété
le 12 mars) et saint Sylvestre (fété le 2 janvier)*.. Mais il ne
contient aucune mention des papes Innocent et Vigile, égale-
ment absents dans les autres synaxaires byzantins*?,

L’archevéque Léon avait certainement ses raisons de repré-
senter ces deux papes sur les murs de sa cathédrale ; sans
doute s’agissait-il d’affirmer le droit pour I’archevéché d’Oh-
rid a étre autocéphale et a pratiquer sa juridiction sur son ter-
ritoire. En effet, la plus grande partie de son archevéché, cir-
conscrit par I’empereur Basile IT qui I’avait rétabli, était pla-
cée sous la juridiction nominale de I’église romaine, et ce de-
puis I’époque du partage de I'Illyricum (395-396), voire
avant, mais de maniere ponctuelle. L’autorité politique de
Constantinople et I'autorité spirituelle de Rome seront en
conflit, pendant des siécles sur ce territoire*? et la question

39 PG, 120, col. 839-840.

40 Lidov, « Byzantine Church Decoration », op.cit. (n. 4), 389-391 et
dans VizVrem 55 (1994), 190-191, fut le premier a reconnaitre I'image
du Christ et a en donner une explication judicieuse.

41 Cf. Synaxarium EC, col. 255-256, 365-366, 471-472, 531-532. J. Ma-
teos, Le Typicon de la Grande Egl[se, Ms. Sainte-Croix n° 40, Xe siécle, I.
Le cycle des douze mois (OCA 165), Rome 1962, 98, 112, 234, 246.

42 Sur ces derniers, voir E. Caspar, Geschichte des Papsttums, 1, Tiibin-
gen 1930, 296-343; I1, 1933, 234-286.

43 Cette situation de conflita été expliquée d’une maniére concise et
parfaitement claire par R. Ljubinkovi¢, « Tradicije Prime Justinijane u
titulaturi ohridskih arhiepiskopa », Starinar XVII (1966), 61-75.
#1bid., 71-73.

de la juridiction a exercer sur I’église de I’état bulgare de Bo-
ris Ier allait se poser dans toute son acuité au concile de Pho-
tius (en 869). Le concile reconnut I’autorité de Rome, mais il
céda a I'empereur byzantin le droit d’avoir le dernier mot. Il
n’est pas exclu que, dans ce cas, Basile Ier suivit 'exemple de
I’empereur Justinien pour ce qui est de la nomination directe
des évéques dans la Justiniana Prima (en 535)*. La preuve
en est que, méme plus tard, les archevéques bulgares conti-
nueront d’étre choisis par les empereurs byzantins. Ainsi en
927, Romain Lécapene reconnut le statut autocéphale de
I’église bulgare et, c’est sur son ordre que le Sénat impérial
nomma Damien patriarche (ou archevéque)® ; en 1018,
I'empereur Basile II nomma I’archevéque Jean*® ; en 1037,
I’empereur Michel IV nomma I’évéque Léon, etc.*’ En réali-
té, le pouvoir impérial semble avoir été consolidé, réduisant
a une formalité facultative le droit des papes romains sur
’ancien Illyricum oriental. En proposant au pape Jean XIX
de partager les spheres d’intérét entre les deux églises, le pa-
triarche Eustathe essaya, en 1024, comme nous I’avons dit,
de régler le désaccord, mais les événements qui se produisi-
rent autour du Grand Schisme, trente ans plus tard, ne laisse-
rent a ce droit qu’un contenu vide de sens.

Oscillant entre la juridiction nominale de I’église romaine et
Pappartenance réelle a I’état byzantin et a ’église d’Orient,
I’archevéché d’Ohrid dut, deés 1018, chercher a conférer des
soutiens fermes et probants a son statut autocéphale. Le fait
d’apparaitre comme le prolongement de ’archevéché bul-
gare de Dorostol ne le dispensait nullement des prétentions
romaines, fussent-elles autres que celles qui avaient été pré-
cisées au concile de 879. A en juger par les chartes de Basile
I1, ’archevéché d’Ohrid couvrait, au XIe si€cle, un territoire
immense, depuis la Syrmie et Belgrade, au nord, jusqu’a la
Serbie, au sud, et depuis Dorostol et Moglen, a I’est, jusqu’a
I’Adriatique, a I'ouest®. Autrefois ce territoire comptait
deux institutions ecclésiastiques: le Vicariat de Salonique

45 Proki¢, Zusitze (n. 2), 35, n° 57. Ioannis Scylitzae Synopsis (n. 3), 365.
Gelzer, Der Patriarchat von Achrida (n. 2), 6.

46 Gelzer, « Ungedruckte und wenig bekannte », op.cit. (n. 15), 42.

47 Voir note 3.

48 Gelzer, op.cit., 42-46. Plusieurs ouvrages ont été consacrés i I'éten-
due de I'archevéché d’Ohrid vers I'année 1020 : op.cit., 48-61. S. Nova-
kovié, « Ohridska arhiepiskopija u pocetku XI veka. Hrisovulje cara
Vasilija IT od 1019 i 1020 god. Geografska istraZivanja », Glas SKA 76
(1908), 1-62. J. Ivanov, « Eparhiite v Ohridskata arhiepiskopija prez na-
chaloto na XI vek », Spisanie na BAN 1 (1911), 93-112. D. Proki¢, « Pos-
tanak Ohridskog patrijarhata », Glas SKA 90 (1912), 242-258. 1. Snega-
rov, Istorija na Ohridskata arhiepiskopija, t. 1, Sofia 1924, 162-187.

109



BRANISLAV TODIC

Fig. 1. Papes romains Innocent, Vigile et Clément. Ohrid, Sainte-Sophie (vers 1054).

(depuis le début du Ve siécle jusqu’a la premiére moitié du
Vle) et la Justiniana Prima (depuis le milieu du VIe siccle
jusqu’aux premieres années du VIle). L’ascension du Vica-
riat de Salonique® est consécutive a la décision du pape In-
nocent ler, en 412, de confier a '’évéque salonicien Ruf les
éparchies des provinces d’Achaie, de Thessalie, de I'ancien-
ne et de la nouvelle Epire, de Créte, de la Dacie Ripensis et

49 J. Zeiller, Les origines chrétiennes dans les provinces danubiennes de
l’empire romain, Paris 1918, 364-373. F. Streichhan, « Die Anfdnge des
Vicariates von Thessalonich », ZSav XII (1922), 330-384 et, en particu-
lier, 350-354. B. Granié, « Die Griindung des autokephalen Erzbistums

110

Méditerranéenne, de la Mésie et de la Prévalitaine, la Macé-
doine étant sous-entendue, ce qui équivalait pratiquement
au pouvoir supréme sur les métropolites de toutes les pro-
vinces de I'Illyricum oriental. Quoique subordonné au pou-
voir de Rome, I’évéque de Salonique jouissait d'une grande
autonomie dans I’exercice de ses fonctions : en sa qualité de
vicaire, il constituait une instance intermédiaire dans les

von Justiniana Prima durch Kaiser Justinian I im Jahre 535 n. Chr. »,
Byz 11 (1925), 123-140. E. Caspar, Geschichte des Papsttums, 1, 308-373.
V. Grumel, « Les origines du Vicariat apostolique de Thessalonique »,
Actes du XIle CIEB, 11, Belgrade 1964, 451-461.



REPRESENTATIONS DE PAPES ROMAINS DANS L'EGLISE SAINTE-SOPHIE D’OHRID

Fig. 2. Papes romains Léon, Grégoire le Dialogos et Sylvestre. Ohrid, Sainte-Sophie (vers 1054).

rapports entre les provinces de I'Illyricum et le pape, il arbi-
trait ou tranchait les controverses portant sur des questions
a soumettre au pape et il convoquait et présidait les assem-
blées du Synode. Ce mandat confié¢ a I'évéque Ruf fut recon-
duit par les successeurs d’Innocent Ier, les papes Zosyme
(417-418) et Boniface (418-422) ; ce dernier consolida I’égli-
se salonicienne, dont il fit une institution par excellence,
mais tout en limitant considérablement les droits de son
évéque. Créé dans l'intention d’affaiblir I'influence de
Constantinople, le Vicariat de Salonique subit un coup dur,
suite a I’édit de 421 proclamé par I’empereur Théodose II,
qui subordonnait I'Illyricum oriental a ’évéque de Constan-
tinople, et suite aux nombreux conflits entre Rome et
Constantinople tout au long du Ve siecle.

Autre date importante dans I'histoire de I'Illyricum : 535,
date de la création d’un nouvel archevéché dans sa partie
septentrionale — la Justiniana Prima. A I’origine, il revétait
le caractére d’un organisme religieux autonome, jouissant
d’une indépendance canonique vis-a-vis des anciens si¢ges
ecclésiastiques®. Sa juridiction s’étendait sur la Dacie Mé-
diterranéenne et Ripensis, sur la Mésie Supérieure, la Dar-

30 L. Duchesne, « LTllyricum ecclésiastique », BZ I (1892), 531-550.
Zeiller, op.cit., 385-393. Granic, op.cit., 129-132. Caspar, op.cit., II, 209-
211. R. A. Markus, « Carthage - Prima Justiniana - Ravenna: an Aspect
of Justinian’s Kirchenpolitik », Byz XLIX (1979), 277-302, en particu-
lier, 289-292.

111



BRANISLAV TODIC

danie, la Prévalitaine et la Pannonie. Dés lors que 1’établis-
sement d’un nouvel archevéché empiétait directement sur
les droits de 1’église romaine, I’'empereur Justinien promul-
gua, dix ans plus tard, en 545, la novelle n° 131, limitant I'in-
dépendance de la nouvelle église: formellement, elle restait
subordonnée a Rome et son archevéque était vicaire du trone
apostolique, mais il était intronisé par son propre synode,
selon la décision du saint pape Vigile (a0TOV 8¢ VO TG
oixelog ovvodou yewpotovelobal, xoi &v avtols Talg
VITOXEWEVOLG ADTH ETAQYIOUG TOV TOTOV EMEYELY AVTOV
100 dmootoMxol Pwung Bpdvov xatd td &dmd TOv
aylov tdsta Brythiov)3l.

Le Vicariat de Salonique différait de la Justiniana Prima,
I’existence du premier dépendant de la bonne volonté du pa-
pe romain, alors que celle de la Justiniana Prima était fon-
dée sur un accord entre 'empereur Justinien et le pape Vigi-
le, si bien que cette dernicre était juridiquement garantie
par la loi de I'Etat byzantin, ce qui la rendait moins dépen-
dante du saint siege de Rome>2. Dés lors que la conception
byzantine faisait coincider la juridiction ecclésiastique avec
le territoire du pouvoir politique, conception reposant sur le
17e canon du concile de Chalcédoine™, la 131e novelle de
Justinien fournit un prétexte a Constantinople pour étendre
ses droits spirituels sur les régions de I’ancien Illyricum ; ce
fut probablement la raison pour laquelle la novelle en ques-
tion fut incorporée dans les Basiliques des empereurs Basile
Ier et Léon VI et a compter de cette date, figurera dans
d’autres recueils de droit canonique’. Rien d’étonnant a ce
qu’ony ait encore recours au Xle siecle pour conférer la 1é-
gitimité canonique a l’archevéché d’Ohrid nouvellement
instauré, autrement dit a ’archevéché bulgare restauré, tant
sur le plan de son statut autocéphale que de sa juridiction
territoriale®. S’il est vrai qu’il faut attendre le XIIe siécle
pour que les sources commencent a établir le lien entre ’ar-
chevéché d’Ohrid et la Justiniana Prima, certaines d’entre
elles, cependant, contiennent des indices plus ou moins
clairs qui portent a croire qu’on les reliait déja a une époque
antérieure. Michel de Dévol est sans conteste la plus explici-

S Corpus iuris civilis, III. Novellae (rec. R. Schoell), Berlin 1928, 655-656.
52 Granié, op.cit., 135-136.

53 Mansi, VII, col. 378.

>4 Ljubinkovi¢, « Tradicije Prime Justinijane », op.cit. (n. 43), 65-73.

55 Sur le lien de I'archevéché d’Ohrid avec la Justiniana Prima voir Gelzer,
« Ungedruckte und wenig bekannte », op.cit. (n. 15), 40-41. Id., Der Pa-
triarchat von Achrida (n. 2), 9, 13, 15 et passim. Prokic, « Postanak Ohrid-
skog patrijarhata », op.cit. (n. 48), 183-202. V. N. Zlatarski, « Prima Justi-
niana im Titel der bulgarischen Erzbishofs von Achrida », BZ 30 (1929-

112

te de ces sources, lui qui affirme (vers 1118) que Basile IT
avait consacré le statut autocéphale de I’évéché de Bulgarie
en vertu des dispositions de Justinien, I’archevéché bulgare
n’étant autre que la Justiniana Prima (adtiv eivan Tiv
mowny Tovotviaviiv)*e. Dailleurs, le fait méme pour Ba-
sile IT de nommer I’archevéque Jean sans demander I'accord
du patriarche de Constantinople —ce qui aurait été contraire
aux canons — pourrait étre interprété comme une tendance a
se référer aux pratiques habituelles dans ’ancien évéché de
Justinien, en vertu desquelles I'empereur désignait les ar-
chevéques qui étaient ensuite intronisés — cela va sans dire —
par les évéques de cet archevéché.

A I’évidence, tous ces faits étaient connus de I'archevéque
Léon, qui avait été chartophylax de Sainte-Sophie de Con-
stantinople et dont I'évéque de Dévol vantait les connais-
sances étendues, précisément a I'’époque ou Léon entreprit
de décorer les murs de sa cathédrale, dans les circonstances
complexes qui suivirent la scission des deux églises. L’arche-
véque transposa en images certains des principes liturgiques
et dogmatiques essentiels sur lesquels il insistait et qu’il n’a
cessé de défendre par écrit tout au long du litige avec les
Latins. Vu sous cet angle, le décor peint de Sainte-Sophie
d’Ohrid est totalement novateur, voire inédit dans les églises
byzantines du XI siécle, outre qu’il livre un programme ico-
nographique différent. Nouvelle et unique, elle I’était égale-
ment par le choix des évéques peints dans le sanctuaire, ce
qui traduisait le désir du ktitor de présenter la communauté
des églises a laquelle appartenait son évéché. Cette compo-
sante idéologique des fresques d’Ohrid est incontestable : la
premiére place dans cette communauté est occupée par le
patriarcat oecuménique, celui de Constantinople, autour
duquel sont rassemblés les autres églises orientales. C’est a
cette communauté qu’appartenait aussi I’église de Rome,
tant qu’elle était en union canonique et dogmatique avec
celle de Constantinople. D’ailleurs, les papes romains de
cette époque étaient également fétés dans I’église d’Orient ;
il était donc tout a fait naturel qu’ils fussent représentés sur
les fresques aux cotés des évéques orthodoxes®’. L’arche-

1930), 484-489. Ljubinkovid, « Tradicije Prime Justinijane », op.cit. (n. 43),
61-75. G. Prinzig, « Entstehung und Rezeption der Justiniana Prima-
Theorie im Mittelalter », Byzantinobulgarica V (1978), 269-287.

36 Proki¢, Zusitze (n. 2), 35 (n° 57). Ioannis Scylizae Synopsis (n. 3), 365.
57 Les papes Léon et Clément furent représentés au Xe siecle sur les
fresques de la Nouvelle église de Tokali, C. Jolivet-Levy, Les églises by-
zantines de Cappadoce. Le programme iconographique de I'abside et de
ses abords, Paris 1991, 104, 106, pl. 6, fig. 3. Clément fut représenté au
Xle siecle sur les fresques de Sainte-Sophie de Kiev, Lazarev, op.cit.



REPRESENTATIONS DE PAPES ROMAINS DANS L’EGLISE SAINTE-SOPHIE D’'OHRID

véque Léon regroupera donc, dans I’abside du diaconicon
de Sainte-Sophie, quatre papes romains parmi les plus re-
marquables (Clément, Léon, Grégoire le Dialogos et Syl-
vestre), dans le but non seulement de compléter I'image de
I'univers chrétien, mais aussi dans sa volonté de préciser la
place de son archevéché dans celle-ci. En effet, aux quatre
papes en question il en associera deux autres, a qui il assi-
gnera les places d’honneur : Innocent et Vigile, aux noms
desquels étaient liés les débuts du statut autocéphale de I’ar-
chevéché qu’il dirigeait. Le pape Innocent avait fondé le Vi-
cariat de Salonique et fut le premier des papes a conférer a
I’évéque de Salonique des pouvoirs qui, dans une large me-
sure, affirmaient I’autonomie de celui-ci. Vigile, peint a ses
cOtés, avait créé, avec I'empereur Justinien, la Justiniana
Prima, archevéché englobant celui de Bulgarie, puis celui
d’Ohrid*®. Ainsi I'origine de cet archevéché est évoquée par
la peinture: grace aux décisions du pape Innocent, puis de
Vigile, ’évéque de Salonique obtint le droit de juridiction
sur les éparchies qu’il continuait de diriger, s’étant émanci-
pé de I’église de Rome et de celle de Constantinople.

Cette mise en relief de I'origine et des débuts d’une église
autocéphale semble unique dans la peinture byzantine, un
hapax qui ne s’explique que par le caractere exceptionnel de
la création de I'archevéché d’Ohrid™’, fait capital aux yeux
de 'archevéque Léon, tout au long de son dpre conflit avec
Rome, qui n’avait nullement I'intention de renoncer a ses

(n. 28), pl. 51, alors que saint Sylvestre fut figuré, au Xle si¢cle égale-
ment, dans les églises de Saint-Luc de Phocide et de Daphni, E. Diez -
O. Demus, Byzantine Mosaics in Greece. Hosios Lucas and Daphni,
Cambridge, Mass. 1931, Fig. 30, 77.

38 Le lien entre I’évéché de Salonique et archevéché de la Justiniana
Prima fut sanctionnée aussi par la 11e novelle de I'empereur Justinien
qui les reliait aux sieges de la préfecture : au début, tant les autorités ci-
viles que les autorités religieuses se trouvaient a Syrmium; ensuite la
préfecture fut transférée a Salonique, ce qui valut la primauté a
I’évéque salonicien. Lorsque le pouvoir de I'Etat s’étendit de nouveau
vers le nord, le préfecture fut rétablie a la Justiniana Prima, si bien que
ses archevéques se virent conférer la primauté, la considération et la di-
gnité suprémes, ainsi que la plénitude du sacerdoce (primum honorem,
primum dignitatem, summum sacerdotium, summum fastigium), alors
que I’évéque de Salonique se trouva privé de tous les droits sur les
évéques du nouvel archevéché (nulla communione adversus Thessalo-
nicensi episcopo servanda), ainsi que du droit de prendre part a la dési-
gnation de son chef (nulla penitus Thessalonicensi episcopo ad hoc
communione servanda), Corpus iuris civilis (n. 51), 94. Cette novelle,
qui illustre le rapport entre I’évéché de Salonique et la Justiniana Pri-
ma, n’a pas été incluse dans les basiliques a la fin du XlIe siécle, mais au
Xlle siecle, elle était connue de Michel, évéque de Dévol et de Neilos
Doxopatride et de Théodore Balsamon. Le premier, en effet, possédait
des renseignements sur I'archevéque Castelion, mentionné unique-

prétentions sur les éparchies de ’'archevéché d’Ohrid. La re-
présentation des papes romains — image de ’église romaine —
auxquels s’ajoute celle d’Innocent et de Vigile, confirmait la
canonicité du statut autocéphale de I’archevéché d’Ohrid,
statut qui lui avait été conféré il y a longtemps, sur décision
des papes romains et de I'empereur de Byzance.

Le mode de création de ’archevéché d’Ohrid I’ayant privé
d’une origine apostolique ou d’un fondateur glorieux, a
I'image de saint Apollinaire a Ravenne, saint Epiphane a
Chypre ou saint Sava en Serbie qui, avec leurs successeurs,
furent peints maintes fois sur les murs de leurs églises®, ar-
chevéque Léon aurait pu chercher, dans 'histoire de son ar-
chevéché, longue de plusieurs siecles, un tel personnage
pour incarner les débuts de son évéché et son autocéphalie.
Mais aucun de ces chefs, que ce soit a I’époque de la Justi-
niana Prima ou au temps de I'archevéché bulgare, n’a fait
I’objet d’un culte public pas plus qu’il ne figurait dans les sy-
naxaires. D’autres personnages, cependant, auraient pu sa-
tisfaire a ces exigences: leurs cultes étaient célébrés sur le
territoire de son église et ils étaient dignes de glorifier celle-
ci et de la représenter dans I'ensemble des centres chrétiens.
Or, c’est saint Cyrille, évangélisateur des Slaves, et saint Clé-
ment d’Ohrid que Léon a choisi de peindre dans le diaconi-
con, accompagnés d’un évéque dont il ne subsiste qu'une
partie de la téte nimbée®!. Saints Cyrille et Clément (Fig. 3)
sont représentés, comme les autres prélats: vétus d’un phélo-

ment dans la onzieme novelle ; les seconds y puisérent I'information se-
lon laquelle ’archevéché avait €té créé dans une région conquise par
I'empereur Justinien (voir n. 54-56). Il n’y a donc pas lieu de douter
qu’un siécle auparavant, 'archevéque Léon ne conniit le contenu de la
novelle en question. Pour le rapport de la Justiniana Prima avec’arche-
véché d’Ohrid voir ci-dessus et n. 55.

59 Ch. Walter émis I'hypothése que I’étrange choix des évéques repré-
sentés a Sainte-Sophie était a mettre en rapport avec la Justiniana Pri-
ma (Walter, Art and Ritual (n. 11), 176), mais par la suite, il y renonca,
id., « Portraits of Local Bishops », op.cit. (n. 11), 15. Ce rapport intrigua
aussi, semble-t-il, Ljubinkovi¢ (« Tradicije Prime Justinijane », op.cit.
(n. 43), 75), méme s’il ne fit jamais paraitre 'ouvrage annoncé sur le
sujet.

60 G. Babi¢, « Nizovi portreta srpskih episkopa, arhiepiskopa i patrijara-
ha u zidnom slikarstvu (XIII-XVIv.) », Sava Nemanjicé - sveti Sava. Isto-
rija i predanje, Belgrade 1979, 319-340. S. Tomekovié, « Les évéques lo-
caux dans la composition absidale des saints prélats officiant », BNJb
XXIII (1981), 73-79. Walter, « Portraits of Local Bishops », op.cit.
(n.11),9-12.

61 Certains chercheurs supposérent qu’il s’agissait de saint Erasme de
Lichnide (7303) ou de saint Méthode, frére de saint Cyrille (7885). La
seconde supposition semble plus plausible, le culte de saint Erasme
n’ayant été restauré qu’au XIIIe siécle : c’est alors que son nom fut insé-
ré dans le synaxaire d’Assémani (F. V. Mares, « Slovenskite svetci vo

113



BRANISLAV TODIC

nion, d’un omophore, ils portent, semble-t-il, un épitraché-
lion et un enchérion ; chacun d’eux tient un évangile qu’ils
montrent d’un geste de la main droite, a moins qu’il ne
s’agisse d’un geste de bénédiction ? Sur la fresque, Cyrille
porte la barbe et a les cheveux blancs se terminant par de pe-
tites meches, alors que Clément est chauve et porte une bar-
be brune, plus longue. Quant aux inscriptions, on lit : ‘O
a(yog) Kup[ihhog] ditddonarog T@v ..., a coté de Cyrille,
et juste KAung, a coté de Clément®2. Désireux de les faire
figurer sur les murs de son église, I'archevéque Léon n’a pas
pu emprunter leurs noms aux synaxaires grecs, puisqu’ils n’y
figuraient pas ; en revanche, un document antérieur, ’évan-
gélistaire d’Assemani (fin du Xe siecle-début du Xle) in-
dique que la mémoire de « notre saint pere Cyrille le Philo-
sophe » est glorifiée le 14 février, et celle de « notre pere
Clément, évéque de Velika », le 27 juillet®®. Pendant la pé-
riode bulgare de I’'archevéché d’Ohrid, Clément écrivit, vers
la fin du IXe si¢cle ou au début du Xe, un éloge de saint Cy-
rille (sa Vie ayant déja été rédigée) et il obtint son premier
office peu aprés la mort de Cyrille (en 916)%. Par consé-
quent, lors du rétablissement de I’archevéché d’Ohrid (en
1018), les cultes de saints Cyrille et Clément (comme celui
de Méthode) étaient déja bien attestés. Aussi 'archevéché
les adopta-t-il et continua a les entretenir, en particulier ce-
lui de saint Clément, dont la Vie et les Offices avaient été ré-

Asemanovoto evangelie », Lihnid 6 (1988), 5) et quune église lui fut dé-
diée a proximité d’Ohrid (P. Miljkovié¢-Pepek, Pesternata crkva Sveti
Erazmo kraj Ohrid, Skopje 1994, 11-12, 18-27) et que son image fut pein-
te dans ’église Saint-Jean-le-Théologien & Ohrid (P. Miljkovié-Pepek, «
Crkvata sv. Jovan Kaneo vo Ohrid », Kulturno nasledstvo 111 (1971), 15,
pl. XV). Bien entendu, un troisiéme personnage aurait pu étre invoqué
a cet endroit, vu I'importance qu’il revétait aux yeux de ’archevéque
Léon. Les représentations de saints Cyrille et Clément ont donné lieu a
une abondante littérature, mais les textes les plus complets sont ceux de
C. Grozdanov, « Pojava i prodor portreta Klimenta Ohrid-skog », op.cit.
(n. 27), 53-56. Id., Portreti na svetitelite od Makedonija od IX-XVIII vek,
Skopje 1983, 24-27, 43-47, pl. I. Id., « Mesecoslov Asemanovog jevand-
jeljaistarije zidno slikarstvo u Makedoniji », ZLU 21 (1985), 18-26.

62 Radoj¢ic, « Prilozi », 368. Grozdanov, « Pojava i prodor portreta Kli-
menta Ohridskog », op.cit. (n. 27), 53. Le texte figurant a c6té de la re-
présentation de saint Cyrille fut interprété par P. Miljkovié-Pepek
(Pesternata crkva Sveti Erazmo, 44, note 133) comme suit : “O d(yog)
Kvo[tJAhog dwddonaro[g] Td[v] Bovhy[dowv] ? Cette interprétation
semble s’imposer dés lors que Cyrille était également désigné ainsi a
Kurbinovo, C. Grozdanov - D. BardZieva, « Sur les portraits des person-
nages historiques a Kurbinovo », ZRVI XXXIII (1994), 64-65. 1l est fort
possible qu’un texte fut ajouté a gauche de Clément et un autre, de
contenu semblable, a gauche de saint Cyrille, mais cette partie du mur
fut recouverte d’une peinture exécutée au XIIe ou au XIIIe siecle.

3 Evangeliarium Aseemani. Codex Vaticanus 3. slavicus glagoliticus, 11

114

digés entre la fin du XIe siecle et le début du XIVe par les
plus éminents archevéques d’Ohrid®. L’archevéque Léon
avait trés certainement connaissance du role missionnaire
que saints Cyrille et Méthode jouérent parmi les Slaves, qui
étaient leurs ouailles les plus nombreuses dans son éparchie ;
ces missionnaires propagerent le christianisme en Pannonie,
qui €était en partie incluse dans son église. Clément, qui
poursuivit leur activité, non seulement fut représenté com-
me évéque de I’archevéché bulgare, mais qui plus est, fut en-
terré dans ’église Saint-Pantéléimon, dans la ville d’Ohrid
elle-méme. Le choix de ces deux personnages visait donc a
montrer que ’archevéché d’Ohrid, dont les débuts remon-
taient aux Ve et Vle siecles, avait pris plus tard, en tant
qu’archevéché bulgare, une part trés active a la réalisation
de la grande oeuvre missionnaire et s’associait, sur un pied
d’égalité, aux autres grandes églises anciennes®.

C’est assurément pour insister sur les débuts et le caractére
particulier de I’archevéché que furent peint dans le méme
espace les papes de Rome, avec Innocent et Vigile a leur té-
te, et les éminents évéques de 1’église de Bulgarie®’. Toute
cette argumentation prouve que les motifs idéologiques qui
imprégnent presque tout le programme iconographique de
Sainte-Sophie I'emportaient sur le strict respect de la vérité
historique au sens actuel du mot. Bien qu’Innocent et Vigile
n’aient jamais figurés au nombre des saints dans I'église

(éd. J. Vajs - J. Kurz), Prague 1955, 286, 306. B. Koneski, « Kanonizaci-
ja na slovenski svetci vo Ohridskata crkva », Prilozi MANU, Oddelenie za
lingvistika i literarna nauka 1, 1-2 (1976), 65.

4 Ivanov, Balgarski starini (n. 2), 324-327, 328-333.

95 Koneski, op.cit., 67-68.

96 Cest ainsi que C. Grozdanov, « Pojava i prodor portreta Klimenta
Ohridskog », op.cit. (n. 27), 52-57, id., « Mesecoslov Asemanovog je-
vandjelja », op.cit. (n. 61), 18-20, 23-25, explique que la présence de
saints Cyrille et Clément dans I’égalise Sainte-Sophie d’Ohrid.

67 La disposition des papes avait été étudiée avec soin: a la téte du grou-
pe étaient figurés Innocent et Vigile, les deux papes qui, aux yeux de
l’archevéque Léon, revétaient la plus grande importance du point de
vue de l'idéologie ecclésiastique. A leurs cOtés était figuré le pape Clé-
ment, a qui on vouait un culte particulier dans ’archevéché d’Ohrid, si
bien qu’il aurait pu assurer une sorte de liaison avec les saints slaves de
ces régions. Nous songeons a I'invention des reliques de Clément par
Cyrille et Méthode lors de leur mission parmi les Khazars (en 861). La
mémoire de cet événement était solennellement célébrée dans I'évéché
bulgare et dans celui d’Ohrid, le 30 janvier, d’apres les synaxaires des
Xe, Xle et XIle siecles (Archim. Sergij, Polnyj mesjaceslov Vostoka, t. 1,
93, 94, 102. Evangeliarium Assemani, 11, 284. Koneski, op.cit. (n. 63), 66,
68. Mares, op.cit. (n. 61), 6). Au sud de la fenétre étaient représentés
trois papes romains souvent présents dans les ménologes byzantins,
avec, a leur téte, Léon, peut-étre du fait qu’il était 'homonyme du ktitor
de I’église d’Ohrid.



REPRESENTATIONS DE PAPES ROMAINS DANS L’EGLISE SAINTE-SOPHIE D’OHRID

Fig. 3. Saints Cyrille et Clément. Ohrid, Sainte-Sophie (vers 1054).

d’Orient, les fresques de Sainte-Sophie les représentent et
les désignent comme tels®, Par ailleurs, saint Cyrille n’a ja-
mais été évéque, mais ce n’est que comme tel qu’il a pu étre

68 Vigile est un bon exemple d’utilisation du nom d’un pape a des fins
idéologiques. L’archevéque Léon le fit représenter a Ohrid sous les
traits saint, précisément au moment ou Michel Cérulaire invitait le pa-
triarche d’Antioche, Pierre, a effacer les noms des papes figurant dans
les diptyques, mentionnant nommément Vigile et son refus de partici-
per au Ve concile oecuménique (Grumel, Les regestes (n. 19), 1, 3, 6, n°
886). L’archevéque Démétrios Chomaténos ne se privait pas non plus
de qualifier Vigile de saint, toutes les fois qu’il en éprouvait le besoin,
Demetrii Chomateni Ponemata (rec. G. Prinzig), Berlin 2002, 377.

69 Tdéologiquement teintée, cette premiére représentation de Cyrille
comme évéque sera reprise dans I’art & une époque ultérieure, voir M.
Corovié-Ljubinkovi¢, « Odraz kulta Cirila i Metodija u balkanskoj

inséré dans le programme idéologique des fresques, auquel
I’archevéque Léon accordait une grande importance®’.
Le caractere tendancieux de ces peintures semble étre cor-

srednjovekovnoj umetnosti », Simpozium 1100-godisnina od smrtta na
Kiril Solunski, 1, Skopje 1970, 125-127. Grozdanov, « Pojava i prodor
portreta Klimenta Ohridskog », op.cit. (n. 27), 55-56. Id., « Mesecoslov
Asemanovog jevandjelja », op.cit. (n. 61), 24-25. Id., Portreti (n. 61), 25-
26. Grozdanov - BardZieva, « Sur les portraits », op.cit. (n. 62), 65-66.
Archim. S. Kukijaris, « O predstavljanju sv. Kirila Filozofa kao episko-
pa, Zograf 28 (2000-2001), 49-52. Il est exact que les textes qui mention-
nent Cyrille en sa qualité d’évéque datent d’une époque postérieure ; il
n’est cependant pas exclu que I'un d’eux (la Vie de Cyrille en abrégé),
ou sa source, soit antérieur au XIIe siécle, autrement dit qu’il ait été ré-
digé dans le méme climat idéologique que celui qui présidait a I’exécu-
tion des fresques d’Ohrid.

115



BRANISLAV TODIC

roboré par I'inscription aux cotés de Cyrille, qu’elle dési-
gnait fort probablement comme « évangélisateur des Bul-
gares ». Il est certain, en tout cas, qu’il était qualifi¢ ainsi a
Kurbinovo, comme son frére Méthode, méme s’il est attesté
que ni 'un ni Pautre n’eut le moindre rapport avec les Bul-
gares et qu’ils n’ont jamais séjourné en Bulgarie. L’arche-
véque Léon cherchait manifestement a établir un lien entre
la premiere église autocéphale (incarnée par le Vicariat de
Salonique et la Justiniana Prima) et ’'archevéché bulgare et,
ultérieurement, celui d’Ohrid. Sila premiére de ces deux pé-
riodes était représentée par les papes, Innocent et Vigile
compris, la seconde I’était par les missionnaires Cyrille et
Clément, raison pour laquelle on se devait de les rattacher a
I’église bulgare. Cela apparait dans leurs représentations sur
les murs du sanctuaire et, sans doute davantage encore, dans
les inscriptions qui les accompagnaient. Kurbinovo nous en
donne la preuve (1191), ainsi que I'intérét porté, jusqu’au
début du XIVe siecle, par les archevéques d’Ohrid a la célé-
bration liturgique de Cyrille et de Méthode et plus encore
de Clément. Quelques passages de textes liturgiques vien-
nent étayer notre thése. Dans la Vie de saint Clément, rédi-
gée par Théophylacte, archevéque d’Ohrid, (entre 1090 et
1108), les Slaves se réduisent aux seuls Bulgares (Z0Ahofe-
VOV yévog i1’ obv Bovhydowv)™ ; Cyrille et Méthode au-
raient traduit les saintes Ecritures en bulgare’! ; et Méthode
aurait entretenu des relations amicales avec le prince bulga-
re Boris’2. Par ailleurs, Clément était glorifié en tant que
prédicateur et évangélisateur du peuple bulgare et lorsque
I’empereur Siméon le nomma évéque de Velika, il fut consi-
déré comme « le premier évéque de langue bulgare » (%ol
oUtw &1 Boulydow YAhTTY medTOg Emioxomog 6 K-
uns xaBiotaton) . Quoique postérieur d’'un demi-siecle, le
texte de Théophylacte expose clairement les idées que I’ar-
chevéque Léon a voulu exprimer dans les fresques de Sain-
te-Sophie et qui s’inscrivent dans le programme idéologique
de I'archevéché d’Ohrid, incarné aussi par les fresques de
Kurbinovo, peintes sous I’épiscopat de Jean Kamatéros (vers
1183-1215), peut-étre méme a son initiative’, ainsi que dans
les textes de I'archevéque Démétrios Chomaténos (1216-
1234). Dans son Précis de la Vie de saint Clément, Choma-

70 N. L. Tunickij, Materialy dlja istorii zhizni i deyatel'nosti uchenikov svv.
Kirilla i Mefodija, I. Grecheskoe prostrannoe zhitie sv. Klimenta Slovens-
kogo, Sergiev Posad 1918, Variorum reprints, London 1972, 68.

"1 bid., 68, 70, 82.

72 Ibid., 80.

3 Ibid., 122.

74 Grozdanov - BardZieva, « Sur les portraits », op.cit. (n. 62), 77-78.

116

ténos réaffirme, d’une maniere plus nette encore que Théo-
phylacte, que saint Cyrille traduisit I'Ecriture sainte en bul-
gare et qu’il était, au méme titre que Méthode, I’apdtre et le
premier évangélisateur du peuple de Mésie”. Selon Cho-
maténos toujours, le pape Adrien aurait nommé Méthode
archevéque de Moravie et de Bulgarie (Mogdfov xai Bouk-
yoplag Geylemtioromog)’®, et Méthode aurait placé Clé-
ment sur le trone épiscopal de I'Illyricum tout entier (7o-
v1og tol TAwerod) et des pays du peuple bulgare’’, ce
qui sous-entendait, en réalité, la circonscription archiépis-
copale d’Ohrid. On retrouve des expressions tendancieuses
similaires dans I'office dédié a saint Clément, écrit par Dé-
métrios Chomaténos, Constantin Kabasylas et Grégoire, ar-
chevéques d’Ohrid au XIIIe et au début du XIVe siecle’.

Mais revenons au Xle si¢cle et aux fresques de Sainte-So-
phie. Le décor pictural qu’il conféra a la cathédrale d’Ohrid,
vers 1054, permit a 'archevéque Léon de présenter sa
propre conception des dogmes et de la liturgie mais qui plus
est, d’exposer 'idéologie ecclésiastique en général. Son ar-
chevéché appartenait a l'aile byzantine et orthodoxe du
monde chrétien, dans laquelle le patriarcat de Constanti-
nople, qui rassemblait toutes les églises d’Orient, dont celle
d’Ohrid, occupait la place d’honneur. Tout cela s’exprime
clairement dans le choix et la disposition des saints évéques
sur les fresques du sanctuaire de Sainte-Sophie. Cependant,
I'archevéché d’Ohrid, autocéphale et indépendant sur le
plan du droit canonique, n’appartenait pas au patriarcat de
Constantinople, en vertu des décisions antérieures qui enté-
rinaient sa séparation avec I’église romaine. Si les papes ro-
mains, avec Innocent et Vigile a leur téte, sont peints dans
’abside du diaconicon, c’est précisément parce qu’ils furent
les artisans de cette indépendance. L’archevéché d’Ohrid
était le prolongement et I’héritier, non seulement du Vica-
riat de Salonique et de la Justiniana Prima, mais aussi de
I’église bulgare, ce qu’illustrent les représentations des mis-
sionnaires et évéques « bulgares » des IXe et Xe siecles, saints
Cyrille et Clément. Aussi figurent-ils dans la méme partie de
I’église que les papes romains. La référence aux traditions
du Vicariat salonicien fut de bréve durée et de toute éviden-
ce, abandonnée par la suite, car elle risquait d’empiéter sur

75 Ivanov, Balgarski starini (n. 2), 317 (« i0amo0TOMOV TATEOS %Ol
TMTOV 6UV MeB0diw T@ mdvy didaoxrdly Beooefeiog nal Tig 60-
0000E0v mioTews T MuodV EOVEL »).

76 1bid., 318.

77 1bid.

78 G. Balascev, Kliment episkop slovenski i sluzbata mu po star slovenski pre-
vod, Sofia 1898, 1-22, 31-46 (texte grec avec le texte slavon en regard).



REPRESENTATIONS DE PAPES ROMAINS DANS L’EGLISE SAINTE-SOPHIE D’OHRID

les droits de ’archevéché de Salonique. D’autre part, le Vi-
cariat ne réunissait pas tous les éléments d’un organisme ec-
clésiastique autocéphale et son autocéphalie n’avait pas été
établie par décret impérial, a la différence de la Justiniana
Prima, comme en témoigne le droit canonique byzantin,
plusieurs fois centenaire. Les fresques de Sainte-Sophie
semblent confirmer I'authenticité de I'information donnée
par Michel de Dévol, selon laquelle ’empereur Basile II res-
taura ’archevéché bulgare tel qu’il existait sous Romain Lé-
capeéne, « ayant appris que cet archevéché était la Justiniana
Prima ». La double désignation de la Justiniana Prima com-
me « archevéché bulgare — archevéché d’Ohrid » est appa-
rue assurément des 1018 et c’est par le biais du langage ico-
nographique qu’elle fut traduite dans les fresques de Sainte-
Sophie, vers 1054. Elle fut ensuite confirmée par une note
de Michel de Dévol et intégrée au titre officiel des arche-
véques d’Ohrid, au moins a partir de 1157, date a laquelle le
titre fut conféré a I'archevéque Jean Comnene. Le qualifica-

tif « bulgare », ajouté au titre de ’archevéque autocéphale
d’Ohrid, lors du rétablissement de I’archevéché, comme en
témoignent les sigillia de 'empereur Basile II, sera maintenu
par la suite. Initialement, le lien avec I’ancien archevéché
bulgare était mis en évidence par la représentation des évan-
gélisateurs slaves Cyrille et Méthode et de saint Clément — de-
venus, bien entendu, bulgares, au niveau idéologique — ce
dont témoignent les fresques de Sainte-Sophie et de Kurbi-
novo, ainsi que les textes hagiographiques (Vie de saint Clé-
ment de Théophylacte, et la version abrégée de Chomaté-
nos) et le Catalogue des archevéques bulgares du Xlle
siecle. Des le début du XlIIe siecle, saints Cyrille et Mé-
thode disparaissent de I’horizon idéologique des arche-
véques d’Ohrid, qui portent désormais toute leur attention
sur saint Clément. Ce changement allait trouver un écho
précis, parmi d’autres, dans I'art du XIIIe si¢cle, ce dont
nous avons amplement traité dans une autre étude’.

Branislav Todié

ITAPAZTAZEIZ TQN ITAIIQN THX PQMHX
2TO NAO THX ATTAZ 2ZO0PIAZ AXPIAOX
2YMBOAH ZTHN IAEOAOTI'TA THZ APXIEITIZKOITHZ THZ AXPIAOX

2‘1:0 1EQO Priua Tng Ayiag Zopioag oty Axlda atetxo-
viCetou évag aitepa ueyarhog aQbuos ayiwv emono-
WV, ATO TOVUS 0TTOLOVG TTOALOL OVOLPEQOVTOL KA UE TIG
OVOUOIOIES TWV EXUANCLOV, ETUKEPAMIS TWV OTOLWYV
Nrav. Ot oAV aEBUOTEQOL NETAED QUTMOV ELVAL OL TTOL-
toudeyes Kwvotaviivovmdlewg, o omtoiol xatohapfd-
vouv emitiun 001 0to 1EEd Pripa. v apida Tou da-
HOVIXOU TTOQLOTAVOVTOV £EL TTames Ttng Poung, tnv mo-
QOUOIa TWV OOV dVOKOAX UTTOQOVUE VO HATAVOT|-
OOVUE, WOLTEQX, 0OV, OTTWG ElVOL YVATO, OL TOLYO-
yoagies dnuoveyndnxav tnv eroyn tov Meyalov Zxi-

79 B. Todié, « Freske u Bogorodici Perivlepti i poreklo Ohridske arhie-
piskopije », ZRVI XXXIX (2001-2002), 147-161 ( = « Image symbo-
lique de 'origine de I’Archeveché d’Ohrid dans I'église de la Vierge Pé-

opatog (1054) o ®THTOQEAS CUTWV NTOV O OLQYLETILORO-
1tog Axeidas Aéwv, Evag artd TOVS OTEVOTEQOUS CUVEQ-
ydteg Tov maTeLaexn Mixonmd Kngovidolov, o omoiog
OUUUETELYE EVEQYA OTNV TOAEWXT] EVavTiov NS Pdpung.
SOugpova pe tg Staowdeioes emryQapis, etoviCovon ou
aywor Ivvoxrévtiog, Bryihog, KMung, Aéwv, Tonyoglog
non ZiMBeotoog (Ew. 1 wou 2). Tovg dvo mpwrtoug dev
Tovg e0QTaLE M avotolMxt) ExxAnoia, omote To ovOpaTa
TOUG OEV VIAQYOVYV 0TO CUVAEAQLOL AUTYG.

O agyemionomog Aéwv eixe Pefaimg Wraitegoug Adyoug
VO ATTELROVIOEL TOVG TTATTES TS Poung otov »abedoinod

ribleptos », Vizantijskij mir - iskusstvo Konstantinopolja i nacional’nie tra-
dicii, Moscou 2005, 369-380).

117



BRANISLAV TODIC

VOO TTOU AVITYELQE, YLOL VO, EDQOULMOEL TO OLKALMUOTO, TNG
ovToréPaing Agylemoroms ths Ayoidas. To peyohv-
TEQO TUNUOL QVTNG THS AQYLETLOROTNG POLOKOTAV HATW
amo ™) duwonodooio tng Exrinoiag g Poung, aAhd xou
ATW OTTO TNV TOALTIXY] KO TTVEVUATIXRY] OQOULQOL ETTLQ-
oong g Kwvotaviivovnolews. Tia 1o Adyo avto,
Agyemonomy) tng Axoldag, artd v idouom g (1018),
EmEeTe va avalnta ao@orEG OTHOLYIO TOU QUTOXEQA-
hou avts. Mohovott amotehovoe eméntaon g Povi-
YOOUXNG AQYLETLOROTNG, OVTO deV TNV ANAAAOOE ATTd
s PréYes ™ Pouns. H emxpdteld thg avipre agyixd
oto Buxagudto Osooalovinng (oo Tig 0QYES TOU 50
€WG TO TEWTO WCO TOV 60V CUMVOL) KOL OTY CGUVEYELD
oty [pwtn Iovotviavy (artd to péoa Tov 60V £mg To
TEMTOA KEOVLAL TOV 70v cumva). Ou aaQyés tov Bura-
oLdTov Oecoahovirng cuvdEovtan ue Tov tdma Ivvoré-
VTL0, 0 0TTOL0G TO 412 TOEEYWENOE OE OUTO OQLOUEVAL DL~
rawopota. O mamog Brylhog, petd amd ovpugpovio pe
tov avtoxQatogo Iovotviavd, maexmEnoe TANQES
oavtoxégoro xabeotwg oty Iowtn Iovotiviovn (545).
2TV amogpaon v, 1 orola teglexotay oty 1311 Ne-
0Qd tov TouoTViavol ®ow OTOTLY CUUTTEQLEAT|PON OTOL
Baothwnad,  Agylemiorori tng Axeidag otrolle Tao di-
HOLMDUOTA KO TLS AELDOELS.

H amemovion Tmv Tommy g exmteoomrmy g Exxin-
otag g Paung xow n magovaoic tov Ivvoxévtiov xaw tov
Brylhov €ixe TOOTIOTOG EXXANOLOOTIXI]-VOULKT] OTUd-
oto nan emPefaiwoe TV AVOVIXOTNTA TOU AUTOXEPA-
MOV NG AQYLETLO®OTNG TNG AxQIidag, 1) OTTola ATTOXTY-
Onxe 0T0 ATOTOTO TAQEAOOV e TN BOVAN O TATDOV TNG
Popne.

118

Emedn) n Agyemionromny g Axoldag Oev elxe amooto-
M1 teoglevon 1 vdmrolov £vOoEo LTI, 0 0mTolog Ha
TTQOOMITOTTOLOVOE TNV {OQUOT %L TO AUTOXEPAAD TG, O
0QYLETIO%0TOS AéwV, mepimov to 1054, avalntnoe on-
UOVTIRES TTQOOMITUROTNTES OTNV LOTOQLO TG AQYLETL-
oxomng tov. 'Etol eméleEe vo ameinoviotov o dyrog K-
ow\Aog, ohGfog dapwTiotig, »ow o dytog Kinung Axol-
d0o¢ (iowg »aw 0 dytog MebddL0g), n Aarteio Twv omoiwy
1TAV LOYUQET) OTNY TTEQLOYT| TTOV Boloxdtay Vo T dural-
odoaio tng Exxdnoiog tov (Ewx. 3). Me tov 10070 0vtd
enedimEe va avadeiEel TNy Agylemonom) g Ayoidag
o€ d1ad0Y0 TG POVAYAQLXIG AQYLETILOROTNG, (POQED. UE-
YAAOU ATTOCTOMHKOV £QYOV OAAGL RO VOL TNV EVIAEEL LGO-
o dlrthal 0TLg Tahaes naw e ®og Exnhnoteg.

To To AOYO QUTO ATTEKOVIOTIHOV, ECHEUUEVT, OTOV D10
XWEO oL TTATes TS Podung xouw emionomol pe ®0Qog ot
BovAlyogia, ovyxexouiéva otnv Exxinoia tng Ayxoidoc.
‘Onwg o Ivvoxrévtiog »aw 0 Bryilog moté dev natatd-
xONrav pnetakl twv ayiov g avatolxng Exxinoiag,
EVM ATTEWOVICOVTAL 0TV AYia Z0@ioL oL AVOPEQOVTL
UE QUTN] TOUG TNV WOLOTNTA, £TOL ®ow O Aytog Kvpthhog
0vdEmoTE VITNQEE EMLOROTOC, OTTWGS TAQOVOLALETAL EDW.
'Opwg pdvo £tot Ba EmnveadvovToy To. 0QNoreLVTIRA 0Q4-
uato Tov Aéovta.

>t dudioxera Tov 120v o tov 130V awdva, 1) aTEROVL-
on tov oyiwv Kvpilov xow MeBodiov xau dLaitega tou
KMjun Bo ouveylotel pue peyolitepn ovyvotnta, Yeyo-
VOG TTOV WTOQOVUE VO TTOQAXOLOVONCOVE TOGO 0TIV
TEYV, OG0 ®OL OTT) OQNOHREVTIXT] AOYOTEY VI 0TV TTEQLO-
¥M TS AQYLETLOROTNG TNG AYOldaG.


http://www.tcpdf.org

