
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 29 (2008)

   Deltion ChAE 29 (2008), Series 4. In memory of Anna Marava-Chatzinikolaou (1911-2005)

  

 

  

  L'église de l'Archangélos à Cemil: le décor de la
nef sud et le renouveau da la peinture byzantine en
Cappadoce au début du XIIIe siècle 

  Tolga B. UYAR   

  doi: 10.12681/dchae.613 

 

  

  

   

To cite this article:
  
UYAR, T. B. (2011). L’église de l’Archangélos à Cemil: le décor de la nef sud et le renouveau da la peinture byzantine en
Cappadoce au début du XIIIe siècle. Deltion of the Christian Archaeological Society, 29, 119–130.
https://doi.org/10.12681/dchae.613

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 19/01/2026 13:22:16



L'église de l'Archangélos à Cemil: le décor de la nef sud
et le renouveau da la peinture byzantine en Cappadoce
au début du XIIIe siècle

Tolga  UYAR

Περίοδος Δ', Τόμος ΚΘ' (2008)• Σελ. 119-130
ΑΘΗΝΑ  2008



Β. Tolga Uyar 

L'ÉGLISE DE L'ARCHANGÉLOS À CEMIL : 
LE DÉCOR DE LA NEF SUD ET LE RENOUVEAU 
DE LA PEINTURE BYZANTINE EN CAPPADOCE 

AU DÉBUT DU XHIe SIÈCLE 

1ΛΙ OUS nous proposons de présenter ici une nouvelle lectu­
re de l'église cappadocienne de l'Archangélos. Située près 
du village de Cernii, à 15 km au sud d'Ürgüp, elle présente 
deux nefs parallèles voûtées en berceau, communiquant 
entre elles par un large passage - surmonté d'un haut tam­
bour - et précédées d'un narthex commun à l'ouest (Fig. I)1. 
Cette église est bien connue par les travaux de Guillaume de 
Jerphanion, d'abord, de Catherine Jolivet-Lévy, ensuite et, 
enfin, de Hanna Wiemer-Enis. G. de Jerphanion distingue 
deux phases du décor, la première pouvant remonter à la fin 
du IXe ou au début du Xe siècle, la deuxième n'étant pas 
postérieure au XIVe siècle2. C. Jolivet-Lévy penche pour 
une datation du XlIIe siècle pour l'ensemble, relevant ce­
pendant qu' il est difficile de distinguer les différentes étapes 
de production3. H. Wiemer-Enis, quant à elle, revient à l'hy­
pothèse de Jerphanion, selon laquelle il y aurait deux cam­
pagnes : la première, autour de l'an 1300, qui s'étend à la nef 
sud, et la seconde, qu'elle attribue au début du XlVe siècle, 
dans le reste de l'église4. 

Pour notre part, le travail de prospection effectué à l'Ar­
changélos depuis 2005 nous a permis de relever une inscrip­

tion dédicatoire et, à partir de là, de proposer une datation 
irréfutable pour le décor. L'inscription dédicatoire, peinte 
dans l'abside, nous livre les noms des donateurs - le hiéro-
moine Bartholomée et son frère Léon, diacre, fils de Michel 
de Sampso -, de l'empereur régnant - Théodore 1er Laska-
ris -, la date - l'année du monde 6726, 6e indiction (1217/ 
1218) -, et nous fournit aussi une information très précieuse, 
à savoir le nom du peintre, Archigétas5. 
L'homogénéité stylistique que nous avons observée dans 
l'ensemble des peintures de la nef sud (bêma, naos), aux­
quelles se rapporte la dédicace datée de 1217/1218, et la co­
hérence de l'épigraphie montrent que ce décor fut réalisé en 
une seule fois. Par ailleurs, dans ce même vaisseau, certaines 
fresques mutilées lors des travaux d'agrandissement, à l'évi­
dence après 1217/1218, fournissent un terminus post quem 
pour le reste du décor (tambour, nef nord, narthex) qui forme 
une unité stylistique et iconographique distincte6. 
Les murs de l'église, dans leur état actuel, étant très enfu­
més, le décor et les inscriptions ne sont apparus qu' à l'aide 
d'un éclairage puissant et d'un minutieux travail de relevé 
sur échafaudage, mené durant nos campagnes de 2005 et 

1 Voir en dernier lieu : C. Jolivet-Lévy et N. Lemaigre Demesnil, 
« Recherches récentes sur le monastère rupestre de l'Archangélos, près 
de Cernii (Cappadoce) », in Desert Monasticism. Gareja and the Christian 
East, Papers from the International Symposium, Tbilisi University, 
September 2000 (éd. Ζ. Skhirtladze), Tbilisi 2001,167-189, avec la biblio­

graphie antérieure. 
2 G. de Jerphanion, Une nouvelle province de l'art byzantin. Les églises ru-
pestres de Cappadoce, Paris 1925-1942, t. II, 143-145. 
3 C. Jolivet-Lévy, Les églises byzantines de Cappadoce. Le programme 
iconographique de l'abside et de ses abords, Paris 1991, 157-160 (au sui­
vant : Églises byzantines). Ead., « Culte et iconographie de l'archange 
Michel dans l'Orient byzantin : le témoignage de quelques monuments 
de Cappadoce », Les Cahiers de Saint Michel de Cuxa 28 (1997) 188-189, 

repr. dans Études Cappadociennes, Londres 2002, XIV. 
4 H. Wiemer-Enis, Spätbyzantinische Wandmalerei in den Höhlenkirchen 
Kappadokiens in der Türkei, Pétersbourg 2000,13-28, 47-66. Ead., « Die 
Archangeloskirche bei Cernii - eine bisher kaum beachtete spätbyzanti­
nische Wandmalerei in Kappadokien », Byzantinische Malerei. Bildpro­
gramme, Ikonographie, Stil. Symposion in Marburg vom 25.-29. 6. 1997 
(éd. G. Koch), Wiesbaden 2000,421-430. 
5 L'inscription a été lue, traduite et commentée par Georges Kiourt-
zian, « Une nouvelle inscription de Cappadoce du règne de Théodore 
1er Laskaris », dans ce même volume. 
6 Nous nous proposons d'étudier l'ensemble de cette seconde phase du 
décor dans une publication ultérieure. 

119 



Β. TOLGA UYAR 

Fig. 1. Plan de l'église de l'Archangélos à Cernii (M. Alaboz et 
T. Uyar). 

2006. Cela explique que l'inscription dédicatoire n'ait pas 
été repérée jusqu'ici et rend nécessaire une description pré­
cise du décor, jusqu'à présent très partiellement édité. Cette 
description permet de dégager un style, celui du peintre Ar-
chigétas, et de postuler, par comparaison avec d'autres ég­
lises cappadociennes, l'existence d'un atelier en Cappadoce 
au début du XHIe siècle. 

La présentation du programme iconographique (Fig. 2) 

Bien que très noircies, les peintures de la nef sud, contraire­
ment à celles qui ornent le reste de l'église (nef nord, nar-
thex), sont dans l'ensemble bien conservées. Les détériora­
tions concernent surtout la partie inférieure des parois et les 
parties entamées lors des travaux d'agrandissement. 

Bêma 

Dans l'abside, dont le décor est déjà connu, nombreuses sont 
les images et les inscriptions qui ont échappé aux descriptions 
antérieures7. Dans la scène de la Déisis, de part et d'autre du 
Christ, on distingue deux roues ocellées et enlacées, ή τροχί 
κέ το πήρ, représentées dans les flammes rouges. 

Sur le bandeau séparant la voûte de la paroi de l'abside, on 
lit: «Έκαλιεργίθυν μετά πωλοΰ κόπου κέ πόθου δια 
σηνδρομΰς τοΰ δούλου του Θ(εο)ϋ Βαρθολωμέου ήε-
ρομονάχου κέ τοΰ αύτοϋ άδελφοΰ Λέοντος δηακόνου, 
ήοί δέ Μιχαΐλ τοΰ Σαμψό · δια χιρός έμοϋ Άρχιγέτα ζο-
γράφου εν έτους ςψκς' ένδ(ικτιώνος) C επί βασοιλέος 
Θεοδώρου Λάσκαρη. » ; « [L'église] a été décorée au prix 
de beaucoup d'efforts et de ferveur, grâce au concours du 
serviteur de Dieu, le hiéromoine Bartholomée et de son frè­
re, le diacre Léon, fils de Michel de Sampso ; de ma main à 
moi, Archigetas, le peintre... année 6726 ( = 1217/1218), in­
diction 6, sous l'empereur Théodore Laskaris »). 
Sur la paroi, nous avons pu identifier chacun des évêques, 
jusqu'à présent restés anonymes, et distinguer certaines par­
ticularités iconographiques. De part et d'autre de la niche 
centrale, aux places d'honneur traditionnelles, sont repré­
sentés saint Basile, ό ά(γιος) Βασίληως, et saint Jean Chry-
sostome, ό ά(γιος) [Ιωάννης] ό Χρησόστωμο[ς]. Ils sont 
encadrés, au sud, par saint Nicolas, ό ά(γιος) Νικόλαος, et 
Blaise, ό ά(γιος) Βλάσιος, et au nord, par Amphiloque, [ό 
άγιος] Άνφιλόναιος8, et Grégoire de Nysse, ό ά(γιος) 
Γροιγ(ό)ριος ό Νίσης. De ces figures de prélats frontales, 
aux visages mutilés, on distingue Yomophorion, Yépitraché-
lion, Yencheirion, les épimanikia et l'évangile qu'elles tienent 
à la main. Par ailleurs, Jean Chrysostome est vêtu d'unpoly-
stavrion et tient de la main droite une petite croix devant le 
buste. En Cappadoce, dans les décors du XlIIe siècle, il est 
souvent le seul évêque à porter le polystavrion9. 
Aux deux extrémités de la série d'évêques, à un emplace­
ment inhabituel, figurent deux stylites, jusqu'ici non identi­
fiés. Séparés par un cadre rouge, ils sont tous les deux repré­
sentés sous un édicule rouge à toit pointu, aménagé au som­
met d'une colonne. Leur type iconographique est identique. 
Ils ont des traits de vieillards au visage émacié, cerné d'un 
collier de barbe grise et portent un koukoulion noir. Celui du 
nord, Syméon le stylite (l'Ancien), Σημεόν στ[υ]λήτις, a les 
mains ouvertes devant la poitrine dans un geste de prière et 
fait face à Daniel le stylite [Δαν]ιήλ ό στηλίτης, figuré en 
buste. Si, en Cappadoce, l'association des deux stylites à l'in­
térieur de l'abside n'est attestée qu'à Sainte-Barbe de 

Jolivet-Lévy, Églises byzantines, 158. 
8 Nous proposons de corriger le nom (peint sur la paroi) de Άνφιλό-

νοαος, en Άμφιλόχιος. La graphie considérée comme fautive a pu être 
le résultat de différents phénomènes. Le remplacement du μ par un ν 

est déjà connu en grec mais, celui de ι par un ou est peut-être en rapport 
avec la prononciation locale. Quant à l'usage du ν à la place de χ, il est 

difficile à expliquer (inattention du peintre ?). Quoi qu'il en soit, il est 

certain qu'il s'agit bien ici de saint Amphiloque, l'évêque d'Iconium. 
9 II en est ainsi à Saint-Georges d'Ortaköy (Jolivet-Lévy, Églises byzan­
tines, pi. 141, fig. 2), dans l'église de Gokçetoprak (infra n. 18) et à Eski 
Gümüs (Xle ou XlIIe siècle ?) (ibid., pi. 151, fig. 2), Dans l'église n° 2 
de Yüksekli (ibid., pi. 138) Basile le porte aussi, de même que saint Ni­
colas sur la paroi ouest de l'église Saint-Georges d'Ortaköy (image iné­
dite, obs. pers.). 

120 



L'EGLISE DE L'ARCHANGELOS A CEMIL: LE DECOR DE LA NEF SUD 

Soganh (1006 ou 1021), au XHIe siècle, la disposition symé­
trique de Daniel et de Syméon est, elle, fréquente10. 
Bien que leur rôle d'intercesseur privilégié leur vaille de 
compter parmi les saints représentés aux abords du sanc­
tuaire, l'inclusion des stylites au sein du programme absidal 
reste assez rare. Dans notre église, ce choix relève sans doute 
des préférences personnelles des donateurs, le hiéromoine 
Bartholomée et son frère, Léon le diacre, dont nous n'avons 
pas trouvé de portraits. 
L'image du Christ de type Emmanuel, Ί(ησοΰ)ς Χ(ριστό)ς, 
peinte dans la niche nord, bien qu'elle soit déjà connue, est 
intéressante par son iconographie caractéristique du XHIe 
siècle. En effet, le visage est marqué comme d'habitude par 
la vieillesse : haut front dégarni, chevelure bouclée déga­
geant les oreilles, grands yeux en amande, nez fort11. La pré­
sence du Christ Emmanuel dans la niche nord, très fréquen­
te dans la peinture cappadocienne du XHIe siècle, est liée à 
la fonction de cette niche comme prothèsis12. 
Le décor de l'espace en forme de lunule qui surmonte l'ou­
verture absidale est plus original et abrite une composition 
qui n'avait pas été identifiée jusqu'à présent. Elle associe la 
représentation du mandylion (Fig. 3) au sommet à celle des 
deux anges, figurés sur les retombées, volant horizontale­
ment, les mains voilées, tendues dans un geste d'adoration13. 

0 Saint-Georges d'Ortaköy (image inédite, obs. pers.), Karsi kilise (C. 
Jolivet-Lévy, « Images et espace cultuel à Byzance : l'exemple d'une 
église de Cappadoce (Karsi kilise, 1212) », Le Sacré et son inscription 
dans l'espace à Byzance et en Occident, sous la dir. M. Kaplan, Paris 
2001, 171, repr. dans Études Cappadociennes, Londres 2002, XIV) et 
vraisemblablement aussi dans l'église de Gokçetoprak. Sur la représen­
tation symétrique des deux stylites : E. C. Constantinidis, The Wall 
Paintings of the Panagia Olympiotissa at Elasson in Northern Thessaly, 
Athènes 1992, vol. 1,207-208. 
11 Comme en témoignent les exemples de Karaca kilise à Tatlarin, Gü-
zelöz n° 4 (Mavrucan), Saint-Eusthate d'Erdemli, Bezirana kilisesi 
(Jolivet-Lévy, Églises byzantines, 233, 249, 274, 317), Saint-Nicolas de 
Basköy (C. Jolivet-Lévy et T. Uyar, « Peintures du XHIe siècle en Cap­
padoce : Saint-Nicolas de Basköy », ΔΧΑΕ 26 (2005), 150, fig. 4), Tat­

larin n° 1 {Sacred Art of Cappadocia : Byzantine Murals from the 6th to 

13th Centuries, text by C. Jolivet-Lévy ; photographs by A. Ertug, Istan­
bul 2006, fig. 137). Sur ce type iconographique du Christ Emmanuel et 
ses significations dogmatiques voir : A. Weyl Carr, « Gospel Frontis­
pieces from the Comnenian Period », Gesta 21/1 (1982), 12-14 et en 
particulier η. 48, repr. dans Cyprus and the Devotional Arts of Byzantium 

in the Era of the Crusades, Ashgate 2005, III. 

Jolivet-Lévy, Églises byzantines, 158. M. Altripp, Die Prothèsis und 
ihre Bildausstattung in Byzanz unter besonderer Berücksichtigung der 
Denkmäler Griechenlands, Francfort 1998,94-96. 
13 Un schéma similaire s'observe à Monreale (1170-1180) (E. Kitzinger, 
« The Mandylion at Monreale », Arte Profana et arte sacra a Bizansio 
[Million 3] Rome, 1995, 575-584, fig. 2-4, repr. dans Studies in Late 

19. Entrée à Jérusalem 

1 Déisis 7. Amphiloque 14 Damien 20. Crucifixion 

2 Inscription dedicatore 8 Grégoire de Nysse 15 Cosme 21.Anastasis 

3 Jean Chrysostome 9 Daniel (le stylite) 16. Nativité 22. Ascension 

4 Nicolas 10 Syméon (le stylite) 17. Baptême 23. Vierge trônant à l'enfant 

5 Blaise 11. Emmanuel 18 Transfiguration 24 Christophore 

6 Basile 12 Constantin et Hélène 19 Entrée à Jérusalem 25. Paraskévi, Julitte, Kirykos 

Fig. 2. Aperçus du programme iconographique de la nef sud. 

121 



Β. TOLGA UYAR 

Fig. 3. Mandylion (T. Uyar). 

Dans l'iconographie du mandylion, il arrive parfois que la tête 
du Christ soit figurée avec le cou14, mais sa représentation en 
buste dans notre église paraît constituer un hapax. Son visage 
inséré dans un nimbe vert pistache se détache sur le fond clair 
du tissu rectangulaire. Celui-ci est décoré de traits courts et 
parallèles et de croix formées de quatre points rouges ; il est 
bordé, de chaque côté, d'une double rainure verticale enca­
drant un motif pseudo-coufique placé au centre. Le mandy­
lion, fréquemment associé au programme du bêma par ses 
renvois à l'Incarnation et à l'Eucharistie, est attesté dès le Xle 
siècle15 et au cours du Xlle siècle16, mais ne connaît une dif-

Antique, Byzantine and Medieval Western Art. vol. II, Londres 2003). Ci­
tons également l'église de Saint Nicétas à Kipoula (dernier quart du 
XlIIe s.), où le mandylion peint au sommet de l'arc triomphal était flan­
qué, à droite, de l'archange Michel, aujourd'hui disparu (N. Drandakès, 
Βυζαντινές τοιχογραφίες της Μέσα Μάνης, Athènes 1995,347,354). 
14 S. Papadaki-Oekland, « Το Άγιο Μανδήλιο ως το νέο σύμβολο σε 

ένα αρχαίο εικονογραφικό σχήμα », ΔΧΑΕ 14 (1987-1988), 284. Ν. 

Thierry, « Deux notes à propos du mandylion », Zograf '11 (1980), 16, n. 5. 
15 Thierry, op.cit., 16-19. 
16 À Saint-Nicolas de Kasnitzès et à Saint-Stylianos à Kastoria (églises à 
nef unique) le mandylion apparaît au-dessus de la conque absidale sur 
la paroi orientale entre les figures de l'Annonciation, surmonté, dans la 
première église, de la Déisis (A. G. Mantas, Το εικονογραφικό πρό­

γραμμα τοϋ ίεροϋ βήματος των μεσοβνζαντινών ναών της 

Ελλάδας (843-1204), Athènes 2001,193-194, fig. 50-52,57-58). 
17 Dans le Magne, dans l'église des Saints Theodores près de Kaphiona 
(1261-1282), dans l'église Saint-Georges à Kato Boularioi (fin XlIIe 
siècle ?) (Drandakès, op.cit., 77, 100, 362-364), dans l'église Saint-Jean-
Baptiste à Megalè Kastania (début du XlIIe siècle) et en Crète, dans 
l'église Saint-Georges Kavousiotis à Kritsa (fin XlIIe-début XlVe s.) 
(S. E. Gerstel, Beholding the Sacred Mysteries. Programs of the Byzantine 

122 

fusion importante qu'à partir du début du XlIIe siècle17. Si 
l'image de la sainte relique figure dans plusieurs monuments 
cappadociens, sa représentation sur l'arc triomphal de l'absi­
de (situation attestée ailleurs) se rencontre pour la première 
fois au XlIIe siècle dans l'église de l'Archangélos de Cemil et 
celle de Gokçetoprak18. Le succès grandissant du mandylion 
à partir du début du XlIIe siècle peut avoir une double expli­
cation. D'une part, cette période de confrontation de l'Église 
orthodoxe avec l'Islam est animée par de nombreux débats 
théologiques, centrés notamment sur les dogmes de l'Incar­
nation et de la divinité du Christ, comme en témoignent des 
traités rédigés à cette période19. D'autre part, la prise de 
Constantinople par les Croisés en 1204 et la confiscation de 
nombreuses reliques, parmi lesquelles celle de la « sainte 
face », paraît avoir favorisé le culte de celle-ci20. 
Par ailleurs, l'image de l'Archangélos de Cemil rappelle 
d'emblée, mais de manière surprenante, l'iconographie pa­
léochrétienne du Christ en médaillon (adoré par deux anges 
aux mains voilées) parfois maintenue dans les décors pro­
vinciaux (Cappadoce et ailleurs)21. Dans notre église, la 
composition du tympan oriental exalte ainsi l'image du Lo­
gos incarné imprimée sur le tissu d'Abgar comme une preu­
ve tangible de la nature humaine du Christ. 
Au-dessous du mandylion, une large frise de rubans plissés 
où alternent le rouge, le jaune, le blanc et le vert borde l'arc 
vers le naos (Fig. 3). Notons qu'un ornement de chevrons si­
milaire, peint dans les mêmes teintes, borde l'arc absidal de 
l'église d'içeribag à Taskinpasa22. 

Sanctuary, University of Washington Press 1999,70, n. 14). 
18 II s'agit d'une église inédite à trois nefs située près du village de Gök-
çetoprak (ancien Sivasa), à l'ouest de Nevsehir : peintures du XlIIe 
siècle en cours d'étude dans le cadre de notre thèse de doctorat. 
19 Le Trésor de la foi orthodoxe de Nicétas Choniatès, rédigé au début du 
XlIIe siècle probablement à Nicée ; la Controverse sur la foi d'Euthyme 
composée dans la région de Melitene (cf. A. Th. Khoury, Les théolo­
giens byzantins et l'Islam. Textes et auteurs (VlIIe-XIIIe siècle), Louvain-
Paris 1969,259-293,294-309). 
20 N. Gkiolès, Ό βυζαντινός τροϋλλος και το εικονογραφικό τον 

πρόγραμμα, Athènes 1990,181-186. 
21 Pour la Cappadoce, citons Göreme 29, Karabas kilise à Soganh et Di-
rekli kilise près de Belisirma dans la vallée d'Ihlara. (Jolivet-Lévy, 
Églises byzantines, 139, pi. 86, 268, pi. 148, fig. 1, 325). Ailleurs, un 
exemple analogue se rencontre au Xlle siècle dans l'église des Saints 
Archanges de Cvirmi en Géorgie (T. Velmans, « L'image de la Déisis 
dans les églises de Géorgie et dans celles des autres régions du monde 
byzantin », CahArch 29 (1980-1981), 60-64. 
22 Sur cet ornement, L. Hadermann-Misguich, Kurbinovo. Les fresques 
de Saint-Georges et la peinture byzantine du XHe siècle, Bruxelles 1975, 
296-197, cite de nombreux exemples de la fin du Xlle et du XlIIe siècle. 



Le programme de l'ouverture absidale est complété par les 
figures des saints Anargyres, non remarquées jusqu'à main­
tenant. Cosme, [ô άγιος] Κοσμ[άς], et Damien, [ό άγιος] 
[Δαμια]νός, sont représentés respectivement sur la partie 
supérieure des piédroits nord et sud. Cet emplacement fré­
quent en Cappadoce, particulièrement au XlIIe, traduit 
l'importance des saints médecins dans les prières d'interces­
sion et de leur culte très vivant à l'époque qui nous concerne. 

Naos 

Le Baptême, déployé sur le revers sud de la voûte, à l'extré­
mité ouest, est connu pour son schéma iconographique com­
mun aux compositions contemporaines en Cappadoce (Fig. 
4), encore que certains détails semblent originaux. Ainsi, la 
représentation de Jésus, buste frontal et visage légèrement 
tourné vers la gauche, jambes rapprochées et vues de trois 
quarts, la main droite près du corps bénissant les eaux, le bras 
gauche, légèrement écarté, dessinant un angle droit au ni­
veau du coude23. Cette pose qui peut être considérée comme 
une transition entre la frontalité et le mouvement pris sur le 
vif, est attestée dès la deuxième moitié du Xle siècle mais est 
surtout fréquente au Xlle siècle dans les manuscrits24. 
Le fleuve aux rives évasées est peuplé de nombreuses es­
pèces aquatiques comme dans d'autres églises cappado-
ciennes du XlIIe siècle, Karsi kilise, Içeribag kilisesi, Saint-
Nicolas de Basköy et Karaca kilise près de Tatlarin25. Signa­
lons, à gauche, saint Jean Baptiste revêtu de la mélote, qui 
pose sa main droite sur la tête du Christ, la gauche levée en 
reconnaissance de la théophanie, en un geste identique à ce­
lui que l'on trouve dans la même scène - inédite - dans 
l'église d'ïçeribag à Taskinpasa. 

L'Entrée à Jérusalem (Fig. 5), déjà identifiée sur le tympan 
ouest, n'avait pas été décrite jusqu'à ce jour. La scène adop­
te un schéma statique et sans profondeur, qui se distingue 
avant tout par le nombre restreint de personnages et leur re­
présentation presque frontale. Le Christ, assis sur l'ânon de 
face, le visage tourné vers les Juifs qui l'accueillent, se dirige 
vers la droite, suivi seulement de deux disciples : André, 

La position des jambes de Jésus se retrouve dans l'église de Karsi kili­
se et probablement aussi dans celle d'ïçeribag kilisesi à Taskinpasa 
(image inédite, obs. pers.). 
24 Lesbos 9, fol. 13v (P. Vocotopoulos, « L'évangile illustré de Mytilè-
ne », Studenica et l'art byzantin autour de l'année 1200, Belgrade 1988, 
fig. 9) ; Leningrad gr. 105, fol. 15r, Patmos 274, fol. 93v (A. Weyl-Carr, 
« A Group of Provincial Manuscripts from the Twelfth Century », DOP 

L'EGLISE DE L'ARCHANGELOS À CEMIL: LE DÉCOR DE LA NEF SUD 

Fig. 4. Le Baptême (dessin M. Xenaki). 

Άνδ(ρέας) et Thomas, Θωμ(άς). Le premier, aux cheveux 
gris, dans une pose statique et vu de face, bénit de la main 
droite et de l'autre, désigne le Seigneur ; le second, jeune et 
imberbe, les mains tendues, avance d'un pas ferme. L'ânon 
blanc baisse la tête vers le sol, où un enfant étend une tu­
nique. Dans la partie droite de la composition, le tronc d'un 
palmier auquel s'agrippe un enfant, s'incline vers la gauche, 
tandis qu'un deuxième enfant, plus haut, est perché dans le 
feuillage abondant, au-dessus de la tête de l'animal. Plus à 
droite, le groupe des Juifs devant une petite porte est consti­
tué d'un homme barbu coiffé d'un turban et de son enfant 
qu'il tient par l'épaule, chacun tenant un petit rameau à la 
main. La ville de Jérusalem, Ήερουσαλήμ, est représentée 
par une enceinte rouge appareillée et surmontée d'une tour 
ronde crénelée où sont figurées deux femmes en buste, dra­
pées de voiles rouges et bruns. La représentation des té­
moins dans la cité, bien que relativement rare dans l'icono­
graphie médiévale, reste fréquente dans la peinture provin-

36 (1982), fig. 23 et 24, repr. dans Cyprus and the Devotional Arts (n. 11), 
I) ; Oxford Codex Ebnerianus fol. 80v (I. Hutter, Corpus der byzantini­
schen Miniaturen Handschriften. Band I, Oxford Bodleian Library, Stutt­
gart 1977, n° 39, fig. 237). 
25 Pour ce détail iconographique : S. Boyd, « The Church of the Panagia 
Amasgou, Monagri, Cyprus and its Wallpaintings », DOP 28 (1974), 
298, n. 77. 

123 



Β. TOLGA UYAR 

Fig. 5. L'Entrée à Jérusalem (dessin M. Xenaki). 

ciale du XHIe siècle. Le schéma de l'ensemble est proche de 
celui que nous avons relevé dans l'église Karaca kilise près 
deTatlarin26. 
La Crucifixion, au centre du revers sud de la voûte est égale­
ment connue, mais de nombreux éléments iconographiques, 
ignorés jusqu'à présent, permettent de réévaluer la formule 
adoptée. Rappelons que le schéma, attesté dès le Xle siècle, 
mais qui devient courant aux XlIe-XIIIe siècle, réunit au­
tour du Christ en croix, Jean et le centurion (à droite), Marie 
suivie de deux femmes (à gauche), le porte-éponge et le porte-
lance ainsi que, dans le ciel, deux anges éplorés (Fig. 6). La 
mort se fait sentir sur le corps du Christ : la tête tombe sur le 
côté, les bras dessinent une ligne brisée au niveau des 
coudes, les jambes sont fléchies et le corps s'affaisse, faisant 
saillir le ventre vers la gauche. Une représentations assez 
proche du Christ en croix se rencontre à l'église n° 1 de Tat-
larin, à Karaca kilise de Tatlarin, à Saint-Georges d'Ortaköy 
ainsi qu'à Saint-Nicolas de Basköy27. 
À droite, saint Jean le Théologien, Ίω(άννης) ό Θεολόγος, 

dans l'attitude traditionnelle de la douleur, esquisse un geste 
plus rare : la main droite soutient le visage légèrement incli­
né, l'auriculaire ramené devant la joue touchant la lèvre, va­
riante qui se rencontre au XHIe siècle en Cappadoce dans 
l'église n° 1 de Tatlarin et l'église n° 1 de Yüksekli28. De 
l'autre main abaissée et couverte d'un pan de son himation, 
Jean tient un livre. Le porte-éponge (à gauche), coiffé d'un 
curieux bonnet évasé vers le haut, et le porte-lance sont re­
présentés à petite échelle au pied de la croix. Un calice, sus­
pendu dans l'air, recueille le sang qui jaillit du flanc de Jésus 
et un filet tombant verticalement s'échappe des mains et des 
pieds fixés par des clous29. Deux anges hiératiques, άγγ(ε-
λοι), figurés à mi-corps, occupent les angles supérieurs de la 
composition. Ils ont les mains non voilées et écartées. Entre 
les anges et la croix, les symboles cosmiques, le Soleil et la 
Lune, constituent un élément archaïsant, mais attesté dans 
d'autres ensembles du XHIe siècle, en Cappadoce comme 
ailleurs30. Ici, le peintre a inversé les valeurs : le disque rou­
ge est désigné comme la lune, ή σελύνη, le disque gris comme 

2 6 L'église est très partiellement publiée (Jolivet-Lévy, Églises byzan­
tines, 233-234). Son étude est en cours dans le cadre de notre thèse de 
doctorat. 
27 Un perizonium clair transparent, rehaussé d'ornements pointillés et 
noué autour de la taille, descend jusqu'à ses genoux comme dans l'ég­
lise n° 1 de Tatlarin (également orné de pointillés) (C. Jolivet-Lévy et 
N. Lemaigre Demesnil, « Nouvelles églises à Tatlarin, Cappadoce », 
MonPiot 75 (1996), fig. 17, repr. dans Études Cappadociennes, Londres 
2002, XIV), à Karaca kilise de Tatlarin dans l'église de n° 1 de Yüksekli. 
Sur le pagne transparent du Christ voir M. Chatzidakis, « Εικόνες έπι-

στυλίου από το 'Άγιον Ό ρ ο ς », ΑΧΑΕ 4 (1964-1965), 390-391. 
2 8 Sur ce détail iconographique relativement rare et ses origines, voir 

C. Jolivet-Lévy, « Nouvelle découverte en Cappadoce : les églises de 
Yüksekli », CahArch 35 (1987), 192, repr. dans Études Cappadociennes, 
Londres, 2002, IX. 
29 Comme à Karaca kilise de Tatlarin. 
3 0 Par exemple, à Karaca kilise de Tatlarin, dans l'église n° 1 de Yüksek­
li. Les anges et les astres sont fréquents dans les crucifixions armé­
niennes et syriennes du XHIe siècle (S. Der Nersessian, Miniature Paint­
ing in the Armenian Kingdom of Cilicia from the Twelfth to the Fourteenth 
Century, Washington 1993, fig. 37,126,207,375,376,377 ; J. Leroy, Les 
manuscrits syriaques à peintures conservées dans les bibliothèques d'Euro­
pe et d'Orient, Paris 1964, pi. 90.1-2,100.2,103,1.132.1). 

124 



L'EGLISE DE L'ARCHANGELOS A CEMIL: LE DECOR DE LA NEF SUD 

le soleil, ό ήλιος. Le fond est dépouillé, sans paysage ni 
architecture, à l'exception de la bande du sol évoquant un 
curieux pavement comme dans la scène de la Crucifixion de 
Karaca kilise. 
L'Ascension qui occupe la moitié ouest de la voûte était éga­
lement très partiellement publiée (Fig. 7). La scène suit la 
formule habituelle, selon laquelle le Christ, Ί(ησοΰ)ς Χ(ρι-
στό)ς, bénissant et tenant le rouleau, est assis sur un arc-en-
ciel rouge, au centre de la voûte, tourné vers l'ouest. Sa gloi­
re est portée par quatre anges : les deux du bas volent hori­
zontalement ; ceux du haut n'apparaissent qu'à mi-corps. 
Sur les revers de la voûte, sont répartis en deux groupes de 
six les apôtres précédés, de chaque côté (à l'est), par un ange. 
Les gestes de témoignage des apôtres, comme leurs expres­
sions, sont mesurés et l'on ne trouve pas ici les marques 
d'émotion souvent exprimées dans l'illustration du même 
récit. En revanche, la Vierge n'est pas représentée. Bien 
qu'inhabituelle, l'omission de la Vierge s'observe dans cer­
tains monuments de Cappadoce et ailleurs, à la fin du Xlle 
et au début du XHIe siècle31. À l'arrière plan, trois arbres, 
de chaque côté, situent la scène sur le Mont des Oliviers. Les 
paroles des anges sont inscrites des deux côtés, entre la gloire 
et les apôtres (Actes 1,11). 

Une composition entièrement inédite figure sur la paroi sud 
de la nef, près de l'entrée de l'abside. En effet, nous y avons 
reconnu, sous une épaisse couche de suie, la représentation 
majestueuse d'une Vierge trônant à l'enfant, flanquée de 
deux archanges. Le riche décor du trône contribue à mettre 
en valeur les protagonistes de la composition. De la figure 
de la Théotokos, on ne distingue que la forme du visage lé­
gèrement incliné à gauche. Son corps, et celui du Christ 
qu'elle tient devant elle sur le côté droit, ont été en grande 
partie détruits par une niche postérieure. Le visage de l'en­
fant (haut front et chevelure frisée) est cerné d'un nimbe à 
fond vert pistache, rappelant, probablement à dessein, celui 
du Christ dans l'image du mandylion. Dans la partie supé­
rieure, contre le cadre de la composition, la « Main de 
Dieu », symbole de Dieu le Père, sortant d'un segment de 
ciel, esquisse un geste de bénédiction en direction de la tête 
de l'enfant. Entre la main de Dieu et le nimbe du Christ, une 

Aux exemples cités par C. Jolivet-Lévy, « Yiiksekli », op.cit. (n. 28), 
117, n. 18, on peut rajouter, pour la Cappadoce, l'église d'içeribag à 
Taskinpasa. Sur la place de la Vierge dans l'iconographie de l'Ascen­
sion, voir : N. Gkiolès, ΉΑνάληψις τον Χρίστου βάσει των μνημείων 

της Α'χιλιετηρίδος, Athènes 1981,304-314. 
3 2 En l'état actuel des peintures, il est impossible de savoir si les images 
de Joachim et Anne ont été omises ou détruites. 

Fig. 6. La Crucifixion (dessin M. Xenaki). 

inscription citant le Psaume 109, 3-4 est encore lisible : « εκ 
γαστρός προ έοσφόρ[ου] έγένησά σε ώμοσεν [κύριος 
και] ου μετ[αμεληθή]σεται » (« du sein avant l'aurore je 
t'ai engendré, le seigneur l'a juré il ne s'en dédira point »). 
En dépit de son emplacement à l'extérieur de l'abside et 
malgré l'absence des figures des parents de la Vierge32, cet­
te composition évoque celle qui a été peinte dans l'abside 
sud de l'église n° 2 de Tatlarin, datée de 121533. Le vaste 
contenu doctrinal de ces images (déjà étudié pour celle de 
Tatlarin), comme l'affirmation à la fois visuelle et écrite du 
mystère de l'Incarnation, semble également révéler des liens 
probables avec l'empire de Nicée34. 

L'œuvre et l'identité du peintre Archigétas 

L'uniformité stylistique de la nef sud permet de reconnaître 
aisément la « main » d'un même peintre, en l'occurrence celle 

C. Jolivet-Lévy, « Art chrétien en Anatolie turque : le témoignage de 
peintures inédites à Tatlarin », Eastern Approches to Byzantium (éd. A. 
Eastmond), Aldershot 2001,136-138, fig. 9.3, repr. dans Études Cappa-
dociennes, Londres 2002, XIV. Sur ce décor, voir la Dormition de Nicée 
(C. Mango, « The Chalkoprateia Annunciation and the Pre-eternai Lo­
gos », ΔΧΑΕ17 (1994), 168-170). 
3 4 Jolivet-Lévy, op.cit., 133-142. 

125 



Β. TOLGA UYAR 

Fig. 7. L'Ascension (dessin M. Xenaki). 

d'Archigétas, mentionné par l'inscription, qui a peut-être 
reçu l'aide d'un assistant. Quelques traits caractéristiques 
que nous avons pu relever sur les peintures révèlent un style 
cohérent et ses liens avec d'autres ensembles contemporains 
en Cappadoce. 
Commençons par le rendu distinctif des yeux (Fig. 8). Ceux-
ci, largement ouverts, abritent des iris très foncés souvent 
asymétriques. La courbe supérieure de l'œil, tracée en noir, 
se prolonge en un trait horizontal tandis que la courbe infé­
rieure est teinte en ocre brun, de même que les tracés de la 
paupière (supérieure et inférieure). Lorsque le visage est vu 
de trois quarts, l'une des arcades sourcilières rejoint le nez 
dont la ligne droite s'élargit vers le bas. La bouche, typique 

126 

elle aussi, est assez large et charnue, stylisée mais bien dessi­
née. Lorsqu'elles ne sont pas cachées par la coiffure, les 
oreilles, schématiques et de grande taille, sont caractérisées 
par une forme ovoïde étirée avec, au centre, un « noyau » 
également ovoïde (Fig. 8). 
Certains visages constituent des schémas « individualisés », 
qui se répètent dans diverses scènes. Le visage du Christ, 
(Fig. 3, 4, 5, 6 et 7) aux cheveux bruns qui se répandent en 
longues mèches sur les épaules et à la barbe mi-longue, ou 
celui de saint Jean Baptiste à la chevelure et à la barbe hir­
sutes (Déisis, Baptême, Anastasis), en offrent deux exemples. 
Les barbes grises et abondantes, rayées de blanc, qu'elles 
soient taillées en pointe (Adam dans l'Anastasis) ou bifides 
(Daniel le stylite, évêques), sont marquées par une ligne de 
séparation sinueuse au milieu, procédé distinctif que l'on re­
trouve dans l'église d'içeribag (Adam dans l'Anastasis, Paul 
dans l'Ascension), ce qui confirme l'intervention de la même 
« main » que celle qui a travaillé à Cernii. À l'Archangélos de 
Cernii, les visages féminins (Fig. 10), plus émaciés et expres­
sifs que les autres, se distinguent par leur menton pointu 
(Vierge de la Déisis, Myrrhophores de la Crucifixion). Les 
visages juvéniles (les anges de la Nativité et du Baptême, les 
enfants dans l'Entrée à Jérusalem, saint Christophore, Tho­
mas et Philippe dans l'Ascension) sont ronds et pleins ; sou­
vent la ligne noire qui forme le contour n'est pas achevée 
mais remplacée, dans sa partie manquante, par une ombre 
ocre brun. Ce modelé qui caractérise, par exemple, le visage 
de Thomas dans l'Ascension se retrouve dans la figure du 
même apôtre dans la scène de l'Ascension de l'église d'içe­
ribag à Taskinpasa (Fig. 9). D'autres indices permettent 
d'associer le décor d'içeribag à celui de Cemil : les formules 
iconographiques analogues (Baptême, Anastasis, Ascen­
sion), la gamme chromatique identique et l'épigraphie très 
proche. 

La représentation des corps est dans l'ensemble convain­
cante, même si elle présente de nombreuses maladresses, 
comme le rendu très schématique et quelquefois irréel des 
mains et des pieds (les mains de Thomas dans l'Entrée à 
Jérusalem, les mains des Myrrhophores et celles de Jean dans 
la Crucifixion, etc.). L'anatomie des nus est très approxi­
mative (Baptême, Crucifixion) : épaules étroites, membres 
démesurément longs, pectoraux très exagérés et fortement 
stylisés ; côtes bien prononcées et abdomen rendu par une 
courbe très schématique (Fig. 4 et 6). Une stylisation semb­
lable de l'anatomie du corps se rencontre dans la scène du 
Baptême de l'église d'içeribag de Taskinpasa, à Karsi kilise, 
ainsi que dans la Crucifixion de l'église n° 1 de Tatlarin. Les 
drapés, également schématiques, sont rendus d'une manière 
linéaire. Enfin, la riche palette se distingue par un large em-



L'EGLISE DE L'ARCHANGELOS A CEMIL: LE DECOR DE LA NEF SUD 

Fig. 8. L'Ascension : Bartholomée, détail (T. Uyar). 

ploi de teintes ocre jaune, ocre rouge, brun, bleu (aujour­
d'hui gris), ponctuées par des couleurs moins fréquentes 
mais uniformément étendues dans l'ensemble du décor : 
rouge cochenille (très caractéristique), jaune vif et vert pis­
tache (parfois appliqué en rehauts). 
Ces observations nous permettent d'identifier Γ« atelier » 
du peintre Archigétas, à qui l'on peut attribuer très vraisem­
blablement la décoration de l'église de Taskmpasa35. L'ob­
servation est d'autant plus intéressante que les deux monu­
ments concernés sont très proches géographiquement36. Un 
second atelier, qui a réalisé les décors très homogènes de 
Karsi kilise (1212) et des églises de Tatlarin (1215) dans la 
région de Gülsehir au début du XHIe siècle, semble, lui aus­
si, apparenté à celui d'Archigétas. Le style archaïque de ce 
groupe se caractérise, avant tout, par la représentation hié­
ratique des figures humaines, et la médiocrité de l'exécu­
tion. Le modelé, les traits des visages et les drapés sont mar-

5 Les similitudes entre les peintures de l'Archangélos et celles de 
Taskmpasa avaient déjà été remarquées par G. de Jerphanion, Églises 
rupestres (n. 2), II, 182. 
36 A propos des « ateliers » locaux dans les provinces au XHIe siècle, on 
lira en dernier lieu : M. Panayotidi, « Village Painting and the Question 
of the Local 'Workshops' », in Les villages dans l'empire byzantin, TVe-XVe 
siècle (éd. J. Lefort, C. Morisson et J.-P. Sodini), Paris 2005,193-212. 
37 Enrichies tout de même de quelques rehauts blancs soulignant la lu­
mière. 
38 Lors de notre prospection des monuments du XHIe siècle en Cappa-
doce, nous avons relevé d'autres ensembles picturaux liés aux mêmes 
tendances stylistiques linéaires et schématiques de l'époque. Dans le 
nouveau corpus que nous avons constitué, très peu étudié jusqu'ici 
voire inconnu, nous avons distingué des « groupes » de peintures au sein 

Fig. 9. Taskmpasa, église d'îçeribag, L'Ascension : Thomas, détail 

(T. Uyar). 

qués par une stylisation linéaire et une schématisation très 
poussée37. Les poses sont statiques et les gestes gauches. 
Les éléments du décor sont souvent omis ou traités de façon 
abstraite. Enfin, la gamme chromatique est dominée par les 
ocres, bruns et rouges. Ces caractéristiques sont proches de 
celles de l'œuvre du peintre Archigétas, bien que sa facture 
soit relativement plus habile38. 
L'intérêt de l'œuvre de l'Archigétas réside, par ailleurs, 
dans ses affinités stylistiques avec d'autres ensembles pictu­
raux en dehors de la Cappadoce. En effet, si son art s'inscrit 
dans le contexte régional, il rappelle aussi celui des pein­
tures contemporaines d'autres régions de la Méditerra­
née comme l'Italie du sud, la Grèce (notamment la région 
du Magne)39, Chypre, certaines îles de la mer Egée (Cythè-
re, Naxos, par ex.), la Syrie et le Liban. 
En Cappadoce, la mention du nom d'un peintre dans une 
inscription dédicatoire n'avait pas été relevée jusqu'à ce 

desquels on reconnaît souvent des « schémas stylistiques » très proches. 
Plus variés et complexes, mais également mal datés, ceux-ci ne peuvent 
pas être traités ici. Relevons, néanmoins, pour information, les pein­
tures de la nef nord et du narthex de l'église de l'Archangélos de Cernii, 
de l'église n° 2 et 4 de Mavrucan (Güzelöz), de Saint-Nicolas et de la Pa-
nagia de Basköy, de Saint-Georges d'Ortaköy (Basköy), de Karaca kili­
se près de Tatlarin et de l'église de Gokçetoprak. 
39 Voir, par exemple, l'étude comparative, entre les peintures de Cap­
padoce et celles d'Italie du Sud et du Magne, de Maria Panayotidi, « Un 
aspect de l'art provincial, témoignage des ateliers locaux dans la peintu­
re monumentale », inDrevnerusskoe iskusstvo : Vizantiâ idrevnââ Rus': 
Κ 100-letiû Andrea Nikolaevica Grabara (1896-1990) (éd. A .L. Batalov, 
E. N. Dobrynina, G. V. Popov et E. S. Smirnova), Saint-Pétersbourg 
1999,178-192. 

127 



Β. TOLGA UYAR 

Fig. 10. La Crucifixion, détail (T. Uyar). 

jour, sauf dans l'église des Quarante Martyrs de Süves, où la 
lecture reste controversée40. D'une manière générale, très 
peu de peintres byzantins ont signé leurs œuvres41. Archigétas 
rejoint ainsi la très petite liste de peintres aux noms connus. 
Relevons, en premier lieu, Ephrem et Basile qui ont tra­
vaillé à l'église de la Nativité à Bethléem (1169), puis, Théo­
dore Apseudès, à qui l'on doit une partie du décor de Saint-
Néophyte à Chypre (1183)42. Les autres peintres connus du 
XHIe siècle sont tous du milieu ou de la deuxième moitié 
du siècle. Ainsi le peintre Jean l'Athénien dans l'église de Sain­
te Trinité en Argolide (1244) et probablement aussi à Saint-
Jean-Kalybites à Psachna en Eubée (1245), les frères Nico­
las et Théodore dans l'église des Saints Anargyres à Kipoula 
dans le Magne (1265), le peintre Georges Constantinianos 
dans l'église de l'Archange Michel à Polemitas dans le 

Dans cette inscription, la lecture proposée pour le nom du peintre 
par Guillaume de Jerphanion avait été contestée par Marcel Restie, Die 
byzantinische Wandmalerei in Kleinasien, Recklinghausen 1967, I, 158, 
III, fig. 432. En dernier lieu, voir à ce propos : Kiourtzian, « Une nouvel­
le inscription », op.cit. ( n. 5). 
41 Sur ce sujet, voir : S. Kalopissi-Verti, « Painters in Late Byzantine So­
ciety. The Evidence of Church Inscriptions », CahArch 32 (1994), 139-
158 ; ead., « Οι ζωγράφοι στην ύστερη βυζαντινή κοινωνία. Η 

μαρτυρία των επιγραφών », Το Πορτραίτο τον καλλιτέχνη στο 

Βυζάντιο (éd. M. Vassilaki), Héracleion 1997,121-159. 
4 2 J. Folda, The Art of the Crusaders in the Holy Land, 1098-1187, Cam-

Magne (1278) et enfin Michel, peintre et donateur de l'église 
de la Panagia à Archatos sur l'île de Naxos43. 
Dans le milieu modeste de la société rurale de Cappadoce, 
la proximité sociale entre le commanditaire de ce décor, le 
hiéromoine Bartholomée, et son peintre, Archigétas, pour­
rait expliquer l'insertion de ce dernier dans l'inscription de­
dicatone44. Les exemples que l'on vient de mentionner sug­
gèrent que ce phénomène est propre aux décors des régions 
périphériques. 

Conclusion : le renouveau de la peinture cappadocienne 
au début du XHIe siècle 

L'œuvre du peintre Archigétas, de caractère archaïsant et 
populaire, mais de conception savante (comme d'autres dé­
cors apparentés), illustre la présence, dans l'Anatolie sous 
domination seldjoukide, d'ateliers locaux maîtrisant les élé­
ments communs à l'art chrétien de la « Méditerranée orien­
tale » du début du XHIe siècle. Les schémas iconogra­
phiques utilisés par notre peintre remontent pour la plupart 
à des formules anciennes (Xle-XIIe siècles), enrichies ce­
pendant de détails significatifs apparus à partir du XHIe 
siècle. Quelques spécificités semblent occidentales, mais ne 
sont nullement étrangères à la peinture provinciale contem­
poraine. L'usage d'un vocabulaire iconographique commun 
à l'art de la Méditerranée orientale soulève plus particuliè­
rement la question des contacts avec l'empire de Nicée, pro­
bablement à travers des échanges religieux et des débats 
théologiques. Dans notre église, ces liens sont révélés, semble-
t-il, par la formule iconographique, rare et inhabituelle, 
adoptée pour la représentation de la Vierge à l'enfant. 
Un autre aspect original de notre ensemble décoratif est la 
mention vraisemblable du lieu d'origine des deux dona­
teurs : la ville de Sampso sur le site de l'antique cité de Priè-
ne, sur la côte ouest de l'Asie Mineure45. La part d'incerti­
tude qui subsiste dans l'interprétation de cette information 

bridge University Press 1995, 347-357. C. Mango et E. J. Hawkins, 
« The Hermitage of St. Neophytos and its Wall Paintings », DOP 20 
(1966), 123-206 ; M. Panayotidi, « The Question of the Role of the Do­
nor and of the Painter. A Rudimentary Approach », ΔΧΑΕ 17 (1993-

1994), 143-156. 

S. Kalopissi-Verti, Dedicatory Inscriptions and Donor Portraits in Thir­

teenth-century Churches of Greece (TIB 5), Vienne 1992,64-65, n° 16, fig. 28 ; 

83,84, n° 31, fig. 52 ; 67-69, fig. 34 ; 71-75, fig. 37-39 ; 87, n° 35a, fig. 58-59. 
4 4 Kalopissi-Verti, op.cit., 35-46. 
4 5 Comme le suggère la lecture de notre inscription proposée par G. 
Kiourtzian, « Une nouvelle inscription », op.cit. (n. 5). 

128 



tient en grande partie à l'ignorance des circonstances qui 
présidèrent à la donation. Pourquoi ces deux donateurs ont-
ils voulu mentionner la ville d'origine de leur père ? Celui-ci 
y résidait-il lorsque la campagne décorative a été réalisée ? 
Faut-il y voir l'habitude consistant à évoquer le patronyme 
ou le souci de souligner leur attachement à cette contrée 
lointaine alors dépendante de l'empire de Nicée ? Quelle 
que soit la réponse, cette information atteste qu'au début du 
XHIe siècle, la Cappadoce, où les chrétiens sont nettement 
majoritaires, n'est nullement isolée. 
C'est ce que suggère, par ailleurs, la mention de Théodore 
1er Laskaris en tant que seul souverain régnant. Cette réfé­
rence fait de notre église un monument du plus haut intérêt, 
dont le décor s'ajoute à une série d'exemples témoignant 
non seulement de la vitalité et de la double identité politique 
des communautés grecques du sultanat de Rûm mais aussi 

H — δ ο χ , χ ή εκκλησία τ ο υ Αοχαγγέλο, έχε, δύο 
παράλληλα κλίτη με κοινό νάρθηκα στα δυτικά. Το 
μνημείο είναι γνωστό από τις εργασίες των G. de Jerpha-
nion, C. Jolivet-Lévy και H. Wiemer-Enis που προτείνουν 
χρονολογήσεις από τον 10ο έως τον 14ο αιώνα. Η έρευ­
να που πραγματοποιήσαμε στην εκκλησία του Αρχαγ­
γέλου επέτρεψε την αποκατάσταση μιας κτητορικής επι-

4 6 À propos des relations entre l'empire de Nicée et le sultanat de Rûm, 
voir : M. Balivet, Romanie byzantine et pays de Rûm turc. Histoire d'un es­
pace d'imbrication gréco-turque, Istanbul 1994,85-89. 
47 Cette paix, conclue entre Théodore 1er Laskaris et Kay-Kâûs (1211-
1220), sera quasi définitive : C. Cahen, La Turquie Pré-Ottomane, Istan­
bul - Paris 1988, 69, 70. Le théologien Ibn Arabî, dans une lettre qu'il 
envoie au Sultan Kay-Kâûs en 1212, blâme le souverain de la trop gran-

L'EGLISE DE L'ARCHANGELOS À CEMIL: LE DECOR DE LA NEF SUD 

de l'interpénétration sociale, complément inévitable des 
échanges politiques, qui se renforce à travers l'axe Konya-
Nicée à partir du début du XHIe siècle46. Quoi qu'il en soit, 
la découverte de notre inscription conforte l'idée d'un « re­
nouveau artistique » dans la région de Cappadoce, renou­
veau que nous proposons de mettre en relation avec la paix 
signée entre les Laskarides et les Seldjoukides après la ba­
taille de Méandre (1211)47. Si les clauses officielles de ce 
traité nous sont inconnues, les incidences directes peuvent 
être décelées dans la réalité historique et artistique de cette 
région, où une série de décors datés par des inscriptions 
- Karsi kilise (1212) ; Tatlarin églises n° 1 et 2 (1215) ; Qua­
rante Martyrs de Süves (1216/1217) ; l'Archangélos de Ce-
mil (1217/1218)48 - annonce le début d'une activité artis­
tique intense. 

γραφής, σύμφωνα με την οποία έχουμε την αδιαφιλονί­
κητη χρονολόγηση του διακόσμου. 
Η κτητορική επιγραφή, που αποκαταστήσαμε στη νότια 
αψίδα, δίνει τα ονόματα των δωρητών (του ιερομόνα­
χου Βαρθολομαίου και του αδελφού του Λέοντος, δια­
κόνου, γιων του Μιχαήλ της Σαμψώ), του αυτοκράτορα 
(Θεοδώρου Α' Λασκάρεως), τη χρονολογία (6726 από 

de liberté qu'il accorde à ses sujets chrétiens : «...Que désormais, les 
chrétiens ne puissent plus construire de nouvelles églises ni monastères 
ni ermitages et qu'ils ne réparent pas leurs lieux de culte tombés en 
ruine... ». Ibn Arabi, Les soufis d'Andalousie (trad. R. W. Austin), Paris 
1979,38. 
48 Sans compter les peintures qui leur sont apparentées et celles qui ont 
disparu. 

B. Tolga Uyar 

H ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΟΥ ΑΡΧΑΓΓΕΛΟΥ ΣΤΟ CEMIL: 

Η ΔΙΑΚΟΣΜΗΣΗ ΤΟΥ ΝΟΤΙΟΥ ΚΛΙΤΟΥΣ ΚΑΙ Η ΑΝΑΝΕΩΣΗ 

ΤΗΣ ΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗΣ ΣΤΗΝ ΚΑΠΠΑΔΟΚΙΑ 

ΣΤΙΣ ΑΡΧΕΣ ΤΟΥ 13ου ΑΙΩΝΑ 

129 



Β. TOLGA UYAR 

κτήσεως κόσμου, ΣΤ ινδικτιώνος = 1217/1218) και απο­
καλύπτει το όνομα του ζωγράφου: Αρχηγέτας. Η στυλι-
στική ομοιογένεια στο σύνολο των τοιχογραφιών του 
νότιου κλίτους (βήμα, κυρίως ναός) στις οποίες αναφέ­
ρεται η αφιέρωση που χρονολογείται στο 1217/1218, και 
η συνοχή της επιγραφής δείχνουν ότι ο διάκοσμος ανή­
κει σε μία και μόνη φάση. 

Ο διάκοσμος έχει δημοσιευθεί αποσπασματικά. Ορι­
σμένες από τις αδημοσίευτες παραστάσεις είναι πρωτό­
τυπες ως προς την εικονογραφία τους ή/και τη θέση 
τους στο εσωτερικό του ναού. Στην αψίδα, στην παρά­
σταση του Ιωάννη του Χρυσοστόμου ζωγραφίζονται 
τα δύο, σχετικά σπάνια, διακριτικά του αγίου στην 
Καππαδοκία: το πολυσταύριον και ο μικρός σταυρός 
που κρατεί μπροστά στο στήθος του. Στην αψίδα, επί­
σης, τους ιεράρχες πλαισιώνουν οι δύο στυλίτες Συμεών 
ο Παλαιός και Δανιήλ, οι οποίοι απεικονίζονται εδώ 
μάλλον σύμφωνα με προσωπική επιλογή των κτητό-
ρων. Στο μέτωπο της αψίδας επάνω από την αψίδα 
συνδυάζεται η παράσταση του Μανδηλίου, στην κορυ­
φή, με τις μορφές δύο αγγέλων, που απεικονίζονται χα­
μηλότερα, επάνω από τις παραστάδες. Παρόλο που το 
άγιο λείψανο εμφανίζεται σε πολλά καππαδοκικά μνη­
μεία, η απεικόνιση του στο θριαμβικό τόξο συναντάται 
για πρώτη φορά το 13ο αιώνα στους ναούς του Αρχαγ­
γέλου και του Gokçetoprak (αδημοσίευτος). 
Επίσης πρωτότυπη είναι, στο νότιο τοίχο, κοντά στην εί­
σοδο της αψίδας, η παράσταση της Παναγίας ένθρονης 
με το Βρέφος, πλαισιωμένης από δύο αρχαγγέλους. Η ει­
κονογραφία της σύνθεσης, εμπλουτισμένη με την απει­
κόνιση της χειρός του θεού και του ψαλμού 109,3-4, συγ­
γενεύει στενά με την παράσταση στη νότια αψίδα του 
ναού αριθ. 2 του Tatlarin και παραπέμπει αναμφισβήτη­
τα στο ψηφιδωτό της αψίδας στο ναό της Κοιμήσεως της 
Θεοτόκου στη Νίκαια. Πέρα από το ευρύ δογματικό πε­
ριεχόμενο της, η σύνθεση του Cernii, όπως και του Tatla­
rin, αποκαλύπτουν πιθανούς δεσμούς με τη Νίκαια. 
Η μελέτη των άλλων σκηνών επιτρέπει να συμπληρώ­
σουμε τις παλαιότερες περιγραφές και να επαναπροσ­
διορίσουμε τους δεσμούς της εκκλησίας του Αρχαγγέ­
λου με άλλους σύγχρονους διακόσμους στην Καππα­
δοκία και αλλού. Τα εικονογραφικά σχήματα που 
έχουν χρησιμοποιηθεί ανάγονται στην πλειονότητα 
τους σε παλαιότερους τύπους (11ος-12ος αι.), που ενίο­
τε εμπλουτίζονται με πρωτότυπες λεπτομέρειες που εμ­
φανίζονται από το 13ο αιώνα. 

130 

Ο διάκοσμος της εκκλησίας του Αρχαγγέλου, με τον 
αρχαΐζοντα και λαϊκό χαρακτήρα του, διακρίνεται για 
την ιερατική απόδοση των ανθρώπινων μορφών και 
για τη μετριότητα της εκτέλεσης. Η απόδοση των 
όγκων, τα χαρακτηριστικά των προσώπων και η πτυχο-
λογία χαρακτηρίζονται από έντονη γραμμικότητα και 
σχηματοποίηση. Οι μορφές είναι στατικές, οι χειρονο­
μίες αδέξιες, ενώ δεσπόζουν οι ώχρες, οι καστανές και 
οι κόκκινες αποχρώσεις. Οι παρατηρήσεις αυτές χαρα­
κτηρίζουν το στυλ του ζωγράφου Αρχηγέτα και οδη­
γούν, σε σύγκριση με την εκκλησία του içeribag στο 
Taskinpasa, στην ύπαρξη ενός εργαστηρίου στην Καπ­
παδοκία στις αρχές του 13ου αιώνα. 
Η τέχνη του Αρχηγέτα εντάσσεται στο καλλιτεχνικό 
πλαίσιο της περιοχής, αλλά ταυτόχρονα παραπέμπει 
και σε σύγχρονα ζωγραφικά έργα άλλων περιοχών της 
Μεσογείου, όπως της νότιας Ιταλίας, της Ελλάδας (ιδι­
αίτερα της περιοχής της Μάνης), της Κύπρου, ορισμέ­
νων νησιών του Αιγαίου (π.χ. Κύθηρα, Νάξος), της Συ­
ρίας και του Λιβάνου. 

Το όνομα του ζωγράφου αναφέρεται εδώ για πρώτη φο­
ρά σε κτητορική επιγραφή στην περιοχή αυτή. Στο ταπει­
νό περιβάλλον της αγροτικής κοινωνίας της Καππαδο­
κίας, η σχέση μεταξύ του παραγγελιοδότη του διακό­
σμου, ιερομόναχου Βαρθολομαίου, και του ζωγράφου 
Αρχηγέτα, δικαιολογεί το φαινόμενο αυτό, που είναι σχε­
τικά σπάνιο στη βυζαντινή τέχνη. 

Ένα ακόμη χαρακτηριστικό του ζωγραφικού συνόλου 
μας είναι η συμβολική αναφορά στην αυτοκρατορία 
της Νίκαιας, όπως συνάγεται από την εικονογραφία 
(ένθρονη Παναγία βρεφοκρατούσα) και τις πληροφο­
ρίες της κτητορικής επιγραφής (αναφορά στον Θεόδω­
ρο Α Λάσκαρη και στην πόλη Σαμψώ). 
Η επιγραφή ενισχύει την ιδέα μιας «καλλιτεχνικής ανα­
νέωσης» στην περιοχή της Καππαδοκίας, η οποία θα 
πρέπει να συνδεθεί με την ειρήνη που υπογράφτηκε με­
ταξύ των Λασκαριδών και των Σελτζουκιδών μετά τη 
μάχη του Μαιάνδρου (1211). Οι άμεσες συνέπειες της 
εντοπίζονται στην ιστορική και καλλιτεχνική πραγμα­
τικότητα της περιοχής, όπου μια σειρά εικονογραφικών 
συνόλων χρονολογημένων με βάση επιγραφές -Karsi 
kilise (1212), εκκλησίες αρ. 1 και 2 στο Tatlarin (1215), 
Σαράντα Μάρτυρες στο Süves (1216/1217), ο Αρχάγγε­
λος του Cernii (1217/1218)- αναγγέλλουν την έναρξη 
μιας έντονης καλλιτεχνικής δραστηριότητας. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

