
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 30 (2009)

   Deltion ChAE 30 (2009), Series 4. In memory of Elias Kollias (1936-2007)

  

 

  

  Kellia on Chalki in the Dodecanese. The date of the
wall-paintings and their significance 

  Μαρία Ζ. ΣΙΓΑΛΑ   

  doi: 10.12681/dchae.645 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΣΙΓΑΛΑ Μ. Ζ. (2011). Kellia on Chalki in the Dodecanese. The date of the wall-paintings and their significance. Deltion of
the Christian Archaeological Society, 30, 149–158. https://doi.org/10.12681/dchae.645

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 24/01/2026 13:19:48



Τα Κελλιά της Χάλκης Δωδεκανήσου. Η
χρονολόγηση των τοιχογραφιών και η σημασία τους

Μαρία  ΣΙΓΑΛΑ

Περίοδος Δ', Τόμος Λ' (2009)• Σελ. 149-158
ΑΘΗΝΑ  2009



Μ. Ζ. Σιγάλα 

ΤΑ ΚΕΛΛΙΑΤΗΣ ΧΑΛΚΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ. 

Η ΧΡΟΝΟΛΟΓΗΣΗ ΤΩΝ ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΩΝ ΚΑΙ Η ΣΗΜΑΣΙΑ ΤΟΥΣ1 

Στη μνήμη τον Ηλία Κάλλια 

πον ήξερε να εμπνέει. 

ις απόκρημνες βορειοανατολικές ακτές της νήσου 

Χάλκης2 υπάρχει ορμίσκος γνωστός με την ονομασία 

Κελλιά3 (Εικ. 1). Στο μυχό του, σε μικρό υψόμετρο από 

την επιφάνεια της θάλασσας, βρίσκεται ευρύχωρη (περ. 

100 τ.μ.) αλλά αβαθής σπηλιά (Εικ. 1 και 2). Στην είσο­

δο της στέκεται κιβωτιόσχημο κτίσμα. Πρόκειται για 

δύο ασκηταριά-«κελλιά», ένα σπηλαιώδες (στο εξής: 

ασκηταριό) και ένα κτιστό (στο εξής: κελλί) (Εικ. 3-4). 

Η πρόσβαση στο ασκηταριό γίνεται από πέρασμα ανά­

μεσα στο κελλί, και στο φυσικό βράχο, στα δυτικά του 

(Εικ. 1 και 3). Στο βάθος του υπάρχει φυσική κοιλότητα 

με τέσσερις εσοχές. Η μία από αυτές, που είναι εν μέρει 

λαξευμένη ώστε να θυμίζει κόγχη αψίδας, φέρει τοιχο­

γραφίες. Χαμηλό τοιχίο (ύψ. 0,80 μ.) απομονώνει την 

κοιλότητα από την υπόλοιπη σπηλιά. Πιθανώς εξυπη­

ρετούσε λατρευτικές ανάγκες και ο λοιπός χώρος χρη­

σίμευε ως τόπος διαμονής. 

Δεξιά του εισερχομένου, χαμηλά στο δυτικό τοίχωμα, 

υπάρχει τάφος, μέσα σε κοίλωμα, επενδυμένος με παχύ 

κονίαμα. Δίπλα και πάνω από τον τάφο ανοίγεται κόγ­

χη. Σε αυτή, καθώς και γύρω από τον τάφο, διακρίνο­

νται ίχνη τοιχογραφιών. 

1 Τα Κελλιά ήταν από τα αγαπημένα μνημεία του Ηλία Κόλλια και 
η μελέτη τους βρισκόταν στα σχέδια του. Τον εμπόδισαν η επιθυ­
μία του να πραγματοποιήσει πρώτα ανασκαφική διερεύνηση του 
χώρου και οι δυσκολίες αυτού του εγχειρήματος. Από τη θάλασ­
σα, η προσέγγιση της περιοχής είναι δυνατή μόνο με απόλυτη νη-
νεμία, γιατί το καΐκι προσδένει στα βράχια. Από τη στεριά, η προ­
σπέλαση απαιτεί πολύωρη πορεία σε κακοτράχαλο μονοπάτι. Ευ­
χαριστίες οφείλονται στην 4η ΕΒΑ για την άδεια μελέτης του μνη­
μείου και δημοσίευσης του φωτογραφικού υλικού, στο Κέντρο 
Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Τέχνης της Ακαδημίας Αθηνών 

Στο ανατολικό τμήμα της σπηλιάς σώζονται θεμέλια 

τοίχου, με κατεύθυνση Β.-Ν. Κατά πάσα πιθανότητα το 

ασκηταριό περιλάμβανε περισσότερους του ενός χώ­

ρους. 

Το κελλί βρίσκεται χαμηλότερα από τη σπηλιά. Η στέγη 

του είναι στο ίδιο επίπεδο με το δάπεδο της. Είναι δίχω-

ρο και έχει κάτοψη ακανόνιστου τραπεζίου. Εξωτερι­

κά δίνει την εντύπωση κιβωτίου με επίπεδη στέγη και 

«φρουριακό» χαρακτήρα, καθώς τα μοναδικά ανοίγ­

ματα στη βορινή, κύρια όψη, προς τη θάλασσα είναι 

δύο μικρές τετράπλευρες θυρίδες. Εσωτερικά οι δύο 

επιμήκεις χώροι στεγάζονται με καμάρες. Η μεγαλύτε­

ρη, η βορινή πλευρά του κτίσματος, είναι και η ψηλότε­

ρη, λόγω της κατωφέρειας του εδάφους. Ο βόρειος χώ­

ρος4 είναι διαμορφωμένος σε «ναΰδριο». Φέρει μικρή 

κόγχη αψίδας με προσανατολισμό προς τα ΒΔ., εγγε­

γραμμένη στο πάχος του βόρειου τοίχου, με κτιστή αγία 

τράπεζα. Αψιδωτή κόγχη πρόθεσης ανοίγεται στο δυτι­

κό τοίχο. Παρά τις θυρίδες, ψηλά, δεξιά και αριστερά, 

πάνω από την αψίδα, ο χώρος είναι κατασκότεινος. Σε 

σχέση με το νότιο, είναι χαμηλότερος κατά ένα σκαλο­

πάτι. Μεταξύ τους οι χώροι επικοινωνούν με τοξωτή 

για τα σχέδια και στη Μ. Παναγιωτίδη, που με ενθάρρυνε στην 
έρευνα για τη χρονολόγηση. Οι φωτογραφίες των Εικ. 5 και 6 είναι 
του φωτογράφου Ν. Κασέρη και τα σχέδια του αρχιτέκτονα της 
4ης ΕΒΑ Ν. Ζαρίφη. 
2 Βρίσκεται βορειοανατολικά της Ρόδου, 5 ναυτικά μίλια από την 
κοντινότερη ακτή της. 
3 Μ. Ε. Σκανδαλίδης, Το τοπωνυμικό της Χάλκης Δωδεκανήσου, 
Ρόδος 1982,62. 
4 Μήκ. 3 και πλ. 1,40-1,80 μ. 

149 



Μ. Ζ. ΣΙΓΑΛΑ 

Εικ. 1. Άποψη των Κελλιών από Β. 

θύρα 5 και ορθογώνιο παράθυρο. Ο νότιος χώρος μοιά­

ζει με διάδρομο. Στο δυτικό του άκρο ανοίγεται η τοξω­

τή θύρα 6 εισόδου στο κελλί και στο νοτιοανατολικό, άλ­

λο τοξωτό άνοιγμα, σκαμμένο στο βράχο. Το τελευταίο 

5 Ύψ. 1,70 και πλ. 0,55-0,60 μ. 
6 Ύψ. 1,35 και πλ. 0,70 μ. 
7 Το ερώτημα αν είναι ναός τέθηκε για πρώτη φορά σε ανακοίνω­
ση της γράφουσας στο ΙΑ'Πολιτιστικό Συμπόσιο Δωδεκανήσου, 
Στέγη Γραμμάτων και Τεχνών Δωδεκανήσου, Χάλκη 2005, βλ. Μ. 
Ζ. Σιγάλα, «Η μεσαιωνική και μεταβυζαντινή Χάλκη μέσα από τα 
κυριότερα μνημεία ττ\ς»,ΔωδΧρον KB' (2008), 99. 
8 Επίπεδα δώματα σε ναούς απαντούν από το 10ο αιώνα, Γ. Δημη-
τροκάλλης, Παραδοσιακή ναοδομία στην Τήνο, Εταιρεία Τηνια­
κών Μελετών, Αθήναι 2004,24-25. 
9 Από το φίλο αρχιτέκτονα Ν. Πιτσινό (Ιούνιος 2007). 
1 0 Για μικρές φυσικές κοιλότητες σε βράχους-ησυχαστήρια ανα­
χωρητών, βλ. Ν. Νικονάνος, Βυζαντινοί ναοί της Θεσσαλίας. Από 

150 

οδηγεί σε χώρο, μάλλον υπόσκαφο, η στέγη του οποίου 

έχει καταπέσει. 

Στην τοιχοποιία έχουν χρησιμοποιηθεί ημικατεργασμέ-

νες πέτρες, μεγαλύτερες στο κάτω μέρος των τοίχων και 

στη βορειοδυτική γωνία, και μικρές πέτρες και κομμά­

τια από κεραμίδια ενδιάμεσα. Οι καμάρες είναι κτισμέ­

νες από ελάχιστα επεξεργασμένες πέτρες, χωρίς εμφα­

νές συνδετικό κονίαμα. Η νότια μακριά πλευρά της νό­

τιας καμάρας εδράζεται στο βράχο. Κατά τόπους, εξω­

τερικά, σώζονται επιχρίσματα. Τοξωτή αντηρίδα, μι­

κρού σχετικά πλάτους, στηρίζει το δυτικό τοίχο του κτί­

σματος στο φυσικό βράχο. Το δάπεδο είναι χωμάτινο. 

Ο βόρειος λατρευτικός χώρος ήταν αρχικά κατάγρα-

φος, όπως μαρτυρούν λείψανα τοιχογραφιών. 

Αρχικά το κελλί είχε εκληφθεί ως ναός7. Ωστόσο, ναό 

με παρόμοια κάτοψη και σχήμα, και με επίπεδη στέγη8 

δεν γνωρίζουμε. 

Ασκηταριό και κελλί έδωσαν, επομένως, το όνομα Κελ-

λιά στον ορμίσκο. Πιθανόν, όμως, να μην ήταν τα μόνα. 

Πρόσφατα εντοπίστηκε9 υπόλειμμα τοιχογραφίας, το 

κεφάλι μιας μορφής, ψηλά στο βράχο, πριν από την εί­

σοδο της σπηλιάς. Η θέση που βρίσκεται σήμερα, τελεί­

ως απρόσιτη, στερείται νοήματος. Ίσως όμως, την επο­

χή ακμής της μοναστικής κοινότητας, όποια και ήταν η 

μορφή της, να υπήρχε στο σημείο εκείνο, σε προεξοχή 

του βράχου, ακόμα ένα κελλί που δεν υφίσταται πλέον. 

Τέλος, υπάρχουν ανεξερεύνητα φυσικά σπήλαια σε γει­

τονικό όρμο, που επίσης θα μπορούσαν να έχουν χρησι­

μοποιηθεί ως ασκηταριά1 0. 

Είναι συνηθισμένο φαινόμενο η παρουσία κελλιών μο­

ναχών σε μια περιοχή να δίνει το ομώνυμο τοπωνύμιο. 

Γνωστότερη είναι η περίπτωση των Κελλιών στις δυτι­

κές παρυφές του Δέλτα του Νείλου στην Αίγυπτο, όπου 

άκμασε ο μοναχισμός από τον 4ο έως τον 8ο αιώνα1 1. 

Τα Κελλιά της Χάλκης παραπέμπουν στην παλαιοχρι-

το 10ο αι. ως την κατάκτηση της περιοχής από τους Τούρκους το 
1393, Αθήνα 1979,126. Η θέση καλύπτει τα βασικά κριτήρια επι­
λογής τόπου για άσκηση: πνευματικότητα, ασφάλεια, δυνατότητα 
επικοινωνίας μέσω θαλάσσης, ύπαρξη σπηλαίων. Π. Λ. Βοκοτό-
πουλος, «Λάτρος», ΕΕΒΣ 35 (1966-1967), 14. Α. Λαμπροπούλου, 
Ο ασκητισμός στην Πελοπόννησο κατά τη μέση βυζαντινή περίο­
δο, Ίδρυμα Γουλανδρή Χορν, Αθήνα 1994,72. 
1 1 R. Kasser, Kellia 1965, τ. Ι, Γενεύη 1967,7. Χωριό Κελλιά υπάρχει 
στην Κύπρο. Α. and J. Stylianou, The Painted Churches of Cyprus, 
Cyprus 19952,433. «Βουνόν των κελλίων» στη Θεσσαλία, Στ. Γου-
λούλης, «Όρος των Κελλίων». Συμβολή τοπογραφική και ιστορι­
κή», Διεθνές Συνέδριο για την αρχαία Θεσσαλία στη μνήμη του Δ. 
Ρ. Θεοχάρη, Αθήνα 1992,473-498. 



ΤΑ ΚΕΛΛΙΑ ΤΗΣ ΧΑΛΚΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ 

στιανική σημασία της λέξης, αυτήν του ασκηταριού1 2. 

Οι πηγές που αναφέρονται στα Κελλιά της Αιγύπτου 

μιλούν για μοναχούς που καταφεύγουν σε «κελλία», 

μακριά το ένα από το άλλο, στην έρημο, «ϊνα ήσυχάσω-

σιν»13. Η λέξη αρχίζει να σημαίνει χώρο προσαρτημένο 

σε κάποιο μοναστήρι από τον 11ο αιώνα 1 4. Η παράδο­

ση του νησιού αναφέρει «Ασκηταριό στα Κελλιά»15. 

Παρότι οι λέξεις κελλί και ασκηταριό συχνά συγχέο­

νται, το ασκηταριό συνήθως παραπέμπει σε σπηλαιώ-

δες καταφύγιο ασκητή1 6. Πιθανόν λοιπόν, όταν η λέξη 

κελλί συνδέθηκε με τον κοινοβιακό μοναχισμό, με μο­

ναστήρι, να χρησιμοποίησαν οι κάτοικοι τη λέξη «ασκη­

ταριό» για να υποδηλώσουν τόπο θρησκευτικής άσκη­

σης ερημιτών. 

Terminus ante quem για την καταφυγή ερημιτών στην 

περιοχή, δίνει η χρονολόγηση των τοιχογραφιών. Στην 

τοιχογραφημένη κόγχη του ασκηταριού σώζονται σε 

αρκετά καλή κατάσταση, αν και με αρκετή καπνιά και 

άλατα, τέσσερις από τις επτά συνολικά μορφές που 

απεικονίζονταν αρχικά εκεί (Εικ. 5). Ανήκουν όλες σε 

ένα στρώμα. Σπαράγματα από τρεις ακόμα μορφές εί­

ναι ορατά. Από τα ανατολικά προς τα δυτικά, εικονίζο­

νται: ο άγιος Κήρυκος, παιδί, με κοντά σγουρά καστα­

νά μαλλιά, σε μικρότερη κλίμακα από τις άλλες μορφές. 

Κρατεί με τα δύο χέρια χρυσό στεφάνι. Τμήμα από το 

αγιωνύμιο [KHJPIKOC σώζεται σε κόκκινη ταινία πάνω 

από την παράσταση. Δίπλα, ο άγιος Φαυστίνος ή Φαύ-

στος (4 OAHOC <PAOY.CT...), με λευκόφαια ενδύματα, 

μαύρα μαλλιά και μαύρη οξύληκτη γενειάδα. Κρατεί με 

τα δύο χέρια κλειστό ευαγγέλιο, η στάχωση του οποίου 

φέρει διάλιθο σταυρόσχημο διάκοσμο. Ακολουθεί ο 

αρχάγγελος Μιχαήλ (4 [MJIXAHA) με ταινία στα ξανθά 

μαλλιά, λευκόφαιο χιτώνα και λευκωπό ιμάτιο που ανε­

μίζει. Τα χέρια του είναι προτεταμένα προς τον Χριστό 

Εμμανουήλ (4 ΕΜΑΝΟΥΗΛ), στο κέντρο. Ο Χριστός, έ­

φηβος, αγένειος, με σγουρά καστανόξανθα μαλλιά (Εικ. 

1 2 Πα τις σημασίες του όρου κελλί (κελλί σε μοναστήρι, κελλί λαύ­
ρας, κελλί ερημίτη και μικρό μοναστήρι) βλ. ODB 2,1991,1120. Μ. 
Γκητάκος, λ. «Ασκητήρια», ΘΗΕ 3, 1963, 376-378. Λαμπροπού­
λου, ό.π., 42. 
Στη Χάλκη σήμερα, «κελλί» ονομάζεται και το αποθηκευτικό δω­
μάτιο του σπιτιού στο χωριό, Α. Ταρσούλη, «Χάλκη», Δωδεκάνη­
σα, τ. Α, Αθήνα 1947,284,286. 
1 3 Kasser, ό.π., 8. 
1 4 Α. Κ. Ορλάνδος, Ή αρχιτεκτονική και ai βνζαντιναί τοιχογρα-
φίαι της Μονής τοϋ Θεολόγου Πάτμου, Πραγματεΐαι της Ακαδη­
μίας Αθηνών, ΚΗ', Αθήναι 1970,107. 
1 5 Κ. Ηλιάδης, Ή Χάλκη τής Δωδεκανήσου (Ιστορία - Λαογραφία -

Εικ. 2. Το εσωτερικό της σπηλιάς. 

6), ευλογεί με το δεξί χέρι και κρατεί ράβδο στο αριστε­

ρό, που διακρίνεται κάτω από τα δάχτυλα. Στα αριστε­

ρά του, υπολείμματα από το κεφάλι, τη φτερούγα και το 

αγιωνύμιο ([Γ]ΑΒΒΡΙΗΛ) του ομώνυμου αρχαγγέλου. 

Ακολουθούσαν δύο ακόμα αδιάγνωστοι άγιοι, των 

οποίων σώζονται οι φωτοστέφανοι. Την παράσταση 

πλαισιώνει επάνω γιρλάντα, που αποτελείται από κόκ­

κινα κυκλικά άνθη και σκουροπράσινα φύλλα. 

Στο κελλί σώζονται ελάχιστα σπαράγματα τοιχογρα­

φιών, σε δύο επάλληλα στρώματα, στο ανατολικό μισό 

του βόρειου διαμερίσματος. Είναι ασυντήρητες, σε κα­

κή κατάσταση, με πολλά άλατα και φθορές. 

Στο πρώτο στρώμα ανήκει κολοσσιαίος στρατιωτικός 

άγιος, ολόσωμος και μετωπικός, στον ανατολικό στενό 

τοίχο. Κρατεί δόρυ και φορεί πανοπλία. Σώζεται σχε­

δόν ακέραιος, αλλά εξίτηλος και καλυμμένος με άλατα. 

"Ηθη καί έθιμα), τ. Α, Αθήναι 1950, 370, όπου αναφέρεται ως 
«Παναγιά τ' Ασκηταριού στα Κελλιά». 
1 6 Νικονάνος, ό.π., 123-125,138. Τα σπήλαια είναι τα αγαπημένα 
καταφύγια των ερημιτών, βλ. ODB, 3,1991,1801. Γνωστά για τα 
σπήλαια-ασκηταριά τους είναι το Άγιον Όρος και η Πεντέλη, 
ΘΗΕ 3,1963,376-378. Ντ. Μουρίκη, «Οί βυζαντινές τοιχογραφίες 
τών παρεκκλησίων της Σπηλιάς της Πεντέλης», ΔΧΑΕ Ζ' (1973-
1974), 81. Το γνωστότερο σπήλαιο-ασκηταριό στα Δωδεκάνησα 
είναι το Σπήλαιο της Αποκαλύψεως στην Πάτμο, Ε. Παπαθεοφά-
νους-Τσουρή, «Οι τοιχογραφίες του Σπηλαίου της Αποκάλυψης 
στην Πάτμο», Azi 42 (1987), Μελέτες, 67-98. 

151 



Μ. Ζ. ΣΙΓΑΛΑ 

Εικ. 3. Κάτοψη και τομή της σπηλιάς. 

Στο ίδιο στρώμα ανήκουν ίχνη ταινίας-πλαισίου στο 

κάτω μέρος του ανατολικού τοίχου και ίχνη στο μέτω­

πο της αψίδας. 

Από το δεύτερο στρώμα σώζεται το κεφάλι με το αγιω-

νύμιο από τον αρχικά ολόσωμο άγιο Ανδρέα (ΑΝ-

1 7 Το πρώτο στρώμα είναι παντού χτυπημένο, γεγονός που σημαί­

νει ότι είχε και δεύτερο στρώμα. 
1 8 Η. Κόλλιας, «Τα Δωδεκάνησα», Δωδεκάνησα, Ρόδος 1995, 21. 

Α. Κατσιώτη, «Οι παλαιότερες τοιχογραφίες του Αγίου Γεωργίου 

του Πλακωτού στη Μαλώνα της Ρόδου. Παρατηρήσεις στην τέ­

χνη του 11ου αιώνα στα Δωδεκάνησα», ΔΧΑΕ Κ Γ (2002), 116, 

118, εικ. 11. 
1 9 Βλ. Σιγάλα, ό.π. (υποσημ. 7), 100, όπου, για πρώτη φορά, επιχει­

ρείται πρώιμη χρονολόγηση. 
2 0 W. Fr. Volbach, Frühchristliche Kunst, Μόναχο 1958, εικ. 158 (στο 

εξής: Frühchristliche). 
2 1 Άγγελοι, δορυφόροι Βρεφοκρατούσας, παρουσιάζουν αγίους 

που κρατούν ευαγγέλιο, στέφανο μαρτυρίου, κεριά, ομοίωμα του 

ναού, Ch. Delvoye, Βυζαντινή τέχνη (μτφρ. Μαντώ Β. Π α π α δ ά κ η , 

επιμ. Δ. Δ. Τριανταφυλλόπουλος), τ. Α , Αθήνα 1979, πίν. 23. Ch. 

Ihm, Die Programme der christlichen Apsismalerei von vierten Jahrhundert 

APEAC) και διπλή διαχωριστική ταινία στο βορειοανα­

τολικό άκρο. Επίσης, τμήμα από φωτοστέφανο, χαλινά­

ρια αλόγου και ίχνη διαχωριστικής ταινίας κάτω, χαμη­

λά στο νότιο τοίχο, καθώς και ίχνη στην καμάρα 1 7. 

Οι τοιχογραφίες του ασκηταριού, γνωστές ως οι παλαι­

ότερες του νησιού, έχουν πρόχειρα χρονολογηθεί στον 

9ο-10ο αιώνα1 8. Προσεκτική παρατήρηση, ωστόσο, οδη­

γεί τη χρονολόγηση τους πολύ παλαιότερα1 9. 

Καταρχήν το θέμα (Εικ. 5), νέος αγένειος Χριστός Εμ­

μανουήλ ανάμεσα στους αρχαγγέλους Μιχαήλ και Γα­

βριήλ και σε αγίους, παραπέμπει απευθείας σε παλαιο­

χριστιανικές αψίδες, όπως του Αγίου Βιταλίου στη Ρα­

βέννα (540-547)20 και της Ευφρασιανής Βασιλικής στο 

Παρέντιο (Porec) της Κροατίας (περ. 550)21. Έχει εντο­

πισθεί ακόμα σε τοιχογραφίες του 7ου αιώνα, στην αρ­

χαία Αγορά της Θεσσαλονίκης22. Πρόκειται για προ­

σφιλή στην παλαιοχριστιανική περίοδο παράσταση, 

όπου άγγελοι παρουσιάζουν στο νεαρό Χριστό τους 

μάρτυρες που τους ακολουθούν και του προσφέρουν 

τα δώρα τους. Ανάμεσα σε αυτά, στεφάνια και ευαγγέ­

λια23, όπως και στο ασκηταριό της Χάλκης. Το θέμα 

φαίνεται να απουσιάζει εντελώς από την τέχνη της βυ­

ζαντινής περιόδου2 4. 

Εκτός από το θέμα, και εικονογραφικές λεπτομέρειες 

παραπέμπουν σε παλαιοχριστιανικά πρότυπα. Η από­

δοση του Χριστού νέου και αγένειου, εδώ μάλιστα με 

την προσωνυμία Εμμανουήλ2 5 (Εικ. 6), είναι κυρίως 

παλαιοχριστιανική συνήθεια. Το ίδιο και ο ένσταυρος 

φωτοστέφανος, που κοσμείται με μεγάλους πολύτιμους 

λίθους, καθώς και η ράβδος που κρατεί, προφανώς 

σταυροφόρος. Παράλληλα του Χριστού στο ασκηταριό 

προσφέρουν, ως προς τα φυσιογνωμικά χαρακτηριστι-

bis zur Mitte des achten Jahrhunderts, Wiesbaden 1960,167, πίν. XV.2. 
2 2 D. Pallas, Les monuments paléochrétiens de Grèce découverts de 1959 
à 1973, Ρώμη 1977,65-68, εικ. 39. 
2 3 Ν. Γκιολές, Παλαιοχριστιανική μνημειακή ζωγραφική (π. 300-

726), Αθήνα 2007,194-195, εικ. 75 (στο εξής: Παλαιοχριστιανική 

ζωγραφική). 
2 4 Πα επικράτηση του θέματος τον 5ο και τον 6ο αιώνα, βλ. T. F. 

Mathews, Hie Clash of Gods. A Reinterpretation of Early Christian Art, 

Princeton 1993,150 -155,157. 
2 5 Εμμανουήλ σημαίνει «μεθ' ημών ό Θεός», Ματθ. ά , 23. ODB, 1, 

1991,438. Α. Grabar, Christian Iconography. A Study of its Origins, Λον­

δίνο 1969,119-122. Η ελληνιστική, αγένεια μορφή του Χριστού δη­

λώνει την παντοτινή νεότητα του, Ι. Στουφή-Πουλημένου, «Πα­

λαιοχριστιανικές παραστάσεις του Χριστού και ο βυζαντινός Πα­

ντοκράτωρ. Συμβολή στην παλαιοχριστιανική και βυζαντινή τέ­

χνη», Θεολογία 57 (1986), 820. 

152 



ΤΑ ΚΕΛΛΙΑ ΤΗΣ ΧΑΛΚΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ 

Τομή κελλιού προς Β. 

000 

Εικ. 4. Κάτοψη και τομές κτιστού κελλιού. 

κά, ο Άγιος Βιτάλιος στη Ραβέννα (540-547), ως προς το 

φωτοστέφανο, όπου ένας μόνον μεγάλος πολύτιμος λί­

θος κοσμεί κάθε κεραία του σταυρού, η μονή Λατόμου 

(περ. 500)26 και ως προς τη ράβδο το μαυσωλείο της 

Galla Placidia (424-450) και το αρχιεπισκοπικό παρεκ­

κλήσιο στη Ραβέννα (περ. 500)27. 

Η προσφορά στεφάνων συνηθίζεται ιδιαίτερα στην πα­

λαιοχριστιανική τέχνη. Το θέμα, κατά μία άποψη, είναι 

εμπνευσμένο από ρωμαϊκή τελετουργία προς τιμήν του 

νικητή αυτοκράτορα, αλλά απέκτησε νέο, χριστιανικό, 

περιεχόμενο28. Κατά μία άλλη άποψη, αποτελεί συνέ­

χεια θρησκευτικής τελετουργίας με ρίζες στην κλασική 

αρχαιότητα2 9. Είναι θέμα πολύ συχνό στα ψηφιδωτά της 

Ραβέννας, αλλά και αλλού3 0. Στα Δωδεκάνησα, εκτός 

από τον άγιο Κήρυκο στο ασκηταριό της Χάλκης, στε­

φάνι κρατεί και ο ομώνυμος άγιος στο αρχικό, αρχαϊκό 

στρώμα, στον Άγιο Κήρυκο στο Βαθύ Καλύμνου3 1. 

Ιδιαίτερα συνηθίζεται την παλαιοχριστιανική εποχή 

και η απεικόνιση μαρτύρων3 2, όπως ο άγιος Κήρυκος 

και ο άγιος Φαύστος ή Φαυστίνος στο ασκηταριό. Η 

λατρεία του αγίου Κηρύκου, που απεικονίζεται εδώ ως 

παιδί 3 3, ήταν διαδεδομένη στο Αιγαίο την εποχή αυτή, 

όπως μαρτυρεί η ύπαρξη παλαιοχριστιανικής βασιλι­

κής των αγίων Κηρύκου και Ιουλίττης στη Δήλο 3 4 και 

2 6 Και ο Χριστός στο Αγιασμα Νικόδημου, στη Σαλαμίνα της Κύ­
πρου (6ος αι.), Ν. Γκιολές, Η χριστιανική τέχνη στην Κύπρο, Λευ­
κωσία 2003,37 εικ. 23. 
2 7 Για παραδείγματα βλ. μονή Λατόμου (περ. 500) στη Θεσσαλονί­
κη· μαυσωλείο της Galla Placidia (περ. 450), Άγιο Ακυηλίνο (μέσα 
5ου αι.), Άγιο Απολλινάριο Νέο (500-526) και Άγιο Βιταλίο στη 
Ραβέννα (540-547)· Άγιο Μιχαήλ in Africisco (μέσα 6ου αι.)· αρχιε­
πισκοπικό παρεκκλήσιο Ραβέννας (περ. 500), Grabar, L'âge d'orde 
Justinien, Παρίσι 1966, 139 εικ. 149, 153 εικ. 165 (στο εξής: L'âge 
d'or). Volbach, Frühchristliche, πίν. 135, 138, 147, 150, 151, 158. G. 
Bovini, Mosaici di S. Apollinare Nuovo di Ravenna. Il ciclo cristologico, 
Φλωρεντία 1958, εικ. 14, πίν. I-VII, IX-XIX κ.ά. Γκιολές, Παλαιο­
χριστιανική ζωγραφική, 183, εικ. 70. 
2 8 Aurum coronarium ή oblaticium, που μετατράπηκε σε προσφορά 
στο θριαμβευτή Χριστό του «άφθαρτου στεφάνου της νίκης», 
Γκιολές, Παλαιοχριστιανική ζωγραφική, 146-147, όπου περαιτέ­
ρω βιβλιογραφία. 
2 9 Mathews, ό.π. (υποσημ. 24), 157,161,163,164. Οι αρχαίοι στεφά­
νωναν τα αγάλματα των θεών και στεφανωμένοι προσέρχονταν 
να προσφέρουν θυσίες. 
3 0 Βαπτιστήριο San Giovanni in Fonte στη Νεάπολη (περ. 400), βα-
πτιστήρια Ορθοδόξων (430-458) και Αρειανών (περ. 500 μ.Χ.) και 

Άγιος Απολλινάριος ο Νέος στη Ραβέννα (περ. 500) (Γκιολές, /7α-
λαιοχριστιανική ζωγραφική, εικ. 80. Volbach, Frühchristliche, 141, 
149. Grabar,L'âge d'or, 154-155, εικ. 166,167)· σαρκοφάγος στη Ρα­
βέννα (Volbach, Frühchristliche, 1ΊΊ)· τοιχογραφία Αγίου Πρίσκου 
στην Καπύη (5ος αι.) (Α. Grabar, «À propos des mosaïques de la 
coupole de Saint-Georges à Salonique», CahArch XVII (1967), 59-60, 
εικ. 9). 
3 1 Έχει χρονολογηθεί στον 9ο-10ο αιώνα (Κατσιώτη, ό.π. (υπο­
σημ. 18), 116,117 εικ. 10), αλλά πρέπει να είναι πρωιμότερο, πιθα­
νότατα παλαιοχριστιανικό. 
3 2 Γκιολές, Παλαιοχριστιανική ζωγραφική, 86. 
3 3 Όχι ως έφηβος, όπως έχει υποστηριχθεί, Α. Κατσελάκη, «Εικό­
να των αγίων Ιουλίττας και Κηρύκου στο Βυζαντινό Μουσείο. Ει­
κονογραφικές παρατηρήσεις»,ΔΧΑΕ KB' (2001), 187. Ως έφηβος 
απαντά στην Εννιαμερίτισσα της Χάλκης (1367), σε στηθάριο δί­
πλα στη μητέρα του (Μ. Ζ. Σιγάλα, «Η Παναγία η Οδηγήτρια ή 
Εννιαμερίτισσα στη Χάλκη της Δωδεκανήσου (1367)», ΑΔ 55 
(2000), Μελέτες, 360,361, εικ. 21), σε αντίθεση με όσα έχουν υπο­
στηριχθεί (Κατσελάκη, ό.π.). 
3 4 Χ. Μποΰρας «Η βυζαντινή αρχιτεκτονική στα νησιά του Αιγαί­
ου», Το Αιγαίο. Επίκεντρο ελληνικού πολιτισμού, Αθχ\να 1992,124 
εικ. 2 (στο εξής: Το Αιγαίο). 

153 



Μ. Ζ. ΣΙΓΑΛΑ 

Εικ. 5. Τοιχογραφίες κόγχης ασκηταριού. 

ίσως και στην Κάλυμνο3 5. Ο άγιος είναι ιδιαίτερα αγα­

πητός στη Χάλκη και γενικότερα στα Δωδεκάνησα3 6. 

Ο άγιος Φαυστίνος ή Φαύστος, εδώ Φαουστίνος ή Φά-

ουστος, πιθανότατα από μεταγραφή του ονόματος από 

τα λατινικά, παρότι γνωστός στο ορθόδοξο εορτολό­

γιο3 7, δεν απαντά σε παραστάσεις βυζαντινής τέχνης. 

Την παλαιοχριστιανική εποχή το όνομα Φαυστίνος βρί­

σκεται χαραγμένο σε πλάκα τάφου του 4ου αιώνα 

στους Φιλίππους και ως FAUSTIN στην οριζόντια κε­

ραία σταυρού, στην ψηφιδωτή απεικόνιση του αγίου 

Βίκτωρα (β' μισό 5ου αι.) στον Άγιο Αμβρόσιο στο Μι­

λάνο3 8. Εικονογραφικές λεπτομέρειες, όπως η στάχωση 

του ευαγγελίου του με το διάλιθο διάκοσμο σε σχήμα 

σταυρού, τα λευκά ενδύματα και κυρίως το υπόδημα 

του αγίου Φαυστίνου, όπου δέρμα καλύπτει δάχτυλα 

και φτέρνα και διπλό κορδόνι σχηματίζει λουράκι, 

απαντώνται στην παλαιοχριστιανική εποχή, και μάλι­

στα ο συγκεκριμένος τύπος στα μέσα του 6ου αιώνα3 9. 

3 5 Υπάρχει, σήμερα, στο Βαθύ ναός Αγίου Κηρύκου, που έχει κτι­
στεί πάνω σε παλαιοχριστιανική βασιλική, όπου και η πρώιμη πα­
ράσταση του ομώνυμου αγίου. Μ. Κουτελλάς, Κάλυμνος. Ιστορία -
Αρχαιολογικοίχώροι - Μνημεία, Αθήνα 1998,141. 
3 6 Στη Χάλκη ο άγιος Κήρυκος εικονίζεται και στον Άι-Αντριά 
στου Άι-Αντριά το βουνό (αδημοσίευτος). Ναοί του αναφέρονται 
και στην Τήλο (Α. Φώσκολου - Χ. Κουτελάκης, «Ο κώδικας της 
Τήλου του 1869»,ΔωδΧρον Κ (2005), 171) και στην Κάρπαθο (Ν. 
Κ. Μουτσόπουλος, «Κάρπαθος. Σημειώσεις ιστορικής τοπογρα­
φίας καί αρχαιολογίας», ΕΕΠΣΑΠΘ Ζ' (1975-1977), 459). 
3 7 Στο αγιολόγιο της ορθόδοξης Εκκλησίας υπάρχουν οκτώ άγιοι 
με το όνομα Φαύστος, Φαυστίνος, Φαυστιανός και Φαυστινιανός. 
ΘΗΕ, τ. 11, Αθήναι 1967,1006,1007. ΜΕΕ, τ. 23,870 (Π. Δρανδά-

κης). Ο Διονύσιος ο εκ Φουρνά (Ερμηνεία της ζωγραφικής τέ­
χνης, υπό Α. Παπαδοπούλου-Κεραμέως, εν Πετρουπόλει 1909) 
και το ODB δεν αναφέρουν σχετικό άγιο. 
3 8 Στ. Πελεκανίδης, «Ή έξω των τειχών παλαιοχριστιανική βασιλι­
κή των Φιλίππων», Μελέτες παλαιοχριστιανικής καί βυζαντινής 
αρχαιολογίας, ΙΜΧΑ, Θεσσαλονίκη 1977, 70, 381, 389 και εικ. 38 
(στο εξής: Μελέτες). Grabar, L'âge d'or, 120, εικ. 128. 
3 9 Πα παρόμοιες σταχώσεις βλ. στην Ευφρασιανή Βασιλική στο 
Παρέντιο (περ. 550) και στον Άγιο Απολλινάριο in Classe (549) στη 
Ραβέννα, Γκιολές, Παλαιοχριστιανική ζωγραφική, 194,195, εικ. 75. 
Volbach, Frühchristliche, πίν. 172. Πα τα ενδύματα βλ. στον Άγιο 
Απολλινάριο το Νέο (περ. 500). Για παρόμοια υποδήματα βλ. τον 
άγιο Απολλινάριο στο ναό του Αγίου Απολλιναρίου in Classe και 

154 



ΤΑ ΚΕΛΛΙΑ ΤΗΣ ΧΑΛΚΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ 

Ο τρόπος που προτείνει ο άγγελος τα χέρια προς τον 

Χριστό (Εικ. 5), σε στάση λατρείας ή ικεσίας, βρίσκει 

παράλληλα σε εγκαυστική εικόνα του 7ου αιώνα στο 

Σινά, αλλά και στις παλαιοχριστιανικές τοιχογραφίες 

της Δροσιανής στη Νάξο (7ου αι.) 4 0. 

Ο σταυρός με το Ρ στο άνω άκρο της κάθετης κεραίας 

(-Ρ), το μονόγραμμα του Χριστού, απαντά από τον 4ο 

έως και τον 8ο αιώνα 4 1. Ειδικότερα, στην αρχή αγιωνυ-

μίων, όπως εδώ, ή άλλων επιγραφών απαντά σε τοιχο­

γραφίες, επιτύμβιες πλάκες, ακόμα και σε graffiti του 

4ου-6ου αιώνα 4 2. Από παλαιογραφική άποψη, οι αγιω-

νυμικές επιγραφές βρίσκονται και πάλι μέσα σε παλαιο­

χριστιανικά πλαίσια. Το Υ, με την εγκάρσια γραμμή στο 

πάνω μέρος του κάθετου στελέχους, απαντά από τον 4ο 

έως και τον 7ο αιώνα 4 3. 

Γιρλάντες (ανθοπλόκαμοι) πλαισιώνουν την παράστα­

ση που κοσμεί αψίδες ή άλλα θέματα και διακοσμούν 

εσωρράχια τόξων από τον 4ο έως τον 7ο αιώνα 4 4. Σχη­

ματίζουν, επίσης, νικητήριους στεφάνους που βρίσκο­

νται παντού στην παλαιοχριστιανική τέχνη. Περιβάλ­

λουν προτομές αγίων και σταυρούς σε τοιχογραφίες, 

ψηφιδωτά, γλυπτές διακοσμήσεις, υφάσματα 4 5. Μία λε­

πτομέρεια στη γιρλάντα του ασκηταριού, οι καμπύλες 

απολήξεις των κεραιών του σταυρού, που εγγράφεται 

μέσα στα κόκκινα άνθη που συμβολίζουν μάρτυρες4 6, 

απαντά και σε παλαιοχριστιανικά ψηφιδωτά δάπεδα 4 7 . 

τους άγιους Μαύρο και Κλαύδιο στην Ευφρασιανή Βασιλική στο 

Παρέντιο. Grabar, L'âge d'or, 155 εικ. 167, 140 εικ. 151. V. Lazarev, 

Storia della pittura bizantina, Torino 1967, εικ. 63. Παρόμοια υποδήμα­

τα, όμως με κορδόνια που δένουν χιαστί μπροστά, απαντούν από 

το β' μισό του 5ου έως τις αρχές του 7ου αιώνα, βλ. παρεκκλήσι Αγί­

ου Βίκτωρα στον Άγιο Αμβρόσιο στο Μιλάνο (β' μισό 5ου αι.) 

(VOlbach,Frühchristliche, πίν. 132), Άγιο Βιτάλιο στη Ραβέννα (μέσα 

6ου αι.) (Grabar, L'âge d'or, εικ. 171), εγκαυστική εικόνα της Πανα­

γίας με τους αγίους Θεόδωρο και Γεώργιο στο Σινά (β' μισό 6ου ή ά 

μισό 7ου αι.), Σίνα. Οι θησαυροί της Μονής (επιμ. Κ. Μανάφης), 

Αθήνα 1990,138, εικ. 4). 
4 0 Κ. Weitzmann, The Monastery of St Catherine at Mount Sinai. The 

Icons, τ. I, Princeton 1976, εικ. B.14. Ν. Β. Δρανδάκης, Οι παλαιοχρι­

στιανικές τοιχογραφίες στη Δροσιανή της Νάξου, Αθήνα 1988, 

πίν. VII, Χ, XII. 
4 1 Σε λυχνάρια, τοιχογραφίες, χαράγματα σε επιτύμβιες πλάκες 

και αντικείμενα μικροτεχνίας, γλυπτά κ.ά., βλ. Volbach, Frühchristli­
che, πίν. 13. Πελεκανίδης, ό.π. (υποσημ. 38), 387, 390, εικ. 46. Ο 

ίδιος, «Τό θέατρον τό καλούμενον "στάδιον" της Θεσσαλονίκης», 

Μελέτες, 325, 327 σχέδ. 3. Grabar, Christian Iconography (υποσημ. 

25), εικ. 1 6 9 . 0 Κόσμος του Βυζαντινού Μουσείου, Αθχ)να 2004,36 

εικ. 7. 
4 2 Τοιχογραφίες 6ου-7ου αι. στο Baouit (Grabar, L'âge d'or, 175 εικ. 

187, 178. Κ. Wessel, Koptische Kunst. Die Spätantike in Ägypten, 

Εικ. 6. Ο Χριστός. Λεπτομέρεια της Εικ. 5. 

Γερμανία 1963, πίν. στη σ. 179), επιτύμβια στήλη επισκόπου Αθη­

νών Κληματίου (5ου αι.) στο Βυζαντινό Μουσείο της Αθήνας 

(αδημοσίευτη), graffiti 4ου-6ου αι. στην κοιλάδα των Επιγραφών, 

στο Φ α ρ ά ν του Σινά (Α. Paliouras, The Monastery of St. Catherine on 

Mount Sinai, Ελλάδα 1985, εικ. 222). 
4 3 Grabar,L'âge d'or, εικ. 109,116. Σινά (υποσημ. 39), 137 εικ. 3. Για 

το Ε και το Υ με εγκάρσια γραμμή στο π ά ν ω μέρος της κάθετης 

κεραίας βλ. St. Pelekanides, «Die Malerei der konstantinischen Zeit», 

Μελέτες, 91 εικ. 29. 
4 4 Volbach, Frühchristliche, πίν. 8,33. Βλ. και Ε. Μαρκή, «Η απεικό­

νιση των οπώρων στην παλαιοχριστιανική τέχνη. Η περίπτωση 

της Θεσσαλονίκης», ΔΧΑΕ Κ Σ Τ (2005), 85-91, όπου υποστηρίζε­

ται πως εξαφάνιση του θέματος μετά τον 7ο αιώνα σηματοδοτεί 

το πέρασμα από τον παλαιοχριστιανικό στο μεσαιωνικό κόσμο. 
4 5 Στ. Πελεκανίδης, «Παλαιοχριστιανικός τάφος εν Φιλίπποις», 

Μελέτες, 68-70, εικ. 1. Ο ίδιος, « Ή έ'ξω των τειχών», Μελέτες, 389, 

εικ. 30-33. Grabar, L'âge d'or, 116 εικ. 123,119 εικ. 126,120 εικ. 128, 

335 εικ. 392. 
4 6 Γκιολές, Παλαιοχριστιανική ζωγραφική, 183, όπου και βιβλιο­

γραφία. 
4 7 Στ. Πελεκανίδης (συνεργ. Παν. Ι. Ατζακά), Σύνταγμα των πα­

λαιοχριστιανικών ψηφιδωτών δαπέδων της Ελλάδος, Ι. Νησιωτι­

κή Ελλάς, Θεσσαλονίκη 1974, 130, πίν. 108 (βασιλική Λουτρών 

Λέσβου, μέσα 5ου αι.). 

155 



Μ. Ζ. ΣΙΓΑΛΑ 

Εικονογραφικά, επομένως, οδηγούμαστε σε μια χρονο­

λόγηση στην παλαιοχριστιανική περίοδο και πιο συγκε­

κριμένα στο διάστημα από τα μέσα του 6ου μέχρι, το 

αργότερο, τις αρχές του 7ου αιώνα. Η τεχνοτροπία των 

τοιχογραφιών δεν έρχεται σε αντίθεση με μια τέτοια 

χρονολόγηση. Τα περιγράμματα είναι έντονα, σχεδια­

σμένα με παχιά μαύρη γραμμή. Συνεχόμενη γραμμή 

σχηματίζει την καμπύλη των φρυδιών και τη μύτη. Στα 

χαρακτηριστικά του προσώπου χρησιμοποιείται και η 

κόκκινη γραμμή για να δηλωθούν τα βλέφαρα, τα χείλη 

και τα πτερύγια της μύτης. Κόκκινες παράλληλες γραμ­

μές αυλακώνουν τα μάγουλα του Χριστού. Τα χρώματα 

είναι απαλά: λευκό, λευκόφαιο, ανοικτό κόκκινο, ώχρα. 

Τα πρόσωπα είναι ωχροπράσινα, με εξαίρεση εκείνο 

του αγίου Φαύστου ή Φαυστίνου που είναι σκούρο κα­

στανό. Ανεπαίσθητες διαβαθμίσεις χρωμάτων προσδί­

δουν όγκο και διάφανες πινελιές σχηματίζουν φώτα. 

Τα μάτια είναι τεράστια με διεσταλμένες κόρες, που είτε 

βρίσκονται στο κέντρο του ματιού, όπως στην περίπτω­

ση του Χριστού που ατενίζει μακριά, πέρα από το θεα­

τή 4 8, ή αγγίζουν το επάνω βλέφαρο, όπως στις μορφές 

των αγίων και του αγγέλου. Μεγάλα είναι και τα χέρια. 

Τα σώματα διαθέτουν όγκο. Η πτυχολογία είναι μαλα­

κή. Τα ενδύματα του αγγέλου ανεμίζουν. 

Κάποια τεχνοτροπικά στοιχεία απαντούν γενικότερα 

στην παλαιοχριστιανική περίοδο, ενώ κάποια άλλα 

εντοπίζονται από τα μέσα του 6ου έως και τις αρχές του 

7ου αιώνα. Στην πρώτη κατηγορία ανήκουν τα μεγάλα 

μάτια4 9 και χέρια5 0 και η βαθύχρωμη επιδερμίδα του 

4 8 Πα τη σημασία της έκφρασης των ματιών, βλ. R. Cormack, «The 
Eyes of the Mother of God» στο M. Vassilaki (εκδ.), Images of the 
Mother of God. Perception of the Theotokos in Byzantium, Αθήνα 2005, 
169-170. 
4 9 Άγιος Δημήτριος Θεσσαλονίκης (περ. 629-643), παράσταση 
Ευαγγελισμού σε κοπτικό ύφασμα του Μουσείου του Βατικανού 
(7ου-8ου αι.) (Volbach, Frühchristliche, πίν. 216, 257), Άγιος Βιτά-
λιος (540-547) και Άγιος Απολλινάριος in Classe (μέσα 6ου αι.) στη 
Ραβέννα και άγιος Αββάκυρος στη Santa Maria Antiqua (Grabar, 
L'âge d'or, 139 εικ. 149,143 εικ. 154,169 εικ. 179), άγιος Θεόδωρος 
σε τάπητα του 6ου-7ου αιώνα, Μουσείο Fogg Art, Cambridge, 
ΗΠΑ (Delvoye, ό.π. (υποσημ. 21), πίν. 72). 
5 0 Κατακόμβη Πρισκίλλας (Volbach, Frühchristliche, πίν. 8), άγιος 
Απολλινάριος στον Άγιο Απολλινάριο in Classe (Grabar,L'âge d'or, 
140 εικ. 151) κ.ά. 
5 1 Σε κατακόμβες, στην Παναγιά Δροσιανή και στην Πρωτόθρονη 
της Νάξου, βλ. Δρανδάκης, ό.π. (υποσημ. 40), 87. Μ. Αχειμάστου-
Ποταμιάνου, «Η βυζαντινή τέχνη στο Αιγαίο», Το Αιγαίο, 136. 
5 2 Grabar, L'âge d'or, 140 εικ. 151. 
5 3 Volbach, Frühchristliche, πίν. 172. 

αγίου Φαύστου ή Φαυστίνου, που συνηθίζεται για τους 

άνδρες σε τοιχογραφίες αυτής της περιόδου5 1. Ειδικό­

τερα, το πρόσωπο του Χριστού θυμίζει εκείνο του αγί­

ου Απολλιναρίου στον Άγιο Απολλιναρίο in Classe 

(549), στη χρήση μαύρης και κόκκινης γραμμής για την 

απόδοση των χαρακτηριστικών του προσώπου5 2, κα­

θώς και τον άγιο Ursus, στον ίδιο ναό, όσον αφορά τα 

μεγάλα ορθάνοιχτα μάτια και τον κυρίαρχο ρόλο της 

γραμμής5 3. Τις παράλληλες γραμμές στα μάγουλα έχει 

και ο άγιος Ισίδωρος στην Πρωτόθρονη Νάξου 5 4 . Πα­

ρόμοια τεχνοτροπία ανιχνεύεται στο παρεκκλήσιο του 

Αγίου Απόλλωνα στο Baouit της Αιγύπτου (400-640 

μ.Χ.)55. 

Παρότι κάποια από τα επιμέρους τεχνοτροπικά χαρα­

κτηριστικά, όπως τα μεγάλα μάτια, που αποπνέουν 

πνευματικότητα, και τα μεγάλα χέρια, απαντούν και 

στον 9ο αιώνα5 6, η συνολική σύλληψη του θέματος και 

οι επιμέρους εικονογραφικές και τεχνοτροπικές λεπτο­

μέρειες οδηγούν χρονικά από τα μέσα του 6ου έως τις 

αρχές του 7ου αιώνα. 

Στρατιωτικοί άγιοι, όπως του πρώτου στρώματος στο 

κτιστό κελλί, συνηθίζονται στην παλαιοχριστιανική 

εποχή. Ο στρατιωτικός άγιος στα Κελλιά της Χάλκης 

είναι ογκώδης. Στο χιτωνίσκο, κάτω από το θώρακα 

της πανοπλίας του, διακρίνεται δισκοειδές μοτίβο, 

συνηθισμένο σε ενδυμασίες μορφών της παλαιο­

χριστιανικής εποχής.5 7 Στις τοιχογραφίες του Baouit 

βρίσκουμε και το κορδόνι-ζώνη, που είναι δεμένο στη 

μέση του 5 8 . 

5 4 Αχειμάστου-Ποταμιάνου, ό.π., εικ. 67. Οι τοιχογραφίες της 
Πρωτόθρονης έχουν χρονολογηθεί στον 6ο-7ο ή μετά τα μέσα του 
7ου αιώνα. Ν. Ζίας, «Πρωτόθρονη στο Χαλκί», Νάξος, Αθήνα 
1984,41. Αχειμάστου-Ποταμιάνου, ό.π. 
5 5 Grabar, L'âge d'or, 172 εικ. 184. 
5 6 M. Panayotidi, «La peinture monumentale en Grèce de la fin de l'ico-
noclasme jusqu'à l'avènement des Comnènes (843-1081)», CahArch 34 
(1986), 76,82 (Αγία Σοφία Θεσσαλονίκης, Άγιος Στέφανος Καστο­
ριάς). Μεγάλα εκφραστικά μάτια και ισοκεφαλία παρατηρούμε και 
στην Παναγιά Καλορίτσα στη Νάξο, Μ. Παναγιωτίδη, «Η εκκλησία 
της Γέννησης στο μοναστήρι της Παναγίας της Καλορίτισσας στη 
Νάξο. Φάσεις τοιχογράφησης», Αντίφωνον. Αφιέρωμα στον καθη­
γητή Ν. Β. Αρανοάκη, Θεσσαλονίκη 1994,542, εικ. 1. Γενικά, θεωρεί­
ται δύσκολη η διάκριση ανάμεσα σε ζωγραφικά έργα του 7ου και 
του 9ου αιώνα, γιατί αμέσως μετά την Εικονομαχία η ζωγραφική 
επανέρχεται σε πριν από αυτήν πρότυπα. Γ. Α. Σωτηρίου, «Ή ζω­
γραφική της Σχολής της Κωνσταντινουπόλεως», ΔΧΑΕ Α (1959), 
17. Στ. Πελεκανίδης, «Ι più antichi affreschi di Kastoria», Μελέτες, 53. 
5 7 Grabar,L'âge d'or, 302 εικ. 347,179 εικ. 192. 
5 8 Ό.π., 179 εικ. 192. 

156 



ΤΑ ΚΕΛΛΙΑ ΤΗΣ ΧΑΛΚΗΣ ΔΩΔΕΚΑΝΗΣΟΥ 

Το κεφάλι του αποστόλου Ανδρέα από το δεύτερο 

στρώμα, ιδιαίτερα εκφραστικό και κλασικιστικό, παρα­

πέμπει στο κεφάλι του ίδιου αποστόλου στη Santa Maria 

Antiqua στη Ρώμη, που χρονολογείται στις αρχές του 

8ου αιώνα (705-707)59. Τα γράμματα στο αγιωνύμιο 

έχουν ακραίμονες6 0. 

Αν το δεύτερο στρώμα στο κελλί χρονολογείται στις 

αρχές του 8ου αιώνα και οι τοιχογραφίες στο ασκητα-

ριό στο δεύτερο μισό του 6ου-αρχές του 7ου αιώνα, τό­

τε το πρώτο στρώμα στο κελλί θα μπορούσε να τοποθε­

τηθεί χρονικά στα μέσα περίπου του 7ου αιώνα. Η πε­

ριοχή πρέπει να άρχισε να χρησιμοποιείται ως τόπος 

θρησκευτικής άσκησης τουλάχιστον από τον 6ο αιώνα, 

με χρήση αρχικά του φυσικού σπηλαίου. Στη συνέχεια, 

με την αύξηση προφανώς του αριθμού των ασκητών, 

πιθανώς στις αρχές του 7ου αιώνα, κτίστηκε κελλί 

μπροστά από τη σπηλιά και τοιχογραφήθηκε6 1. Η πε­

ριοχή συνέχισε να χρησιμοποιείται ως τόπος άσκησης 

και κατά τον 8ο αιώνα, με αποτέλεσμα ο διάκοσμος του 

κελλιού να ανανεωθεί. 

Τα Κελλιά λοιπόν είναι παλαιοχριστιανικά. Οι πηγές 

για μοναχούς, ερημίτες ή μη, αυτή την εποχή στον ελλα­

δικό χώρο είναι σχετικά λίγες62. Στα Δωδεκάνησα, οι 

πληροφορίες για το μοναχισμό από τη μεσοβυζαντινή 

εποχή και έπειτα, εξαιτίας της παρουσίας του οσίου 

Χριστοδούλου και των κειμένων του 6 3, και όχι μόνον, 

είναι αρκετές6 4. Για την παλαιοχριστιανική εποχή όμως, 

μόνη γνωστή σε μας πληροφορία είναι ότι το «401 μ.Χ. 

J. Nordhagen, The Frescoes of John VII (A.D. 705-707) in S. Maria 
Antiqua in Rome, Ρώμη 1968,5,15,107,108, πίν. I, VI, IX. 
6 0 Πιο τονισμένους από όσο στη Δροσιανή, Δρανδάκης, ό.π. (υπο-
σημ.40),50,52σχέδ.7. 
6 1 Συχνά, η παρουσία ενός ασκητή σε μια περιοχή έλκει και άλ­
λους και έτσι δημιουργούνται κοινότητες ερημιτών και οργανω­
μένα μοναστήρια, Ν. Νικονάνος, Μετέωρα. Τα μοναστήρια και η 
ιστορία τους, Αθήνα 1987,24. 
6 2 Λαμπροπούλου, ό.π. (υποσημ. 10), 16-17. Χρ. Αγγελίδη, «Εμπο­
ρικοί και αγιολογικοί δρόμοι (4ος-7ος αι.). Οι μεταμορφώσεις της 
ταξιδιωτικής αφήγησης», Η καθημερινή ζωή στο Βυζάντιο, Πρα­
κτικά Α Διεθνούς Συμποσίου, Αθήνα 1989, 681. Π. Κ. Χρήστου, 
Τό "Αγων 'Όρος, Αθήναι 1987,31,32. 
6 3 Βοκοτόπουλος, ό.π. (υποσημ. 10), 81, 83, 85, 88, 89. Kallistos 
Ware, Bishop of Diokleia, «The Monastic Ideal According to St. John 
Christodoulos of Patmos», Ιερά Μονή Αγίου Ιωάννου του Θεολό­
γου. 900 χρόνια ιστορικής μαρτυρίας (1088-1988), Πρακτικά Διε­
θνούς Συμποσίου, Αθήναι 1989,23-34. 
6 4 Βλ. Μ. Αχείμαστου-Ποταμιάνου, Το Θάρι της Ρόδου. Ο ναός 

διέτριβεν έν Ρόδω μοναχός τις Προκόπιος» και πως 

το «τιμώνιόν» του, το ασκηταριό του δηλαδή, βρισκό­

ταν κοντά σε θάλασσα, όπως και το ασκηταριό της 

Χάλκης6 5. 

Τα Κελλιά της Χάλκης θίγουν το θέμα του μοναχισμού, 

και μάλιστα του ασκητισμού, στο νησί, και γενικότερα 

στα Δωδεκάνησα, κατά την παλαιοχριστιανική περίο­

δο, πριν ακόμα και από την ανάπτυξη του κελλιωτικού 

ασκητισμού στο γειτονικό Λάτρος6 6. Η παρουσία ενός 

ή λίγων ασκητών αρχικά στην περιοχή, στο σπηλαιώδες 

ασκηταριό, συγκέντρωσε γύρω και άλλους. Οι αναχω­

ρητές πρέπει να τελούσαν τη θεία λειτουργία στον ειδι­

κά διαμορφωμένο χώρο στα κελλιά τους, εφόσον υπάρ­

χει η στοιχειώδης οργάνωση για το σκοπό αυτό: κόγχη 

αψίδας και πρόθεσης, αγία τράπεζα 6 7 . Κάποιοι θάβο­

νταν μέσα στα κελλιά. Ο βαθμός της αλληλεξάρτησης 

των ασκητών, το πόσο οργανωμένη ήταν δηλαδή η μο­

ναστική αυτή κοινότητα, παραμένει άγνωστος6 8. Άγνω­

στη παραμένει, αν φυσικά υπήρχε, και η εξάρτηση της 

κοινότητας από οργανωμένο μοναστήρι στη Ρόδο ή αλ­

λού. Τα διαδοχικά στρώματα τοιχογραφιών δείχνουν 

πως η περιοχή χρησιμοποιήθηκε ως τόπος αναχωρητι-

σμού για μεγάλο χρονικό διάστημα. Τη φήμη τους ως 

ασκηταριό διατήρησαν μέχρι και το 19ο αιώνα 6 9. Οι 

πολλές εικονογραφικές αναφορές των τοιχογραφιών σε 

μνημεία της Ραβέννας και κυρίως η παρουσία του ονό­

ματος Φαουστίνος ή Φάουστος, μεταγραμμένου από 

λατινική επιγραφή, απαιτούν ίσως διερεύνηση των σχέ-

και οι τοιχογραφίες της μονής του Ταξιάρχη Μιχαήλ, Αθήνα 2006. 
Χρ. Ι. Παπαχριστοδούλου, Ιστορία της Ρόδου, Αθήνα 1972,19942, 
242,255,257.0 ίδιος, «Ή Μονή Ρόδινης της Ρόδου»,/1(ϋο^ρον Α 
(1972),45,46κ.ά. 
6 5 Τρ. Ε. Ευαγγελίδης, «Εκκλησία Ρόδου», ΕΕΒΣ ΣΤ (1929), 148. 
«Τιμώνιόν = οίκημα μοναχικόν (παράμερον)...», Σκαρλάτος Δ. 
Βυζάντιος, Αεξικόν Αρχαίας 'Ελληνικής Γλώσσης και Καθαρευ­
ούσης, AQr\vav 1939, ανατύπ. 1964. 
6 6 Οι πρώτοι μοναχοί στο Λάτρος τον 7ο αιώνα, Βοκοτόπουλος, 
ό.π. (υποσημ. 10), 74,75. 
6 7 Κάτι όχι ασυνήθιστο. Βοκοτόπουλος, ό.π., 101. 
6 8 Για «υποτυπώδη οργάνωση ελεύθερων ασκητών», βλ. Νικονά-
νος, ό.π. (υποσημ. 10), 127. Ομάδες ανεξάρτητων κελλιών εμφανί­
ζονται στα Κελλιά Αιγύπτου από τον 4ο αιώνα, C. C. Walters, 
Monastic Archaeology in Egypt, Modern Egyptology Series, Αγγλία 
1974,9,10,11. 
6 9 «Μόνασε» εκεί ένα ζευγάρι! Ηλιάδης, Η Χάλκη (υποσημ. 15), 
339. 

157 



Μ. Ζ. ΣΙΓΑΛΑ 

σεων Ρόδου-Ραβέννας. Τα Κελλιά προσθέτουν, τέλος, 

ένα σημαντικό σύνολο παλαιοχριστιανικών τοιχογρα­

φιών στα λίγα γνωστά της εποχής στον ελλαδικό χώρο, 

V^/n the barren, inaccessible north-east coast of Chalki is a 
little bay known by the name Kellia ('Cells') (Fig. 1). There 
is a shallow cave (Fig. 3) that was used as a hermitage in its 
innermost recess, just above sea level. In a cavity at the back 
of the cave (Fig. 2) which is isolated from the rest of the 
space by a low wall are some quite well-preserved wall-
paintings, and at the entrance to it rises a bipartite, box­
like building with trapezoid ground-plan and a flat roof (Fig. 
4), in which there are also the remains of wall-paintings. This 
is another hermitage- 'cell'. The head of a saint found paint­
ed high on the rock before the entrance to the cave possibly 
belonged to a cell that has collapsed. 

The wall-paintings (Fig. 5) in the cave depict the young Christ 
Emmanuel between the archangels Michael and Gabriel 
and martyrs, with a gem-studded halo adorned with crosses 
and holding a staff in his left hand. To his left are preserved 
the archangel Michael and St Faustus or Faustinus and St 
Kirykos, the last holding a wreath in his hand. To Christ's 
right is preserved the name of the archangel Gabriel, with 
the halo of another saint next to it. The representation is en­
closed by a garland of red flowers and dark-green leaves. 

7 0 Στα Δωδεκάνησα, σπαράγματα τοιχογραφιών (τέλη 5ου-αρχές 
6ου αι.) βρέθηκαν σε ανασκαφές στη Ρόδο, στη μεγάλη παλαιο­
χριστιανική βασιλική της οδού Χειμάρρας και στην παλαιοχρι­
στιανική βασιλική της οδού Αγησάνδρου στη μεσαιωνική πόλη 
(περ. 600), Η. Κόλλιας, «Η παλαιοχριστιανική και βυζαντινή Ρό­
δος. Η αντίσταση μιας ελληνιστικής πόλης», Ρόδος, 2.400 χρόνια. 
Η πόλη της Ρόδου από την ίδρυση της μέχρι την κατάληψη από 

δίνοντας ελπίδες ότι στο μέλλον μπορεί να εντοπισθούν 

πολύ περισσότερα70. 

Both the subject and the iconographie and stylistic details 
(Fig. 6) find parallels in mosaics and wall-paintings of the 
Early Christian period, and suggest a date for the wall-paint­
ings from the middle of the 6th to the early 7th century. 
The room at the north of the built cell, overlooking the sea, 
has been arranged as a 'church' and bears traces of two 
layers of wall-paintings. To the first belongs the quite 
fugitive, bulky figure of a full-length military saint. Of the 
second layer, the fine head of St Andrew is preserved, with 
his name. He recalls the saint of the same name in Santa 
Maria Antiqua in Rome, which dates from the early 8th cen­
tury. 

It seems, then, that a community of free (?) hermits 
flourished at Kellia on Chalki from at least the 6th down to 
the 8th century. Study of the site raises the question of 
monasticism in the Dodecanese during the Early Christian 
period. It also provides some preliminary evidence for the 
organisation of Early Christian hermitages (places of wor­
ship and other areas, burials). Finally, it adds a notable 
group of wall-paintings to the few known in Greece from 
this period. 

τους Τούρκους (1523), Διεθνές Επιστημονικό Συνέδριο, Πρακτι­
κά, τ. Β', Αθήνα 2000, 301, πίν. 117. Ε. Papavassiliou - Th. Archon-
topoulos, «Nouveaux éléments historiques et archéologiques de Rho­
des à travers des fouilles dans la ville médiévale», CorsiRav XXXVIII 
(1991), 344. Επίσης, στη βασιλική της Αγίας Κάρας στη Σύμη. Η. 
Κόλλιας, «Μεσαιωνικά μνημεία Δωδεκανήσου», ΑΔ 31 (1976), 
Χρονικά, 391. 

Μ. Ζ. Sigala 

KELLIA ON CHALKI IN THE DODECANESE. 

THE DATE OF THE WALL-PAINTINGS AND THEIR SIGNIFICANCE 

158 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

