
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 30 (2009)

   Deltion ChAE 30 (2009), Series 4. In memory of Elias Kollias (1936-2007)

  

 

  

  Une image rare de saint cavalier à Chypre et ses
origines orientales 

  Tania VELMANS   

  doi: 10.12681/dchae.653 

 

  

  

   

To cite this article:
  
VELMANS, T. (2011). Une image rare de saint cavalier à Chypre et ses origines orientales. Deltion of the Christian
Archaeological Society, 30, 233–240. https://doi.org/10.12681/dchae.653

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 04/02/2026 09:42:19



Une image rare de saint cavalier à Chypre et ses
origines orientales

Tania  VELMANS

Περίοδος Δ', Τόμος Λ' (2009)• Σελ. 233-240
ΑΘΗΝΑ  2009



Tania Velmans 

UNE IMAGE RARE DE SAINT CAVALIER À CHYPRE 
ET SES ORIGINES ORIENTALES 

J—/a représentation des saints guerriers à cheval est totale­
ment absente dans les églises grecques et slaves jusqu'au 
Xle siècle. En revanche, elle est présente, voire fréquente 
dans la périphérie orientale du monde byzantin, et cela dès 
le Vie siècle. Pendant toute la période byzantine elle y est 
aussi beaucoup plus diversifiée, et parfois associée à d'au­
tres sujets, ce que l'on n'observe pas ailleurs. Les miracles de 
saint Georges connaissent également, dès le Xle siècle, un 
succès considérable dans les anciennes provinces orientales, 
alors que certains d'entre eux ne sont pas connus dans les 
Balkans et en Russie, ou n'y apparaissent qu'à l'approche du 
XVe siècle1. 

Il s'avère également que, dans ces régions, on préfère figu­
rer le martyre des saints et développer les ménologes où ce­
lui-ci est raconté en détails2, alors que c'est l'inverse en 
Orient où, dans les Vies de saints, les miracles sont beau­
coup plus nombreux que les scènes de martyre3. Néanmoins, 
ils sont déjà présents au Xle siècle en Géorgie, sur la croix 
de Mestia4. Bien entendu, si de nombreuses traductions 
géorgiennes de haute époque existent5, il n'en reste pas 
moins que le martyre de Georges ainsi que ses miracles sont 
d'abord rédigé en grec, peut-être dès le IVe siècle, et en tous 

Sur les données qui ont permis de déduire ces affirmations, voir Tania 
Velmans, « Les saints cavaliers triomphants dans la périphérie orienta­
le du monde byzantin (VIe-XIVe siècle) », dans ead. (éd.), Art et menta­
lité à Byzance (avec une bibliographie sur le saint cavalier dans la péri­
phérie orientale du monde byzantin), Pindar Press, Londres, 1-57 (sous 
presse). 
2 De nombreux exemples chez P. Mijovic, Menolog, Belgrade 1973,pas­
sim. 
3 Velmans, op. cit., 28ss. 
4 G. N. Cubinasvili, Gruzinskoe cekannoe iskusstvo, Tbilisi 1957. 
5 Celles-ci sont attestée dès le Xe siècle, puis au Xle (E. L. Privalova, 
Pavnisi, Tbilisi 1977,68. 
6 Κ. Krumbacher, Der heilige Georg in griechischer Überlieferung, Munich 
1911,289. 
7 Des études sur le décor de l'abside, de la coupole, du Jugement der­
nier, etc., dans les régions de l'Orient chrétien ont montré que les pro-

cas au Ve6. Cependant, revenons aux miracles de saint 
Georges qui seuls nous intéressent ici, et plus particulière­
ment à celui de Georges sauvant un jeune captif. 
Le sujet est inconnu dans les Balkans et en Russie, en tous 
cas avant l'approche du XVe siècle. Il apparaît exception­
nellement à Chypre. Cette présence d'un sujet répandu en 
Orient chrétien y est moins étonnante que l'on ne pourrait le 
penser, car géographiquement Chypre appartient à l'Asie, 
et elle est à la fois proche de la Cappadoce, de Damas et de 
Jérusalem avec lesquels elle entretenait des relations étroi­
tes, on l'oublie trop souvent. Certes, des peintres constan-
tinopolitains ont travaillé à Chypre et, d'une façon générale, 
on y suit les modèles constantinopolitains à la lettre, ce qui 
n'est pas le cas en Orient7, mais des influences orientales ont 
été également observées dans ces églises8. 
À la Panaghia Aphendrika, qui est l'une des deux églises 
jummelles du monastère Saint-Jean Chrysostome, au dessus 
du village de Koutsovendis, le décor à été approximative­
ment daté du XlIe-XIIIe siècle9. Il s'agit d'une chapelle fu­
néraire dont les fresques sont en très mauvais état. Parmi 
elles se trouve celle du miracle de Georges sauvant un jeune 
captif (Fig. 1). Le saint, en armure, monte un cheval blanc et 

grammes iconographiques y étaient, dans certains cas, différents de 
ceux d'origine constantinopolitaine que l'on voit dans les Balkans et en 
Russie, mais identiques ou très semblables entre eux (Tania Velmans., 
« L'image de la Déisis dans les églises de Géorgie et dans celles d'autres 
régions du monde byzantin, 1er partie », CahArch 29 (1981), 97-102; 
2ème partie, CahArch 31 (1983), 129-173 ; repris dans ead., L'art médié­
val de l'Orient chrétien (Recueil d'études), 2e éd., Paris-Sofia 2002, 33-
114. Sur la comparaison des représentations des saints cavaliers dans 
ces régions et leurs ressemblances: ead., Le miroir de l'invisible, Paris 
1996,109ss. 
8 A. Papagheorghiou, Masterpieces of Byzantine Art of Cyprus, Nicosie 
1965,3-4. Tania Velmans, « Quelques programmes iconographiques de 
coupoles chypriotes du Xlle au XVe siècle », CahArch 34 (1986), 161-
192, repris dans ead., Byzance, les Slaves et l'Occident, Londres 2001, 
230-275. 
9 A. et J. Stylianou, The Painted Churches of Cyprus, Londres 1985,463. 

233 



TANIA VELMANS 

Fig. 1. Koutsovendis, Panaghia Aphendrìka. Saint Georges sauve un 

jeune captif. 

porte une lance dans la gauche, et le bouclier dans la droite. 
Derrière lui un jeune garçon est assis sur la croupe du che­
val. Il porte un récipient, et une serviette blanche striée de 
rouge pend à son bras gauche. Son costume est détruit mais 
on remarque ses jambières soigneusement ornementées et 
ses fines bottines noires. Cette image à été reproduite et dé­
crite10, mais elle n'a pas été étudiée. De plus, certaines er­
reurs, qui seront relevées plus loin, figurent dans les lignes 
qui lui ont été consacrées. 
Le schéma iconographique en question correspond à un mi­
racle de saint Georges raconté dans sa « Vie ». Ce texte est 
apparu pour la première fois, non pas au XVIe siècle à Ve­
nise, comme le prétendent A. et J. Stylianou11, mais au Xle, 
dans le Cod. Mosquensis Bibl. Syn. 381, de 103112. Cette lé­
gende connut différentes variantes par la suite mais resta la 
même pour l'essentiel. Elle fut traduite presque simultané­
ment en géorgien13. 
Elle raconte que le pieux Léontios, qui vivait avec sa femme 
Théophano et leur fils Georges en Paphlagonie (Asie Mi­
neure), fut appelé à participer à la guerre. Etant trop vieux 

10 Ibid., 467, note. 
11 Ibid., 467. 
12 J. B. Aufhauser, Das Drachenwunder des heiligen Georg in der griechi­
schen und lateinischen Überlieferung, Leipzig 1911,4-6. 
13 K. S. Kekelidze, Istorija drevnegruzinskoipismenosti, 1.1, Tbilisi 1951, 
310. 
14 Aufhauser, op.cit., 5-6. 

pour se battre il décida, non sans une grande tristesse, d'en­
voyer son très jeune fils, Georges, à sa place. Les parents 
prièrent saint Georges de le protéger. Cependant le jeune 
homme fut fait prisonnier par les Bulgares ou les Hongrois, 
les Scythes, ou encore les Turcs, et souvent par les musul­
mans appelés Sarrasins, selon les différentes versions. Sa 
jeunesse toucha les conquérants qui l'épargnèrent en lui at­
tribuant la fonction de serviteur. Le captif priait régulière­
ment saint Georges de lui venir en aide. A la veille de la fête 
de celui-ci, il était en train de chauffer de l'eau pour son 
maître, lorsque le saint lui apparut sur son cheval blanc et lui 
donna l'ordre de le rejoindre. Ensuite les deux cavaliers fu­
rent emportés « par delà les mers » en un instant, et se trou­
vèrent devant la maison du jeune captif. Les parents de celui-
ci y fêtaient la saint Georges avec des amis, tout en se déso­
lant de l'absence de leur fils. C'est alors que le thaumaturge 
et le jeune homme se présentèrent à eux et que celui-ci pu 
participer à la fête, tandis que le saint disparut aussitôt14. 
D'après A et J. Stylianou l'image chypriote serait la premiè­
re illustrant cette légende. De son côté, la première légende 
racontant le miracle serait apparue au XVIe siècle, dans le 
livre appelé Trésor écrit par le moine Damaskinos le sous-
diacre et Stoudite de Thessalonique. Les auteurs nommés plus 
haut émettent également l'hypothèse que la légende aurait 
été créée « ex post facto » afin d'expliquer une image déjà 
existante et de retrouver, à travers elle, la légende perdue15. 
Tout ceci est parfaitement inexact. Il a déjà été question de 
la légende initiale, connue dès le Xle siècle et probablement 
même avant qui a dû servir de modèle aux autres. Plusieurs 
variantes de ce récit sont apparues rapidement. L'une 
d'elles situe la famille de Léontios sur l'île de Lesbos et les 
ennemis des Grecs en Crète16, mais une autre version est en­
core plus proche de l'image de la Panaghia Aphendrika, 
puisqu'elle situe la famille de Léontios à Chypre. Elle est ra­
contée par le moine Kosmas, qui se dit contemporain des 
événements. Les assaillants sont des Sarrasins. Ils capturent 
le jeune homme et l'emmènent en Palestine. Prisonnier et 
serviteur, il est en train de chauffer de l'eau pour son maître, 
lorsque saint Georges le sauve de captivité et le dépose à 
l'église qui lui est dédiée à Mitylène. Le père du garçon, qui 

15 Stylianou, op.cit. (n. 9), 467. 
J. D. Verkhovec, Podobnoe opisanie zizni, stradanija, cudes, sv. Geor-

gija i cestvovanii ego imeni, Saint Petersbourg 1893 ; différents manus­
crits qui rapportent cette légende sont cités chez E. L. Privalova, op.cit. 
(n. 5), 94. 
17 Kekelidze, op.cit., 310. 

234 



UNE IMAGE RARE DE SAINT CAVALIER À CHYPRE 

Fig. 2. Ikvi, église Saint-Georges. Saint Georges sauve un jeune 

captif. (D'aprèsE. Privalova). 

est prêtre, est justement en train d'y célébrer une messe à 
l'occasion de la fête du saint. Cette légende a été traduite en 
russe et en géorgien17. 
Voici pour les textes. Quant à la première image illustrant le 
miracle, il est difficile de la désigner, car il y en a plusieurs du 
Xle siècle, comme on le verra plus loin. Néanmoins cette 
première représentation pourrait bien être celle de l'église 
Saint-Georges d'Ikvi (fin du Xle siècle), dans le Kartli, en 
Géorgie. Elle figure sur le mur nord avec d'autres scènes 
de miracles du saint. Il s'agit d'un schéma très développée et 
de type narratif (Fig. 2). On y voit en effet, à gauche, saint 
Georges sur son cheval, et sur la croupe de l'animal, le jeune 
captif qui tient une cruche ; plus loin, le jeune homme à terre 
salue ses parents ; à droite les deux parents et un autre 
couple sont figurés devant une table surchargée de divers 

Fig. 3. Bocorma, église Saint-Georges. Saint Georges sauve un jeune 

captif. 

Gaiane Alibegasvili, « Rospis sv. Georgija ν Bocorme », Rapport à 
l'Institut d'histoire de l'art, le 21 mai 1957, Tbilisi 1957. 
19 Sur la date: T. S. Seviakova, « Kvoprosu ο date cerkvi Dzrag, razpo-

ττχ^ 

Fig. 4. Adisi, église Saint-Georges. Saint Georges sauve un jeune 

captif. (D'après E. Privalova). 

plats. Les parents font un geste d'accueil, tandis que leurs 
amis festoient, un verre à la main. Le petit captif apparaît 
une troisième fois devant cette table pour montrer qu'il par­
ticipe à la fête. 
Le sujet est fréquent en Géorgie mais les schémas varient. À 
l'église Saint-Georges à Bocorma, en Kakhétie, dont l'archi­
tecture date du Xe-XIe siècle et la peinture du Xlle18, la 
fresque qui nous intéresse, est très abîmée (Fig. 3) et figurée 
au premier registre de l'abside sud-ouest. On y distingue, 
outre le saint, sa monture et une jambe du jeune captif, les 
contours d'une ville devant laquelle se tiennent un ou deux 
personnages (fragments), sans doute les parents du jeune 
homme. Le cheval marche au pas et arrive de droite. 
A partir de cette époque, l'image est courante en Géorgie, 
mais généralement il s'agit d'un schéma simplifié. A Saint-
Georges d'Adisi (Xle-XIIe s.), en Haute Svanétie, dans le 
Caucase19, le saint et le petit prisonnier arrivent de droite 
sur un cheval blanc lancé au galop volant (Fig. 4), une allure 
qui rappelle celle des cavaliers persans, représentés généra­
lement ainsi. Saint Georges enlace le prisonnier de son bras 
gauche, partiellement détruit. Les deux parents se tiennent 
debout à gauche et font le geste de la prière. À l'église Saint-
Georges de Pavnisi (Xlle s.)20 on revient au schéma d'Ikvi 
avec le festin, mais ici la mère embrasse son fils, au centre de 
la composition (Fig. 5). 

Au XlIe-XIIIe siècle, un schéma encore plus laconique, 
montrant seulement le saint cavalier et le garçon sauvé 

lozennoi poljakh za Adisi », in Soobstenija de l'Académie des Sciences de 
Géorgie (AH. GSSR), XXVII, 3 (1961), 381. 
20 Privalova, op.cit. (n. 5), 76. 

235 



TANIA VELMANS 

Fig. 5. Pavnisi, église Saint-Georges. Saint Georges sauve un jeune 

captif. 

Fig. 6. Zemo-Arzevi, église Sainte Irène. Saint Georges sauve un jeune 

captif. 

connaît un certain succès, comme on le voit à l'église de Ze­
mo-Arzevi (Xlle s.), où les têtes du cheval et du cavalier ont 
disparu (Fig. 6), et dans celle d'Ozaani, en Kakhétie (Fig. 7) 

Ead., « Rospis cerkvi Voznesenija - Amagleba ν Ozaani », in Ars 

Georgien 9, Tbilisi 1987,147, fig. 10. 
2 2 S. Amiranasvili, L 'art des ciseleurs géorgiens, Paris 1971,152, pi. 97. 
23 Sur ces croix et leur fonction, voir R. Smerling, Malje formi ν architek-

ture srednovekovoi Grusii, Tbilisi 1962. 
2 4 En Géorgie, saint Georges transperce généralement l'empereur Dio­
ctétien et saint Théodore, le dragon. Ici l'originalité consiste à représen­
ter Dioclétien en cavalier. 

(XHIe s.)21. Ce schéma se trouve à mi-chemin entre la re­
présentation du miracle et le type du saint cavalier triom­
phant du mal, et si on l'a choisi pour la Panagia Aphendrika 
c'est peut-être parce que le peintre n'a pas compris son mo­
dèle et pensait figurer seulement un saint cavalier, sans 
connaître la légende du miracle. 
Le sujet est également répandu dans la gravure sur métal 
géorgienne, telle qu'on l'observe sur le revêtement en or de 
la grande croix de Gekhari (XVe s.) du maître Mamne22. 
Cette croix, aujourd'hui au Musée d'art géorgien, était des­
tinée à être plantée devant l'autel, ce qui est habituel en 
Géorgie23. Il s'agit de quatre représentations de saint 
Georges en cavalier séparées par des cadres. Sur la première 
de gauche à droite Georges transperce de sa lance la tête 
l'empereur Dioclétien qui essaye de s'enfuir avec son 
cheval24. La deuxième est une synthèse, pour ne pas dire un 
amalgame, entre l'ancienne image du triomphateur tuant le 
dragon et celle du miracle du jeune captif. Néanmoins l'ins­
cription précise « Ici saint Georges libère le jeune Bul­
gare »25. Ce dernier est assis sur la croupe du cheval, derriè­
re le saint, sa cruche à la main. Sur la troisième image 
Georges menace de son épée un serpent qui remplace le 
dragon et l'agresse. La dernière image représente Georges 
et la princesse libérée. Le saint à dompté le monstre, comme 
l'affirme la légende et la princesse le tient en laisse. Sur les 
trois dernières images la main divine émerge d'un segment 
du ciel et bénit le saint. 

Si le miracle du jeune captif est très présent en Géorgie, il ne 
s'agit nullement d'une exception, dans cette frange orientale 
du monde byzantin. En Syrie, où très peu de décors médié­
vaux sont conservés, on trouve ce miracle à Saint-Moïse 
l'Éthiopien (Mar Musa al-Habashi) près de Nebek (1058-
1192)26. Ici le sujet est intégré dans un cortège de six saints 
cavaliers qui font le tour des parties hautes du naos. Toute la 
partie supérieure de la fresque a disparu, mais le sujet a pu 
être identifié, car on voit les jambes et le ventre du cheval 
au-dessus d'un cours d'eau avec des poissons27. Il s'agit d'un 
schéma connu, qui figure également au Krak des cheva­
liers28, où un peintre local était probablement à l'œuvre. Le 

Amiranasvili, op. cit., pi. 97. 
26 Sur ces peintures en général: Erica Kruikshank Dodd, «The Monaste­
ry of Mar Musa Al-Habashi near Nebek, Syna»,ArtMed 1 (1992), 85ss. 
27 Tania Velmans, « Observations sur quelques peintures murales en Syrie 
et Palestine et leur composante byzantine orientale », CahArch 42 (1994), 
123-138, repris dans ead., Orient chrétien (n. 7), 389-407,403, fig. 306. 
28 J. Folda, « Crusader Freskoes at Crac des Chevaliers and Marqab 
Castle », DOP 36 (1982), 194, pi. 22. 

236 



Fig. 7. Ozaani, église Saint-Georges. Saint Georges sauve un jeune 
captif. 

cours d'eau représente la mer et illustre le passage de la lé­
gende qui dit que Georges emporta son protégé « par delà 
les mers ». 
Le même miracle est également représenté en Crimée, dont 
la population chrétienne était majoritairement arménienne. 
Ce fait contribue sans doute à expliquer les similitudes avec 
l'iconographie byzantine orientale qui ont été relevés dans 
ces décors29. A l'église d'Eski Keremene (XHIe s.) trois 
saints cavaliers galopant se suivent en formant une frise. Le 
premier, qui est de toute évidence saint Georges, emporte 
sur son cheval le jeune prisonnier (Fig. 8). Le second est cer­
tainement saint Théodore car il transperce un serpent-dra­
gon, ce qui est parfaitement conforme à l'iconographie 
orientale30. Le troisième n'est pas identifiable en l'absence 
de toute inscription. O. I. Dombrovskii a publié ses fresques 
sans les comprendre. Il considère que saint Georges est le 

29 Voir n. 7. 
30 Cf. ibid. 

UNE IMAGE RARE DE SAINT CAVALIER À CHYPRE 

Fig. 8. Eski Keremene, église dite des trois cavaliers. Saint Georges 
sauve un jeune captif. 

cavalier du milieu qui tue le dragon, et décrit le premier ca­
valier (qui est justement saint Georges) comme transpor­
tant sur le croupe de son cheval un petit page. Ce person­
nage saugrenu aurait été copié sur une œuvre occidentale 
traitant de chevalerie31. Notons à la défense de l'auteur 
qu'en 1966, lorsqu'il écrit, l'iconographie byzantine orientale 
comme entité était encore inconnue. 

Le miracle du jeune captif est trop répandu dans la périphé­
rie orientale du monde byzantin pour que l'on puisse signa­
ler ici toutes les images le représentant32. Il est toutefois si­
gnificatif que ce sujet soit arrivé jusqu'en Ethiopie, où il a dû 
être courant puisqu'on le trouve dans l'un des deux décors 
médiévaux actuellement conservés. 
Le sujet est en effet présent à Gannata Maryam (XHIe s.), 
où les deux cavaliers figurent sur un mur et la mère du pri-

O. I. Dombrovskii, Freski srednevekovogo krima, Kiev 1966,39. 
Voir l'article, plus explicite, cité dans la n. 1. 

237 



TANIA VELMANS 

Fig. 9. Platanistassa, église de la Sainte Croix d'Aghiasmati. Saint 

Georges sauve le jeune captif. 

sonnier levant les bras au ciel pour exprimer sa joie, sur la 
paroi voisine. L'inscription désigne expressément Georges 
comme intercesseur : « Saint Georges, intercède pour nous », 
et le jeune captif est appelé diacre: « Gyorgis Diyaqon »33, ce 
qui s'explique par la légende copte où le jeune captif avait 
une fonction diaconale à l'église dédiée au saint34. Dans un 
manuscrit du XVe siècle, à l'église de Dabra Maryam les 
Actes des saints et des martyrs, une miniature représente 
Georges avec le jeune captif. Georges y tient familièrement 
le bras de son protégé de la droite, et la lance dans la 

M. E. Heldmann, The Marian Icons of the Painter Fre Seyon, Wiesba­
den 1994,177. 
34 Ibid. A27,n.49. 
35 Ibid., 101 et 177, fig. 59. 
36 J. Doresse, Ethiopia, Londres 1959, frontispice. 
37 Stylianou, op.cit. (n. 9), 206, fig. 119. 

gauche35. Le sujet est repris dans le psautier de Belen Sag-
gad (1476-77)36. 
Les deux dernières œuvres mentionnées plus haut sont 
d'une date relativement tardive, mais elles doivent être 
prises en compte parce que c'est justement à l'approche du 
XVe siècle que le sujet connaît une diffusion dans certaines 
îles de la Méditerranée, notamment à Chypre et en Crête, 
toutes deux en relation étroite avec l'Orient, et sur la route 
maritime qui relie les côtes de la Mer noire et l'Asie Mi­
neure à l'Italie. De même ces deux zones géographiques se 
trouvaient, comme l'Orient chrétien, sous une domination 
étrangère, en l'occurrence latine. 
À cette époque le miracle de saint Georges sauvant un jeune 
captif est également représenté à Chypre, à l'église de la 
Sainte Croix d'Aghiasmati, près de Platanistassa (1494)37. 
L'image montre le saint cavalier et son jeune protégé mon­
tant un cheval blanc qui patauge dans les vagues de la mer au 
milieu des poissons (Fig. 9), comme dans les schémas sy­
riens. Saint Georges tient la lance d'une main et de l'autre à 
la fois les rennes et son protégé. Il est ici assez curieusement 
mis en relation avec saint Marnas chevauchant un lion38. 
Non seulement les deux images se font face de part et 
d'autre de la porte d'entrée, mais les cavaliers y sont bénis 
par une figure identique du Christ visible jusqu'aux hanches 
et sortant d'un segment du ciel, comme dans un jeu de mi­
roirs. A la place du bouclier qui flotte derrière saint Georges 
et meuble le fond, le peintre à représenté un arbre tout rond 
derrière saint Marnas. Cette mise en relation étrange qui ne 
repose que sur une ressemblance purement formelle des 
deux sujets permet une fois de plus de douter de la connais­
sance que le peintre avait de la légende du miracle de saint 
Georges. 

Pourtant à cette époque le miracle du jeune captif apparaît 
également en Crête, par exemple, à Saint-Michel l'Archange 
à Sarakina, près de Sélinos (deuxième moitié du XlVe s.)39. 
Il s'agit d'une peinture assez maladroite de type populaire, 
où le jeune homme tient un vase et une serviette pliée et 
saint Georges la lance. Cependant le sujet ne se répand dans 
les Balkans qu'à partir du XVIe siècle40. 
Les faits exposés plus haut montrent clairement que le mi­
racle de saint Georges, dont il a été question plus haut, a son 

3S Ibid., fig.118. 
39 K. Gallas, K. Wessel, M. Borboudakis, Byzantinisches Kreta, Munich 
1983,206-207, fig. 159. 
40 On le voit, par exemple, dans le réfectoire de Dionisiou au Mont 
Athos en 1603 (G. Millet, Monuments de l'Athos, I: Les peintures, Paris 
1927, pi. 211.3). 

238 



UNE IMAGE RARE DE SAINT CAVALIER A CHYPRE 

origine dans la périphérie orientale du monde byzantin. Ce­
ci est encore plus évident, lorsqu'on considère globalement 
l'apparition et l'évolution du saint cavalier sur les murs des 
églises comme j'ai été amenée à le faire ailleurs41. Au cours 
de cette étude il m'est apparu que le saint cavalier, présent 
en Orient dès le Vie siècle et même auparavant42, ne figurait 
dans la décoration pariétale de la sphère byzantino-slave 
qu'à partir du Xle siècle, sur un relief à Saint-Démétrius de 
Kiev43, et encore s'agit il là d'une exception. Le saint cavalier 
triomphant, si courant en Orient à partir du Vie siècle ne se 
répand, dans les régions occidentales du monde byzantin, 
qu'à partir de la deuxième moitié du Xlle siècle44, et le mi­
racle de saint Georges sauvant la princesse que l'on voit à 
Staraja Ladoga au Xlle siècle45, ne connaît une diffusion 
plus large, dans la sphère qui suit Constantinople, qu'au 
XlVe, alors qu'il est présent en Orient, dès le Xle siècle46. 
D'autres miracles, comme ceux du bœuf ressuscité ou du 
Sarrasin tué par sa propre flèche, présents en Géorgie47, 
n'existent pas à ma connaissance dans la partie occidentale 
du monde byzantin. Enfin, le miracle du jeune captif s'in­
filtre précisément dans des régions où d'autres influences 
orientales ont été constatées, et cela avec un retard de deux 
siècles. 

Il faut aussi tenir compte du fait que les saints représentés 
en cavaliers sont beaucoup plus nombreux et plus variés en 
Orient qu'ailleurs, ainsi une vingtaine de saints différents fi­
gurent à cheval en Egypte48. Dans les Balkans et en Russie 
on se contente généralement des saints Georges, Théodore 
et Démétrius, et parfois Procope se joint à eux. Enfin, ce 
n'est que dans la périphérie orientale du monde byzantin 
que l'on voit jusqu'à sept ou même onze saints cavaliers dans 
un seul et même décor49. Les emplacements des cavaliers en 
Orient sont parmi les plus honorifiques puisqu'on les trouve 

4 1 Cf .n . l . 
4 2 Par exemple, sur le peigne d'Antinoë (IVe s.). Quant au Vie-Vile 
siècle, ces images sont déjà nombreuses à Baouït (cf. Velmans, op.cit, 
n. 1,12-15), Lmbat et sur le chapiteau de Dvin, en Arménie (Vile s.) (cf. 
ibid., 16), les deux plaques de Cebelda (Vie s.) et sur la façade de l'église 
de Martvili (Vile s.), en Géorgie (cf. ibid., 17-18). 
4 3 V. Ν. Lazarev, Novii pamjatnik stankovoi zivopisi XII veka i obraz 

Georgija-voina ν vizantiiskom ì drevnerusskom iskusstve, 211, dessin 12. 
4 4 Lydie Hadermann-Misguich, Kurbinovo, Bruxelles 1975,276-277. 
4 5 V. Ν. Lazarev, Freski Stami Ladoga, Moscou 1960,32. 
4 6 Par exemple, à Ikvi (Privalova, op.cit. (n. 5), fig. 19). 
4 7 Velmans, « Les saints cavaliers », op.cit. (η. 1), 33. 
4 8 J'en énumère quelques-uns au hasard, sans compter Georges, Théo­

tout près de l'abside en Arménie50, sur les façades sculptées 
en Géorgie et en Arménie51, ou encore faisant le tour des 
parties hautes du naos en Syrie et en Egypte52. D'autres ca­
valiers orientaux sont surdimensionnés et occupent les trois-
quarts d'un mur53 ou alors ils s'associent à d'autres figures 
qui en augmentent la valeur sémantique54. Rien de sem­
blable n'existe dans la sphère balkanique ou russe. 
Toutes ces données montrent à quel point le thème du saint 
cavalier était courant et développé en l'Orient chrétien, où 
l'instauration précoce de la domination arabo-musulmane a 
pu contribuer au succès d'une image qui met l'accent sur la 
puissance et le pouvoir de protection du saint cavalier et tra­
hit par la même occasion le sentiment d'insécurité des popu­
lations concernées. Une confiance dans les pouvoirs apotro-
païques et quasi magiques du saint cavalier allaient certaine­
ment de pair avec cette crainte. Dans la conscience popu­
laire le saint cavalier continuait l'œuvre du Christ sur terre 
en combattant le mal en son nom et le mal était l'infidèle. 
À la lumière de ces faits les images chypriotes, et en particu­
lier celle de la Panaghia Aphendrika, apparaissent comme 
inspirées par des modèles de l'Orient chrétien. Elles aug­
mentent ainsi les ressemblances iconographiques constatées 
dans le passé entre les programmes chypriotes et ceux de la 
périphérie orientale du monde byzantin et montrent que les 
décors chypriotes associent influences constantinopoli-
taines (majoritaires) et emprunts à la périphérie orientale 
du monde byzantin, ce qui correspond d'ailleurs parfaite­
ment à sa situation géographique. Etant donné que la Pana­
ghia Aphendrika est une église funéraire, on est en droit de 
supposer que la représentation de saint Georges faisait allu­
sion non seulement à son miracle et à son pouvoir de protec­
tion, mais aussi à son rôle d'intercesseur. 

dore, Démétrius et Procope, représentés partout : Menas, Mercure, 
Philbâmon, Savinios, Horion, Awonas, Askal, Silvane, Petre, Victor, 
Basilides, Apoli, Claude, Jonas, Jean martyr, Isaak (cf. n. 1). 
4 9 Onze saints cavaliers forment une procession au monastère Saint-
Antoine ( P. Van Marie, Le monastère Saint-Antoine, Le Caire 1995, 
16 ss.). 
50 Velmans, Le miroir (n. 7), 114, n. 55. 
5 1 Ibid., 114-115, fig. 92. 
5 2 Pour la Syrie voir n. 26 et 27 ; pour l'Egypte, n. 42. 
5 3 Notamment dans les églises particulièrement isolées de Svanétie 
(Velmans, Le miroir (n. 7), 116, fig. 93). 
5 4 Pour la plupart des dessins publiés ici, voir Privalova, op.cit. (n. 5). 

239 



Tania Velmans 

MIA ΣΠΑΝΙΑ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΕΦΙΠΠΟΥ ΑΓΙΟΥ 

ΣΤΗΝ ΚΥΠΡΟ ΚΑΙ Η ANATOΑΙΚΗ ΠΡΟΕΛΕΥΣΗ ΤΗΣ 

V_y ι έφιπποι θριαμβευτές άγιοι εμφανίζονται μόνο τον 

11ο-12ο αιώνα στη βαλκανική και τη ρωσική μνημειακή 

ζωγραφική, και ακολουθούν τους εικονογραφικούς 

κανόνες της Κωνσταντινούπολης. Στην ανατολική όμως 

περιφέρεια του βυζαντινού κόσμου απαντούν συχνότε­

ρα, ήδη από τον 6ο αιώνα. 

Μπορούμε να διακρίνουμε δύο μεγάλες ομάδες εικονο­

γραφικών τύπων: α) τους έφιππους θριαμβευτές αγί­

ους και β) τα θαύματα και το μαρτύριο τους. Η δεύτερη 

ομάδα απαντά στη χριστιανική Ανατολή από τον 11ο 

αιώνα, με προτίμηση στα θαύματα, ενώ στο Βυζάντιο 

από το 12ο αιώνα, με σαφή έμφαση στο μαρτύριο των 

εικονιζόμενων. 

Ορισμένα από τα μαρτύρια στην Ανατολή είναι άγνω­

στα στη σφαίρα της Κωνσταντινούπολης και δεν εμφα­

νίζονται εκεί παρά κατά τη μεταβυζαντινή περίοδο. 

Μεταξύ αυτών βρίσκουμε και το θαύμα της σωτηρίας 

του νεαρού αιχμαλώτου. Η απεικόνιση αυτού του θαύ­

ματος εμφανίζεται επίσης σε μια κυπριακή εκκλησία 

του 12ου-13ου αιώνα, στην Παναγία Αφέντρικα στον 

Κουτσοβέντη, η οποία ωστόσο ερμηνευόταν εσφαλμέ­

να μέχρι σήμερα. Βασίζεται σε ένα κείμενο που πρωτο­

εμφανίζεται όχι το 16ο αιώνα όπως υποστηριζόταν, 

αλλά τον 11ο (1031), στον Cod. Mosquensis Bibl. Syn. 

381. Έχουν επιχειρηθεί κατά καιρούς συγκρίσεις της 

κυπριακής τοιχογραφίας με ομόθεμες παραστάσεις 

από τη Γεωργία, τη Συρία, την Αίγυπτο και την Αιθιο­

πία. Κάποια δείγματα του συγκεκριμένου εικονογρα­

φικού τύπου βρίσκονται επίσης στην Κρήτη (Μιχαήλ 

Αρχάγγελος στη Σαρακίνα). Συμπερασματικά, οι ανα­

τολικές επιδράσεις στις δύο αυτές περιοχές (Κύπρο και 

Κρήτη) θεωρούνται σήμερα βέβαιες, καθώς έχουν γίνει 

πολλές άλλες ανάλογες εικονογραφικές συγκρίσεις. Η 

κυπριακή παράσταση που σχολιάζουμε εδώ επιβεβαι­

ώνει, για μια ακόμα φορά, τις επιρροές αυτές. 

240 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

