
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 4 (1966)

   Δελτίον XAE 4 (1964-1965), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Γεωργίου Α. Σωτηρίου (1881-1965)

  

 

  

  Τρία τμήματα ζωγραφισμένων επιστυλίων και το
βυζαντινό τέμπλο (πίν. 31-37). 

  Victor LASAREFF   

  doi: 10.12681/dchae.760 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
LASAREFF, V. (1966). Τρία τμήματα ζωγραφισμένων επιστυλίων και το βυζαντινό τέμπλο (πίν. 31-37). Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 4, 117–143. https://doi.org/10.12681/dchae.760

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 14/02/2026 14:38:34



Trois fragments d’ épistyles peintes et le templon
byzantin (pl. 31-37)

Victor  LASAREFF

Δελτίον XAE 4 (1964-1965), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του
Γεωργίου Α. Σωτηρίου (1881-1965)• Σελ. 117-143
ΑΘΗΝΑ  1966



TROIS FRAGMENTS D'EPISTYLES PEINTES 
ET LE TEMPLON RYZANTIN 

(PI. 31 - 37) 

On a fait plus d'une découverte scientifique importante depuis la 
publication par Ε. E. Golubinskij de la documentation littéraire relative 
à l'évolution de la clôture de chœur à Byzance et dans la Russie ancien­
ne *. Ces découvertes nous autorisent à réviser notre conception de l'évo­
lution du templon et des origines de l'iconostase. Une de ces découvertes, 
des epistyles peintes en provenance du Mont-Sinaï dont la première 
publication est due à G. et M. Sotiriou (c'est incontestablement un grand 
mérite scientifique)2, présente une importance toute particulière sur ce 
plan. Ces icônes étroites et fort allongées devaient avoir servi d'architraves 
de tempia en bois ou bien elles étaient superposées à l'architrave des 
clôtures de chœur en marbre. L'épistyle la plus longue parmi celles qui 
nous sont parvenues du Sinaï mesure 2,75 m; quant à la hauteur de ces 
pièces, elle varie entre 0,35 et 0,45. Les sujets des planches sont assez 
stables; le plus souvent, c'est une Déisis au centre, flanquée de Fêtes ou 
de scènes de la vie d'un saint. Ce qui fait la particularité de ces epistyles 
peintes, c'est que chaque épisode s'inscrit dans un arc s'appuyant sur 
deux colonnettes; le tout forme une sorte d'encadrement à la scène 
représentée. 

Trois fragments d'icônes (PI. 31 -33 , fig. 1, 4, 5) s'ajoutent aux épi-
styles publiées par G. et M. Sotiriou; ils remplissaient incontestablement 
la même fonction. Selon toute évidence, ces frangments proviennent 
d'Athos; ils ont été apportés par l'expédition de P. I. Sevast'janov3. 
N. P. Kondakov s'est trompé en définissant leur destination. Il soutenait 
que la «Descente aux Limbes» et la «Pentecôte» étaient les volets d'un tri­
ptyque et que les figures de l'apôtre Philippe, de Saint Théodore Stratélate 

I . E . G o l u b i n s k i j , Istorija ruskoj cerkvi, 2e édition, 1-2, Moscou, 
1904, p. 195-215. 

2. G. et M. S ο t i r i ο u, Icônes du Mont Sinai', Athènes, 1958, I, p. 100-114, 
II, fig. 87-125. 

3. Ν. K o n d a k o v , Ruskaja ikona, III-I, Prague, 1931, p. 96. 



118 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

et de Saint Démétrius avaient fait partie de la frise murale d'une nef laté­
rale ', alors qu'il est évident que les trois fragments avaient appartenu à 
deux epistyles dont la première représentait, en pied, des saints, et la 
seconde, les Fêtes. Le fait que chaque personnage et chaque scène soient 
encadrés d'arc et de colonnettes en est une preuve. Il est vrai que les 
arcs et les colonnettes des epistyles du Mont-Sinaï sont peints, alors que 
ceux des fragments conservés à l'Ermitage sont en relief. C'est une diffé­
rence insignifiante. Les dimensions des pièces dont la hauteur varie de 
0,32 à 0,42 témoigne aussi qu'il s'agit de fragments d'épistyles. Ainsi, 
nos connaissances des images traditionnelles des epistyles s'enrichissent 
d'un sujet: des saints représentés de face et en pied. Le choix des saints 
à figurer était probablement fait par les personnes qui commandaient le 
templon. 

Le fragment aux saints conservé à l'Ermitage est exécuté dans la fine 
technique des miniatures (PI. 31, fig. 1)2. Son auteur, un bon peintre, fut 
probablement lié à l'école de Constantinople. Les analogies stylistiques 
les plus proches de sa manière se rencontrent dans les miniatures de la 
seconde moitié du XI e siècle et du début du XI I e siècle (Cf. le type du 
visage de Saint Démétrius à celui de Saint Procope de Cod. Mosq. gr. 9, 
fol. 72v. PI. 31, fig. 2, et à celui de Saint Mercure du Ménologe à Dochia-
riou, 5, fol. 216)3. Les mosaïques delà même époque (cf. le type du visage 
de l'apôtre Philippe à celui de Saint-Etienne en mosaïque provenant de 
l'église Saint Michel à Kiev, vers 1108)4 offrent aussi cette ressemblance 
stylistique. Quant aux miniatures (Cod. Athen. 57, Vind. theol. gr. 154, 
Parm. Palat. 5, Leningr. gr. 296 et beaucoup d'autres)5, nous y trouvons 
des similitudes directes avec les colonnettes à nœud dont la forme aurait 

1. N. K o n d a k o v , op.cit., p. 101, 102. 
2. Dimensions: 0,42x0,615. Voir M. M u r a t ο v, Ruskaja iivopis' do sere-

diny XVII veka, p. 145, 148 (dans «Istorija ruskogo iskustva», sous la rédaction de 
I. Grabar, tome VI, Moscou); N. S y ë e ν, Drevlekhraniliide pamjatnikov ruskoj 
ikonopisi i cerkovnoj stariny pri ruskom Muzee, Starye Gody, 1916, janvier-février, 
p. 8; N. K o n d a k o v , op.cit., p. 101; V. L a ζ a r e v, Istorija vizantijskoj iivopisi, 
I, Moscou, 1947, p. 126, 324; A. B a n k , Iskustvo Vizantii ν sobranii Gosudarst-
vennogo Ermitaz"a, Leningrad, 1960, p. 123, fig. 97-98. 

3. Cf. V. L a ζ a r e ν, Istorija vizantijskoj Zivopisi, II, pi. 132 g. Le manuscrit 
est daté (1063). 

4. Cf. V. La ζ a r e ν, op.cit., II, pi. 172. 
5. Cf. P. Β u b e r I, Die Miniaturenhandschriften der Nationalbibliothek in 

Athen, Wien, 1917, Taf. IX; Ρ. Β u b e r 1 und H. G e r s t i n g e r, Die byzanti­
nischen Handschriften des X-XVIII Jahrhunderts der Nationalbibliothek in Wien, 
Leipzig, 1938, Taf. VI-VII; V. L a ζ a r e ν, op.cit., Π, pi. 144, 145, 156, 207. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 119 

été empruntée au bois, selon N. P. Kondakov l . Le fragment conservé à 
l'Ermitage doit être rattaché à la fin du XI e - début du XI I e siècles. 

Les deux autres pièces, la «Descente aux Limbes» (PI. 32, fig. 4) et 
la «Pentecôte» (PI. 33, fig. 5)2, datent d'une époque plus récente: fin du 
X I I e - d é b u t du XI I I e siècles, à l'en juger d'après la manière dans la­
quelle elles sont exécutées, large et un peu négligée, typique des œuvres 
d'écoles provinciales. Les compositions, plutôt plates, disposées dans un 
plan, manquent de relief; les visages aux nez uniformes, traditionnelle­
ment recourbés, sont peu différenciés; les contrastes entre les lumières et 
les ombres sont exagérées, les couleurs sont vives, même bigarrées. Il est 
très probable que les deux Fêtes ont été peintes dans un des nombreux 
ateliers athonites. Si l'épistyle se composait de douze Fêtes flanquant 
la Déisis centrale, sa longueur devait être d'environ 2,503. 

Les nombreuses découvertes faites au cours de ces dernières dizaines 
d'années dans le domaine de l'étude des clôtures de chœur médiévales 
autorisent les historiens de l'art à associer les témoignages des sources 
littéraires anciennes aux récentes trouvailles archéologiques, ce qui eût 
été impossible au début du siècle. Il est regrettable que les auteurs 
d'ouvrages récents de synthèse consacrés aux tempia byzantins, J. B. 
Konstantynowicz4 et W. Felicetti-Liebenfels5, n'aient pas profité de cette 

1. N. K o n d a k o v , Pamjatniki khristianskogo iskustva na Afone, S. Peter-
bourg, 1902, p. 46. N. P. Kondakov a vu, parmi les vieux objets entassés dans la 
remise de la Métropole d'Ochrid, des colonnettes à nœud en bois qu'il était enclin 
à rapporter aux XHI-XIVes siècles. 

2. Dimensions: 0,315x0,185; 0,32x0,185. Voir N. S y i e v , op.cit., 
p. 8; O. W u l f f und M. A 1 ρ a t ο f f, Denkmäler der Ikonenmalerei, Hellerau 
bei Dresden, 1925, S. 74-77, 264; N. K o n d a k o v , op.cit., p. 101-102; V. L a ζ a-
r e v, op.cit., I, p. 126, 325; A. X y n g o p o u l o s , Ό ύμνολογικός εικονογραφικός 
τύπος της εις τον 'Αδην καθόδου τοϋ Ίησοΰ, Έπετ. Έταιρ. Βυζ. Σπ., 1941, σ. 115. 

3. II est possible que l'on retrouve, dans un des monastères athonites, d'autres 
fragments de l'épistyle en question et de la première epistyle. Prof. Manolis Chatzi-
dakis (L'icône byzantine, Saggi e Memoirie di Storia dell'Arte, 1958-1959, 2, Venezia, 
1959, p. 25, fig. 13, 14) publie l'épistyle peinte du XlIIe siècle (une Déisis avec les 
archanges au centre, flanquée de Fêtes), conservée à Vatopedi. D'après sa manière 
picturale, elle n'a rien en commun avec les fragments de l'Ermitage. 

4. J. B. K o n s t a n t y n o w i c z , Ikonostasis, Studien und Forschungen, 
erster Band, Lwow (Lemberg), 1939. 

5. W. F e l i c e t t i - L i e b e n f e l s , Entstehung und Bildprogramm des 
byzantinischen Tempions im Mittelalter, Festschrift W. Sas-Zaloziecky zum 60. 
Geburtstag, Graz, 1956, S. 49-58. Cf. W. F e l i c e t t i - L i e b e n f e l s , Geschichte 
der byzantinischen Ikonenmalerei, Olten-Lausanne, 1956, S. 73-88. 



120 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

possibilité. Ils ont suivi les sentiers battus en se limitant à citer des pas­
sages de manuscrits anciens auxquels ils se référaient sans faire mention 
des œuvres concrètes; par ailleurs, ils les interprétaient assez librement, 
et cela au lieu de se servir du riche matériel en provenance des fouilles 
archéologiques et d'icônes anciennes, byzantines et russes, qui ont été 
nettoyées à notre époque. C'est ce qui a incité, notamment, M. Felicetti-
Liebenfels à avancer des hypothèses absolument fantastiques, faites en 
analysant non pas des icônes byzantines, mais des monuments occiden­
taux créés sous d'autres cieux, dans une ambiance historique foncière­
ment différente. Cette façon d'approcher le problème qui nous intéresse 
laisse bien des choses vagues et discutables. Or il est déjà parfaitement 
possible de préciser les étapes de l'évolution du templon byzantin et de 
mettre en relief ses différences avec l'iconostase russe qui lui succède. 
Si ces différences avaient été précisées, il est fort douteux que l'un des 
plus fins connaisseurs de la civilisation byzantine eût affirmé que «der 
vollständige Abschluß des Altarraumes durch die hohen Bilderwände 
hat sich, anscheinend von Konstantinopel ausgehend, erst in der zweiten 
Hälfte des 14. Jh. angebahnt...» '. 

On sait que les Byzantins se servaient de plusieurs termes pour 
désigner la clôture de chœur2 . Un seul a survécu: το τέμπλον. Il a été 
emprunté par les Serbes (tempio), les Bulgares (tempio), les Romains 
(tîmpla) et les Russes (tjablo). Ce terme se rencontre déjà dans la Vie 
du Prêtre Philippe (VIIe siècle?)3 et dans l'œuvre de Saint Théodore 
Studite (vers 800)4. Il est probable que le mot «templon» ne désignait 
originellement, comme le suppose E. E. Golubinskijδ, que l'architrave 
portant les images de saints soutenue par des colonnes et qu'avec le 
temps le sens du terme s'est étendu à la clôture de chœur tout entière. 
L'origine du mot ne suscite aucun doute: il remonte au terme latin 

1. F. D ö l g e r , Mönchsland Athos, München, 1943, S. 116. 
2. Comme, par exemple, κάγκελλα, διάστνλα, θώρα, περίστυλα et d'autres. Voir 

Du C a η g e, Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis, s.v. τέμπλον; 
E. G o l u b i n s k i j , op.cit., 1-2, p. 196, 206; J. K o n s t a n t y n o w i c z , 
op.cit., S. 30-33; L. Β r é h i e r, Anciennes clôtures de chœur antérieures aux 
iconostases dans les monastères de l'Athos, Atti del V congresso internazionale di 
studi bizantini, II, Roma, 1940, p. 52. 

3. Acta Sanctorum Bollandiana, III, coli. 28-33. Cf. E. G o l u b i n s k i j , 
op.cit., 1-2, p. 208. 

4. Theod. Studit., Iambi de varus argumentis, Migne, P.G., 99, col. 1796 A. 
5. E. G o l u b i n s k i j , op.cit., 1-2, p. 205-208. E. E. Golubinskij suppose 

que le sens du mot «templon» s'est étendu plus tard aux icônes installées sur l'archi­
trave. Mais ce n'est qu'une hypothèse. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 121 

«templum» qui désignait non seulement le temple, mais aussi des poutres 
droites en bois, posées en travers des chevrons de la toiture1 . 

Grâce aux fouilles archéologiques, la forme des clôtures de chœur 
des basiliques paléochrétiennes peut être restituée avec suffisamment de 
précision. Elles se présentaient soit comme des parapets en marbre, 
plutôt bas, constitués par des plaques ouvragées, soit comme des espèces 
de portiques à entablement soutenu par des colonnes. Les colonnes 
portaient l'architrave et les intercolonnements étaient remplis, en bas, 
par des plaques de marbre. Quel que fût le type de la clôture, l'entrée 
du sanctuaire se trouvait au centre 2. C'est la clôture du second type qui 
s'est développée sur le sol byzantin. Son plus célèbre échantillon se trou­
vait à Sainte-Sophie de Constantinople (PI. 34, fig. 6). Nous voudrions 
nous arrêter seulement sur les images qui le décoraient, sans analyser en 
détail ses formes architecturales, car ces images présentent une importance 
inestimable pour l'étude de l'iconographie des tempia postérieurs. 

Paul le Silentiaire3 note en faisant la description de la clôture de 
chœur de Sainte-Sophie de Constantinople que l'architrave portait, en 
médaillons, les images du Christ, des anges penchés vers lui, de Marie, 

1. Voir B. G o l u b i n s k i j , op.cit., 1-2, p .p . 206-207; J . K o n s t a n t γ­

η ο w i c z, op.cit., S. 32. 

2. Un riche matériel se rappor tan t aux premières clôtures de chœur provient 
des fouilles entreprises par des archéologues grecs, en premier lieu, des fouilles de 
G. S o t i r i o u et A. O r l a n d o s . Voir G. S ο t i r i ο u, Άνασκαφαί τοϋ βυζαν­

τινού ναοϋ τοϋ Ιωάννου Θεολόγου έν Έφέσω, Άρχαιολ. Δελτίον, 1921-1922 (VII), σ. 

88-226, είκ. 32; Α. O r l a n d o s , Άνατολίζουσαι βασιλικά! της Λακωνίας, Έ π ε τ . 

Έταιρ. Βυζαντ. Σπουδών, 1927 (Δ), σ. 350-351; Α. X y n g o p o u l o s , Tò τέμπλον 

της αγίας Παρασκευής έν Χαλκίδι, Άρχαιολ. Δελτίον, 1927, σ. 67; Α. O r l a n d o s , 

Ό Ταξιάρχης της Λοκρίδος, Έ π ε τ . Έ τ α ι ρ . Βυζαντ. Σπουδών, 1929 (VI), σ. 359-365; 

Ι d., Ai παλαιοχριστιανικαΐ βασιλικαί της Λέσβου, Άρχαιολ. Δελτίον, 1929 (XII), είκ. 

52, 53, 59, 60; G. S o t i r i o u , Ai χριστιανικά! Θήβαι της Θεσσαλίας, Άρχαιολ. Έ φ η -

μερίς, 1929, σ. 26, 27, 126-128, είκ. 27-29, 164, 174; Ι d., Ai παλαιοχριστινικαι βασιλικαί 

τής Ελλάδος, Αθήναι, 1931, σ. 220-225; S t . Χ y d i s, The Chancel Barrier, Solea 

and Ambo of Hagia Sophia, Art Bulletin, 1947, pp. 2-7; G. et M. S o t i r i o u , 

Ή βασιλική τοϋ άγιου Δημητρίου Θεσσαλονίκης, II, Αθήναι, 1952, σ. 171-173, πίν. 48, 

49, 50 y; Α. O r l a n d o s , Ή ξυλόστεγος παλαιοχριστιανική βασιλική, Π, Αθήναι, 

1954, σ. 509-535; J . N i k o l a j e v i d - S t e j k o v i t f , La décoration architec­
turale sculptée de l 'époque bas-romaine en Macédoine, en Serbie et au Monténégro, 
Beograd, 1957, fig. 143-169; Cf. G. S o t i r i o u , Χριστιανική καί βυζαντινή αρχαιο­

λογία, Αθήναι, 1942, σ. 200-205; Η. S t e r n , Nouvelles recherches sur les images 

des conciles dans l'église de la Nativité à Bethléem, Cahiers Archéologiques, 1948 
(III) , p . 93-98. 

3. Paulus S i l e n t i a r i u s , Descriptio ecclesiae Sanctae Sophiae, vv. 
682-719, Migne, P.G., 86-2, col. 2145-2147. 



122 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

des prophètes et des apôtres, représentés en buste. Quant à l'ordre de 
ces personnages, il n'en dit rien, se limitant à préciser la position centrale 
du médaillon au Christ. En acceptant la reconstruction la plus convain­
cante de Xydis ', on peut conclure que la clôture de chœur de Sainte-
Sophie de Constantinople était longue soit de 31,88, soit de 37,68 mètres 
environ (dans les deux cas, je tiens compte des architraves des façades 
latérales de la clôture de chœur). Pour répartir régulièrement les médail­
lons aux saints sur une architrave aussi longue, il fallait qu'ils fussent 
au nombre de onze sur la partie frontale de la clôture et de sept au mini­
mum sur chacune de ses parties latérales2. Cette hypothèse éclaire par­
faitement le témoignage de Paul le Silentiaire qui parle non seulement du 
Christ, de Marie et des anges, mais aussi des apôtres et des prophètes. 
Il eût été impossible, sans recourir à ces derniers, de remplir tant de mé­
daillons uniquement de bustes de saints. Combien y avait-il d'anges sur 
l'architrave, lesquels des prophètes et des apôtres y étaient représentés? 
Nous ne le saurons probablement jamais. Mais il est possible qu'il y ait 
eu, parmi les prophètes mentionnés par Paul le Silentiaire, Saint Jean-
Baptiste figurant dans la liturgie de Jean Chrysostome non seulement 
comme précurseur, mais aussi comme prophète '. La place la plus logique 
de ce médaillon serait alors à la gauche du Christ. Si l'on accepte cette 
hypothèse, on est en droit de conclure que l'architrave de la clôture de 
chœur de Sainte-Sophie de Constantinople était décorée d'une Déisis4. 
Ceci est très probable, car la Déisis incarnait, sous la forme la plus pure, 

1. S t . X y d i s , The Chancel Barrier, Solea and Ambo of Hagia Sophia, Art 
Bulletin, 1947 (XXIX), pp. 1-11, fig. 32-33. Cf. E. W e i g a η d, Die «Ikonostase» 
der justinianischen Sophienkirche in Konstantinopel, Gymnasium und Wissenschaft, 
Festschrift des Maximilian Gymnasiums in München, München, 1949, S. 176-195. 

2. Cf. S t. X y d i s , op.cit., pp. 6-7. Selon Xydis, la hauteur des colonnes 
était d'environ 4,94 m. 

3. F. Β r i g h t m a n, Liturgies Eastern and Western, Oxford, 1896, p. 358. 
Cf. S t . X y d i s , op.cit., p. 11. 

4. J. K o n s t a n t y n o w i c z (op.cit., S. 82) partage cette opinion. So-
phronius, patriarche de Jérusalem, a déjà mentionné, en 629, une grande icône repré­
sentant une Déisis. Voir A. K i r p i ò n i k o v , Deisus na Vostoke i na Zapade i 
ego literaturnye paralleli, Zumai Ministerstva narodnogo prosveädenija, 1893 (CCXC), 
novembre, p. 8. Si de telles icônes existaientdéjà à cette époque-là, il y a des raisons 
sérieuses d'affirmer que ce sujet remonte au Vie siècle au plus tard. Cf. J. K o n ­
s t a n t y n o w i c z , op.cit., S. 70-72, 75; Ε. Κ a η t ο r ο w i c z, Ivoiries and 
Litanies, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 1942 (V), p. 70, note 4; 
I d., Laudes Regiae, Berkley and Los Angeles, 1946. Konstantynowicz qui interprète 
assez librement les textes anciens rattache les origines de la Déisis à l'époque de 
Constantin le Grand. Aucune preuve ne confirme cette opinion. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 123 

l'idée de l'intercession. Saurait-on lui trouver une place plus honorable 
que la clôture de chœur de la Grande Eglise? 

Quelle technique fut utilisée pour l'exécution des images ornant 
l'architra\re de Sainte-Sophie de Constantinople? Nous ne le savons pas 
au juste. Une hypothèse est possible: comme les colonnes de la clôture 
de chœur étaient revêtues de plaques d'argent, selon le témoignage de 
Paul le Silentiaire, le même procédé pourrait être appliqué à l'architrave. 
Si cela est vrai, les images des saints en médaillons dont le diamètre était 
d'environ 0,40 n'étaient pas taillées dans du marbre, mais ciselées sur 
l 'argent1. Comme les images anthropomorphes étaient absentes du décor 
en mosaïque de Sainte-Sophie de Justinien et que le culte des icônes 
était peu répandu à cette époque-là, on peut affirmer que les bustes des 
saints sur l'architrave de la clôture de chœur étaient les principales, 
peut-être même les uniques images anthropomorphes du célèbre temple. 

Quelle qu'ait été la disposition des médaillons aux saints sur la clô­
ture de chœur de la Grande Eglise, il est incontestable que c'est l'archi­
trave qui est à la base de l'iconostase postérieure. Les premières images 
de saints, taillées dans du marbre ou ciselées sur l'or et l'argent (si l'archi­
trave était revêtue de ces métaux précieux), avaient leur place sur l'archi­
trave et nulle part ailleurs. Il y a eu d'autres techniques possibles: incru­
station polychrome et émail cloisonné. Plus riche était le temple métro­
politain, et plus somptueux était son templon, auquel les Byzantins pieux 
ne ménageaient pas d'argent. 

Nous ignorons l'aspect des tempia à l'époque iconoclaste. Si les 
architraves des tempia anciens portaient des figures de saints, les icono­
clastes devaient les traiter exactement comme les icônes et les images 
anthropomorphes sur les murs: ils les détruisaient impitoyablement. 
Par quoi les remplaçaient-ils? Par des motifs floraux ou zoomorphes. 
La pénétration de ces motifs dans les ornements des clôtures de chœur 
était si intense que les plus zélés des iconophiles n'ont pas été à même de 
l'arrêter. De rares images d'oiseaux et d'animaux ornaient sporadique­
ment les clôtures de chœur à l'époque pré-iconoclaste2, mais c'étaient 
les croix, les chrismes, les monogrammes des donateurs et les ornements 

1. Ces médaillons devaient ressembler beaucoup aux images de la frise du vase 
en argent d'Emèse (Vie siècle), conservé au Louvre. Voir E. C o c h e de la F e r-
t é, L'Antiquité Chrétienne au Musée du Louvre, Paris, 1958, p. 50-51, N. 49; W. F. 
Vol b a c h - M . H i r m e r, Frühchristliche Kunst, München, 1958, Taf. 246; D. 
T a l b o t R i c e - M . H i r m e r , Arte di Bisanzio, Firenze, 1959, tav. 44,45. 
Ce vase a été confectionné, le plus vraisemblablement, à Constantinople. 

2. A. O r l a n d o s , Ή ξυλόστεγος παλαιοχριστιανική βασιλική, II, είκ. 480, 
483-2, 487. 



124 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

abstraits qui prédominaient1. A l'époque post-iconoclaste, ces sujets 
traditionnels cèdent leur place aux zodia qui se propagent largement. 
Pour justifier, ne fût-ce qu'un peu, cette concession aux traditions icono­
clastes, les ingénieux ecclésiastiques byzantins ont élaboré une théorie 
logique exposée par le Patriarche Nicéphore dans son traité Antirrhéti-
cus I I I 2 , analysé, en maître, par André Grabar3 . 

Tout en affirmant la vénération des images divines, Nicéphore les 
proclame sacrées en ajoutant qu'elles sont indissolublement liées aux 
objets liturgiques dont la sainteté est incontestable. Quant aux images 
d'animaux, nombreuses et variées, ornant les meubles d'église, y compris 
la clôture de chœur, elles ne sont pas vénérées, car leur destination est 
purement décorative. Les croyants n'y ajoutent aucun sens religieux, 
car elles sont appelées à flatter le regard, à satisfaire les désirs esthétiques. 
Cette doctrine qui différenciait les images vouées à la vénération de 
celles dont la fonction était purement décorative cherchait à justifier 
une pratique profondément enracinée consistant à orner de motifs zoo-
morphes les objets liturgiques. Ses partisans fermaient les yeux sur le 
fait que la plupart de ces images provenaient de l'art des iconoclastes. 

Les epistyles, les parapets, les pilastres et des colonnettes de clô­
tures de chœur que l'on trouve lors des fouilles archéologiques, sont pres­
que toujours difficiles à dater. Mais on peut toutefois faire une remarque 
de caractère général. Le nombre de fragments de clôtures de chœur 
décorés d'images de lions4, de gazelles5, de griffons ailés 6 et de différents 

I . A . O r l a n d o s , op.cit., II, είκ. 473, 475, 477, 478, 484-486, 491, 492, 493. 
2. N i c e p h . , Antirrheticus III, Migne, P.G., 100, col. 464-465. Ce traité a 

été composé entre 817 et 828. 
3. A. G r a b a r , «L'esthétisme» d'un théologien humaniste byzantin du 

IX-e siècle, Revue des sciences religieuses, 1957, p. 189-199. 
4. G. S o t i r i o u , 'Οδηγός Βυζαντινού Μουσείου, 'Αθήναι, 1924, είκ. 9, 14; 

L. Β r é h i e r, La sculpture et les arts mineurs byzantins, Paris, 1936, p. 163, pi. 
IX-2 (les plaques en marbre des parapets du templon trouvées à Athènes et à Thes-
salonique); N. M a v r o d i n o v , Strarobulgarskoto izkustvo. Izkustvoto na pervoto 
bulgarsko carstvo, Sophia, 1959, fig. 249, 250 (les plaques en marbre similaires, 
trouvées à Stara Zagora); A. O r l a n d o s , Άρχεϊον των Βυζαντ. Μνημείων της 
'Ελλάδος, 1955-1956 (Η'), σ. 66-67, είκ. 48 (une plaque du parapet, au musée d'An-
dros); A. G r a b a r , Sculptures byzantines de Constantinople (IVe - Xe siècle), 
Paris, 1963, p. 123-124, 137, pi. LXIV-4 (une plaque du parapet, au Musée Archéolo­
gique de Thessalonique). 

5. G. S o t i r i o u , op. cit., είκ. 14 (la plaque du parapet de templon décou­
verte à l'Acropole d'Athènes); A. G r a b a r , Sculptures byzantines, p. 97, 134, 
pi. XLV-3 (dalle sur la phiale de la Lavra). 

6. A. O r l a n d o s , Γλυπτά τοϋ Μουσείου Θηβών, Άρχεϊον των Βυζαντ. Μνη-



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 125 

o i seaux 1 augmente no tab lemen t à par t i r du I X e siècle. Je ne me propose 

pas de discuter du sens symbol ique ajouté à telle ou telle image zoomor-

p h e 2 . La p lupa r t du t emps , c 'é taient des motifs décoratifs empruntés aux 

a r t s mineurs prophanes , le plus souvent , aux tissus de soie. Le t ra i t é sus­

ment ionné du pa t r ia rche Nicéphore parle sans nul doute des r ideaux des 

t empia décorés de zodia brodés . Mais les images zoomorphes garnissaient 

aussi les archi t raves où ils co-existaient paisiblement avec des croix et 

des images des sa in t s 3 . Ce voisinage n 'es t devenu possible que grâce à 

μείων της 'Ελλάδος, 1939-40 (Ε'), σ. 130, είκ. 12 (une plaque du parapet de templon); 
N. M a v r o d i n o v , op.cit., fig. 252 (la plaque du parapet de templon en prove­
nance de Stara Zagora); A. G r a b a r , Sculptures byzantines, p. 97, 123-124, 137, 
pi. XLV-3, LXIV-4 (les plaques du parapet de templon à Lavra et au Musée Archéo­
logique de Thessalonique). 

1. G. S ο t i r i ο u, 'Οδηγός Βυζαντινού Μουσείου, είκ. 9 (les plaques du parapet 
de templon trouvées à Thessalonique et à Athènes); A. O r l a n d o s , Γλυπτά τοϋ 
Μουσείου Θηβών (une plaque du parapet de templon); N. M a v r o d i n o v , op.cit., 
fig. 251, 252 (les plaques du parapet du templon trouvées à Stara Zagora); A. 
G r a b a r , Sculptures byzantines, p. 106-107, 135, pi. LUI (une plaque du parapet 
de templon en provenance de Fener Isa). 

Les fragments sculptés publiés par Strzygowsky, provenant de l'église du 
monastère de Skripou (873-874) et de l'église de Grégoire de Nazianze à Thèbes 
(876-877), sur lesquels se voient un lion, un griffon déchirant un cerf terrassé et des 
oiseaux, témoignent aussi d'une large pénétration de motifs zoomorphes dans la 
sculpture décorative byzantine du IX-e siècle. Voir G. S t r z y g o w s k i , Inedita 
der Architektur und Plastik aus der zeit Basilios I, Byzantinische Zeitschrift, 1894 
(III), S. 5-6, 11-12, Taf. 11-5,6, 111-2,3; M. S ο t i r i ο u, Ό ναός της Σκριποϋς της 
Βοιωτίας, Άρχαιολ. Έφημερίς, 1921, ο. 119-157; Α. G r a b a r , Sculptures byzan­
tines, p. 90-99, pi. XXXIX - XLII. 

2. On peut seulement constater que les images d'animaux et d'oiseaux des 
monuments paléochrétiens étaient rattachées, beaucoup plus étroitement que celles 
des églises byzantines des IX-XIVes siècles, au monde des symboles. 

3. Par ex., les fragments de l'architrave du Xe (?) siècle de Drenovo, où les 
croix sont associées aux images de lions et de griffons ailés (J. N i k o l a j e v i d -
S t o j k o v i d , Contribution à l'étude de la sculpture byzantine de la Macédoine 
et de la Serbie, Recueil de travaux de l'Institut d'Etudes Byzantines, N. 4, Beograd, 
1956, p. 165-168, fig. 4), les fragments de l'architrave d'Erechthéion (Musée Byzan­
tin à Athènes) où alternent des croix, des oiseaux et des bustes d'anges (G. S o t i-
r i ο u, 'Οδηγός Βυζαντινού Μουσείου, είκ. 12), l'archivtrave du templon du début du 
Xle siècle à l'église principale du monastère Hosios Loukas à Phocide, où des rosettes 
décoratives sont flanquées de deux griffons ailés. Voir A. G r a b a r , L'art byzantin, 
Paris, 1938, fig. 8. Il est curieux de noter qu'un tjablo de Novgorod du XHIe siècle 
ayant servi d'architrave de clôture de chœur en bois porte l'image d'un Crucifix, 
celles des séraphins, des saints Georges, Elie, Nicolas et Barbe représentés en buste 
et celles de deux lions (V. L a z a r e v, Iskustvo Novgoroda, Moscou-Leningrad, 
1947, p. 50, pi. 37a). 



126 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

l'activité persévérante des iconoclastes qui, pendant des dizaines d'an­
nées, habituèrent les croyants à considérer les images du vaste monde 
animal comme un complément naturel de la décoration intérieure de 
l'église. 

Constantin Porphyrogénète témoigne de l'existence, à Constanti­
nople du IX e siècle, de clôtures de chœur aux architraves portant l'image 
du Christ exécutée dans la technique de l'émaillerie 1. Certes, le plus 
souvent les architraves étaient ornées de bustes en relief du Christ, de 
la Vierge et du Précurseur faisant partie de la Déisis (c'était sa place 
habituelle). Deux fragments de telles architraves remontant aux IX-X e s 

siècles nous sont parvenus. L'un provient de l'Asie Mineure2, l'autre, 
de Béotie8. Le premier n'a gardé que l'image à moitié effacée du Christ 
et celle du Précurseur représentés à mi-corps, le second, les bustes de 
trois apôtres, de la Vierge et du Christ. Tous les personnages sont inscrits 
dans des médaillons, ce qui facilitait la tâche du sculpteur consistant à 
disposer horizontalement la Déisis en l 'adaptant à la forme très allongée 
de la poutre4 . 

Les architraves des tempia portaient d'autres images que celles de 
la Déisis: les bustes de saints en médaillons. Les personnages à représenter 
étaient sans doute choisis en tenant compte des souhaits des donateurs 
qui commandaient le templon. Aussi trouvons-nous, sur un fragment d'ar­
chitrave provenant de l'Asie Mineur (PI. 34, fig. 7), les saints Philippe, 
Macaire, Luc et Pantaléon, représentés en buste dans la technique de 
l'incrustation polychrome (les creux avaient été remplis de mastic coloré 
à l'instar des émaux cloisonnés)5. Dans les grandes églises métropolitaines 

1. T h e o p h a n e s C o n t i n u a t u s , Vita Basilii, Corp. Script. Hist. Byz., 
Bonn, 1838, p. 326: «οίον υπέρθυρα» ; p. 330 : «ή δε ταίς κεφαλίσι τούτων επικείμενη 
δοκός» ; ρ. 330 - 331: «εν η (δοκψ) κατά πολλά μέρη και ή Θεανδρική τον Κυρίου μορφή 
μετά χνμενσεως εκτετνπωται» (il s'agit de la clôture de chœur de l'église du Christ à 
Constantinople, fondée par Basile I). 

2. W. H. Β u c k 1 e r, W. M. C a 1 d e r and W. K. C. G u t h r i e , Monumen­
ta Asiae Minoris Antiqua, VI, Manchester, 1939, p. 122, pi. 62, Ν 359; St. X y-
dis, op.cit., fig. 18. 

3. A. O r l a n d o s , Γλυπτά τοϋ Μουσείου Θηβών, σ. 126-128, είκ. 7-8. 
4. Le fragment de l'architrave conservé au musée de Smyrne représente une 

Déisis avec le Christ assis sur un trône ayant le dos en forme de lyre. V. Α. Ο Γ­
Ι a n d ο s, Άρχεϊον των Βυζαντ. Μνημείων της 'Ελλάδος, 1937 (Γ' ), σ. 144, είκ. 17-18. 
Probablement, XI-XIIe siècles. 

5. W. Η. B u c k l e r , W. M. C a 1 d e r and W. K. C. G u t h r i e, Monu­
menta Asiae Minoris Antiqua, IV, Manchester, 1933, p. 13, pi. 17, Ν 40; S t. X y d i s, 
op.cit., fig. 17. Probablement, X-XIe siècles. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 127 

dont les architraves étaient revêtues de plaques d'argent et peut-être 
d'or, on se servait d'émaux précieux; cette hypothèse est confirmée par 
le passage suscité de «Vita Basilii». 

Il convient de rejeter comme inconsistante l'hypothèse de J. Goar 
qui affirmait sans le prouver que de hautes iconostases en bois, formées 
par des icônes disposées sans intervalle l'une à côté de l'autre, avaient 
fait leur apparition après l'époque iconoclaste1. Cette hypothèse, soumise 
à une critique justifiée par Holl2 et approuvée à la légère par Felicetti-
Liebenfels3, n'est appuyée par aucun fait; elle est même réfutée par l'évo­
lution postérieure du templon qui nous apprend que les Byzantins avaient, 
pendant de longues années, montré de la réticence pour l'installation 
d'icônes sur la clôture de chœur. C'était d'autant plus impossible au IX e 

siècle que les tendances iconophobes se faisaient manifestement sentir 
dans la société byzantine. 

A partir du XI e siècle, se multiplient les témoignages littéraires 
relatifs aux tempia; les clôtures de chœur en assez bon état de conserva­
tion deviennent aussi beaucoup plus nombreux. Ce qui est particulière­
ment important, c'est que les premières icônes incontestablement liées 
aux tempia qui nous soient parvenues remontent à cette époque-là. Cela 
nous permet de quitter le domaine des suppositions et des hypothèses 
pour tirer des conclusions appuyées par des faits. Mais tout n'est pas 
clair dans ce domaine, bien des choses sont à préciser; nous allons nous 
en convaincre. 

Des fragments de clôtures de chœur et des tempia entiers (auxquels 
il manque, malheureusement, des détails) nous sont parvenus du XI e 

et du XII e siècles. La clôture de chœur du parecclesion de Saint Nicolas, 
attenant à la partie nord du catholicon au monastère de Vatopedi (début 
du XI e siècle) 4, celle du couvent Hosios Loukas à Phocide (même époque), 

1. X. Goar , Euchologion sive Rituale Graecorum, Venetiis, 1730, p. 14. 
2. K. Ho l l , Die Entstehung der Bilderwand in der griechischen Kirche, 

Archiv für Religionswissenschaft, 1906 (IX), S. 367-368. 
3. W. F e l i c e t t i - L i e b e n f e l s , op.cit., S. 49. 
4. Ν. Κ ο η d a k ο v, Pamjatniki khristianskogo iskustva na Afone, S. Peter-

bourg, 1902, fig. 19; L. Β r é h i e r, Anciennes clôtures de chœur, p. 49. Selon L. 
Bréhier, ce templon donne l'impression d'un remploi de morceaux provenant de 
clôtures plus anciennes (antérieures au Xle siècle). Haut. 2,99, long. 2,04; la largeur 
de la baie centrale est de 0,92. Quant à la clôture de chœur de l'église du Protaton 
de Karyès, voir A. O r l a n d o s , Έπετηρις Έταιρ. Βυζαντ. Σπουδών, 1953 (ΚΓ'), 
σ. 85, είκ. 1. 



128 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

celle de l'église Hosios Loukas sur l'île E u b é e 1 , celle de Sainte-Sophie 

d 'Ochrid (vers la moit ié du X I e s iècle)2 , celle du monas tè re de Daphni 

(dernier t iers du X l e siècle, PI. 34, fig. 8 ) 3 , celle du couvent de Notre-

Dame de Pit ié, près du village de Veljusa (fin du X I e siècle)4 et celle 

de l'église des Tax ia rques της Μελίδας sur l'île A n d r o s 6 , d a t e n t du X I e 

siècle. Les clôtures de chœur du couvent Hosios Meletios6 , de la Métropole 

1. A. G r a b a r , L'art byzantin, Paris, 1938, fig. 8; A. O r l a n d o s , Tò 
παρά το 'Αλιβέρι Μετόχιον τοϋ Όσ. Λουκά Φωκίδος, Άρχεϊον των Βυζαντ. Μνημείων της 
'Ελλάδος, 1951 (Ζ'), σ. 132-139, είκ. 1-5. Les colonnettes du templon d'Eubée sont 
hautes de 2,30, la hauteur du parapet est de 0,989, celle de la baie entre les colonnes, 
de 1,09. Des fragments de l'architrave et des colonnettes se sont conservés, ce qui 
a permis à Orlandos de faire sa reconstruction. 

2 . 1 . N i k o l a j e v i d - S t o j k o v i d , op.cit., p. 170-173, fig. 9-12; P. 
M i l j k o v i d - P e p e k , La fresque de la Vierge avec le Christ du pilier, situé 
au nord de l'iconostase de Sainte Sophie à Ohrid, Akten des XI Intern. Byzantinisten 
Kongresses 1958, München, 1960, S. 388-391; Κ. Ρ e t r ο ν, La plastique décorative 
en Macédoine au Xle et XII siècle, Annuaire de la faculté de philosophie de l'Université 
de Skopje, Skopje, 1962, p. 126-157 (avec bibliographie antérieure), fig. 3-12. Deux 
plaques du parapet, quatre petits piliers, une colonnette ayant gardé sa partie inté­
rieure, un petit fragment de l'architrave et plusieurs fragments de l'arcade décorative 
au-dessus de la fresque de la Vierge (pilier Sud-Est) se sont conservés. D'après la 
reconstruction de Petrov, la heuteur de la clôture de chœur est d'environ 2,50. Les 
deux piliers Est portent l'image de la Vierge à l'Enfant, ce qui n'est pas du tout con­
forme à l'iconographie traditionnelle de ces piliers. Ce détail éveille à lui seul des 
doutes, sans parler du style de ces images, ayant des affinités avec l'art de la seconde 
moitié du Xlle siècle. C'est pourquoi je ne peux pas, comme Miljkovid - Pepek, rat­
tacher ces fresques à la moitié du Xle siècle. 

3. A. O r l a n d o s , Νεώτερα ευρήματα ε'ις την Μονήν Δαφνιού, Άρχεϊον των 
Βυζαντ. Μμηνείων της 'Ελλάδος, 1955-1956 (Η'), σ. 77-88, είκ. 11-19. Tout ce qui c'est 
conservé, ce sont quelques fragments insignifiants des colonnettes, de l'épistyle et 
des arcades décoratives au-dessus des icônes en mosaïque de la Vierge et du Christ 
sur les piliers Est. 

4. P. M i l j k o v i d - P e p e k , Altar screen from the Monastery of Mother 
of God Elousa in Veljusa, Recueil de travaux de l'Institut d'Etudes Byzantines, 1960 
(6), p. 137-144. L'architrave, deux colonnettes et le stylobate se sont conservés. 
Haut. 2,56; longueur de l'architrave 3,00. 

5. A. O r l a n d o s , Βυζαντινά Μνημεία της Άνδρου, Άρχεϊον των Βυζαντ. 
Μνημείων της 'Ελλάδος, 1955-1956 (Η'), σ. 42-43, είκ. 29, Fragment d'epistyle. 

6. Α. O r l a n d o s , Ή Μονή τοϋ 'Οσίου Μελετίου καΐ τα παραλαύρια αύτης (Μέ­
ρος α'), ibid., 1939-1940 (Ε'), σ. 72-75, είκ. 24. Une de ces clôtures de chœur grecques 
qui nous sont parvenues en bon état de conservation. Voir aussi είκ. 8-13, 48, 49. 

7. A. O r l a n d o s , Ή Μητρόπολις τών Σερρών, ibid., 1939-1940 (Ε'), σ. 
162-164, είκ. 5, 9. Hauteur des colonnes: 2,69; hauteur du parapet: 1,04; largeur de 
la baie entre les colonnes: 1,17 (l'arc triomphal étant large de 5,52). 



ΠΙΝΑΞ 31 

Fig. Ι. Apôtre Philippe, Saint Théodore Stratélate et Saint Démétrius. 
Fragment d'une epistyle peinte. Ermitage, Leningrad. 

Fig. 2. Saint Procope. 
Miniature de Cod. Mosq. gr. 9. 

Fig. 3. Saint Eudokimus. 
Miniature de Cod. Mosq. gr. 9. 



ΓΙ ΙΝΑ Ξ 32 

* : * f c 

S 

- Τ ;. 
! 2 Σ : " Μ Ι Ι " " Ι Π , ' , ! Γ " 

β Λ iL 

>JAV 

Fig. 4. Descente aux Limbes. Fragment d'une epistyle peinte. 
Ermitage, Leningrad. 



l l l M A a ÖO 

Fig. 5. Pentecôte. Fragment d'une epistyle peinte 
Ermitage, Leningrad. 



ΙΙΙΝΑΞ 34 

Ö^ Ο θ" Ο Ο ^ Γ 

Fig. 6. Plan et détail de la clôture de chœur à l'église Sainte-Sophie de Constantinople. 
D'après la reconstruction de Xydis. 

: ν 

— i 

,****/ 

Fig. 7. Fragment d'architrave provenant de l'Asie Mineure. 

J l 

Τ6ΜΠΛΟΝ M. ΔΑΦΝΙΟΥ 

" t i ' 

:::.ylÌÌ » î j t - -

' ' . ^ £ % / 

fi; 

'U /-' ] 

u 

JÜ 

Ht «'Φ 

lì wi 

8·%=».-^, 

M 

j f c L j * jfciU 

4. 4' 
Fig. 8. La clôture de chœur à l'église de Daphni. D'après la reconstruction d'Orlandos. 



IJIN
A

ï 
35 

—
 

ci 
-^

 
T

O
 

•Ο
 .es 

'b
 

S
 

«
 

c
 

3
 

!0 
S

 

S
s

 

r 
•

z 

-J
 " 

—
 --0

) 
X

 

Te. 

-C
Ö

 

C
 

C
J 

-CA
 

ÏH
 

α
­

π
 

•β
 

§
 

-Ä
 

Ο
 

g n 

" 
Ρ

, 

SP
 

!Ζ
 

=
 

Sc
 g

 

3
 

a
 

e
 ώ

 



Fig. 12. L'Entrée à Jérusalem, Crucifixion, Descente aux Limbes. 
Détail de l'épistyle peinte à la Pinacothèque du monastère du Sinai. 

Fig. 13. Le Chrisl Emmanuel entre deux anges. Icòne à la Galerie Tretiakov, Moscou 

% . - ^ i - i - ^ f f c j 

Fig. 14. Déisis. Icône à la Galerie Tretiakov, Moscou. 

^^m 

?β Bh^~' 

Fig. 15. Déisis. Icône à la Pinacothèque du monastère du Sinai 



Fig. 16. L'architrave do la cloture de chœur de la prothèse 
et l'arcade appliquée au pilier à la Métropole, Mistra. 

Fig. 18. Fragment d'arcade sur le pilier Sud du sanctuaire à la Péribleptos, Mistra. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 129 

de Serrés7, de la Panaghia της Γωνιάς de l'île Santorini (PI. 35, fig. 9) ', 
de l'église Saint Nicolas (île Andros)2, de l'église de Saint Pantaléon à 
Nerezi (1164, PI. 35. fig. 10)s, de l'église de Samarina (Messénie)4, du 
monastère de Chilandari à Athos (fin du XI I e siècle)5, de l'église de la 
Blachernitissa à Arta (début du XI I I e siècle, PI. 35, fig. H ) 6 , remontent 
au Xl le - début du XI I I e siècles. Ces monuments nous amènent à plu­
sieurs conclusions. La clôture de chœur, en marbre, comme par le passé, 
a gardé la forme de portique traditionnelle (des colonnes portant l'archi­
trave entre lesquelles sont installées les plaques du parapet). Une baie se 
trouve au centre de la clôture. C'est l'entrée du sanctuaire flanquée de 
deux petits piliers auxquels étaient accrochés les battants d'un portillon 
en bois. La hauteur des clôtures de chœur varie entre 2,45 - 2,56 (Hosios 
Loukas sur l'île Eubée et Veljusa) et 3,32 m (Chilandari), les tempia de 
l'abside centrale étant parfois un peu plus hauts que ceux du prothesis et 
du diaconicum. La hauteur des parapets est d'un mètre environ (Vatopedi, 
Serrés), mais lorsque les tempia sont plus grands, elle atteint 1,31 m (Chi­
landari). Les sculpteurs qui exécutaient les parapets, les chapiteaux et les 
architraves, recouraient volontiers aux motifs ornementaux abstraits et 
aux croix. Quant aux zodia, ils sont notablement moins fréquents; c'est 
une conséquence incontestable de l'influence du rigorisme du clergé by­
zantin. Seuls les parapets de Sainte-Sophie d'Ochrid ont gardé les images 
d'aigles avec un lièvre et un serpent; des oiseaux et des lions sont repré-

1. A. O r l a n d o s , Ή 'Πισκοπη της Σαντορήνης, ibid., 1951 (Ζ'), σ. 194-198, 
είκ. 8, 10-12. Hauteur jusqu'à l'architrave: 2,435 (au milieu) et 2,20 (parties laté­
rales). Orlandos fait une reconstruction convaincante. 

2. A, O r l a n d o s , Βυζαντινά μνημεία της "Ανδρου, ibid., 1955-1956 (Η'), 
ο. 56-61, είκ. 36, 38, 39, 40. Fragments des petits piliers, des colonnettes et de l'épi-
style. Une colonnette en marbre d'un templon du Xlle siècle, fine et élégante, est 
gardée au musée d'Andros (ibid., σ. 64, είκ. 46). Cf. aussi les fragments des epistyles 
du Xlle siècle au musée de Rhodes (A. O r l a n d o s , ibid., 1948 ( Τ ) , σ. 217-221, 
είκ. 163, 166, 167). 

3. Ν. Ο k u n e ν, Altarnaja pregrada XII veka ν Nereze, Seminarium Kon-
dakovianum, 1929 (III), p. 5-23; Κ. Ρ e t r ο v, La plastique décorative en Macé­
doine, p. 160-182 (avec bibliographie antérieure). 

4. Φρ. Β ε ρ σ ά κ η ς, Άρχαιολ. Έφημερίς, 1919, σ. 91, είκ. 4. 
5. Α. O r l a n d o s , Παραλειπόμενα άπο την Μ. Χελανδαρίου, Άρχεΐον των 

Βυζαντ. Μνημείων της Ελλάδος, 1955-1956 (Η'), σ. 105-108, είκ. 1-2. La hauteur des 
colonnes est de 3,125 et de 3,075, celle des parapets, de 1,315 et de 1,17; la largeur 
des baies de l'intercolonnement medial est de 1,31 et de 1,27. 

6. A. O r l a n d o s , Ή παρά την Άρταν Μονή των Βλαχερνών, ibid., 1936 (Β' ), 
σ. 21-29, είκ. 14-22. Orlandos fait une reconstruction convaincante de la clôture de 
chœur du diaconicum. 

9 



130 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

sentes au parapet de l'église Saint Pantaléon à Nerezi; le fragment de 
l'architrave provenant de l'église des Taxiarques (île Andros) a gardé 
l'image d'un griffon ailé avec un lièvre et celles d'oiseaux (les griffons 
ailés sont représentés, comme il a déjà été noté, sur l'epistyle du templon 
de l'église principale du monastère Hosios Loukas) ' . Cette observation 
n'est peut-être pas conforme à la vérité, car les découvertes archéologi­
ques fournissent un matériel souvent fortuit et incomplet; il est possible 
qu'un grand nombre de plaques de parapets réservées aux images d'ani­
maux ne nous soient pas parvenues. Mais les monuments du Caucaseä 

et l'évolution générale de l'art byzantin confirment, à mon avis, la ju­
stesse de cette observation. 

Une particularité saute aux yeux lorsqu'on examine attentivement 
les tempia des XI-XII e s siècles : une seule architrave de celles qui nous 
sont parvenues, provenant de l'église de la Blachernitissa à Arta (PL 35, 
fig. 11), est décorée d'images de saints représentés en buste (la Vierge entre 
deux anges), alors que toutes les autres sont dépourvues d'images anthro­
pomorphes. Toute la surface des poutres est couverte de motifs purement 
ornementaux (acanthes stylisées, arcades, croix, rosettes, entrelacs etc.)3. 
Cela prouve que l'habitude de décorer l'architrave d'images de saints en 
relief, très répandue à l'époque antérieure, s'était presque perdue à cause 
de l'apparition d'icônes fort allongées, superposées à l'architrave. Certes, 
il était beaucoup plus facile aux peintres d'autrefois de représenter par 
des procédés picturaux les images de la Déisis et les scènes de l'Evangile 
occupant un grand nombre de personnages (les procédés sculpturaux s'y 
prêtent moins). C'est dans ce sens-là qu'a évolué le templon. 

Il serait naturel de supposer que la pratique d'installer des icônes dans 
les intercolonnements du templon, de deux côtés des portes saintes (αγιαι 
θνραι), existe depuis les XI-XII e 8 siècles. Mais des découvertes faites à 
Sainte-Sophie d'Ochrid, à Daphni (PL 34, fig. 8), à Nerezi (PL 35, fig. 10) 
et à Samarina contredisent manifestement cette hypothèse. Les restes 
d'arcades décoratives sculptées qui encadraient les icônes (mosaïques ou 
fresques) de la Vierge, du Christ et du saint patron de l'église (Saint 

1. Les images d'oiseaux aux cous entrelacés ornent l'architrave du templon 
de la prothésis de l'église Blachernitissa à Arta. 

2. Cf. R. S c h m e r l i n g , Malye formy ν arkhitekture srednevekovo 
Gruzii, Tbilisi, 1962. 

3. Qu'y avait-il à l'intérieur des quadrilobes et des médaillons des tempia du 
monastère Hosios Meletios et de l'église Hosios Loukas de l'île Bubée? La question 
reste ouverte. Il est peu vraisemblable qu'il se soit agi d'images saintes; c'étaient 
plutôt des cabochons ajourés polychromes qui servaient à égayer l'architrave. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 131 

Pantaléon, pour l'église de Nerezi)1 ont été découverts sur les piliers Est 

flanquant la clôture de chœur. Cela veut dire que ces icônes n'avaient 

pas encore quitté, à cette époque-là, leur place traditionnelle, pour 

s'installer dans les intercolonnements, restés libres. Ainsi, les tempia 

des XI-XII e s siècles, combinés aux architraves à décoration ornementale, 

ne portaient pas d'images saintes. Une nécessité en découlait: placer les 

icônes sur l'architrave, autrement la dévotion des croyants ne s'adres­

serait à aucune image sainte, sans compter celles représentées sur les 

piliers Est flanquant le templon. 

Citons quelques témoignages littéraires se rapportant aux tempia 

des XI-XII e s siècles. Celui de Léon d'Ostie, remontant à une époque 

assez haute, ne laisse subsister aucun doute: vers la moitié du XI e siècle, 

les clôtures de chœur étaient déjà garnies d'icônes. En faisant la descrip­

tion d'une clôture érigée sous l'abbé Desiderius ( 1058-1086 ) à Monte 

Cassino, Léon d'Ostie parle de six colonnes d'argent entre lesquelles 

étaient suspendues, audessous de l'architrave, cinq icônes plutôt larges 

1. Cf. la bibliographie citée dans les notes 2 - 3 de la p. 128 et 3 - 4 de la p. 129. 
Deux icônes en mosaïque qui n'existent pas aujourd'hui décoraient les piliers Est de 
l'église de la Dormition à Nicée: la Vierge et l'Enfant (avec l'épithète H EAEOYCA) 
et le Christ (avec l'épithète Ο ANTIOÜNITHC). Ces icônes qui se trouvaient à 1,05 
du pavement étaient hautes de 1,68. Ces panneaux exécutés le plus vraisemblable­
ment, au Xe siècle, n'ont aucun rapport à l'idée de la Déisis, d'où l'on peut conclure 
que l'icône représentant la Déisis se trouvait sur l'architrave. Malheureusement, 
F. I. Schmit ne nous apprend rien sur l'encadrement en relief des icônes dont les 
fragments se sont incontestablement conservés in situ. Il n'est pas exclu que l'arcade 
trilobée qu'il a publiée (Taf. XI -6 ) , encerclé d'ornement et d'images d'oiseaux, 
similaire à l'arc trilobé de Nerezi, ait fait partie d'un tel encadrement. A l'église de 
la Dormition de Nicée, cette arcade se trouvait au-dessus de la niche de la nef Sud; 
il est possible qu'elle y fût installée par hasard, pendant un des remaniements de 
l'église, lorsque les restes du templon étaient remployés comme dalles de pavement. 
Voir O. W u l f f , Die Koimesiskirche in Nicäa und ihre Mosaiken, Strassburg, 1903, 
S. 167-180, Fig. 31, 36; Th. S c h m i t , Die Koimesis-Kirche in Nikaia, Berlin und 
Leipzig, 1927, S. 43-47. Au Xlle siècle, la Vierge des piliers Est était habituelle­
ment représentée avec un rouleau dans les mains (le monastère du Sauveur de 
Miro2 à Pskov, Panaghia Arakos de Lagoudera, l'église d'Asinou à Chypre et autres). 
Le texte du rouleau reproduisait le dialogue entre Marie et le Christ. La Vierge 
protectrice du genre humain s'adresse au Christ invoquant l'intercession. Il s'agit 
dans ce cas d'une variante spécifique de la Déisis, très heureusement placée sur les 
piliers flanquant le templon (il serait plus juste d'appeler ce type iconographique 
Παναγία ή παράκλησίζ, bien qu'il soit accompagné parfois d'autres épithètes). Voir 
S. D e r N e r s e s s i a n , Two Images of the Virgin in the Dumbarton Oaks 
Collection, Dumbarton Oaks Papers, 1960 (XrV), pp. 80-82. 



132 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

que hautes; sur l'architrave, il y avait treize icônes carrées *. Quelles 
étaient ces icônes? Très probablement, les premières cinq constituaient 
une Déisis, les autres treize devaient représenter les Fêtes. Comme l'ab­
bé Desiderius était étroitement lié à Constantinople, on peut supposer 
qu'une telle utilisation d'icônes ne contredisait pas celle pratiquée dans 
la capitale de l'empire byzantin. En effet, la Règle du monastère con-
stantinopolitain της Κεχαριτωμένης, fondé par l'impératrice Irène, épouse 
d'Alexis Comnène (1081-1118), mentionne les mêmes icônes des Fêtes 
qui ornaient le templon2. Elles sont appelées ici ai προσκυνήσεις («icônes 
de proskynèse»), parce que chaque panneau du rang quittait sa place ha­
bituelle le jour où l'on célébrait la Fête qu'elle représentait, pour être 
installée sur le lutrin (προσκννητάριον). E. E. Golubinskij range aussi parmi 
les «icônes de proskynèse» celles dites «des douze mois» (selon le calendrier 
ecclésiastique). A son avis, ces icônes remontent à l'époque de Basile 
II (975-1025). C'est sur ordre de cet empereur que fut dressé le célèbre 
Ménologe3. Quant à la place des «icônes de proskynèse» E. E. Golubinskij 
admettait deux possibilités : elles étaient installées soit au-dessus de 
l'architrave, soit sur une planche spéciale, attachée à cette dernière4. 

Un document des plus intéressants, l'inventaire (απογραφή) des pro­
priétés du monastère russe Saint Pantaléon au Mont Athos5 , mentionne 
aussi des icônes du templon. Cet inventaire, dressé le 14 décembre 1142, 
cite plus de 90 icônes, y compris une Déisis, douze Fêtes et les icônes des 
douze mois. En ce qui concerne les Fêtes, ce document les rattache 
directement au templon. 

Quant aux icônes byzantines des XI-XII e s siècles, il n'est pas dif­
ficile de se persuader, en les étudiant, que quelques-unes avaient fait 

1. J. von S o h l o s s e r , Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendländi­
schen Mittelalters, Wien, 1896, S. 207 (Leo Marsicanus, Chronicon Monasterii Casi-
nensis, cap. 32: «Sub qua nimirum trabe V numero teretes iconas suspendit, XIII 
vero quadratas paris mensurae ac ponderis desuper statuit. E quibus videlicet X 
ex quadratis praedictus frater apud Constantinopolim crosso argenteo sculpsit»). 
Felicetti-Liebenfels (op.cit., S. 54) estime que ces icônes ont été ciselées sur l'argent, 
mais le texte ne le confirme pas directement. 

2. D u C a η g e, Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis, s.v. 
Προσκύνημα. 

3. E. G o l u b i n s k i j , op.cit., 1-2, p. 209-210. 
4. E. G o l u b i n s k i j , op.cit, 1-2, p. 209. 
5. Akty Ruskogo na sv. Afone monastyrja Svjatogo velikomuèenika Pan-

telejmona, Kiev, 1873, p. 50-67; Cf. Ν. Κ ο η d a k ο ν, Ruskaja ikona, III-I, p. 89-90; 
V. M o ä i n , Ruskie na Afone i rusko-vizantijskie otnosenija ν XI-XII vv., By-
zantinoslavica, 1950 (XI), p. 35-36. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 133 

partie du décor des tempia. Ce sont, en premier lieu, les icônes fort allon­
gées publiées par G. et M. Sotiriou représentant des Fêtes (PI. 36, fig. 12) 
et des scènes de la vie de Saint Eustrate ayant flanqué une Déisis '. Dans 
ce cas-là, les Fêtes et la Déisis faisaient partie d'un même registre, ce qui 
permettait de renoncer à la disposition en deux rangs. Mais elles pouvaient 
aussi bien former deux registres à part. Lorsque le cycle des Fêtes se 
composait d'icônes de proskynèse, c'était même nécessaire, car chaque 
fête devait être représentée sur un panneau à part, sans quoi il eût été 
impossible de déplacer l'icône pour l'installer sur le lutrin. Je suis enclin 
à classer à la catégorie d'icônes de proskynèse exécutées dans la technique 
des mosaïques la «Transfiguration» conservée au Louvre (fin du XI e-
début du XII e siècles). Ses dimensions (0,52 χ 0,36) sont celles des icônes 
de ce genre2. Pour ce qui est des Déisis formant un registre apart , parti­
culièrement typiques des tempia, deux icônes de ce genre se sont conser­
vées en Russie (PI. 36, fig. 13, 14). Peintes à la fin du XI I e ou au debut 
du XI I I e siècles, elles se rattachent à l'école de Vladimir et de Souzdal3. 
Sans nul doute, les deux icônes, fort allongées, avaient couronné les archi­
traves de clôtures de choeur qui différaient peu, à cette époque-là en 
Russie, des tempia byzantins. 

Deux icônes du XII e siècle, les archanges Michel et Gabriel repré­
sentés en buste, conservées à la Pinacothèque du monastère du Mont-
Sinaï, devaient avoir fait partie d'une Déisis qui se composait déjà de 
plusieurs pièces détachées4. La preuve: les têtes légèrement inclinées des 
archanges qui devaient avoir flanqué le Christ, la Vierge et le Précurseur. 

Nous ignorons malheureusement l'aspect des tempia en bois des 
XI e -XII e siècles. Ils prédominaient vraisemblablement dans les églises 
les plus pauvres et devaient ressembler aux tempia en marbre, mais ils 
comportaient sans doute des particularités qui les en distinguaient. 
Ainsi, une epistyle peinte pourrait tenir place de l'architrave en marbre, 
ce qui rendait inutile le second registre d'icônes, surtout lorsque la Déisis 
et les Fêtes étaient peintes, comme c'est le cas des icônes du Sinai, sur 
une planche. Mais ce serait une erreur de considérer ces icônes fort allon-

1. G. et M. S o t i r i o u , Icônes du Mont Sinai, II, fig. 87-116. 
2. V. L a z a r e ν, Istorija vizantijskoj iivopisi, I, p. 124, pi. XXXVI; E. 

C o c h e d e l a F e r t é , L'antiquité Chrétienne, Paris, 1958, p. 117-118 (avec 
une datation erronée: fin du Xlle début du XHIe siècles). 

3. V. L a s a r e f f , La scuola di Vladimir-Suzdal: due nuovi esemplari della 
pittura da cavaletto russa dal XII al XIII secolo (per la storia dell'iconostasi), Arte 
Veneta, 1956 (X), pp. 9-18. 

4. G. et M. S o t i r i o u , op.cit., I, p. 87-88, II, fig. 72-73. 



134 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

gées uniquement comme des epistyles de tempia en bois 1. C'était une 
fonction qu'elles pouvaient remplir, mais elles pouvaient en plus orner 
les architraves des tempia en marbre, ce qui a déjà été suggéré par E. E. 
Golubinskij2. Dans ce cas, elles assumaient pn» tellement la fonction des 
images en relief de l'architrave qui furent évincées, aux XI-XII e s siècles, 
par une décoration purement ornementale. D'où la nécessité de garnir 
l'architrave, sans quoi la partie supérieure du templon aurait été dé­
pourvue d'images saintes. 

Le templon byzantin des XI-XII e s siècles se présente donc comme 
suit: un portique en marbre flanqué d'icônes (mosaïques ou fresques) 
qui se trouvent sur les piliers Est. Les icônes s'inscrivent dans des arcades 
sculptées. A gauche, c'est la Vierge de l'intercession (elle était repré­
sentée, dans la plupart des cas, comme Παναγία ή Παράκλησις), à droite, 
le Christ ou le patron de l'église. Les intercolonnements, encore libres 
d'icônes, étaient fermés par des rideaux en soie ornés d'images de grif­
fons, de lions et d'aigles héraldiques3. Le portillon du templon, de faible 
hauteur, était décoré de la scène de l'Annonciation et, peut-être, d'images 
des Evangélistes *. L'architrave pouvait être garnie soit d'une icône 
très allongée se composant d'une Déisis et des Fêtes, soit de deux ran­
gées de petites icônes; icônes de proskynèse, figurant les Fêtes, et icônes 
de la Désisis qui comprenaient le Christ, la Vierge, Saint Jean-Baptiste 
et les archanges représentés en buste. Très vraisemblablement, le templon 
n'a plus évolué aux XI e et au XI I e siècles. Il est possible que certaines 
architraves aient été dépourvues d'icônes, car l'idée de la Déisis était 
exprimée, avec suffisamment de clarté, par la Vierge de l'intercession et 
le Chirst des piliers Est flanquant le templon. 

Si au XI e et au XI I e siècles la clôture de chœur comportait un mini­
mum d'icônes, la période suivante fut marquée par une poussée icono-
phile: les icônes commencèrent leur conquête du templon. Elle était 
lente, cette conquête, car les Byzantins, conservateurs, n'étaient pas 

1. Cf. A. G r a b a r , Cahiers Archéologiques, 1959 (X), p. 316. 
2. E. G o l u b i n s k i j , op.cit, 1-2, p. 205-206. 
3. De tels tissus aux zodia sont mentionnés à l'inventaire sus-cité des biens 

du monastère Saint Pantaléon à l'Athos (p. 60-61 ) et à l'inventaire de 1201 du trésor 
et de la bibliothèque du monastère de Patmos (C h. D i e h 1, Le trésor et la Biblio­
thèque de Patmos au commencement du 13e siècle, Byzantinische Zeitschrift, 1892 
(I), p. 495). 

4. Cf. A. G r a b a r, Deux notes sur l'histoire de l'iconostase d'après des 
monuments de Yougoslavie, Recueil de travaux de l'Institut d'Etudes Byzantines, 
1961 (7), p. 14-17, fig. 1-4. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 135 

enclins à renoncer à des traditions séculaires. Comme ils étaient habitués 
à des clôtures de chœur de faible hauteur, ils évitaient, autant que pos­
sible, de les surcharger d'icônes. D'où la tendance de disposer en un rang 
les panneaux de la Déisis et ceux des Fêtes. Cette pratique permettait 
de se limiter à une rangée d'icônes. La même tendance explique pro­
bablement le fait que les icônes figurant la Vierge et le Christ n'avaient 
pas leur place sur le templon, mais sur les piliers Est qui le flanquaient. 
Ajoutons-y que ces icônes doublaient souvent, comme nous l'avons déjà 
vu, la Déisis traditionnelle de l'architrave, ce qui rendait superflue la 
représentation de ce sujet sur l'épistyle ou au-dessus d'elle. La clôture 
de chœur en marbre, ornée de tissus de soie précieux, était, pour les 
Byzantins de cette époque-là, une valeur esthétique en soi. La beauté 
des proportions et la sobre harmonie des lignes architecturales charmaient 
l'œil des fidèles. C'est pour cela qu'ils s'opposaient, avec tant d'obstina­
tion, aux tentatives de faire du templon un simple support d'icônes. 
C'est ce qui a eu lieu, malgré leur résistance, probablement, vers la moitié 
du XIV e siècle. A cette époque-là, l'art était à ce point influencé par les 
idées des hésychastes, que la lutte contre les icônes était pratiquement 
impossible. Les icônes envahirent donc le templon qui commença à se 
transformer en iconostase. Cette évolution qui débuta à Byzance devait 
se terminer en Russie. 

Les Byzantins du XVe siècle ajoutaient au templon un sens symbo­
lique et mystique très complexe. Nous en jugeons d'après les témoigna­
ges, des plus intéressants, de l'archevêque Syméon de Théssalonique (dé­
cédé en 1429)1. Le templon qu'il appelle τα διάστνλα montre la limite entre 
le monde sensible (la nef) et le monde intelligible (le sanctuaire), comme 
le firmament divise l'ordre spirituel du monde matériel. Le sanctuaire est 
le monument du Christ (το μνήμα τοϋ Χρίστου), la table d'autel est 
son tombeau, l'ambon est la pierre enlevée du Sépulcre. Dans la partie 
haute du templon, l'image du Christ placée entre sa Mère et Saint Jean-
Baptiste, celles des anges, des archanges et des saints montrent que 
« c'est ainsi que le Christ est au ciel avec ses saints, qu'il est avec nous 
toujours et qu'il viendra ». Quant au rideau, il symbolise le ciborium 
céleste, résidence des anges et des saints. 

Les images ornant la partie haute du templon, mentionnées par 
Syméon de Théssalonique, n'étaient autre chose que les icônes d'une 
Déisis développée, aux personnages représentés en buste, installée sur 

1. S y m é o n T h e s s a l o n i c , De sacro tempio, cap. CXXXVI, Migne, 
P.G., 155, col. 345-347. 



136 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

l'architrave. Le rhéteur Théodore Pediasimos l, un contemporain de 
Syméon de Thessalonique, mentionne aussi ces icônes typiques des 
XIV-XVes siècles en faisant la description d'un templon qu'il désigne 
par l'expression «le portique du bêma» (ή στοά τον βήματος). Les figures 
de ce templon exécutées en mosaïque sur fond d'or se groupaient autour 
d'une Déisis qui comprenait les portraits des douze apôtres et où le 
Précurseur était remplacé par Théodore Stratélate. Une Ascension sur­
montait la Déisis. Comment faut-il interpréter cette description? Le 
rhéteur Théodore parlait évidemment des icônes en mosaïque qui or­
naient les piliers Est flanquant le templon. L'architrave portait une 
Déisis développée surmontée d'une « Ascension » qui faisait probablement 
partie du registre des Fêtes. Quoi qu'il en soit, une chose est incontes­
table: le rhéteur Théodore ne se représentait pas le templon en dehors 
de ces deux rangées d'icônes qui l'ornaient: celle de la Déisis et celle des 
Fêtes. 

Les restes des clôtures de chœur purement byzantines de la fin du 
XI I I e et du XIVe témoignent avec évidence que les icônes avaient gardé 
leur place sur les piliers Est flanquant le templon. Tout ceci nous amène 
à la conclusion que les intercolonnements restaient libres, même à cette 
étape tardive de l'évolution du templon. Kalenderhané Djami n'a pas 
gardé sa clôture de chœur, mais des fragments de l'encadrement des 
icônes qui se trouvaient jadis sur les piliers Est (l'architrave, les pilastres, 
le ressaut s'appuyant sur deux demi-colonnes)2 se sont conservés. 
Porta Panaghia, en Thessalie3 (années 80 du XI I I e siècle) et Kahrié-
Djami4 portent encore, sur les piliers Est, des icônes en mosaïque. 

1. S p. L a m b r o s , Νέος Έλληνομνήμων, XV, σ. 171-174. Cf. L. Β r é h i e r, 
Ancienne clôture de chœur, p. 55. 

2. E. F r e s h f i e 1 d, Notes on the Church now called the Mosque of the 
Kalenders at Constantinople, Archaeologia, 1897 (LV), pp. 433-434, pi. XXIX-
XXXII; Ν. Ο k u n e v, op.cit., p. 12; S. E y i e e, Istanbul. Petit Guide à travers 
les monuments byzantins et turcs, Istanbul, 1955, p. 54 (avec bibliographie anté­
rieure). 

3. Ν. Κ ο n d a k ο v, Licevoj ikonopisnyj podlinnik. Tome I. Ikonografija 
Gospoda Boga i Spasa naàego Iisusa Khrista, S. Peterbourg, 1905, p. 33, fig. 50; 
Ν. K o n d a k o v , Ikonografija Bogomateri, II, Petrograd, 1915, p. 282-284, fig. 
154; A. O r l a n d o s , Άρχεϊον των Βυζαντ. Μνημείων της'Ελλάδος, 1935, σ. 5-40; 
S. B e t t i n i , La pittura bizantina, II, Firenze, 1939, pp. 32-34. 

4. Kahrié-Djami, publié par l'Institut Archéologique Russe à Constantinople, 
pi. LXVIII, LXXVII, LXXXVIII - 2,3; Ν. Ο k u n e v. op.cit., p. 12,13; P. U n d e r ­
w o o d , Notes on the Work of the Byzantine Institute in Istanbul: 1955-1956, 
Dumbarton Oaks Papers, 1958 (XII), pp. 282-283, fig. 16-17. 



V. LASAREPF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 137 

A Porta Panaghia, la Vierge à l'Enfant et le Christ sont repré­
sentés dans une position strictement frontale. L'encadrement est constitué 
par des colonnettes à nœud sur lesquelles retombe un arc entouré d'un 
fin ornement ajouré. Les icônes en mosaïque de Kahrié-Djami possé­
daient aussi des encadrements en relief. Une image sculptée s'est conser­
vée au-dessus de la Vierge: le buste du Christ s'incrivant dans un demi-
cercle encadré de feuilles d'acanthe sculptées. Cet encadrement somptueux 
est surmonté de deux bustes d'anges. Ce qui distingue les icônes en mo­
saïque de Kahrié-Djami, c'est leur disposition inhabituelle: l'image du 
Christ orne le pilier Nord-Est (à la gauche des fidèles), celle de la Vierge, 
le pilier Sud-Est (à leur droite). Une inscription s'est conservée autour 
de la tête de la Vierge : Μ(ήτ)ηρ Θ(εο)ν ή χώρα τοΰ αχώρητου. Cette 
inscription, comme d'ailleurs le type iconographique de la Vierge qui 

tient dans ses bras l'Enfant bénissant, n'ont aucun rapport à l'idée de la 
Déisis (l'intercession)1, ce qui nous autorise à penser que la Déisis se 
trouvait quelque part ailleurs, soit sculptée sur l'architrave, soit peinte 
sur une planche en bois qui couronnait le templon. Quant aux inter-
colonnements de la clôture de chœur, ils étaient, selon toute évidence, 
encore libres d'icônes. Les fragments de la clôture de chœur de Mistra 
(la Métropole et la Peribleptos)2 nous amènent aux mêmes conclusions 
(PI. 37, fig. 16 -18). Les piliers Est de ces églises ont gardé les encadre­
ments en relief des icônes qui s'y trouvaient jadis dont quelques-unes 
avaient peut-être été taillées dans de la pierre. Si des icônes avaient orné 
le templon, elles n'avaient sûrement garni que sa partie supérieure. La 
Déisis du XI I I e siècle, en parfait état de conservation, provenant du 
monastère du Sinai3, permet de se faire une idée des icônes de ce genre 
(PL 36, fig. 15). Cette Déisis se présente comme une planche allongée 
(1,66x0,44). Les bustes du Christ, de sa Mère et de Saint Jean-Baptiste 

1. Au sujet de l'épithète figurant sur l'icône, ayant un caractère purement 
symbolique, révélateur des goûts personnels de Théodore Métochite, voir F. S ehm it, 
Kakhrie-Dzami, I. Istorija monastyrja Khory. Arkhitektura meieti. Mozaiki nar-
fikov, S. Peterbourg, 1906, p. 205-211; N. K o n d a k o v , Ikonografija Bogomateri, 
II, p. 112-114. 

2. G. M i l l e t , Monuments byzantins de Mistra, Paris, 1910, pi. 43-2, 44-1-3, 
45, 49-1, 3, 6, 9. Cf. pi. 51-11, 12, 52-5, 7, 10, 11, 15, 21, 53-6, 54-20, 56-7, 9-14, 
57-4,6,59-1,2,5,60-19. Les fragments provenant de la Métropole sont rattachés 
au début du XrVe siècle, ceux de la Peribleptos, à la seconde moitié du XlVe siècle. 
Les fragments des architraves, très nombreux, sont dépourvus d'images figuratives, 
sans compter les fragments en provenance de l'église Sainte-Sophie où sont repré­
sentés un lion et un griffon déchirant un quadrupède terrassé. 

3. G. et M. S o t i r i o u , Icônes du Mont Sinai, I, p. 112-114, II, fig. 117-123. 



138 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

sont flanqués de ceux des apôtres Pierre et Paul, des quatre Evangéli-
stes et des saints Georges et Procope. Chacune des images s'inscrit dans 
un arc en creux. De telles icônes très allongées à l'horizontale ornaient 
les tempia des églises métropolitaines et provinciales. 

Les monuments serbes nous permettent, mieux que les autres, de 
suivre l'évolution de la clôture de chœur à l'époque des Paléologues, car 
ils sont relativement plus nombreux. Plusieurs églises ont gardé, sur les 
piliers Est, les restes des encadrements en relief des icônes de la Vierge 
et du Christ qui les garnissaient autrefois: l'église Saint-Georges à Staro-
Nogaricmo ', l'église de la Dormition du monastère de Studenica (fin 
du XI I e siècle)2, l'église du monastère de Sopoòani (vers 1265)3, l'église 
de la Vierge à Matejic (milieu du XIV e siècle) *. Autant de preuves, 
semblerait-il, du fait qu'il n'était pas prévu, primitivement, d'installer 
des icônes dans les intercolonnements. Mais il existe des témoignages qui 
contredisent cette conclusion: l'église Saint Georges a gardé deux icônes 
placées précisément dans les intercolonnements. Ce sont des fresques 
peintes sur de minces parois en maçonnerie qui ferment les intercolon­
nements. A gauche, on aperçoit Saint Georges, patron de l'église, à 
droite, la Vierge tenant l'Enfant qui joue (avec l'épithète «Pelagonitissa»). 
Ces icônes, quand ont-elles été installées dans les intercolonnements? 
Nous ne le savons pas au juste: soit entre 1313 et 1318, lorsque l'église fut 
radicalement reconstruite par le roi Milutine et décorée de peintures 
murales, soit vers le milieu du XIV e siècle, ce qui est beaucoup plus 
vraisemblable6. Deux autres clôtures de chœur, contemporaine et posté-

1. Ν. Κ ο η d a k ο v, Makedonija, Saint-Pétersbourg, 1909, p. 199, fig. 135; 
N. Oku η e ν, op.cit., p. 7; A. G r a b a r, Deux notes sur l'histoire de l'ico­
nostase, p. 17-18; R. H a m a n n - M a c L e a n und H. H a l l e n s i e b e n , 
Die Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien vom 11 bis zum frühen 14 
Jahrhundert, Giessen, 1963, Abb. 277, Plan 31. Voir, au sujet des types des clôtures 
de chœur en Serbie Ζ. S i m i £ e ν a, Iconostase à Bela Grkva de Karan avec la 
Sainte Vierge Tricheïra, Starinar, 1932 (VII), p. 13-35. 

2. N. Okunev, op.cit., p. 13. 
3. N. Okunev, op.cit., p. 13. 
4. N. Okunev, op.cit., p. 13. 
5. Il est très peu vraisemblable que la vieille clôture de chœur du Xle siècle 

se soit conservée après la reconstruction fondamentale de l'église Saint Georges par 
le kral Milutine, comme le suppose G. Boäkovic" (Starinar, 1931, p. 173-176; Glasnik 
de la Soc. Scient, de Skopje, 1932, p. 212-223). Les images de Saint Georges et de la 
Vierge Pelagonitissa diffèrent, d'après la manière d'exécution, des fresques d'avant 
1318. Voir Ν. Β e 1 j a e v, Obraz Boi'ej Materi Pelagonitissy, Byzantinoslavica, 
1930. (II), p. 386-394. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 139 

tieure à celle-ci, se sont conservées à l'église du monastère de Deiani1 

et à l'église de Saint Démétrius (Markov manastir, près de Skopje)2. 
A Deöani, les intercolonnements du templon ont gardé quelques-unes des 
vieilles icônes (le Christ, la Vierge Eleousa, le Précurseur, Saint Nicolas 
et l'archange Gabriel représentés en pied)3. Ces icônes ayant des dimen­
sions inhabituelles (0,56x1,64) furent peintes spécialement pour la 
clôture de chœur: elles étaient destinées à garnir les intercolonnements. 
Ainsi, vers le milieu du XIVe siècle, les baies entre les colonnettes des 
tempia commencèrent à se remplir d'icônes. Le templon évoluait rapide­
ment, en grandissant non seulement en largeur, mais aussi en hauteur. 
Au cours de cette évolution, la clôture de chœur se transformait petit 
à petit en un simple support d'icônes. C'est ce qui marqua la naissance 
de l'iconostase. 

Il serait naïf de relier aux tempia presque toutes les icônes du XIVe 

siècle qui nous sont parvenues, comme le fait Felicetti-Liebenfels *. 
Rappelons que l'inventaire de 1142 mentionne plus de 90 (sic!) icônes 
appartenant à une seule église du monastère de Saint Pantaléon au 
Mont-Athos5. Toutes les icônes n'étaient pas destinées à orner le tem­
plon; il y en avait qui étaient installées au pied des piliers, le long des 
murs et sur les pupitres confectionnées spécialement pour elles. Nous 
sommes autorisés à classer parmi les icônes du templon seulement celles 
qui avaient la forme, les dimensions et le sujet requis. Le plus souvent, 
c'était l'image de la Vierge et celle du Christ, plus rarement, celle du 
saint patron de l'église et des fêtes locales. Elles étaient placées au rang 
inférieur, de deux côtés de la porte sainte; leurs dimensions variaient, 
approximativement, de 1,00 à 1,58 en hauteur et de 0,70-0,90 à 1,25 en 
largeurlî. Au-dessus de l'architrave, on installait les icônes des Fêtes. 

1. N. O k u n e v, op.cit., p. 7; V. P e t k o v i i et G. Β ο ä k ο Y i ί, 
Deöani, I, Beograd, 1941, p. 98-100, 210, pi. XIII, LXVII, LXVIII, LXIX, LXX. 

2. Ν. Κ ο η d a k ο v, Makedonija, p. 184, fig. 120; Ν. Ο k u η e ν, op.cit., p. 7. 
3. M. C o r o v i d - L j u b i n k o v i c " , Les icônes de l'école de Ped, Beo­

grad, 1955, p. 3-4, fig. 1, pi. I-II; S. R. a d ο j δ i 6, Icônes de Serbie et de Macédoine, 
Beograd, 1961, p. XI, n. 31, 33, 38-41; V. D j u r i d, Icônes de Yougoslavie, Belgrade, 
1961, p. 102-104, 37-39, nn. 30-33 (avec bibliographie antérieure). Les icônes de 
Dedani ont été peintes vers 1350. 

4. W. F e l i c e t t i - L i e b e n f e l s , Geschichte der byzantinischen Ikonen­
malerei, OIten-Lausanne, 1956, S. 76-88. 

5. Akty Russkogo na svjatom Afone monastyrja sv. velikomudenika Pante-
leimona, Kiev, 1873, p. 54-55. 

6. Voir V. D j u r i d, op.cit., p. 98-99, n. 23, p. 94-95, n. 17, p. 93-94 n. 16. 
Ce serait une erreur de considérer toutes les vieilles icônes de la Vierge et du Christ, 



140 V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

Elles n'étaient pas grandes (les Fêtes de l'église de la Vierge Peribleptos 

d'Ochrid ont les dimensions de 0,46 à 0,38)T. Le templon était couronné 

d'une Déisis peinte soit sur une planche très allongée (de telles icônes 

se sont conservées à l'église de l'Ascension à Mborje *, au monastère de 

Zrze, près de Prilep3, à l'église Saint Georges de Korea ', au Musée 

National d'Ochrid5 et ailleurs), soit représentée sur des panneaux dé­

tachés (La Déisis de Chilandari se composait de onze pièces de 0,99 χ 

0,74fi, celle du monastère Vysotskij à Serpukhov comprenait sept icônes 

de 1,45 - 1,49x0,93-1,06, peintes à Constantinople, sur commande de 

l'higoumène Athanase)7. Les icônes des Fêtes et de la Déisis disposées 

sur l'architrave pouvaient l'agrandir en hauteur d'un mètre et demi, 

tout au plus de deux mètres. Or ce n'était pas suffisant pour clore la 

baie de l'arc triomphal. Il ne convient pas d'oublier, en discutant des 

iconostases évoluées, que Byzance n'en a pas connu de vraiment hautes, 

se présentant comme un mur d'icônes qui ferme la baie de l'arc triomphal. 

Les Serbes et les Bulgares ignorèrent aussi, pendant une longue période, 

les hautes iconostases8. 

incorporées aux iconostases postérieures, comme ayant appartenu aux tempia pri­
maires. En règle générale, ces iconostases en bois comprenaient la plupart des icônes 
de l'église et, très souvent, celles des églises avoisinantes. 

I . V . D j u r i d, op.cit., p. 88-90, nn. 9-12. Début du XlVe siècle. 
2. La Déisis est flanquée d'apôtres aux têtes tournées de différents côtés. 

Toutes les images se détachent sur un fond rouge. Fin du XlVe siècle (l'église fut 
décorée de peintures murales en 1390). 

3. V. D j u r i d, Über den «din» von Chilandar, Byzantinische Zeitschrift, 
1960 (53), S. 348. La Déisis est accompagnée d'images des douze apôtres représentés 
en buste. Oeuvre du métropolite Jovan (1393-1394). 

4. Cette Déisis inédite se rapporte à la fin du XlVe ou au début du XVe siècle. 
5. S. R a d O j δ i d, Icônes de Serbie et de Macédoine, nn. 72, 73. Fin du XVe 

siècle. Les apôtres, représentés en buste, sont tournés de différents côtés. 
6. V. D j u r i d, Über den «din» von Chilandar, Byzantinische Zeitschrift, 

1960 (53), S. 333-35 (avec bibliographie antérieure). Radojdid rattache la Déisis 
de Chilandari aux années 1375-1380, Djurid propose une autre date: vers 1360. 

7. V. L a ζ a r e v, Novye pamjatniki vizantijskoj Zivopisi XIV veka. I. 
Vysotskij din, Vizantijskij Vremennik, 1951 (IV), p. 122-131. Les icônes de la Déisis 
du monastère Vysotskij, conservées à la Galerie Tretiakov et au Musée Russe, ont 
été peintes entre 1387 et 1395. — Il est possible que deux icônes des XIV-XVes siècles 
conservées à la Pinacothèque du monastère du Sinai (G. et M. S ο t i r i ο u, Icônes 
du Mont Sinaï, I, p. 181, 207-208, II, fig. 199, 237), aient fait partie d'une Déisis aux 
personnages en buste. La première (0,45x0,31) représente la Vierge en prière, la 
seconde (1,05x0,75), l'archange Gabriel. La Déisis géorgienne aux personnages 
en buste (Musée National de Tbilissi ), qui provient d'Ubisi, se rattache à la fin du XlVe 
siècle. 

8. Dans son ouvrage «Quelques icônes de la vieille iconostase de Gradanica 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 141 

Il est regrettable que les premiers tempia en bois ne nous soient 
pas parvenus. Le matériel publié par G. Sotiriou * est insuffisant; il ne 
permet pas de faire des conclusions généralisantes. La conception du 
templon en bois différait peu de celle des tempia en marbre: les mêmes 
parapets, colonnettes et architraves. Ces dernières, se composant de deux 

datant du XlVe siècle et le problème de l'inconostase haute au moyen-âge en Serbie» 
(Zbornik Narodnog Museja 1958-1959 (II), p. 135-152), M. Corovid - Ljubinkovid 
affirmait à tort que les savants russes, moi, en particulier, contestaient l'existence 
de hautes iconostases à Byzance et en Serbie (elle le faisait, probablement, pour cette 
raison qu'elle ignorait les iconostases en bois russes). En effet, je n'admets pas que 
des iconostases hautes à r e g i s t r e s m u l t i p l e s qui auraient e n t i è r e m e n t 
rempli l'arc triomphal aient existé à Byzance et dans les pays slaves méridionaux 
avant le XVIe siècle. Quant aux iconostases byzantines à trois rangées, elles ont été 
créées au XI-XIIes siècles et ont beaucoup évolué aux époques postérieures, aux 
XrV-XVes siècles. Je tiens à souligner que les icônes byzantines, tant de la Déisis 
que des Fêtes, n'étaient pas grandes, alors qu'en Russie la hauteur additionnée de 
ces deux rangées a déjà atteint quatre mètres et demi au début du XVe siècle. En 
particulier, les icônes de la Déisis de Gradanica, publiées par Corovid-Ljubinkovid, 
mesurent 0,77 (cf. les icônes de Théophane le Grec: 2,10!). V. Djurid (Byzanti­
nische Zeitschrift, 1960, S. 348) conteste judicieusement la datation des icônes 
de Gradanica (vers 1387). Il est enclin de les rattacher au XVIe siècle. 

Les tempia byzantins des XIV-XVes siècles avaient, comme à l'époque précé­
dente, des portillons en bois sur lesquels était représentée l'Annonciation et, plus 
rarement, les apôtres. Leur hauteur était d'environ un mètre et demi. Cf. G. S o t i ­
r i o u , La sculpture sur bois dans l'art byzantin, Mélanges Charles Diehl, II, Paris, 
1930, p. 175-177; V. L a z a r e ν, Κ voprosu ο «gredeskoj manere», italo-gredeskoj 
i italo-kritskoj äkolakh 2ivopisi, E2egodnik Instituta Istorii Iskusstv Akademii Nauk 
S.S.S.R., 1952, p. 157, 163; A. X y n g o p o u l o s , Βημόθυρον κρητικής τέχνης εις 
την Θεσσαλονίκην, Μακεδόνικα, 1954 (Γ'), α. 1-10; M. C h a t z i d a k i s , L'icône 
byzantine, Saggi e memorie di storia dell'arte, 1959 (2), p. 32, fig. 21. 

Le couronnement du templon par un Crucifix ou par une icône du même sujet, 
obligatoire, selon Konstantynowicz, est à prouver lorsqu'il s'agit des époques hautes, 
d'autant plus qu'aucun crucifix byzantin ne nous est parvenu. 

Le célèbre rideau (καταπέτασμα) de Chilandari (1399) permet de se faire une 
idée de ce qu'étaient les rideaux des portes saintes au XlVe siècle. Ce rideau est dé­
coré d'une variante de la Déisis: Christ-évêque bénissant, flanqué de deux anges, 
de Jean Chrysostome et de Basile le Grand tenant des rouleaux. Voir Ν. Κ ο n d a -
k ο v, Pamjatniki khristianskogo iskusstva na Afone, p. 244-246, pi. XXXIX; G. 
M i l l e t , Broderies religieuses du style byzantin, Paris, 1947, p. 76-78, pi. CLIX-
CLXI (avec bibliographie antérieure). 

1. G. S o t i r i o u , La sculpture sur bois dans l'art byzantin, Mélanges 
Charles Diehl, II, Paris, p. 171-174, fig. 1, 2. Victoria and Albert Museum garde une 
iconostase en bois du XVIe siècle, en excellent état de conservation, provenant de 
Chypre. Voir L. Β r é h i e r, La sculpture et les arts mineurs byzantins, Paris, 1936, 
p. 80-81, pi. XLII. 



142 V. LASARE FF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 

planches reliées par une balustrade ajourée, étaient finement ouvragées. 
C'est probablement dans les intercolonnements des tempia en bois qui 
furent installées les premières icônes. Avec le temps, ils évincèrent tout 
à fait les tempia en marbre. Ces derniers n'étaient pas capables de sup­
porter beaucoup d'icônes; par ailleurs, ils étaient presque toujours 
cachés derrière des iconostases en bois, érigées devant eux aux époques 
postérieures. L'apparition tardive des hautes iconostases explique le 
refus des Byzantins de se servir de ce terme pour désigner la clôture de 
chœur. Ce terme s'employait primairement pour nommer les crémaillères 
auxquelles étaient accrochées les icônes et les pupitres spéciaux (analo-
ghia) sur lesquels elles étaient placées l. Ce n'est que beaucoup plus tard 
que le terme είκονοστάσιον ou είκονόστασις vint à désigner la clôture de 
chœur tout entière2. 

Les Russes empruntèrent la forme de la clôture de chœur aux 
Byzantins; cela ne fait aucun doute. C'est encore aux Byzantins qu'ils 
doivent les thèmes du templon (la rangée locale, les Fêtes, la Déisis). 
Mais l'iconostase russe a vite acquis une envergure monumentale qui 
n'est pas byzantine. Les personnages de la Déisis grandissaient rapide­
ment: en 1405, ils mesuraient déjà 2,10 (l'iconostase de la cathédrale de 
l'Annonciation au Kremlin de Moscou due à Théophane le Grec, à Prokhor 
de Gorodec et à Andrej Rublev)8; trois ans plus tard, ils atteignirent 
3,14 m (l'iconostase de la cathédrale de la Dormition à Vladimir, peinte 
par Andrej Bublev et Daniil Cernyj) *. Les icônes des Fêtes augmentaient 
en proportion (la cathédrale de l'Annonciation: 0,80 χ 0,61; la cathédrale 
de la Dormition : 1,25 X 0,92) *. Les dimensions des icônes de la Déisis 
en provenance de Zvenigorod, attribuées à Andrej Rublev, ne sont pas 
non plus typiques des tempia byzantins : 1,60 χ 1,096 (les personnages 
de cette Déisis sont représentés en buste). Comment définir cette ten­
dance? Il ne s'agit pas d'un agrandissement mécanique, quantitatif, 
mais d'un accroissement qualitatif, d'un rapide développement du prin-

1. Cf. J. Κ ο η s t a η t y η ο w i c z, op.cit., S. 33; L. Β r é h i e r, op.cit., p. 52. 
2. Au sujet des iconostases grecques et serbes postérieures, voir A. X y η g ο­

ρ ό u 1 ο s, Σχεδίασμα ιστορίας της θρησκευτικής ζωγραφικής μετά την άλωσιν, 'Αθήναι, 
1953, σ. 130-134; M. C h a t Ζ i d a k i s, Ό ζωγράφος Ευφρόσυνος, Κρητικά Χρονικά, 
1956 (Γ), σ. 276-281; M. C o r o v i d - L j u b i n k o v i d , L'iconostase de l'église 
de Saint Nicolas à Velika Hoda, Starinar, 1958-1959 (IX-X), p. 169-179. 

3. V. L a z a r e v, Feofan Grek i ego äkola, Moscou, 1961, p. 86-94, pi. 88-111. 
4. V. L a z a r e v , Andrej Rublev, Moscou, 1960, p. 14-15. 
5. Ibid., p. 15. 
6. Ibid., p. 8-9. 



V. LASAREFF: Trois fragments d'épistyles peintes et le templon byzantin 143 

cipe monumental aboutissant à une qualité esthétique nouvelle. L'ordon­
nance rigoureuse de l'iconostase dont la composition est nettement orien­
tée vers l'axe central; l'importance accrue de la silhouette; un coloris 
clarifié, limpide, majeur; l'atténuation des tendances ascétiques — autant 
de qualités qui distinguent l'iconostase russe de la byzantine. Lorsque 
d'autres rangées se sont ajoutées à celle de la Déisis et à celle des Fêtes 
(le rang des prophètes, celui des patriarches, celui des chérubins, celui 
de la Passion et celui des apôtres), l'iconostase est devenue un ensemble 
monumental sans pareil. On ne saurait lui trouver d'analogies même 
approximatives à Byzance. Mais c'est déjà un nouveau problème dont la 
solution n'est possible que dans le cadre de la civilisation de la Russie 

V. LASAREFF 

1. Lorsque j 'ai parlé de l'évolution du templon, j 'ai passé sous silence, consciem­
ment, les clôtures de chœur en maçonnerie se présentant comme des parois massives 
percées d'arcs, véritables murs de séparation entre l'abside et la nef. Ces murs sépa-
ratifs n'étaient pas décorés d'icônes, mais de fresques dont les sujets ont été très 
particuliers, différant de ceux des icônes. De telles clôtures de chœur en maçonnerie 
se développaient parallèlement aux iconostases en bois. Je me propose de consacrer 
un ouvrage spécial à ce problème. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

