AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

Tou. 4 (1966)

AeAtiov XAE 4 (1964-1965), MNMeplodog A'. Ztn pvriun tou Newpyiou A. Zwtnpiou (1881-1965)

AEATION

THE

XPIZTIANIKHE APXAIOAOTIKHZ
ETAIPEIAZ

NEPIOAOE 4'-TOMOL &'
17464-1745

AGHMNAI
1766

Tpia TpRpata {wypapLoPEVWV EMOTUALWYV Kal TO
Bulavtivo TEUMAO (Tiiv. 31-37).

Victor LASAREFF

doi: 10.12681/dchae.760

BiBALoypa@ikn avagopa:

LASAREFF, V. (1966). Tpia Tufjuata {wypadpLlouevwy eMOTUAwV Kat To BulavTivo TEPTAo (rilv. 31-37). AeAtiov g
Xpiotiavikn G ApxatoAoyiknG Etatpeiag, 4, 117-143. https://doi.org/10.12681/dchae.760

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpooBaon: 14/02/2026 14:38:34




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Trois fragments d’ épistyles peintes et le templon
byzantin (pl. 31-37)

Victor LASAREFF

AeAtiov XAE 4 (1964-1965), ITeptodog A'. Lt pvrurn tov
I'ewoytov A. Zwtrnopiov (1881-1965)e LeA. 117-143

AOHNA 1966

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




TROIS FRAGMENTS D’EPISTYLES PEINTES
ET LE TEMPLON BYZANTIN
(PL. 31-37)

On a fait plus d’une découverte scientifique importante depuis la
publication par E. E. Golubinskij de la documentation littéraire relative
a I’évolution de la cléture de cheeur & Byzance et dans la Russie ancien-
ne 1. Ces découvertes nous autorisent a réviser notre conception de 1’évo-
lution du templon et des origines de I’iconostase. Une de ces découvertes,
des épistyles peintes en provenance du Mont-Sinai dont la premiére
publication est due a G. et M. Sotiriou (c’est incontestablement un grand
mérite scientifique) 2, présente une importance toute particuliére sur ce
plan. Ces icdnes étroites et fort allongées devaient avoir servi d’architraves
de templa en bois ou bien elles étaient superposées a I’architrave des
clotures de cheeur en marbre. L’épistyle la plus longue parmi celles qui
nous sont parvenues du Sinai mesure 2,75 m; quant & la hauteur de ces
piéces, elle varie entre 0,35 et 0,45. Les sujets des planches sont assez
stables; le plus souvent, c’est une Déisis au centre, flanquée de Fétes ou
de scénes de la vie d’un saint. Ce qui fait la particularité de ces épistyles
peintes, c’est que chaque épisode s’inscrit dans un arc s’appuyant sur
deux colonnettes; le tout forme une sorte d’encadrement a la scéne
représentée.

Trois fragments d’icones (Pl. 31 - 33, fig. 1, 4, 5) s’ajoutent aux épi-
styles publiées par G. et M. Sotiriou; ils remplissaient incontestablement
la méme fonction. Selon toute évidence, ces frangments proviennent
d’Athos; ils ont été apportés par 'expédition de P. I. Sevast’janov 2.
N. P. Kondakov s’est trompé en définissant leur destination. Il soutenait
que la «Descente aux Limbes» et la «Pentecote» étaient les volets d’un tri-
ptyque et que les figures de ’apdtre Philippe, de Saint Théodore Stratélate

1. E. Golubinskij, Istorija ruskoj cerkvi, 2e édition, 1-2, Moscou,
1904, p. 195-215.

2. G.et M. Sotiriou, Icones du Mont Sinai, Athénes, 1958, I, p. 100-114,
11, fig. 87-125.

3. N. Kondakov, Ruskaja ikona, III-I, Prague, 1931, p. 96.



118 V. LasArerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

et de Saint Démétrius avaient fait partie de la frise murale d’une nef laté-
rale’; alors qu’il est évident que les trois fragments avaient appartenu a
deux épistyles dont la premiére représentait, en pied, des saints, et la
seconde, les Fétes. Le fait que chaque personnage et chaque scéne soient
encadrés d’arc et de colonnettes en est une preuve. Il est vrai que les
arcs et les colonnettes des épistyles du Mont-Sinai sont peints, alors que
ceux des fragments conservés a I'Ermitage sont en relief. C’est une diffé-
rence insignifiante. Les dimensions des picces dont la hauteur varie de
0,3240,42 témoigne aussi qu’il s’agit de fragments d’epistyles. Ainsi,
nos connaissances des images traditionnelles des épistyles s’enrichissent
d’un sujet: des saints représentés de face et en pied. Le choix des saints
a figurer était probablement fait par les personnes qui commandaient le
templon.

Le fragment aux saints conservé al’Ermitage est exécuté dans la fine
technique des miniatures (Pl. 31, fig. 1) 2. Son auteur, un bon peintre, fut
probablement lié & ’école de Constantinople. Les analogies stylistiques
les plus proches de sa maniére se rencontrent dans les miniatures de la
seconde moitié du XIe sicele et du début du XTIe siecle (Cf. le type du
visage de Saint Démétrius a celui de Saint Procope de Cod. Mosq. gr. 9,
fol. 72v. PL. 31, fig. 2, et & celui de Saint Mercure du Ménologe & Dochia-
riou, 5, fol. 216) 2. Les mosaiques de la méme époque (cf. le type du visage
de I’apdtre Philippe a celui de Saint-Etienne en mosaique provenant de
I'église Saint Michel & Kiev, vers 1108) * offrent aussi cette ressemblance
stylistique. Quant aux miniatures (Cod. Athen. 57, Vind. theol. gr. 154,
Parm. Palat. 5, Leningr. gr. 296 et beaucoup d’autres) °, nous y trouvons
des similitudes directes avec les colonnettes a nceud dont la forme aurait

1. N. Kondakov, op.cit., p. 101, 102.

2. Dimensions: 0,42%0,615. Voir M. Muratov, Ruskaja Zivopis’ do sere-
diny XVII veka, p. 145, 148 (dans «Istorija ruskogo iskustva», sous la rédaction de
I. Grabar, tome VI, Moscou); N. Sy &e v, Drevlekhranili§¢e pamjatnikov ruskoj
ikonopisi i cerkovnoj stariny pri ruskom Muzee, Starye Gody, 1916, janvier-février,
p. 8 N. Kondakov, op.cit.,, p.101; V. Lazarev, Istorija vizantijskoj Zivopisi,
I, Moscou, 1947, p. 126, 324; A. Bank, Iskustvo Vizantii v sobranii Gosudarst-
vennogo Ermitaza, Léningrad, 1960, p. 123, fig. 97-98.

3. Cf. V. Lazarev, Istorija vizantijskoj Zivopisi, I, pl. 132 g. Le manuscrit
est daté (1063).

4. Cf. V. Lazarev, op.cit., II, pl. 172.

5. Cf. P. Buberl, Die Miniaturenhandschriften der Nationalbibliothek in
Athen, Wien, 1917, Taf. IX; P. Buberl und H. Gerstinger, Die byzanti-
nischen Handschriften des X-XVIII Jahrhunderts der Nationalbibliothek in Wien,
Leipzig, 1938, Taf. VI-VII; V. Lazareyv, op.cit, II, pl. 144, 145, 156, 207.



V. LasArerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 119

été empruntée au bois, selon N. P. Kondakov®!. Le fragment conservé a
IErmitage doit étre rattaché a la fin du XIe - début du XIIe siécles.

Les deux autres pieces, la «Descente aux Limbes» (Pl. 32, fig. 4) et
la «Pentecote» (Pl. 33, fig. 5)2, datent d’une époque plus récente: fin du
XIIe-début du XIIIe siécles, & ’en juger d’aprés la maniére dans la-
quelle elles sont exécutées, large et un peu négligée, typique des ccuvres
d’écoles provinciales. Les compositions, plutot plates, disposées dans un
plan, manquent de relief; les visages aux nez uniformes, traditionnelle-
ment recourbés, sont peu différenciés; les contrastes entre les lumiéres et
les ombres sont exagérées, les couleurs sont vives, méme bigarrées. Il est
trés probable que les deux Fétes ont été peintes dans un des nombreux
ateliers athonites. Si I’épistyle se composait de douze Fétes flanquant
la Déisis centrale, sa longueur devait étre d’environ 2,50 3.

Les nombreuses découvertes faites au cours de ces derniéres dizaines
d’années dans le domaine de 1’étude des clotures de choeur médiévales
autorisent les historiens de I'art a associer les témoignages des sources
littéraires anciennes aux récentes trouvailles archéologiques, ce qui efit
été impossible au début du siécle. Il est regrettable que les auteurs
d’ouvrages récents de synthése consacrés aux templa byzantins, J. B.
Konstantynowicz ¢ et W. Felicetti-Liebenfels %, n’aient pas profité de cette

1. N. Kondakov, Pamjatniki khristianskogo iskustva na Afone, S. Peter-
bourg, 1902, p. 46. N. P. Kondakov a vu, parmi les vieux objets entassés dans la
remise de la Métropole d’Ochrid, des colonnettes & nceud en bois qu’il était enclin
a rapporter aux XIII-XIVes siécles.

2. Dimensions : 0,315%0,185; 0,32%0,185. Voir N. Syé&ev, op.cit.,
p- 8 0. Wulff und M. Alpatoff, Denkmailer der Tkonenmalerei, Hellerau
bei Dresden, 1925, S. 74-77, 264; N. Kondako v, op.cit.,, p. 101-102; V. L a z a-
rev, op.cit.,, I, p. 126, 325; A. Xyngopoulos, ‘O Ouvoroyinds elxovoypagindeg
Tomog the el tov “Adny %abéSov ol *Incol, *Emer. ‘Etorp. Bu{. Zrx., 1941, o. 115.

3. Il est possible que I’on retrouve, dans un des monastéres athonites, d’autres
fragments de I’épistyle en question et de la premiére épistyle. Prof. Manolis Chatzi-
dakis (L’icéne byzantine, Saggi e Memoirie di Storia dell’Arte, 1958-1959, 2, Venezia,
1959, p. 25, fig. 13, 14) publie I’épistyle peinte du XIIIe siécle (une Déisis avec les
archanges au centre, flanquée de Fétes), conservée & Vatopedi. D’aprés sa maniére
picturale, elle n’a rien en commun avec les fragments de I’Ermitage.

4. J. B. Konstantynowicz, Ikonostasis, Studien und Forschungen,
erster Band, Lwow (Lemberg), 1939.

5. W. Felicetti-Liebenfels, Entstehung und Bildprogramm des
byzantinischen Templons im Mittelalter, Festschrift W. Sas-Zaloziecky zum 60.
Geburtstag, Graz, 1956, S. 49-58. Cf. W. Felicetti-Liebenfels, Geschichte
der byzantinischen Ikonenmalerei, Olten-Lausanne, 1956, S. 73-88.



120 V. Laasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

possibilité. Ils ont suivi les sentiers battus en se limitant a citer des pas-
sages de manuscrits anciens auxquels ils se référaient sans faire mention
des ccuvres concrétes; par ailleurs, ils les interprétaient assez librement,
et cela au lieu de se servir du riche matériel en provenance des fouilles
archéologiques et d’icones anciennes, byzantines et russes, qui ont été
nettoyées a notre époque. C’est ce qui a incité, notamment, M. Felicetti-
Liebenfels a avancer des hypothéses absolument fantastiques, faites en
analysant non pas des icones byzantines, mais des monuments occiden-
taux créés sous d’autres cieux, dans une ambiance historique fonciére-
ment différente. Cette fagcon d’approcher le probléme qui nous intéresse
laisse bien des choses vagues et discutables. Or il est déja parfaitement
possible de préciser les étapes de ’évolution du templon byzantin et de
mettre en relief ses différences avec I’iconostase russe qui lui succéde.
Si ces différences avaient été précisées, il est fort douteux que I'un des
plus fins connaisseurs de la civilisation byzantine et affirmé que «der
vollstandige AbschluB des Altarraumes durch die hohen Bilderwinde
hat sich, anscheinend von Konstantinopel ausgehend, erst in der zweiten
Halfte des 14. Jh. angebahnt..».

On sait que les Byzantins se servaient de plusieurs termes pour
désigner la cloture de choeur?® Un seul a survécu: 7o téumiov. Il a été
emprunté par les Serbes (templo), les Bulgares (templo), les Romains
(timpld) et les Russes (tjablo). Ce terme se rencontre déja dans la Vie
du Prétre Philippe (VIIe si¢cle?)? et dans Pccuvre de Saint Théodore
Studite (vers 800)¢. Il est probable que le mot «templon» ne désignait
originellement, comme le suppose E. E. Golubinskij®, que I’architrave
portant les images de saints soutenue par des colonnes et qu’avec le
temps le sens du terme s’est étendu a la cloture de cheeur tout entiére.
L’origine du mot ne suscite aucun doute: il remonte au terme latin

1. F. Dolger, Monchsland Athos, Miinchen, 1943, S. 116.

2. Comme, par exemple, xdyxeia, didotvia, Odga, mepiotvia et d’autres. Voir
Du Cange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis, s.v. réumior;
E. Golubinskij, op.cit., 1-2, p. 196, 206; J. Konstantynowicz,
op.cit., S. 30-33; L. Bréhier, Anciennes clotures de chceur antérieures aux
iconostases dans les monastéres de I’Athos, Atti del V congresso internazionale di
studi bizantini, II, Roma, 1940, p. 52.

3. Acta Sanctorum Bollandiana, III, coll. 28-33. Cf. E. Golubinskij,
op.cit., 1-2, p. 208.

4. Theod. Studit., Tambi de variis argumentis, Migne, P.G., 99, col. 1796 A.

5.E. Golubinskij, op.cit,, 1-2, p. 205-208. E. E. Golubinskij suppose
que le sens du mot «templon» s’est étendu plus tard aux icones installées sur I’archi-
trave. Mais ce n’est qu'une hypothése.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 121

«templum» qui désignait non seulement le temple, mais aussi des poutres
droites en bois, posées en travers des chevrons de la toiture .

Grace aux fouilles archéologiques, la forme des clotures de cheeur
des basiliques paléochrétiennes peut étre restituée avec suffisamment de
précision. Elles se présentaient soit comme des parapets en marbre,
plutdt bas, constitués par des plaques ouvragées, soit comme des espéces
de portiques & entablement soutenu par des colonnes. Les colonnes
portaient ’architrave et les intercolonnements étaient remplis, en bas,
par des plaques de marbre. Quel que fat le type de la cloture, I'entrée
du sanctuaire se trouvait au centre 2. C’est la cloture du second type qui
s’est développée sur le sol byzantin. Son plus célebre échantillon se trou-
vait & Sainte-Sophie de Constantinople (Pl. 34, fig. 6). Nous voudrions
nous arréter seulement sur les images qui le décoraient, sans analyser en
détail ses formes architecturales, car ces images présentent une importance
inestimable pour 1’étude de I'iconographie des templa postérieurs.

Paul le Silentiaire ® note en faisant la description de la cloture de
choeur de Sainte-Sophie de Constantinople que ’architrave portait, en
médaillons, les images du Christ, des anges penchés vers lui, de Marie,

1. Voir E. Golubinskij, op.cit.,, 1-2, p.p. 206-207; J. Konstanty-
nowicz, op.cit., S. 32.

2. Un riche matériel se rapportant aux premiéres clotures de cheeur provient
des fouilles entreprises par des archéologues grecs, en premier lieu, des fouilles de
G. Sotiriou et A. Orlandos. VoirG. Sotiriou, “Avaoxagai 7ol Bulav-
Twob vaob 7ol “Twdvwou @czoréyov &v *Eeéow, *Apyaioh. Aertioy, 1921-1922 (VII), o.
88-226, cix. 32; A. Orlandos, ’Avatorilovont Bachixal THs Aaxwvig, *Emer.
‘Erop. BuZavt. Zmwovdév, 1927 (A), 6. 350-351; A. Xyngopoulos, Té wéumiov
thg aytog Tlapaonsuic &v Xoxidi, *Apyoioh. Aektiov, 1927, 6. 67; A. Orlandos,
‘0O Tafidpyne Tis Aoxptdog, *Emer. ‘Erowp. Bufavr. Smoudév, 1929 (VI), o. 359-365;
I d., Al mwodowoyprotiavixal Baoihixal tHg AéoBov, *Apyatoh. Aetioy, 1929 (XII), elx.
52, 53, 59,60; G. Sotiriou, Alypotiavikal OFBou tic Oeooariag, *Apyoor. "Eon-
ueple, 1929, . 26, 27, 126-128, eix. 27-29, 164, 174; I d., Al modaoyproTivixal Bacthuxol
s ‘EAMddog, *Abfvar, 1931, o. 220-225; St. X ydis, The Chancel Barrier, Solea
and Ambo of Hagia Sophia, Art Bulletin, 1947, pp. 2-7; G. et M. Sotiriou,
‘H Bacuhuen o0 dylov Anuntelon Occouhovinng, I, *Abfvar, 1952, 6. 171-173, =iy, 48,
49, 50 y; A. Orlandos, ‘H Zuaéoreyos mohatoyperotiaviey Bacihued, I, *Abfvou,
1954, o. 509-535; J. Nikolajevié-Stejkovié¢, La décoration architec-
turale sculptée de I’époque bas-romaine en Macédoine, en Serbie et au Monténégro,
Beograd, 1957, fig. 143-169; Cf. G. Sotiriou, Xpuotavieh xol Bulavrvy deyoto-
Aoyle, *Abfjvar, 1942, 6. 200-205; H. Stern, Nouvelles recherches sur les images
des conciles dans I’église de la Nativité a4 Bethléem, Cahiers Archéologiques, 1948
(IIT), p. 93-98.

3. Paulus Silentiarius, Descriptio ecclesiae Sanctae Sophiae, vv.
682-719, Migne, P.G., 86-2, col. 2145-2147.



122 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

des propheétes et des apotres, représentés en buste. Quant a I'ordre de
ces personnages, il n’en dit rien, se limitant a préciser la position centrale
du médaillon au Christ. En acceptant la reconstruction la plus convain-
cante de Xydis!, on peut conclure que la cloture de cheeur de Sainte-
Sophie de Constantinople était longue soit de 31,88, soit de 37,68 métres
environ (dans les deux cas, je tiens compte des architraves des facades
latérales de la cloture de choeur). Pour répartir régulierement les médail-
lons aux saints sur une architrave aussi longue, il fallait qu’ils fussent
au nombre de onze sur la partie frontale de la cloture et de sept au mini-
mum sur chacune de ses parties latérales 2, Cette hypothése éclaire par-
faitement le témoignage de Paul le Silentiaire qui parle non seulement du
Christ, de Marie et des anges, mais aussi des apOtres et des prophétes.
I1 et été impossible, sans recourir a ces derniers, de remplir tant de mé-
daillons uniquement de bustes de saints. Combien y avait-il d’anges sur
Parchitrave, lesquels des prophétes et des apotres y étaient représentés?
Nous ne le saurons probablement jamais. Mais il est possible qu’il y ait
eu, parmi les prophetes mentionnés par Paul le Silentiaire, Saint Jean-
Baptiste figurant dans la liturgie de Jean Chrysostome non seulement
comme précurseur, mais aussi comme prophete . La place la plus logique
de ce médaillon serait alors ala gauche du Christ. Si I’on accepte cette
hypotheése, on est en droit de conclure que 'architrave de la cloture de
cheeur de Sainte-Sophie de Constantinople était décorée d’une Déisis .
Ceci est tres probable, car la Déisis incarnait, sous la forme la plus pure,

1. St. Xydis, The Chancel Barrier, Solea and Ambo of Hagia Sophia, Art
Bulletin, 1947 (XXIX), pp. 1-11, fig. 32-33. Cf. E. Weigand, Die «Ikonostase»
der justinianischen Sophienkirche in Konstantinopel, Gymnasium und Wissenschaft,
Festschrift des Maximilian Gymnasiums in Miinchen, Miinchen, 1949, S. 176-195.

2. Cf. St. Xydis, op.cit., pp. 6-7. Selon Xydis, la hauteur des colonnes
était d’environ 4,94 m.

3. F. Brightman, Liturgies Eastern and Western, Oxford, 1896, p. 358.
Cf. St. Xydis, op.cit., p. 11.

4.J. Konstantynowicz (op.cit., S. 82) partage cette opinion. So-
phronius, patriarche de Jérusalem, a déja mentionné, en 629, une grande icone repré-
sentant une Déisis. Voir A. Kirpié¢nikov, Deisus na Vostoke i na Zapade i
ego literaturnye paralleli, Zurnal Ministerstva narodnogo prosve$&enija, 1893 (CCXC),
novembre, p. 8. Side telles icones existaientdéja a cette époque-la, il y a des raisons
sérieuses d’affirmer que ce sujet remonte au VIe siecle au plus tard. Cf. J. Kon-
stantynowicz, op.cit., S. 70-72, 75; E. Kantorowicz, Ivoiries and
Litanies, Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 1942 (V), p. 70, note 4;
I d., Laudes Regiae, Berkley and Los Angeles, 1946. Konstantynowicz qui interpréte
assez librement les textes anciens rattache les origines de la Déisis a I’époque de
Constantin le Grand. Aucune preuve ne confirme cette opinion.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 123

Iidée de D’intercession. Saurait-on lui trouver une place plus honorable
que la cloture de cheeur de la Grande Eglise?

Quelle technique fut utilisée pour l’exécution des images ornant
Parchitrave de Sainte-Sophie de Constantinople? Nous ne le savons pas
au juste. Une hypothése est possible: comme les colonnes de la cloture
de cheeur étaient revétues de plaques d’argent, selon le témoignage de
Paul le Silentiaire, le méme procédé pourrait étre appliqué a I'architrave.
Si cela est vrai, les images des saints en médaillons dont le diamétre était
d’environ 0,40 n’étaient pas taillées dans du marbre, mais ciselées sur
Pargent '. Comme les images anthropomorphes étaient absentes du décor
en mosaique de Sainte-Sophie de Justinien et que le culte des icones
était peu répandu a cette époque-la, on peut affirmer que les bustes des
saints sur l'architrave de la cléture de chceur étaient les principales,
peut-étre méme les uniques images anthropomorphes du célébre temple.

Quelle qu’ait été la disposition des médaillons aux saints sur la clo-
ture de cheeur de la Grande Eglise, il est incontestable que c¢’est I'archi-
trave qui est & la base de liconostase postérieure. Les premieres images
de saints, taillées dans du marbre ou ciselées sur 'or et I’argent (si 'archi-
trave était revétue de ces métaux précieux), avaient leur place sur I’archi-
trave et nulle part ailleurs. Il y a eu d’autres techniques possibles: incru-
station polychrome et émail cloisonné. Plus riche était le temple métro-
politain, et plus somptueux était son templon, auquel les Byzantins pieux
ne meénageaient pas d’argent.

Nous ignorons I'aspect des templa a 1’époque iconoclaste. Si les
architraves des templa anciens portaient des figures de saints, les icono-
clastes devaient les traiter exactement comme les icones et les images
anthropomorphes sur les murs: ils les détruisaient impitoyablement.
Par quoi les remplagaient-ils? Par des motifs floraux ou zoomorphes.
La pénétration de ces motifs dans les ornements des clotures de chceur
était si intense que les plus zélés des iconophiles n’ont pas été & méme de
Parréter. De rares images d’oiseaux et d’animaux ornaient sporadique-
ment les clotures de choeur al’époque pré-iconoclaste ?; mais ¢’étaient
les croix, les chrismes, les monogrammes des donateurs et les ornements

1. Ces médaillons devaient ressembler beaucoup aux images de la frise du vase
en argent d’Emeése (Ve siécle), conservé au Louvre. VoirE. Coche de la Fer-
t é, L’Antiquité Chrétienne au Musée du Louvre, Paris, 1958, p. 50-51, N. 49; W. F.
Volbach-M Hirmer, Frihchristliche Kunst, Miinchen, 1958, Taf. 246; D.
Talbot Rice-M. Hirmer, Arte di Bisanzio, Firenze, 1959, tav. 44, 45.
Ce vase a été confectionné, le plus vraisemblablement, & Constantinople.

2. A. Orlandos, ‘H Euidoteyog moraoypiotiovny Boothxn, 11, ele. 480,
483-2, 487.



124 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

abstraits qui prédominaient!. A Pépoque post-iconoclaste, ces sujets
traditionnels cédent leur place aux zodia qui se propagent largement.
Pour justifier, ne fiit-ce qu’un peu, cette concession aux traditions icono-
clastes, les ingénieux ecclésiastiques byzantins ont élaboré une théorie
logique exposée par le Patriarche Nicéphore dans son traité Antirrhéti-
cus II12, analysé, en maitre, par André Grabar3.

Tout en affirmant la vénération des images divines, Nicéphore les
proclame sacrées en ajoutant qu’elles sont indissolublement liées aux
objets liturgiques dont la sainteté est incontestable. Quant aux images
d’animaux, nombreuses et variées, ornant les meubles d’église, y compris
la cloture de cheeur, elles ne sont pas vénérées, car leur destination est
purement décorative. Les croyants n’y ajoutent aucun sens religieux,
car elles sont appelées a flatter le regard, a satisfaire les désirs esthétiques.
Cette doctrine qui différenciait les images vouées a la vénération de
celles dont la fonction était purement décorative cherchait a justifier
une pratique profondément enracinée consistant & orner de motifs zoo-
morphes les objets liturgiques. Ses partisans fermaient les yeux sur le
fait que la plupart de ces images provenaient de I’art des iconoclastes.

Les épistyles, les parapets, les pilastres et des colonnettes de clo-
tures de cheeur que I’on trouve lors des fouilles archéologiques, sont pres-
que toujours difficiles & dater. Mais on peut toutefois faire une remarque
de caractére général. Le nombre de fragments de clotures de cheeur
décorés d’images de lions ¢, de gazelles ®, de griffons ailés ® et de différents

1. A. Orlandos, op.cit., II, elx. 478, 475, 477, 478, 484-486, 491, 492, 493.

2. Niceph., Antirrheticus I, Migne, P.G., 100, col. 464-465. Ce traitéa
été composé entre 817 et 828.

3. A. Grabar, «L’esthétismen d’un théologien humaniste byzantin du
IX-e siécle, Revue des sciences religieuses, 1957, p. 189-199.

4. G. Sotiriou, *O8nyds Bulavtivod Movocetov, *Abfvar, 1924, eix. 9, 14;
L. Bréhier, La sculpture et les arts mineurs byzantins, Paris, 1936, p. 163, pl.
IX-2 (les plaques en marbre des parapets du templon trouvées a Athénes et & Thes-
salonique); N. Mavrodinov, Strarobulgarskoto izkustvo. Izkustvoto na pervoto
bulgarsko carstvo, Sophia, 1959, fig. 249, 250 (les plaques en marbre similaires,
trouvées a Stara Zagora); A. Orlandos, ’Apyeiov tév Bulavr. Mvnuelov tiic
‘EXd8oc, 1955-1956 (H'), . 66-67, cix. 48 (une plaque du parapet, au musée d’An-
dros); A. Grabar, Sculptures byzantines de Constantinople (IVe - Xe siécle),
Paris, 1963, p. 123-124, 137, pl. LXIV-4 (une plaque du parapet, au Musée Archéolo-
gique de Thessalonique).

5. G. Sotiriou, op. cit., eix. 14 (la plaque du parapet de templon décou-
verte a I’Acropole d’Athénes); A. Grabar, Sculptures byzantines, p. 97, 134,
pl. XLV-3 (dalle sur la phiale de la Lavra).

6. A. Orlandos, Iurta o0 Movcelov OnBdv, *Apyeiov tév Bulovt. Mvy-



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 125

oiseaux ! augmente notablement a partir du IXe siécle. Je ne me propose
pas de discuter du sens symbolique ajouté a telle ou telle image zoomor-
phe 2. La plupart du temps, c’étaient des motifs décoratifs empruntés aux
arts mineurs prophanes, le plus souvent, aux tissus de soie. Le traité sus-
mentionné du patriarche Nicéphore parle sans nul doute des rideaux des
templa decorés de zodia brodés. Mais les images zoomorphes garnissaient
aussi les architraves ou ils co-existaient paisiblement avec des croix et
des images des saints®. Ce voisinage n’est devenu possible que grace a

uetwv ths “EXA&Sog, 1939-40 (E'), 6. 130, elx. 12 (une plaque du parapet de templon);
N. Mavrodinov, op.cit, fig. 252 (la plaque du parapet de templon en prove-
nance de Stara Zagora); A. Grabar, Sculptures byzantines, p. 97, 123-124, 137,
pl. XLV-3, LXIV-4 (les plaques du parapet de templon a Lavra et au Musée Archéo-
logique de Thessalonique).

1. G. Sotiriou, ‘O8ydc Bu{avtivol Movselov, eix. 9 (les plaques du parapet
de templon trouvées & Thessalonique et & Athénes); A. Orlandos, Iurtd Tob
Movoeiov Onpév (une plaque du parapet de templon); N. Mavrodinov, op.cit.,
fig. 251, 252 (les plaques du parapet du templon trouvées & Stara Zagora); A.
Grabar, Sculptures byzantines, p. 106-107, 135, pl. LIII (une plaque du parapet
de templon en provenance de Fener Isa).

Les fragments sculptés publiés par Strzygowsky, provenant de I’église du
monastere de Skripou (873-874) et de I’église de Grégoire de Nazianze & Theébes
(876-877), sur lesquels se voient un lion, un griffon déchirant un cerf terrassé et des
oiseaux, témoignent aussi d’une large pénétration de motifs zoomorphes dans la
sculpture décorative byzantine du IX-e siécle. Voir G. Strzygowski, Inedita
der Architektur und Plastik aus der zeit Basilios I, Byzantinische Zeitschrift, 1894
(IIT), S. 5-6, 11-12, Taf. II-5,6, III-2,3; M. Sotiriou, ‘O vadg T Zxpimole Tiig
Botwrtlxg, “Apyatok. *Eqyuepls, 1921, o. 119-157; A. Grabar, Sculptures byzan-
tines, p. 90-99, pl. XXXIX - XLII.

2. On peut seulement constater que les images d’animaux et d’oiseaux des
monuments paléochrétiens étaient rattachées, beaucoup plus étroitement que celles
des églises byzantines des IX-XIVes siécles, au monde des symboles.

3. Par ex., les fragments de I’architrave du Xe (?) siécle de Drenovo, ou les
croix sont associées aux images de lions et de griffons ailés (J. Nikolajevié-
Stojkovié, Contribution a I’étude de la sculpture byzantine de la Macédoine
et de la Serbie, Recueil de travaux de I'Institut d’Etudes Byzantines, N. 4, Beograd,
1956, p. 165-168, fig. 4), les fragments de I’architrave d’Erechthéion (Musée Byzan-
tin & Athénes) ou alternent des croix, des oiseaux et des bustes d’anges (G. So ti-
riou, ‘O3nydc Bufavtivol Movoelov, eix. 12), ’archivtrave du templon du début du
XlTe siécle a I’église principale du monastére Hosios Loukas & Phocide, ou des rosettes
décoratives sont flanquées de deux griffons ailés. Voir A. Grab ar, L’art byzantin,
Paris, 1938, fig. 8. Il est curieux de noter qu'un tjablo de Novgorod du XIIIe siécle
ayant servi d’architrave de cloture de choeur en bois porte I'image d’un Crucifix,
celles des séraphins, des saints Georges, Elie, Nicolas et Barbe représentés en buste
et celles de deux lions (V. Lazarev, Iskustvo Novgoroda, Moscou-Léningrad,
1947, p. 50, pl. 37a).



126 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

Pactivité persévérante des iconoclastes qui, pendant des dizaines d’an-
nées, habituérent les croyants & considérer les images du vaste monde
animal comme un complément naturel de la décoration intérieure de
Péglise.

Constantin Porphyrogénéte témoigne de Dexistence, a Constanti-
nople du IXe siécle, de clotures de choeur aux architraves portant 'image
du Christ exécutée dans la technique de I’émaillerie 1. Certes, le plus
souvent les architraves étaient ornées de bustes en relief du Christ, de
la Vierge et du Précurseur faisant partie de la Déisis (c¢’était sa place
habituelle). Deux fragments de telles architraves remontant aux IX-Xes
siécles nous sont parvenus. L’un provient de I’Asie Mineure 2, Iautre,
de Béotie®. Le premier n’a gardé que I'image a moitié effacée du Christ
et celle du Précurseur représentés a mi-corps, le second, les bustes de
trois apotres, de la Vierge et du Christ. Tous les personnages sont inscrits
dans des médaillons, ce qui facilitait la tdche du sculpteur consistant a
disposer horizontalement la Déisis en ’adaptant & la forme trés allongée
de la poutre*.

Les architraves des templa portaient d’autres images que celles de
la Déisis: les bustes de saints en médaillons. Les personnages a représenter
étaient sans doute choisis en tenant compte des souhaits des donateurs
qui commandaient le templon. Aussi trouvons-nous, sur un fragment d’ar-
chitrave provenant de I’Asie Mineur (Pl. 34, fig. 7), les saints Philippe,
Macaire, Luc et Pantaléon, représentés en buste dans la technique de
Pincrustation polychrome (les creux avaient été remplis de mastic coloré
a I'instar des émaux cloisonnés) 5. Dans les grandes églises métropolitaines

1. Theophanes Continuatus, Vita Basilii, Corp. Script. Hist. Byz.,
Bonn, 1838, p. 326: «ofov vméoQuoay ; p. 330 : «) J¢ Tais xepaiior Tovtwy Emxeiuévn
Soxog» 5 p. 330 - 331: «év fj (doxd) xava moAda uéon xai 1) Ocaviguxn oo Kvglov poopn
pera youevoews éxrervmowrary (il sagit de la cloture de cheeur de I'église du Christ a
Constantinople, fondée par Basile I).

2. W.H.Buckler, W.M.Calder and W.K. C. Guthrie, Monumen-
ta Asiae Minoris Antiqua, VI, Manchester, 1939, p. 122, pl. 62, N 359; St. X y-
dis, op.cit., fig. 18.

3. A. Orlandos, Iwrtd 05 Movseton OnBéy, 6. 126-128, cix. 7-8.

4. Le fragment de ’architrave conservé au musée de Smyrne représente une
Déisis avec le Christ assis sur un tréne ayant le dos en forme de lyre. V. A. Or-
landos, *Apyciov t6v Bulavr. Mvnueiov i ‘EaAddoc, 1937 (1), 6. 144, elx. 17-18.
Probablement, XI-XIIe siécles.

5. W.H. Buckler, W.M. Calder and W.K.C. Guthrie, Monu-
menta Asiae Minoris Antiqua, IV, Manchester, 1933, p. 13, pl. 17, N40; St. Xy dis,
op.cit., fig. 17. Probablement, X-XTe siecles.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 127
g pistyles p P y

dont les architraves étaient revétues de plaques d’argent et peut-étre
d’or, on se servait d’émaux précieux; cette hypothése est confirmée par
le passage suscité de «Vita Basilii».

Il convient de rejeter comme inconsistante I’hypothése de J. Goar
qui affirmait sans le prouver que de hautes iconostases en bois, formées
par des icones disposées sans intervalle I'une a coté de I'autre, avaient
fait leur apparition apreés ’époque iconoclaste . Cette hypothese, soumise
a une critique justifiée par Holl? et approuvée a la légere par Felicetti-
Liebenfels 3, n’est appuyée par aucun fait; elle est méme réfutée par 1’évo-
lution postérieure du templon qui nous apprend que les Byzantins avaient,
pendant de longues années, montré de la réticence pour I'installation
d’icones sur la cloture de choeur. Cétait d’autant plus impossible au I1Xe
siecle que les tendances iconophobes se faisaient manifestement sentir
dans la société byzantine.

A partir du XIe siecle, se multiplient les témoignages littéraires
relatifs aux templa; les clotures de cheeur en assez bon état de conserva-
tion deviennent aussi beaucoup plus nombreux. Ce qui est particuliére-
ment important, c¢’est que les premiéres icones incontestablement liées
aux templa qui nous soient parvenues remontent a cette époque-la. Cela
nous permet de quitter le domaine des suppositions et des hypothéses
pour tirer des conclusions appuyées par des faits. Mais tout n’est pas
clair dans ce domaine, bien des choses sont & préciser; nous allons nous
en convaincre.

Des fragments de clotures de cheeur et des templa entiers (auxquels
il manque, malheureusement, des détails) nous sont parvenus du XIe
et du XIIe siecles. La cloture de cheeur du parecclesion de Saint Nicolas,
attenant a la partie nord du catholicon au monastére de Vatopedi (début
du X1e siecle) 4, celle du couvent Hosios Loukas a Phocide (méme époque),

1. X. Goar, Euchologion sive Rituale Graecorum, Venetiis, 1730, p. 14.

2. K. Holl, Die Entstehung der Bilderwand in der griechischen Kirche,
Archiv fir Religionswissenschaft, 1906 (IX), S. 367-368.

3. W. Felicetti-Liebenfels, op.cit.,, S. 49.

4. N. Kondakov, Pamjatniki khristianskogo iskustva na Afone, S. Peter-
bourg, 1902, fig. 19; L. Bréhier, Anciennes clotures de cheeur, p. 49. Selon L.
Bréhier, ce templon donne Iimpression d’un remploi de morceaux provenantde
clotures plus anciennes (antérieures au Xle siécle). Haut. 2,99, long. 2,04, la largeur
de la baie centrale est de 0,92. Quant a la cléture de checeur de I’église du Protaton
de Karyes, voir A. Orlandos, "Eretypic ‘Etatp. Bulavr. Zmoudéy, 1953 (KIV),
c. 85, . 1.



128 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

celle de I’église Hosios Loukas sur I'fle Eubée?, celle de Sainte-Sophie
d’Ochrid (vers la moitié du XIe siécle) %, celle du monastére de Daphni
(dernier tiers du XlIe siécle, Pl. 34, fig. 8) %, celle du couvent de Notre-
Dame de Pitié, prés du village de Veljusa (fin du XIe si¢cle)* et celle
de I'église des Taxiarques 77jc MeAidag sur I'ile Andros®, datent du XIe
siecle. Les clotures de chceur du couvent Hosios Meletios 8, de la Métropole

1. A. Grabar, L’art byzantin, Paris, 1938, fig. 8; A. Orlandos, To
mops 70 "AMBEpL Metbytov T0b ‘Oc. Aovxd Pwxidog, *Apyeiov tév Bulavt. Mvqpetwv g
‘EMdSog, 1951 (Z'), o. 132-139, eix. 1-5. Les colonnettes du templon d’Eubée sont
hautes de 2,30, la hauteur du parapet est de 0,989, celle de la baie entre les colonnes,
de 1,09. Des fragments de I’architrave et des colonnettes se sont conservés, ce qui
a permis a Orlandos de faire sa reconstruction.

2. I. Nikolajevié-Stojkovié, op.cit.,, p. 170-178, fig. 9-12; P.
Miljkovié-Pepek, La fresque de la Vierge avec le Christ du pilier, situé
au nord de I'iconostase de Sainte Sophie a Ohrid, Akten des XI Intern. Byzantinisten
Kongresses 1958, Miinchen, 1960, S. 388-391; K. Pe tro v, La plastique décorative
en Macédoine au XTe et XII siécle, Annuaire de la faculté de philosophie de I’Université
de Skopje, Skopje, 1962, p. 126-157 (avec bibliographie antérieure), fig. 3-12. Deux
plaques du parapet, quatre petits piliers, une colonnette ayant gardé sa partie inté-
rieure, un petit fragment de I’architrave et plusieurs fragments de I’arcade décorative
au-dessus de la fresque de la Vierge (pilier Sud-Est) se sont conservés. D’aprés la
reconstruction de Petrov, la heuteur de la cléture de cheeur est d’environ 2,50. Les
deux piliers Est portent 'image de la Vierge a I’Enfant, ce qui n’est pas du tout con-
forme a l'iconographie traditionnelle de ces piliers. Ce détail éveille & lui seul des
doutes, sans parler du style de ces images, ayant des affinités avec I’art de la seconde
moitié du XIIe siécle. C’est pourquoi je ne peux pas, comme Miljkovié - Pepek, rat-
tacher ces fresques a la moitié du Xle siécle.

3. A. Orlandos, Nedrepa edpfpoata el v Moviy Aagviov, *Apyeiov tév
Bulavr. Munveiov tic ‘EXddog, 1955-1956 (H'), . 77-88, eix. 11-19. Tout ce qui c’est
conservé, ce sont quelques fragments insignifiants des colonnettes, de I’épistyle et
des arcades décoratives au-dessus des icones en mosaique de la Vierge et du Christ
sur les piliers Est.

4. P. Miljkovié-Pepek, Altar screen from the Monastery of Mother
of God Elousa in Veljusa, Recueil de travaux de I'Institut d’Etudes Byzantines, 1960
(6), p. 137-144. L’architrave, deux colonnettes et le stylobate se sont conservés.
Haut. 2,56; longueur de I’architrave 3,00.

5. A. Orlandos, Bulavtive Mynueia tic "Avdpov, *Apyeiov &y Bulavr.
Mvnuetov tig “EAdSog, 1955-1956 (H'), . 42-43, eix. 29, Fragment d’épistyle.

6. A. Orlandos, “H Movh 105 “Oclov Meretiov xai ta mapoahadpre adtig (Mé-
poc «'), ibid., 1939-1940 (E’), . 72-75, eix. 24. Une de ces clotures de cheeur grecques
qui nous sont parvenues en bon état de conservation. Voir aussi eix. 8-13, 48, 49.

7. A. Orlandos, ‘H Mnrpémohg tdv Zeppéy, ibid., 1939-1940 (E'), o.
162-164, cix. 5, 9. Hauteur des colonnes: 2,69; hauteur du parapet: 1,04; largeur de
la baie entre les colonnes: 1,17 (I’arc triomphal étant large de 5,52).



I1INAE 31

B By Rt g S
Fig. 1. Apdtre Philippe, Saint Théodore Stratélate et Saint Démétrius.
Fragment d’une épistyle peinte. Ermitage, Léningrad.

B A & . .

Fig. 3. Saint Eudokimus.

e T i S -

Fig. 2. Saint Procope.
Miniature de Cod. Mosq. gr. 9. Miniature de Cod. Mosq. gr. 9.



TIINAZE 32

Fig. 4. Descente aux Limbes. Fragment d’une épistyle peinte.
Ermitage, Léningrad.



1IINAZ 55

Fig. 5. Pentecote. Fragment d’une épistyle peinte.
Ermitage, Léningrad.



IIINAE 34

Fig. 6. Plan et détail de la cloture de cheeur a I’église Sainte-Sophie de Constantinople.
D’aprés la reconstruction de Xydis.

0 1 2 3 4 S m.

Fig. 8. La cloture de cheeur a I’église de Daphni. D’aprés la reconstruction d’Orlandos.



CE

DR

Fig. 9. La cloture de cheeur & 'église de Santorini.
D’apres la reconstruction d’Orlandos.

Fig. 10. La cloture de cheeur a I'église de Saint Pantaléon a Nerezi.
D’apreés la reconstruction de Okunev.

AN DS DN
ANV
TV

AN (N

Fig. 11. La cloture de cheeur de diaconicum
a Iéglise Blachernitissaa Arta.
D’aprés la reconstruction d’Orlandos.

ZVNIIT



Fig. 12. I’Entrée a Jérusalem, Crucifixion, Descente aux Limbes.
Détail de I’épistyle peinte a la Pinacothéque du monastére du Sinai.

N« S RN o, T x @ oo
) 5@.‘.\%}@

Fig. 13. Le Christ Emmanuel entre deux anges. Icone a la Galerie Tretiakov, Moscou.
; . T

Fig. 15. Déisis. Icone a la Pinacotheque du monastére du Sinai.



Fig. 16. L’architrave de la cloture de cheeur de la prothése
et I'arcade appliquée au pilier a la Métropole, Mistra.

Fig. 18. Fragment d’arcade sur le pilier Sud du sanctuaire a la Péribleptos, Mistra.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 129

de Serrés?, de la Panaghia tfic I'wwndg de 'ile Santorini (Pl. 35, fig.9)?,
de I’église Saint Nicolas (ile Andros) 2, de I’église de Saint Pantaléon a
Nerezi (1164, P1. 35. fig. 10)3, de I’église de Samarina (Messénie) 4, du
monastére de Chilandari & Athos (fin du XIIe siécle)?, de 'église de la
Blachernitissa a Arta (début du XIIIe siécle, Pl. 35, fig. 11) ¢, remontent
au XIle-début du XIIIe siécles. Ces monuments nous aménent a plu-
sieurs conclusions. La cléture de cheeur, en marbre, comme par le passé,
a gardé la forme de portique traditionnelle (des colonnes portant 1’archi-
trave entre lesquelles sont installées les plaques du parapet). Une baie se
trouve au centre de la cloture. C’est I'entrée du sanctuaire flanquée de
deux petits piliers auxquels étaient accrochés les battants d’un portillon
en bois. La hauteur des clétures de choeur varie entre 2,45 - 2,56 (Hosios
Loukas sur I'ile Eubée et Veljusa) et 3,32 m (Chilandari), les templa de
P’abside centrale étant parfois un peu plus hauts que ceux du prothesis et
du diaconicum. La hauteur des parapets est d’'un métre environ (Vatopedi,
Serres), mais lorsque les templa sont plus grands, elle atteint 1,31 m (Chi-
landari). Les sculpteurs qui exécutaient les parapets, les chapiteaux et les
architraves, recouraient volontiers aux motifs ornementaux abstraits et
aux croix. Quant aux zodia, ils sont notablement moins fréquents; c’est
une conséquence incontestable de I'influence du rigorisme du clergé by-
zantin. Seuls les parapets de Sainte-Sophie d’Ochrid ont gardé les images
d’aigles avec un liévre et un serpent; des oiseaux et des lions sont repré-

1. A. Orlandos, ‘H ’Ilwxom) tfig Zavropnvng, ibid., 1951 (Z’), 6. 194-198,
eix. 8, 10-12. Hauteur jusqu’a I’architrave: 2,435 (au milieu) et 2,20 ( parties laté-
rales). Orlandos fait une reconstruction convaincante.

2, A, Orlandos, Bulavtiva pynueio tic “Avdpov, ibid., 1955-1956 (H'),
6. 56-61, elx. 36, 38, 39, 40. Fragments des petits piliers, des colonnettes et de I’épi-
style. Une colonnette en marbre d’un templon du Xlle siécle, fine et élégante, est
gardée au musée d’Andros (ibid., o. 64, eix. 46). Cf. aussi les fragments des épistyles
du XIIe siécle au musée de Rhodes (A. Orlandos, ibid., 1948 (9'), c. 217-221,
cix. 163, 166, 167).

3. N. Okunev, Altarnaja pregrada XII veka v Nereze, Seminarium Kon-
dakovianum, 1929 (III), p. 5-23; K. Petro v, La plastique décorative en Macé-
doine, p. 160-182 (avec bibliographie antérieure).

4. ®p. Bepodnng, “Apyaol. Eenuepic, 1919, c. 91, cix. 4.

5. A. Orlandos, Ilapadetmdpevo &md thv M. Xeravdopiov, *Apyelov &V
Bulavt. Mynuetwy ths “EAddog, 1955-1956 (H'), 6. 105-108, etx. 1-2. La hauteur des
colonnes est de 3,125 et de 3,075, celle des parapets, de 1,315 et de 1,17; la largeur
des baies de I'intercolonnement médial est de 1,31 et de 1,27.

6. A. Orlandos, ‘H mapd thy "Aptav Movi) tév Brayepvéy, ibid., 1936 (B'),
6. 21-29, eix. 14-22. Orlandos fait une reconstruction convaincante de la cléture de
cheeur du diaconicum.

9



130 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

sentés au parapet de ’église Saint Pantaléon & Nerezi; le fragment de
Parchitrave provenant de 1’église des Taxiarques (ile Andros) a gardé
I'image d’un griffon ailé avec un liévre et celles d’oiseaux (les griffons
ailés sont représentés, comme il a déja été noté, sur’epistyle du templon
de Véglise principale du monastére Hosios Loukas)!. Cette observation
n’est peut-étre pas conforme a la vérité, car les découvertes archéologi-
ques fournissent un matériel souvent fortuit et incomplet; il est possible
qu'un grand nombre de plaques de parapets réservées aux images d’ani-
maux ne nous soient pas parvenues. Mais les monuments du Caucase *
et ’évolution générale de ’art byzantin confirment, & mon avis, la ju-
stesse de cette observation.

Une particularité saute aux yeux lorsqu’on examine attentivement
les templa des XI-XITIes siécles : une seule architrave de celles qui nous
sont parvenues, provenant de I’église de la Blachernitissa a Arta (Pl 35,
fig. 11), est décorée d’images de saints représentés en buste (la Vierge entre
deux anges), alors que toutes les autres sont dépourvues d’images anthro-
pomorphes. Toute la surface des poutres est couverte de motifs purement
ornementaux (acanthes stylisées, arcades, croix, rosettes, entrelacs etc.) 3.
Cela prouve que ’habitude de décorer I’architrave d’images de saints en
relief, tres répandue a I’époque antérieure, s’était presque perdue a cause
de I'apparition d’icones fort allongées, superposées a I’architrave. Certes,
il était beaucoup plus facile aux peintres d’autrefois de représenter par
des procédés picturaux les images de la Déisis et les scénes de ’Evangile
occupant un grand nombre de personnages (les procédés sculpturaux s’y
prétent moins). C’est dans ce sens-la qu’a évolué le templon.

I1 serait naturel de supposer que la pratique d’installer des icones dans
les intercolonnements du templon, de deux cotés des portes saintes (dya
0Ypar), existe depuis les XI-XT1Ies sigcles. Mais des découvertes faites a
Sainte-Sophie d’Ochrid, a Daphni (Pl. 34, fig. 8), & Nerezi (PI. 35, fig. 10)
et & Samarina contredisent manifestement cette hypothése. Les restes
d’arcades décoratives sculptées qui encadraient les icones (mosaiques ou
fresques) de la Vierge, du Christ et du saint patron de I’église (Saint

1. Les images d’oiseaux aux cous entrelacés ornent I’architrave du templon
de la prothésis de I’église Blachernitissa & Arta.

2. Cf. R. Schmerling, Malye formy v arkhitekture srednevekovo
Gruzii, Thilisi, 1962.

3. Qu’y avait-il & P'intérieur des quadrilobes et des médaillons des templa du
monastére Hosios Meletios et de 1’église Hosios Loukas de I'ile Eubée? La question
reste ouverte. Il est peu vraisemblable qu’il se soit agi d’images saintes; c¢’étaient
plutot des cabochons ajourés polychromes qui servaient & égayer ’architrave.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 131

Pantaléon, pour I’église de Nerezi)* ont été découverts sur les piliers Est
flanquant la cloture de cheeur. Cela veut dire que ces icdnes n’avaient
pas encore quitté, a cette époque-la, leur place traditionnelle, pour
s’installer dans les intercolonnements, restés libres. Ainsi, les templa
des XI-X1ITes siécles, combinés aux architraves & décoration ornementale,
ne portaient pas d’images saintes. Une nécessité en découlait: placer les
icOnes sur I’architrave, autrement la dévotion des croyants ne s’adres-
serait & aucune image sainte, sans compter celles representées sur les
piliers Est flanquant le templon.

Citons quelques témoignages littéraires se rapportant aux templa
des XI-XIIes siécles. Celui de Léon d’Ostie, remontant & une époque
assez haute, ne laisse subsister aucun doute: vers la moitié du XIe siécle,
les clotures de cheeur étaient déja garnies d’icones. En faisant la descrip-
tion d’une cloture érigée sous ’abbé Desiderius (1058-1086) & Monte
Cassino, Léon d’Ostie parle de six colonnes d’argent entre lesquelles
étaient suspendues, audessous de l'architrave, cinq icones plutot larges

1. Cf. la bibliographie citée dans les notes 2 - 3 de la p. 128 et 3 - 4 de la p. 129.
Deux icones en mosaique qui n’existent pas aujourd’hui décoraient les piliers Est de
I’église de la Dormition & Nicée: la Vierge et I’Enfant (avec I’épithéte H EAEOYCA)
et le Christ (avec I’épithete O ANTIOQNITHC). Ces icones qui se trouvaient a 1,05
du pavement étaient hautes de 1,68. Ces panneaux exécutés le plus vraisemblable-
ment, au Xe siécle, n’ont aucun rapport a I'idée de la Déisis, d’out ’on peut conclure
que licone représentant la Déisis se trouvait sur I’architrave. Malheureusement,
F. I. Schmit ne nous apprend rien sur I'encadrement en relief des icones dont les
fragments se sont incontestablement conservés in situ. Il n’est pas exclu que I’arcade
trilobée qu’il a publiée (Taf. XI-6), encerclé d’ornement et d’images d’oiseaux,
similaire & P’arc trilobé de Nerezi, ait fait partie d’un tel encadrement. A Iéglise de
la Dormition de Nicée, cette arcade se trouvait au-dessus de la niche de la nef Sud;
il est possible qu’elle y fut installée par hasard, pendant un des remaniements de
I’église, lorsque les restes du templon étaient remployés comme dalles de pavement.
Voir O. Wulff, Die Koimesiskirche in Nicda und ihre Mosaiken, Strassburg, 1903,
S. 167-180, Fig. 31, 36; Th. Schmit, Die Koimesis-Kirche in Nikaia, Berlin und
Leipzig, 1927, S. 43 -47. Au XlIe siécle, la Vierge des piliers Est était habituelle-
ment représentée avec un rouleau dans les mains (le monastére du Sauveur de
Miroz a Pskov, Panaghia Arakos de Lagoudera, I’église d’Asinou & Chypre et autres).
Le texte du rouleau reproduisait le dialogue entre Marie et le Christ. La Vierge
protectrice du genre humain s’adresse au Christ invoquant I'intercession. Il s’agit
dans ce cas d’une variante spécifique de la Déisis, trés heureusement placée sur les
piliers flanquant le templon (il serait plus juste d’appeler ce type iconographique
Iavayla 1 nagdxincis, bien qu’il soit accompagné parfois d’autres épitheétes). Voir
S. Der Nersessian, Two Images of the Virgin in the Dumbarton Oaks
Collection, Dumbarton Oaks Papers, 1960 (XIV), pp. 80-82.



132 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

que hautes; sur I’architrave, il y avait treize icones carrées!. Quelles
étaient ces icones? Trés probablement, les premiéres cinq constituaient
une Déisis, les autres treize devaient représenter les Fétes. Comme ’ab-
bé Desiderius était étroitement lié a Constantinople, on peut supposer
qu’une telle utilisation d’icones ne contredisait pas celle pratiquée dans
la capitale de I’empire byzantin. En effet, la Régle du monastére con-
stantinopolitain t7jc Keyagizwuérng, fondé par 'impératrice Iréne, épouse
d’Alexis Comnéne (1081-1118), mentionne les mémes icones des Fétes
qui ornaient le templon 2. Elles sont appelées ici ai mpooxvvijoeis («icOnes
de proskynése»), parce que chaque panneau du rang quittait sa place ha-
bituelle le jour ou I'on célébrait la Féte qu’elle représentait, pour étre
installée sur le lutrin (mpooxvymtdpiov). E. E. Golubinskij range aussi parmi
les «icones de proskyneése» celles dites «des douze mois» (selon le calendrier
ecclésiastique). A son avis, ces icOnes remontent & I’époque de Basile
IT (975-1025). C’est sur ordre de cet empereur que fut dressé le célébre
Ménologe®. Quant a la place des «icones de proskynese» E. E. Golubinskij
admettait deux possibilités: elles étaient installées soit au-dessus de
Parchitrave, soit sur une planche spéciale, attachée a cette derniere*.

Un document des plus intéressants, 'inventaire (‘droypagr)) des pro-
priétés du monastére russe Saint Pantaléon au Mont Athos® mentionne
aussi des icones du templon. Cet inventaire, dressé le 14 décembre 1142,
cite plus de 90 icones, y compris une Déisis, douze Fétes et les icones des
douze mois. En ce qui concerne les Fétes, ce document les rattache
directement au templon.

Quant aux icones byzantines des XI-XIIes siécles, il n’est pas dif-
ficile de se persuader, en les étudiant, que quelques-unes avaient fait

1. J. von Sohlosser, Quellenbuch zur Kunstgeschichte des abendlandi-
schen Mittelalters, Wien, 1896, S. 207 (Leo Marsicanus, Chronicon Monasterii Casi-
nensis, cap. 32: «Sub qua nimirum trabe V numero teretes iconas suspendit, XIII
vero quadratas paris mensurae ac ponderis desuper statuit. E quibus videlicet X
ex quadratis praedictus frater apud Constantinopolim crosso argenteo sculpsitr).
Felicetti-Liebenfels (op.cit., S. 54) estime que ces icOnes ont été ciselées sur ’argent,
mais le texte ne le confirme pas directement.

2. Du Cange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae graecitatis, s.v.
ITpooxibvmua.

3. E. Golubinskij, op.cit, 1-2, p. 209-210.

4. E. Golubinskij, op.cit, 1-2, p. 209.

5. Akty Ruskogo na sv. Afone monastyrja Svjatogo velikomu&enika Pan-
telejmona, Kiev, 1873, p. 50-67; Cf. N. K o n d a k o v, Ruskaja ikona, III-I, p. 89-90;
V. Mog&in, Ruskie na Afone i rusko-vizantijskie otnogenija v XI-XII vv., By-
zantinoslavica, 1950 (XI), p. 35-36.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 133

partie du décor des templa. Ce sont, en premier lieu, les icones fort allon-
gées publiées par G. et M. Sotiriou représentant des Fétes (Pl. 36, fig. 12)
et des scénes de la vie de Saint Eustrate ayant flanqué une Déisis *. Dans
ce cas-1a, les Fétes et 1a Déisis faisaient partie d’'un méme régistre, ce qui
permettait de renoncer a la disposition en deux rangs. Mais elles pouvaient
aussi bien former deux régistres a part. Lorsque le cycle des Fétes se
composait d’icones de proskynése, c’était méme nécessaire, car chaque
féte devait étre représentée sur un panneau a part, sans quoi il eit été
impossible de déplacer I'icone pour I'installer sur le lutrin. Je suis enclin
a classer a la catégorie d’icones de proskynése exécutées dans la technique
des mosaiques la «Transfiguration» conservée au Louvre (fin du XTIe-
début du X1ITIe siécles). Ses dimensions (0,52 X 0,36) sont celles des icones
de ce genre . Pour ce qui est des Déisis formant un régistre a part, parti-
culiérement typiques des templa, deux icdnes de ce genre se sont conser-
vées en Russie (Pl. 36, fig. 13, 14). Peintes a la fin du XIIe ou au debut
du XIIIe siécles, elles se rattachent a ’école de Vladimir et de Souzdal 2.
Sans nul doute, les deux icdnes, fort allongées, avaient couronné les archi-
traves de clotures de cheeur qui différaient peu, a cette époque-la en
Russie, des templa byzantins.

Deux icones du XIIe siécle, les archanges Michel et Gabriel repré-
sentés en buste, conservées a la Pinacothéque du monastére du Mont-
Sinai, devaient avoir fait partie d’'une Déisis qui se composait déja de
plusieurs piéces détachées®. La preuve: les tétes 1égérement inclinées des
archanges qui devaient avoir flanqué le Christ, la Vierge et le Précurseur.

Nous ignorons malheureusement ’aspect des templa en bois des
XTIe-XIIe siécles. Ils prédominaient vraisemblablement dans les églises
les plus pauvres et devaient ressembler aux templa en marbre, mais ils
comportaient sans doute des particularités qui les en distinguaient.
Ainsi, une épistyle peinte pourrait tenir place de I’architrave en marbre,
ce qui rendait inutile le second régistre d’icones, surtout lorsque la Déisis
et les Fétes étaient peintes, comme c’est le cas des icones du Sinai, sur
une planche. Mais ce serait une erreur de considérer ces icones fort allon-

1. G.et M. Sotiriou, Icones du Mont Sinai, II, fig. 87-116.

2. V. Lazarev, Istorija vizantijskoj Zivopisi, I, p. 124, pl. XXXVI; E.
Coche de la Ferté, L’antiquité Chrétienne, Paris, 1958, p. 117-118 (avec
une datation erronée: fin du XITe début du XIIIe siécles).

3. V. Lasareff, La scuola di Vladimir-Suzdal: due nuovi esemplari della
pittura da cavaletto russa dal XII al XIII secolo (per la storia dell’iconostasi), Arte
Veneta, 1956 (X), pp. 9-18.

4. G. et M. Sotiriou, op.cit., I, p. 87-88, II, fig. 72-73.



134 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

gées uniquement comme des épistyles de templa en bois!. C’était une
fonction qu’elles pouvaient remplir, mais elles pouvaient en plus orner
les architraves des templa en marbre, ce qui a déja été suggéré par E. E.
Golubinskij 2. Dans ce cas, elles assumaient pariiellement la fonction des
images en relief de I’architrave qui furent évincées, aux XI-XIIes siécles,
par une décoration purement ornementale. D’ou la nécessité de garnir
Parchitrave, sans quoi la partie supérieure du templon aurait été dé-
pourvue d’images saintes.

Le templon byzantin des XI-XIIes siecles se présente donc comme
suit: un portique en marbre flanqué d’icones (mosaiques ou fresques)
qui se trouvent sur les piliers Est. Les icones s’inscrivent dans des arcades
sculptées. A gauche, c’est la Vierge de lintercession (elle était repré-
sentée, dans la plupart des cas, comme Ilavayia 17j [lagdxinoi), & droite,
le Christ ou le patron de 1'église. Les intercolonnements, encore libres
d’icones, étaient fermés par des rideaux en soie ornés d’images de grif-
fons, de lions et d’aigles héraldiques 3. Le portillon du templon, de faible
hauteur, était décoré de la scéne de ’Annonciation et, peut-étre, d’'images
des Evangélistes®. L’architrave pouvait étre garnie soit d’une icOne
trés allongée se composant d’une Déisis et des Fétes, soit de deux ran-
gées de petites icOnes; icones de proskynese, figurant les Fétes, et icones
de la Désisis qui comprenaient le Christ, la Vierge, Saint Jean-Baptiste
et les archanges représentés en buste. Trés vraisemblablement, le templon
n’a plus évolué aux XI¢ et au XII® siecles. Il est possible que certaines
architraves aient été dépourvues d’icones, car I'idée de la Déisis était
exprimée, avec suffisamment de clarté, par la Vierge de l'intercession et
le Chirst des piliers Est flanquant le templon.

Si au XIe et au XIIe siécles la cloture de choeur comportait un mini-
mum d’icones, la période suivante fut marquée par une poussée icono-
phile: les icones commencérent leur conquéte du templon. Elle était
lente, cette conquéte, car les Byzantins, conservateurs, n’étaient pas

1. Cf. A. Grabar, Cahiers Archéologiques, 1959 (X), p. 316.

2. E. Golubinskij, op.cit., 1-2, p. 205-206.

3. De tels tissus aux zodia sont mentionnés & J’inventaire sus-cité des biens
du monastére Saint Pantaléon & I’Athos (p. 60-61) et & 'inventaire de 1201 du trésor
et de la bibliothéque du monastére de Patmos (Ch. Diehl, Le trésor et la Biblio-
theque de Patmos au commencement du 13e siécle, Byzantinische Zeitschrift, 1892
(I), p. 495).

4. Cf. A. Grabar, Deux notes sur I’histoire de Iiconostase d’aprés des
monuments de Yougoslavie, Recueil de travaux de I'Institut d’Etudes Byzantines,
1961 (7), p. 14-17, fig. 1-4.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 135

enclins a renoncer & des traditions séculaires. Comme ils étaient habitués
a des clotures de cheeur de faible hauteur, ils évitaient, autant que pos-
sible, de les surcharger d’icones. D’ou la tendance de disposer en un rang
les panneaux de la Déisis et ceux des Fétes. Cette pratique permettait
de se limiter & une rangée d’icones. La méme tendance explique pro-
bablement le fait que les icones figurant la Vierge et le Christ n’avaient
pas leur place sur le templon, mais sur les piliers Est qui le flanquaient.
Ajoutons-y que ces icones doublaient souvent, comme nous ’avons déja
vu, la Déisis traditionnelle de 1’architrave, ce qui rendait superflue la
représentation de ce sujet sur I’épistyle ou au-dessus d’elle. La cloture
de choeur en marbre, ornée de tissus de soie précieux, était, pour les
Byzantins de cette époque-la, une valeur esthétique en soi. La beauté
des proportions et la sobre harmonie des lignes architecturales charmaient
Peeil des fideles. C'est pour cela qu’ils s’opposaient, avec tant d’obstina-
tion, aux tentatives de faire du templon un simple support d’icones.
C’est ce qui a eu lieu, malgré leur résistance, probablement, vers la moitié
du XIVe siécle. A cette époque-1a, I’art était a ce point influencé par les
idées des hésychastes, que la lutte contre les icones était pratiquement
impossible. Les icones envahirent donc le templon qui commenca a se
transformer en iconostase. Cette évolution qui débuta & Byzance devait
se terminer en Russie.

Les Byzantins du XVe siécle ajoutaient au templon un sens symbo-
lique et mystique trés complexe. Nous en jugeons d’aprés les témoigna-
ges, des plus intéressants, de I’archevéque Syméon de Théssalonique (dé-
cédé en 1429) L. Le templon qu’il appelle ra didorvia montre la limite entre
le monde sensible (la nef) et le monde intelligible (le sanctuaire), comme
le firmament divise 1'ordre spirituel du monde matériel. Le sanctuaire est
le monument du Christ (70 urijua vod Xpiorod), la table d’autel est
son tombeau, ’ambon est la pierre enlevée du Sépulcre. Dans la partie
haute du templon, I'image du Christ placée entre sa Mére et Saint Jean-
Baptiste, celles des anges, des archanges et des saints montrent que
«c’est ainsi que le Christ est au ciel avec ses saints, qu’il est avec nous
toujours et qu’il viendra». Quant au rideau, il symbolise le ciborium
céleste, résidence des anges et des saints.

Les images ornant la partie haute du templon, mentionnées par
Syméon de Thessalonique, n’étaient autre chose que les icones d’une
Déisis développée, aux personnages représentés en buste, installée sur

1. Symeon Thessalonic., De sacro templo, cap. CXXXVI, Migne,
P.G., 155, col. 345-347.



136 V. LasArerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

Parchitrave. Le rhéteur Théodore Pediasimos?!, un contemporain de
Syméon de Thessalonique, mentionne aussi ces icones typiques des
XIV-XVes siecles en faisant la description d’un templon qu’il désigne
par I’expression «e portique du béma» (7 otoa tod frjuaros). Les figures
de ce templon exécutées en mosaique sur fond d’or se groupaient autour
d’une Déisis qui comprenait les portraits des douze apétres et ou le
Précurseur était remplacé par Théodore Stratélate. Une Ascension sur-
montait la Déisis. Comment faut-il interpréter cette description? Le
rhéteur Théodore parlait évidemment des icones en mosaique qui or-
naient les piliers Est flanquant le templon. L’architrave portait une
Déisis développée surmontée d’une « Ascension » qui faisait probablement
partie du registre des Fétes. Quoi qu’il en soit, une chose est incontes-
table: le rhéteur Théodore ne se représentait pas le templon en dehors
de ces deux rangées d’icones qui I'ornaient: celle de la Déisis et celle des
Fétes.

Les restes des clotures de choeur purement byzantines de la fin du
XIIIe et du XIVe témoignent avec évidence que les icones avaient gardé
leur place sur les piliers Est flanquant le templon. Tout ceci nous améne
a la conclusion que les intercolonnements restaient libres, méme a cette
étape tardive de I'évolution du templon. Kalenderhané Djami n’a pas
gardé sa cloture de choeur, mais des fragments de ’encadrement des
icénes qui se trouvaient jadis sur les piliers Est (I’architrave, les pilastres,
le ressaut s’appuyant sur deux demi-colonnes)? se sont conservés.
Porta Panaghia, en Thessalie® (années 80 du XIIIe siécle) et Kahrié-
Djami* portent encore, sur les piliers Est, des icones en mosaique.

1. Sp. Lambros, Néog ‘Exvopviuey, XV, 6. 171-174. Cf. L. Bréhier,
Ancienne cléture de chceur, p. 55.

2. E. Freshfield, Notes on the Church now called the Mosque of the
Kalenders at Constantinople, Archaeologia, 1897 (LV), pp. 433-434, pl. XXIX-
XXXII; N. Okunev, op.cit., p. 12; S. Eyice, Istanbul. Petit Guide a travers
les monuments byzantins et turcs, Istanbul, 1955, p. 54 (avec bibliographie anté-
rieure).

3. N. Kondakov, Licevoj ikonopisnyj podlinnik. Tome I. Ikonografija
Gospoda Boga i Spasa naSego Iisusa Khrista, S. Peterbourg, 1905, p. 33, fig. 50;
N. Kondakov, Ikonografija Bogomateri, II, Petrograd, 1915, p. 282-284, fig.
154; A. Orlandos, *Apyetov tédv Bulavr. Mvnueiwv tic “EandSoc, 1935, o. 5-40;
S. Bettini, La pittura bizantina, II, Firenze, 1939, pp. 32-34.

4. Kahrié-Djami, publié par I’Institut Archéologique Russe & Constantinople,
pl. LXVIII, LXXVII, LXXXVIII - 2,3; N. Okunev. op.cit.,, p.12,13; P. Under-
wood, Notes on the Work of the Byzantine Institute in Istanbul: 1955-1956,
Dumbarton Oaks Papers, 1958 (XII), pp. 282-283, fig. 16-17.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 137

A Porta Panaghia, la Vierge a I’Enfant et le Christ sont repré-
sentés dans une position strictement frontale. L’encadrement est constitué
par des colonnettes & nceud sur lesquelles retombe un arc entouré d’un
fin ornement ajouré. Les icOnes en mosaique de Kahrié-Djami possé-
daient aussi des encadrements en relief. Une image sculptée s’est conser-
vée au-dessus de la Vierge: le buste du Christ s’incrivant dans un demi-
cercle encadré de feuilles d’acanthe sculptées. Cet encadrement somptueux
est surmonté de deux bustes d’anges. Ce qui distingue les icones en mo-
saique de Kahrié-Djami, c’est leur disposition inhabituelle: I'image du
Christ orne le pilier Nord-Est (4 la gauche des fidéles), celle de la Vierge,
le pilier Sud-Est (& leur droite). Une inscription s’est conservée autour
de la téte de la Vierge: M(#jt)no O(eo0)i 1) ydpa tod dywerrov. Cette
inscription, comme d’ailleurs le type iconographique de la Vierge qui
tient dans ses bras I’Enfant bénissant, n’ont aucun rapport a I'idée de la
Déisis (I'intercession)!, ce qui nous autorise & penser que la Déisis se
trouvait quelque part ailleurs, soit sculptée sur 'architrave, soit peinte
sur une planche en bois qui couronnait le templon. Quant aux inter-
colonnements de la cldture de choeur, ils étaient, selon toute évidence,
encore libres d’icones. Les fragments de la cloture de cheeur de Mistra
(la Métropole et la Peribleptos)® nous aménent aux mémes conclusions
(PL. 37, fig. 16 - 18). Les piliers Est de ces églises ont gardé les encadre-
ments en relief des icones qui s’y trouvaient jadis dont quelques-unes
avaient peut-étre été taillées dans de la pierre. Si des icones avaient orné
le templon, elles n’avaient stirement garni que sa partie supérieure. La
Déisis du XIIIe siecle, en parfait état de conservation, provenant du
monastére du Sinai? permet de se faire une idée des icones de ce genre
(Pl. 36, fig. 15). Cette Déisis se présente comme une planche allongée
(1,66 % 0,44). Les bustes du Christ, de sa Mére et de Saint Jean-Baptiste

1. Au sujet de I’épithéte figurant sur I'icone, ayant un caractére purement
symbolique, révélateur des gotits personnels de Théodore Métochite, voir F. Schmit,
Kakhrie-Dzami, I. Istorija monastyrja Khory. Arkhitektura mec&eti. Mozaiki nar-
fikov, S. Peterbourg, 1906, p. 205-211; N. K on d a k o v, Ikonografija Bogomateri,
I, p. 112-114.

2. G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris, 1910, pl. 43-2, 44-1-3,
45, 49-1, 3, 6, 9. Cf. pl. 51-11, 12, 52-5, 7, 10, 11, 15, 21, 53-6, 54-20, 56-7, 9-14,
57-4, 6, 59-1, 2, 5, 60-19. Les fragments provenant de la Métropole sont rattachés
au début du XIVe siécle, ceux de la Peribleptos, & la seconde moitié du XIVe siécle.
Les fragments des architraves, trés nombreux, sont dépourvus d’images figuratives,
sans compter les fragments en provenance de I’église Sainte-Sophie ol sont repré-
sentés un lion et un griffon déchirant un quadrupéde terrassé.

3. G. et M. Sotiriou, Icones du Mont Sinai, I, p. 112-114, II, fig. 117-123.



138 V.LasArerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

sont flanqués de ceux des apotres Pierre et Paul, des quatre Evangéli-
stes et des saints Georges et Procope. Chacune des images s’inscrit dans
un arc en creux. De telles icones trés allongées a I’horizontale ornaient
les templa des églises métropolitaines et provinciales.

Les monuments serbes nous permettent, mieux que les autres, de
suivre I’évolution de la cloture de choeur a I’époque des Paléologues, car
ils sont relativement plus nombreux. Plusieurs églises ont gardé, sur les
piliers Est, les restes des encadrements en relief des icones de la Vierge
et du Christ qui les garnissaient autrefois: I’église Saint-Georges a Staro-
Nogaritino?, 1'église de la Dormition du monastére de Studenica (fin
du XIIe siécle) 2, I'église du monastére de Sopolani (vers 1265) 3, I’église
de la Vierge 4 Mateji¢ (milieu du XIVe siécle). Autant de preuves,
semblerait-il, du fait qu'il n’était pas prévu, primitivement, d’installer
des icones dans les intercolonnements. Mais il existe des témoignages qui
contredisent cette conclusion: I'église Saint Georges a gardé deux icOnes
placées précisément dans les intercolonnements. Ce sont des fresques
peintes sur de minces parois en magonnerie qui ferment les intercolon-
nements. A gauche, on aper¢oit Saint Georges, patron de l’église, a
droite, la Vierge tenant I’Enfant qui joue (avec I’épithéte «Pelagonitissar).
Ces icones, quand ont-elles été installées dans les intercolonnements?
Nous ne le savons pas au juste: soit entre 1313 et 1318, lorsque 1’église fut
radicalement reconstruite par le roi Milutine et décorée de peintures
murales, soit vers le milieu du XIVe siécle, ce qui est beaucoup plus
vraisemblable 8. Deux autres clotures de cheeur, contemporaine et posté-

1. N. Kondakov, Makedonija, Saint-Petersbourg, 1909, p. 199, fig. 135;
N. Okunev, op.cit., p.7; A. Grabar, Deux notes sur Ihistoire de I’ico-
nostase, p. 17-18; R. Hamann-Mac Lean und H. Hallensleben,
Die Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien vom 41 bis zum frithen 14
Jahrhundert, Giessen, 1963, Abb. 277, Plan 31. Voir, au sujet des types des clétures
de cheeur en Serbie Z. Simi&eva, Iconostase a Bela Crkva de Karan avec la
Sainte Vierge Tricheira, Starinar, 1932 (VII), p. 13-35.

2. N. Okunev, op.cit., p. 13.

3. N. Okunev, op.cit., p. 13.

4. N. Okunev, op.cit.,, p. 13.

5. Il est trés peu vraisemblable que la vieille cloture de cheeur du Xle siécle
se soit conservée apreés la reconstruction fondamentale de I’église Saint Georges par
le kral Milutine, comme le suppose G. Bogkovi¢ (Starinar, 1931, p. 173-176; Glasnik
de la Soc. Scient. de Skopje, 1932, p. 212-223). Les images de Saint Georges et de la
Vierge Pelagonitissa différent, d’aprés la maniére d’exécution, des fresques d’avant
1318. Voir N. Beljaev, Obraz Bo¥’ej Materi Pelagonitissy, Byzantinoslavica,
1930 (II), p. 386-394.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 139

tieure a celle-ci, se sont conservées a 1’église du monastére de Dedani’
et a léglise de Saint Démétrius (Markov manastir, prés de Skopje)Z.
A Detani, les intercolonnements du templon ont gardé quelques-unes des
vieilles icones (le Christ, la Vierge Eleousa, le Précurseur, Saint Nicolas
et I'archange Gabriel représentés en pied) *. Ces icones ayant des dimen-
sions inhabituelles (0,56 x1,64) furent peintes spécialement pour la
cloture de cheeur: elles étaient destinées a garnir les intercolonnements.
Ainsi, vers le milieu du XIVe siécle, les baies entre les colonnettes des
templa commenceérent a se remplir d’icones. Le templon évoluait rapide-
ment, en grandissant non seulement en largeur, mais aussi en hauteur.
Au cours de cette évolution, la cloture de cheeur se transformait petit
a petit en un simple support d’icones. C’est ce qui marqua la naissance
de I'iconostase.

I1 serait naif de relier aux templa presque toutes les icones du XIVe
siecle qui nous sont parvenues, comme le fait Felicetti-Liebenfels®.
Rappelons que l'inventaire de 1142 mentionne plus de 90 (sicl) icones
appartenant & une seule église du monastére de Saint Pantaléon au
Mont-Athos®. Toutes les icOnes n’étaient pas destinées a orner le tem-
plon; il y en avait qui étaient installées au pied des piliers, le long des
murs et sur les pupitres confectionnées spécialement pour elles. Nous
sommes autorisés a classer parmi les icones du templon seulement celles
qui avaient la forme, les dimensions et le sujet requis. Le plus souvent,
c’était I'image de la Vierge et celle du Christ, plus rarement, celle du
saint patron de 1’église et des fétes locales. Elles étaient placées au rang
inférieur, de deux cOtés de la porte sainte; leurs dimensions variaient,
approximativement, de 1,00 & 1,58 en hauteur et de 0,70-0,90 a 1,25 en
largeur ®. Au-dessus de DI’architrave, on installait les icones des Fétes.

1. N. Okunev, opcit, p. 7; V. Petkovié¢ et G. Boskovig,
Dedani, I, Beograd, 1941, p. 98-100, 210, pl. XIII, LXVII, LXVIII, LXIX, LXX.

2. N. Kond ak o v, Makedonija, p. 184, fig. 120; N. Ok une v, op.cit., p. 7.

3. M. Corovié-Ljubinkovié, Lesicones de I’école de Peé, Beo-
grad, 1955, p. 3-4, fig. 1, pl. I-II; S. Radoj¢i¢, Icones de Serbie et de Macédoine,
Beograd, 1961, p. XI, n. 31, 83, 88-41; V. D juri¢, Icénes de Yougoslavie, Belgrade,
1961, p. 102-104, 37-39, nn. 30-33 (avec bibliographie antérieure). Les icones de
Dedani ont été peintes vers 1350.

4. W.Felicetti-Liebenfels, Geschichte der byzantinischen Ikonen-
malerei, Olten-Lausanne, 1956, S. 76-88.

5. Akty Russkogo na svjatom Afone monastyrja sv. velikomudenika Pante-
leimona, Kiev, 1873, p. 54-55.

6. Voir V. Djuridé, op.cit., p. 98-99, n. 23, p. 94-95, n. 17, p. 93-94. n. 16.
Ce serait une erreur de considérer toutes les vieilles icones de la Vierge et du Christ,



140 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

Elles n’étaient pas grandes (les Fétes de 1'église de la Vierge Peribleptos
d’Ochrid ont les dimensions de 0,46 a 0,38) '. Le templon était couronné
d’une Déisis peinte soit sur une planche trés allongée (de telles icones
se sont conservées a 1’église de I’Ascension a Mborje 2, au monastére de
Zrze, prés de Prilep®, a 1'église Saint Georges de Korda‘, au Musée
National d’Ochrid?® et ailleurs), soit représentée sur des panneaux dé-
tachés (La Déisis de Chilandari se composait de onze piéces de 0,99 X
0,746, celle du monastére Vysotskij & Serpukhov comprenait sept icones
de 1,45 - 1,49%x0,93 - 1,06, peintes & Constantinople, sur commande de
I’higouméne Athanase)’. Les icones des Fétes et de la Déisis disposées
sur Varchitrave pouvaient P’agrandir en hauteur d’un métre et demi,
tout au plus de deux métres. Or ce n’était pas suffisant pour clore la
baie de I’arc triomphal. Il ne convient pas d’oublier, en discutant des
iconostases évoluées, que Byzance n’en a pas connu de vraiment hautes,
se présentant comme un mur d’icénes qui ferme la baie de I’arc triomphal.
Les Serbes et les Bulgares ignorérent aussi, pendant une longue période,
les hautes iconostases ®.

incorporées aux iconostases postérieures, comme ayant appartenu aux templa pri-
maires. En régle générale, ces iconostases en bois comprenaient la plupart des icones
de I'église et, trés souvent, celles des églises avoisinantes.

1. V. Djurié, op.cit., p. 88-90, nn. 9-12. Début du XIVe siécle.

2. La Déisis est flanquée d’apdtres aux tétes tournées de différents cotés.
Toutes les images se détachent sur un fond rouge. Fin du XIVe siécle (I’église fut
décorée de peintures murales en 1390).

3. V. Djuri¢, Uber den «éin» von Chilandar, Byzantinische Zeitschrift,
1960 (53), S. 348. La Déisis est accompagnée d’images des douze apétres représentés
en buste. Oeuvre du métropolite Jovan (1393-1394).

4. Cette Déisis inédite se rapporte a la fin du XIVe ou au début du XVe siécle.

5.8. Radoj&ié, Icones de Serbie et de Macédoine, nn. 72, 73. Fin du XVe
siécle. Les apotres, représentés en buste, sont tournés de différents cotés.

6. V. Djuri¢, Uber den «in» von Chilandar, Byzantinische Zeitschrift,
1960 (53), S. 333-35 (avec bibliographie antérieure). Radoj&ié¢ rattache la Déisis
de Chilandari aux années 1375-1380, Djurié propose une autre date: vers 1360.

7. V. Lazarev, Novye pamjatniki vizantijskoj Zivopisi XIV veka. I.
Vysotskij &in, Vizantijskij Vremennik, 1951 (IV), p. 122-131. Les icones de la Déisis
du monastére Vysotskij, conservées a la Galerie Tretiakov et au Musée Russe, ont
été peintes entre 1387 et 1395. — Il est possible que deux icones des XIV-XVes siécles
conservées & la Pinacothéque du monastére du Sinai (G. et M. Sotiriou, Icones
du Mont Sinaj, I, p. 181, 207-208, II, fig. 199, 237), aient fait partie d’'une Déisis aux
personnages en buste. La premiére (0,45%0,31) représente la Vierge en priére, la
seconde (1,05%0,75), 'archange Gabriel. La Déisis géorgienne aux personnages
en buste (Musée National de Thilissi), qui provient d’Ubisi, se rattache ala fin du XIVe
siécle.

8. Dans son ouvrage «Quelques icones de la vieille iconostase de Gra&anica



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 141

Il est regrettable que les premiers templa en bois ne nous soient
pas parvenus. Le matériel publié par G. Sotiriou?! est insuffisant; il ne
permet pas de faire des conclusions généralisantes. La conception du
templon en bois différait peu de celle des templa en marbre: les mémes
parapets, colonnettes et architraves. Ces derniéres, se composant de deux

datant du XIVe siécle et le probleme de I'inconostase haute au moyen-age en Serbie»
(Zbornik Narodnog Museja 1958-1959 (II), p. 135-152), M. Corovi¢ - Ljubinkovi¢
affirmait a4 tort que les savants russes, moi, en particulier, contestaient I’existence
de hautes iconostases & Byzance et en Serbie (elle le faisait, probablement, pour cette
raison qu’elle ignorait les iconostases en bois russes). En effet, je n’admets pas que
des iconostases hautes & registres multiples qui auraient entiérement
rempli I’arc triomphal aient existé & Byzance et dans les pays slaves méridionaux
avant le XVIe siecle. Quant aux iconostases byzantines & trois rangées, elles ont été
créées au XI-XIIes siécles et ont beaucoup évolué aux époques postérieures, aux
XIV-XVes siecles. Je tiens a souligner que les icones byzantines, tant de la Déisis
que des Fétes, n’étaient pas grandes, alors qu’en Russie la hauteur additionnée de
ces deux rangées a deja atteint quatre métres et demi au début du XVe siecle. En
particulier, les icones de la Déisis de Gradanica, publiées par Corovié-Ljubinkovig,
mesurent 0,77 (cf. les icones de Théophane le Grec: 2,10!). V. Djuri¢ (Byzanti-
nische Zeitschrift, 1960, S. 348) conteste judicieusement la datation des icOnes
de Gradanica (vers 1387). Il est enclin de les rattacher au XVlIe siécle.

Les templa byzantins des XIV-XVes siécles avaient, comme & 1’époque précé-
dente, des portillons en bois sur lesquels était représentée I’Annonciation et, plus
rarement, les apdtres. Leur hauteur était d’environ un métre et demi. Cf. G. So ti-
riou, La sculpture sur bois dans I’art byzantin, Mélanges Charles Diehl, II, Paris,
1930, p. 175-177; V. Lazarev, K voprosu o «gredeskoj manere», italo-gredeskoj
i italo-kritskoj $kolakh Zivopisi, EZegodnik Instituta Istorii Iskusstv Akademii Nauk
S.8.S.R., 1952, p. 157, 163; A. Xyngopoulos, Bnuébupov xpnriniis téxvne elg
v Oecoarovivny, Maxedovixd, 1954 (I), 0. 1-10; M. Chatzidakis, L’icone
byzantine, Saggi e memorie di storia dell’arte, 1959 (2), p. 32, fig. 21.

Le couronnement du templon par un Crucifix ou par une icone du méme sujet,
obligatoire, selon Konstantynowicz, est & prouver lorsqu’il s’agit des époques hautes,
d’autant plus qu’aucun crucifix byzantin ne nous est parvenu.

Le célebre rideau (xaraméracua) de Chilandari (1399) permet de se faire une
idée de ce qu’étaient les rideaux des portes saintes au XIVe siécle. Ce rideau est dé-
coré d’une variante de la Déisis: Christ-évéque bénissant, flanqué de deux anges,
de Jean Chrysostome et de Basile le Grand tenant des rouleaux. Voir N. Konda-
k o v, Pamjatniki khristianskogo iskusstva na Afone, p. 244-246, pl. XXXIX; G.
Millet, Broderies religieuses du style byzantin, Paris, 1947, p. 76-78, pl. CLIX-
CLXI (avec bibliographie antérieure).

1. G. Sotiriou, La sculpture sur bois dans I’art byzantin, Mélanges
Charles Diehl, II, Paris, p. 171-174, fig. 1, 2. Victoria and Albert Museum garde une
iconostase en bois du XVlIe siécle, en excellent état de conservation, provenant de
Chypre. Voir L. Bréhier, Lasculpture et les arts mineurs byzantins, Paris, 1936,
p. 80-81, pl. XLII.



142 V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin

planches reliées par une balustrade ajourée, étaient finement ouvragées.
C’est probablement dans les intercolonnements des templa en bois qui
furent installées les premiéres icones. Avec le temps, ils évincérent tout
a fait les templa en marbre. Ces derniers n’étaient pas capables de sup-
porter beaucoup d’icones; par ailleurs, ils étaient presque toujours
cachés derriere des iconostases en bois, érigées devant eux aux époques
postérieures. L’apparition tardive des hautes iconostases explique le
refus des Byzantins de se servir de ce terme pour désigner la cloture de
cheeur. Ce terme s’employait primairement pour nommer les crémailléres
auxquelles étaient accrochées les icones et les pupitres spéciaux (analo-
ghia) sur lesquels elles étaient placées®. Ce n’est que beaucoup plus tard
que le terme eixovoordotov ou eixovdoraocts vint a désigner la cloture de
cheeur tout entiére .

Les Russes empruntérent la forme de la cléture de cheeur aux
Byzantins; cela ne fait aucun doute. C’est encore aux Byzantins qu’ils
doivent les thémes du templon (la rangée locale, les Fétes, la Déisis).
Mais D’iconostase russe a vite acquis une envergure monumentale qui
n’est pas byzantine. Les personnages de la Déisis grandissaient rapide-
ment: en 1405, ils mesuraient déja 2,10 (I'iconostase de la cathédrale de
I’Annonciation au Kremlin de Moscou due & Théophane le Grec, & Prokhor
de Gorodec et & Andrej Rublev)3; trois ans plus tard, ils atteignirent
3,14 m (I'iconostase de la cathédrale de la Dormition a Vladimir, peinte
par Andrej Rublev et Daniil Cernyj)*. Les icones des Fétes augmentaient
en proportion (la cathédrale de I’Annonciation: 0,80 0,61; la cathédrale
de la Dormition: 1,25x0,92)5. Les dimensions des icones de la Déisis
en provenance de Zvenigorod, attribuées a Andrej Rublev, ne sont pas
non plus typiques des templa byzantins: 1,60%1,09¢ (les personnages
de cette Déisis sont représentés en buste). Comment définir cette ten-
dance? Il ne s’agit pas d’'un agrandissement mécanique, quantitatif,
mais d’un accroissement qualitatif, d’un rapide développement du prin-

1. Cf.J.Konstantynowicz, op.cit., S. 33; L. Bréhier, op.cit., p. 52.

2. Au sujet des iconostases grecques et serbes postérieures, voir A. X yng o-
poulos, Zysdlacpa lotopiag tig Opnoxevtinis Loypupixiis petd Thy dAwaty, “Abfvar,
1953, c. 130-134; M. Chatzidakis, ‘O oypdpos Edppdouvos, Kenrixa Xpovixd,
1956 (I'), o. 276-281; M. Corovié¢-Ljubinkovi¢, Liconostase de I'église
de Saint Nicolas a Velika Hod&a, Starinar, 1958-1959 (IX-X), p. 169-179.

3. V. Lazarev, Feofan Grek i ego §kola, Moscou, 1961, p. 86-94, pl. 88-111,

4 V. Lazarev, Andrej Rublev, Moscou, 1960, p. 14-15.

5. Ibid., p. 15.

6. Ibid., p. 8-9.



V. Lasarerr: Trois fragments d’épistyles peintes et le templon byzantin 143

cipe monumental aboutissant & une qualité esthétique nouvelle. L’ordon-
nance rigoureuse de I'iconostase dont la composition est nettement orien-
tée vers I’axe central; 'importance accrue de la silhouette; un coloris
clarifié, limpide, majeur; I’atténuation des tendances ascétiques — autant
de qualités qui distinguent I'iconostase russe de la byzantine. Lorsque
d’autres rangées se sont ajoutées & celle de la Déisis et a celle des Fétes
(le rang des propheétes, celui des patriarches, celui des chérubins, celui
de la Passion et celui des apotres), I'iconostase est devenue un ensemble
monumental sans pareil. On ne saurait lui trouver d’analogies méme
approximatives & Byzance. Mais c’est déja un nouveau probléme dont la
solution n’est possible que dans le cadre de la civilisation de la Russie
ancienne .
V. LASAREFF

1. Lorsque j’ai parlé de I’évolution du templon, j’ai passé sous silence, consciem-
ment, les clotures de cheeur en magonnerie se présentant comme des parois massives
percées d’arcs, véritables murs de séparation entre I'abside et la nef. Ces murs sépa-
ratifs n’étaient pas décorés d’icones, mais de fresques dont les sujets ont été trés
particuliers, différant de ceux des icones. De telles clotures de chceur en magonnerie
se développaient parallélement aux iconostases en bois. Je me propose de consacrer
un ouvrage spécial a ce probléme.


http://www.tcpdf.org

