AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

Téu. 10 (1981)

AgAtiov XAE 10 (1980-1981), lNMepiodog A'. 21N pvrin tou Avdpega IMpny. Zuyyornoulou (1891-1979)

ZNUELWOELG YLa TLG MAAALOTEPEG ATIELKOVIOELG
Tou ayiou Anuntpiou

AE j:;rzl ON Paul LEMERLE
XPIZTIANIKHZ APXAIOAOTIKHE doi: 10.12681/dchae.892
ETAIPEIAX

MEPIOAOEL A' - TOMOEL I*
1780-1%81

BiBALoypa@ikn avagopa:

LEMERLE, P. (1981). Znuewwoelg yla Tig maAadTePEG anelkovioelg Tou ayiou Anuntpiou. AeAtiov g Xptotiaviking
Apxatodoyiknig Etalpeiag, 10, 1-10. https://doi.org/10.12681/dchae.892

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpooBaon: 12/02/2026 09:45:34




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Note sur les plus anciennes représentations de Saint
Démétrius

Paul LEMERLE

AeAtiov XAE 10 (1980-1981), ITepiodog A'. X1 prvrurn tov
Avopéa I'ony. EvyyomovAov (1891-1979)e XeA. 1-10

AOHNA 1981

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




NOTE SUR LES PLUS ANCIENNES REPRESENTATIONS
DE SAINT DEMETRIUS

La finesse d’analyse et la sensibilité artistique d’André Xyngopoulos,
qui reconnaissait pour son maitre le créateur de la méthode iconogra-
phique appliquée a 'art byzantin, Gabriel Millet?, et qui a lui-méme
longtemps enseigné a Thessalonique, ont eu l’occasion, comme on s’y
attendait, de s’exercer, et sur la basilique Saint-Démétrius? et sur I’ico-
nographie du saint. Toutefois, dans ’ouvrage qu’il a consacré a ce der-
nier sujet®, c’est surtout ’époque byzantine tardive, ou méme post-by-
zantine, qu’il prend en considération. Mon objet, dans cette courte note,
sera de me placer, au contraire, aux origines de la tradition, et précisé-
ment, aprés avoir édité les plus anciens recueils des miracles de saint
Démétrius, et en avoir aprés tant d’autres examiné la chronologie4, de
rechercher ce qu’ils peuvent nous apprendre sur les premieres représen-
tations du saint.

Observons d’abord que la Passio prima ne contient rien qui oriente
vers une quelconque représentation de saint Démétrius. Il en est d’ail-

1. II lui a dédié son livre sur Thessalonique et la peinture macédonienne, qu’il a
publié en 1955 dans la collection de la Société des Etudes macédoniennes (“I§popo Me-
Aetdv Xepooviicov tob Afpov, 7).

2. "H Baocihikn tod "Ayiov Anuntpiov @cooolovikng, Thessalonique 1946. L’auteur
ne prétendait faire que &va pikcpd &khaikevtikd BiBio, en attendant la publication sa-
vante que devait faire G. Sétiriou, et qu'il a en effet donnée quelques années plus tard
(G. et Maria Sotiriou, ‘H Bacthkn 10D ‘Ayiov Anuntpiov @cccalovikng,
1 Keipevov, II Aedkopa, Athénes, BifAodikn tfig &v "Abfvaig "Apyatoroyikiig ‘Etaipeiag
34, 1952). Je dois signaler que, sur plusieurs points importants, cette publication est
maintenant elle-méme sujette & révision, comme le montrera ’ouvrage sous presse de
J.-M. Spieser, Recherches sur Thessalonique a I’époque paléochrétienne.

3. A, Xyngopoulos, ‘O sikovoypupikdg kokhog tfic (i T0od ‘Ayiov Anun-
tpiov, Thessalonique (“I8pvpo Mehetd@v Xepooviiocov Tod Aipov, 117), 1970.

4. P.Lemerle, Les plus anciens recueils des miracles de saint Démétrius, I, Le
texte, Paris 1979; II, Commentaire, Paris, 1981. On pourra se reporter a I’exposé
synthétique que j’ai donné, sous le titre “Les anciens recueils des miracles de saint
Démétrius et l’histoire de la péninsule balkanique”, dans le Bulletin de I’Académie
Royale de Belgique, Classe des Lettres, 65, 1979, p. 395 - 415. Je cite le texte de mon
édition en donnant le numéro du recueil (I, recueil de Jean; II, recueil anonyme),
celui du chapitre et celui du paragraphe.



2 P. LEMERLE

leurs de méme de la Passio altera, mais celle-ci dit que le saint était issu
d’une famille de rang sénatorial, qu’il avait été exceptor, puis anthypatos
d’Hellade, pour recevoir enfin de Maximien le brevet de consul®. Or il
apparait que la rédaction de cette Passion est postérieure au premier
recueil de miracles ou Recueil de Jean, puisqu’elle en connait I’épisode
de la demande des reliques (I 5); mais sa relation chronologique avec le
second recueil, ou Recueil anonyme, n’est pas encore bien assurée: la
chose certaine est qu’elle vise a répondre aux questions que la piété po-
pulaire ne pouvait manquer de poser sur saint Démétrius, sa vie, son
tombeau, ses reliques, sa basilique, et qu’elle est, cela va de soi, antéri-
eure a la Passion métaphrastique. Venons donc a nos deux recueils de
miracles.

Le premier, ou Recueil de ’archevéque Jean, mentionne quatre fois
I’existence d’images de saint Démétrius. D’abord lorsqu’il nous apprend
(I'1§22) qu’une telle image, qu’il ne décrit malheureusement pas, se
trouvait, comme d’ailleurs on I’attend, a l'intérieur du kibérion, sans
doute posée sur le lit d’argent: ce devait étre en quelque sorte le proto-
type 8. Puis, a deux reprises, & propos d’apparitions du saint, Jean déclare
qu’il se montra tel qu’il était représenté “sur ses images”: en I 8 § 70,
&v @ kol yphoetor oyfuatt &v taig eikdot; enl 10 § 89, obrwg dmoiw oyfpatt
xatd tag eicdvag Eyypaperar. Ces trois passages nous apportent donc seu-
lement la preuve, a vrai dire superflue, de I’existence d’images du saint.
Un quatriéme contient une donnée nouvelle: en I 15 § 167, un person-
nage de haut rang se voit en songe debout devant le kiborion, dont la
porte s’ouvre et laisse apparaitre le saint, qui était tf] idéq katd ™V ypa-
v v &v 1aig doyarotépars adTob eikdov Eyyeypoppévny, le visage lan-
cant de tels rayons de lumiére que le dallage en est tout illuminé. Cet
apyorotéparg indique qu’a ce moment le type iconographique s’est dé-
doublé ou est en train de se dédoubler, mais ne laisse pas deviner en quoi
consiste le changement. Est-ce a 'apparition d’un type militaire qu’il fait

5. Analyse de ces deux Passions dans notre ouvrage cité a la note précédente, t. II,
Appendice I.

6. P.N.Papagéorgiou, dans son étude de pionnier sur les découvertes fai-
tes dans la basilique transformée en mosquée lors des travaux de restauration de 1907 -
1908, et que l'incendie de 1917 devait pour la plupart anéantir (P. N. Papa-
géorgiou, Mvnueia tfig &v @socalovikn Aatpeiag tob peyalopdptupog dyiov An-
untpiov, Byz. Zeitschr. 17, 1908, p. 321 - 381), mentionne (p. 328) une “ancienne
icone” du saint détruite dans I’incendie de 1’église métropolitaine de Thessalonique
survenu en 1890. Se pourrait-il que ce fat ’icone primitive, miraculeusement préservée
jusque 1a?



ANCIENNES REPRESENTATIONS DE ST DEMETRIUS 3

allusion? Il n’y en aurait qu’un indice dans tout le recueil de Jean, en I
13 § 120, ou saint Démétrius apparait sur la muraille év énhitov oyfuatt,
et tenant une lance, puisqu’il en transperce le premier ennemi qui at-
teint les créneaux. Est-ce plutdt a 'apparition d’un type équestre? En
I 14 § 161, qui est le texte le plus explicite de tout le recueil, nous voyons
qu’a un ennemi saint Démétrius apparait a la téte des troupes grecques,
sous I’aspect d’un &vdpa moppakn kol Aapnpov inn Aevkd &pelduevov kai
ipdriov gopodivta Aevkdv?; et plus que les cheveux roux, ou le cheval,
c’est le costume qui a frappé I’étranger, lequel déclare qu’il était tout
semblable a celui d’un dratikiavog tatedtng, c’est-a-dire un membre de
Pofficium de I’éparque, qui se trouvait 1a, enveloppé d’une chlamyde. Puis-
que, a ces détails, la foule reconnait que c’est bien saint Démétrius qui
est apparu au barbare, c’est que ce type iconographique, qui est a notre
avis relativement nouveau et s’oppose aux “anciennes icones” signalées
plus haut, est alors bien connu.

Or le siege de Thessalonique au cours duquel le barbare a eu cette
vision eut lieu en septembre 586. C’est, d’autre part, dans les premiéres
années du regne d’Héraclius que Jean a composé son recueil (ou il n’est
d’ailleurs pas exclu que soient entrées quelques parties antérieurement
rédigées). Avons-nous la les deux repéres chronologiques entre lesquels
s'est opérée la transformation du type iconographique de saint Démé-
trius, ou plutdt apparition d’un type nouveau, qui a fort bien pu ne
pas se substituer a4 P’ancien, mais s’y juxtaposer? Car désormais vont
probablement coexister 'image cultuelle, immobile, “ancienne”, celle
qu’on voyait dans le kiborion, et qui selon nous est celle de saint Démé-
trius debout, vétu de la simple tunique longue, et dans ’attitude de 1’o-
rant, — le martyr devant son Dieu; et les images d’un cycle narratif
progressivement constitué, en rapport soit avec la vie et le martyre du
saint, tels que la Passio altera les raconte, soit avec les miracles opérés
par le saint, divinité poliade, en faveur de sa cité. De ces miracles, le
recueil le plus ancien peut-étre, en tout cas le plus répandu, fut celui
de I'archevéque Jean, qui couvre une longue duré, mais qui inclut les
premiers miracles “guerriers”, provoqués par les attaques des Avaro-
Sklavénes contre Thessalonique. Ceux-ci ont a coup sfir exercé une in-
fluence sur I’évolution du type iconographique, comme aussi il me pa-
raft certain que I’existence méme du recueil de Jean a influencé I’icono-

7. Voir aussi, un peu plus loin dans le méme épisode, § 165, les mots tov yAaivn-
popodvta Epinnov, qui établissent 1’équivalence, pour 'auteur, entre {partiov et xAaivn,
qui sont eux-mémes, la suite du récit le montre, équivalents de yAauos.



4 P. LEMERLE

graphie de saint Démétrius. Nous n’irons d’ailleurs pas jusqu’a dire
qu’elle I'a créée, puisque Jean lui-méme, a propos du premier miracle
qu’il rapporte et qui est peut-étre le plus ancien, la guérison de I’éparque
Marianos, renvoie les auditeurs incrédules & une mosaique qui, sur le
mur extérieur sud de la basilique, représentait déja de son temps cette

scéne (I 1 § 24). Avait-elle été commandée par ce méme Marianos?

Le second recueil de miracles, qui est anonyme, n’a pas eu, de loin,
le méme succés que le premier: le violent déséquilibre entre le nombre
des manuscrits qui nous font connaitre 'un et ’autre le prouve assez®.
Sans s’attendre a ce qu’il ait exercé la méme influence, on doit au moins
chercher s’il ne contient pas, lui aussi, quelques données iconographiques.

Les trois premiers miracles, qui par rapport au compilateur se situent
dans un passé relativement lointain, et sont encore des récits du temps de
I’archevéque Jean, concernant en gros les années 615 - 620, apportent
peu. En IT 1 § 188, saint Démétrius court sur les murailles de la ville et
sur la surface de la mer yAapddo Agvknv @opdv, trait que nous avons déja
rencontré chez Jean, et au § 190 il est dit cupnoAepeiv avec les Thessalo-
niciens; en revanche on notera que la scéne avait été représentée, en
mosaique ou en peinture, en avant du ou d’un sanctuaire du saint, — se-
cond et précieux témoignage de ’existence trés ancienne de grandes
compositions narratives; or toutes deux sont a I’extérieur, et il n’est point
dit qu’il y en ait eu a 'intérieur de la basilique, ou de fait nous n’en con-
naissons pas, car ce sont seulement des inscriptions qui deux fois font
allusion, I'une a un incendie de la basilique, ’autre a la dispersion d’une
flotte barbare par saint Démétrius®. En II 3 § 220, il est rapporté que le
saint apparut a beaucoup de Thessaloniciens “visitant [a pied] les portes
et les murailles et montant en quelque sorte la garde, ou parfois a che-
val en compagnie, assurait-on, d’autres saints”. C’est tout et c’est peu:
les récits johanniques de ’Anonyme ne font que confirmer, sans le pré-
ciser ni 'enrichir, ce que nous avait appris le recueil de Jean.

Le quatriéme et le cinquiéme miracle, longs récits d’histoire au con-
tenu extraordinairement riche, dont nous devons la conservation au com-

8. L’explication est simple. Le recueil de Jean, soutenu d’ailleurs par sa grande va-
leur catéchétique, contient une beaucoup plus forte proportion de merveilleux que le
recueil anonyme. Celui-ci est presque un ouvrage d’histoire, d’'un genre a peu prés
unique dans la littérature hagiographique byzantine.

9. J. M. Spieser, Inventaires en vue d’un recueil des inscriptions historiques de
Byzance, I, Les inscriptions de Thessalonique, Trav. et Mém. 5 (1973), no 6, p. 155,
et no 7, ibid.



ANCIENNES REPRESENTATIONS DE ST DEMETRIUS 5

pilateur anonyme du second recueil et a celui du Paris. gr. 1517, et qui
concernent cette fois les années 675 - 685, n’apportent malheureusement
guére plus pour le sujet qui nous occupe. En II 4 § 260, saint Démétrius
apparait en défenseur d’une poterne particuliérement menacée, a pied,
revétu d’une chlamyde qu’il a rejetée sur ses épaules pour étre libre de
ses mouvements, et chassant a coups de baton (paBdog) les barbares qui
s’infiltraient dans la ville: scéne qu’on dirait elle aussi inspirée par quel-
que peinture, et qui fait partie du cycle de la défense de Thessalonique
contre les Slaves, mais donne a peine a saint Démétrius, notons-le, le
role de saint militaire, puisqu’il n’a pas d’armure, et pas d’autre arme
qu’un gourdin (sans doute par dérision des ennemis). D’autres, au méme
moment (II 4 § 261), virent le saint sous ’apparence d’un homme tout
en sueur, postant en divers endroits de la muraille des soldats magnifi-
ques et inconnus, des saints évidemment: le mégalomartyr dispose des
armées célestes’®. En II 5 §§ 298-299, on ne nous décrit pas l'aspect
sous lequel saint Démétrius apparait trois fois au stratége de la flotte,
Sisinnios. Or nous sommes, avec ces récits contemporains de I’Anonyme,
environ deux générations apreés les récits johanniques. Rien n’indique
que la figure et 'iconographie de saint Démétrius se soient beaucoup
modifiées, ou enrichies, pendant ce temps.

Pourtant — mais n’est-ce pas en raison de la nature de nos sources? —
c’est surtout comme défenseur de Thessalonique contre les ennemis du
dehors que le saint se manifeste. En d’autres termes, on s’attend 4 ce
que son caractére militaire se renforce. Et c’est peut-étre ce que suggeére
le dernier miracle du Recueil anonyme (II 6). Mais les choses se com-
pliquent du fait que ce miracle, de couleur trés “africaine”, n’est pas,
selon nous, I’ceuvre de I’Anonyme, et représente une addition postéri-
eure a son recueil, pour laquelle il est difficile de proposer une date, bien
qu’il faille sans doute placer encore I’épisode dans la seconde moitié
du VIlIe siecle. Or, a ’évéque de Thénai en Byzacéne capturé par les
Slaves au large de I’Hellade alors qu’il se rendait par mer a Constanti-
nople, et réduit en servitude, saint Démétrius apparait sous les traits
d’une jeune homme de fiere allure portant I'uniforme militaire, se dé-
clarant otpatidtng, et disant que sa maison — entendons: la basilique —
est au cceur de Thessalonique (II 6 § 309). Quand I’évéque, conduit
jusque la par son mystérieux protecteur, arrive dans la ville, et qu’on

10. Il n’y a rien a tirer de banales apparitions comme celles de II 4 §§ 275 - 276,
qui relévent du théme bien connu selon lequel celui qui en avait été gratifié reconnais-
sait qu’il s’agissait de saint Démétrius en voyant ses images dans la ville: on ne dit
rien de ces images.



6 P. LEMERLE

finit par comprendre que “la demeure du soldat Démétrius”, dont il s’en-
quiert, est la basilique, il s’y prosterne et, quand il se reléve, “il voit
[’image] du martyr Démétrius, et devant tous il s’écrie que c’est bien
l1a celui qui 'a guidé et sauvé” (II 6 § 311). Ce qui rend, selon nous,
trés probable, sinon certain (car nous pourrions avoir affaire a un fopos),
qu’il y avait alors dans la basilique une image du saint en soldat. C’est
en tout cas I'indication la plus claire en ce sens dans les deux recueils
anciens des miracles.

Que pouvons-nous donc retenir de cette lecture? D’abord la mention
(§167) de ces apyatdtepor elkdveg qu’on ne décrit pas, mais qui par oppo-
sition aux types plus récents devaient représenter le saint en pied, sans
chlamyde, sans vétements d’apparat et sans armes, c’est-a-dire, pen-
sons-nous, en orant et vétu de la simple tunique longue: c’est 'image
originelle du martyr dvant son Dieu, indépendante des caractéres “his-
toriques” dont sa personnalité s’enrichira.

Cette image purement religieuse, antérieure au processus hagiographi-
que ou du moins non encore entamée par lui, ne disparaitra pas, mais
elle se complétera de deux types nouveaux apparus successivement. D’a-
bord, pensons-nous, le type de I'Omatikiavég, déja trés présent, voire
dominant, dans nos recueils (cf. le mot p. 157 1. 19): enveloppé d’une
chlamyde blanche d’apparat et & 'ocasion montant un cheval blanc,
ce n’est plus le martyr, mais une divinité poliade assimilée aux grands
personnages de ’empire et dans la méme relation & Dieu que ceux-ci
au basileus; elle est officiellement protectrice de sa cité contre les mal-
heurs des épidémies, des famines, des troubles civils, bref les malheurs
d’un temps ol régne la paix extérieure. L’apparition en est impossible
a dater, mais sinon la création, du moins I’affirmation de ce type fut
probablement influencée par les fortes personnalités que semblent avoir
été I’archevéque Eusébe, qui occupa longtemps avant Jean le trone épi-
scopal de Thessalonique et fournit a Jean la plupart de la matiére de son
recueil, et ’archevéque Jean lui-méme, dont ’oeuvre, nous 1’avons rap-
pelé, connut un si grand succes.

Enfin, avec la soudaine révélation de la menace extérieure, avare et
slave, qui éclate avec le si¢ge de 586, il était quasi normal que saint Dé-
métrius devint aussi le saint militaire et guerrier qui, sans effacer les au-
tres figures — fait digne de remarque — s’affirma sans doute de plus en
plus jusque vers la fin du VIIe siécle. Les derniers chapitres du recueil
de Jean, le recueil anonyme tout entier, furent les supports littéraires
de cette nouvelle image, ou du moins sont ceux qui nous ont été conser-
vés. Et bien entendu, c’est ce qu’on pourrait appeler I’hypostase mili-



ANCIENNES REPRESENTATIONS DE ST DEMETRIUS 7

taire de saint Démétrius qui, en raison des événements fameux desquels
sortit ce dernier avatar de la légende démétrienne, se répandit le plus
vite au loin: c’est pourquoi, dans le récit africain qui termine aujourd’hui
le second recueil, le saint, sans prendre part a aucune action guerriére,
est néanmoins un soldat de profession. Ne pourrait-on pas méme se
demander si, dans une large mesure, ce n’est pas hors de Thessalonique
que s’est développé le type de saint Démétrius protecteur contre les
ennemis du dehors? Déa I’empereur Maurice désirait posséder des
reliques du saint pour profiter de son assistance dans les guerres (I15§51).

Certes, on souhaiterait pouvoir recourir aux ceuvres figurées. Pour
la période haute qui nous occupe, elles sont trés peu nombreuses ™. Il
est préférable de ne pas tenir compte d’une belle icone du Sinai, repré-
sentant la Vierge avec I’enfant, entre deux saints dont I’un est saint Thé-
odore Stratelate, tandis que I'identification de I'autre est discutée: So-
tiriou hésitait entre saint Georges et saint Démétrius, pour choisir en
fin de compte le premier; Kitzinger, d’aprés la fresque de S. Maria
Antiqua dont il va étre question, penche pour saint Démétrius; Weitz-
mann revient a saint Georges, parce qu’il est fréquemment associé a
saint Théodore, ce qui n’est pas le cas de saint Démétrius. Ce saint, nim-
bé, debout, est vétu d’une tunique et d’une riche chlamyde a tablion
qui couvre le bras gauche, et tient de la droite une croix appliquée sur
la poitrine 2. 11 n’est pas douteux, puisqu’une inscription le nomme, que
saint Démétrius figure, entre saint Sébastien et saint Polycarpe, dans la
grande procession des martyrs tenant dans leurs mains leur couronne,
qui est au-dessus de la colonnadee sud de Sant’ Apollinare Nuovo: mais
le type iconographique et le costume d’apparat, qui sont les mémes pour
tous les saints de cette frise, ne nous apportent donc rien; on notera seu-
lement que le visage nimb¢ de saint Démétrius est plutot allongé, jeune,
imberbe, avec une chevelure sombre en calotte, type qui nous est habi-

11. On ne fera pas état d’une anneau du British Museum dont, & notre connaissance,
on n’a pas publié de reproduction, et que Dalton décrit ainsi: ‘“Bronze signet ring
(.. .) with a standing figure of St Demetrius, full face, in long garments and holding a
cross over his breast in his right hand”, inscription + 6 Gytog Anpntprog: O. M. Dal-
ton, Catalogue of early Christian Antiquities and Objects from the Christian East
(.. .) of the British Museum, Londres, 1901, no 126, p. 21 (pas de date proposée; VIe -
VlIle siecle?).

12. K. Weitzmann, The monastery of Saint Catherine at Mount Sinai, The
Icons, I, from the sixth to the tenth Century, Princeton 1976, p. 18 sq., no B 3, et pl.
XLIII pour I’ensemble, XLV b pour le détail de la figure de “S. Georges”; avec la
bibliographie antérieure.



8 P. LEMERLE

tuel 3, L’image la plus intéressante reste celle de Santa Maria Antiqua
(Rome) qu’a finement étudiée E. Kitzinger et qu’il date “avant — mais
pas beaucoup avant — le milieu du VIIe siécle”: saint Démétrius de-
bout, nimbé, vétu d’une riche chlamyde a tablion qui couvre le bras
gauche, tient de la main droite une croix sur la poitrine; la figure est
plutdt ronde, imberbe, avec une chevelure fournie en calotte. C’est le
type de I’hypatikianos.

Le groupe d’images qui devraient apporter les informations les plus
sures est, bien entendu, la douzaine de mosaiques ou figure saint Démé-
trius qui sont connues comme ayant orné, ou qui ornent encore aujourd’
hui, diverses parties & I’intérieur de la basilique. Malheureusement, 1’é-
tude exhaustive qu’elles appellent est encore a venir, et présente de
graves difficultés. D’abord il est désormais impossible de savoir s’il y en
avait d’autres que celles dont I’existence est connue. De celles-ci, dont
on n’a publié que des descriptions et des reproductions insuffisantes,
la moitié, qui n’étaient visibles que depuis les travaux conduits dans la
basilique en 1907 - 1908, ont été détruites dans I'incendie de 1917, et
il n’en reste que des photographies médiocres. Il est d’ailleurs malaisé
de consulter une série compléte des images de ces mosaiques, que la
grande monographie de Sétiriou sur la basilique ne contient pas, et qu’on
trouvera sous la forme la moins incommode dans I'ouvrage de R. F.
Hoddinott consacré aux anciennes églises de Macédoine®. Enfin, et
surtout peut-&tre, non seulement 1’étude typologique (pas plus d’ailleurs
que celle de la technique) n’a pas été faite, mais la chronologie méme
parait devoir étre réexaminée: de fagon générale, en fonction de I’histoire
architecturale de la basilique, que des études en cours vont peut-étre
faire apparaitre sous un jour nouveau; et particuliérement sur un point
essentiel, qui est I’ampleur, considérablement exagérée, des dégats pro-
voqués a la décoration par I'incendie de charpente que raconte le re-
cueil anonyme (II 3 §§ 224 sq.)™.

13. F. Deichmann, Frihchristliche Bauten und Mosaiken von Ravenna,
Baden-Baden 1958, pl. 123. Pour une image en couleurs, cf. A. Grabar, La pein-
ture byzantine, Genéve, Skira, 1953, p. 55.

14. E. Kitzinger, On Some Icons of the VII Century, Late Classical and
Medieval Studies in Honor of Albert Mathias Friend, Princeton, 1955, p. 132 - 150;
cf. notamment, p. 137, et pl. XIX, fig. 5.

15. R.F. Hoddinott, Early Byzantine Churches in Macedonia and Southern
Serbia, Londres, 1963: cf. pl. IV et 29 - 34,

16. Je renvoie a ce que j’en dis dans mon Commentaire. Je propose de dater cet
incendie peu aprés 620. La réparation de ses dégats doit donc étre sans rapport avec
Pavavéwoig que mentionne, a la 1. 12, Pinscription de Justinien IT de 688 - 689.



ANCIENNES REPRESENTATIONS DE ST DEMETRIUS 9

Mais dés maintenant quelques remarques générales peuvent étre fai-
tes. En premier lieu, il ne faut pas oublier que le véritable décor inté-
rieur de Saint-Démétrius était constitué par des revétements de plaques
de marbre de couleur, et que les mosaiques, sauf a proximité du sanctu-
aire, occupaient des emplacements relativement secondaires et ne con-
stituaient pas I’essentiel de la décoration. Il en résulte qu’on ne peut pas
parler d’un programme décoratif, mais seulement d’une série de tableaux
dont chacun a pour origine une circonstance particuliére: lorsqu’on
a affirmé qu’un cycle du martyre et des miracles de saint Démétrius ne
pouvait pas ne pas avoir existé dans le décor primitif de la basilique, on
s’est abusé, ou du moins rien ne vient étayer cette hypothese. Les mosai-
ques encore conservées, ou dont nous connaissons les sujets, sont, curieu-
sement, sans rapports avec les Passions et avec les recueils anciens des miracles
(dont nous avons vu, en revanche, qu’il font deux fois mention de mo-
saiques extérieures, dont nous ne savons rien). Ce sont pour la plupart
des tableaux votifs, offerts par des donateurs'?. Saint Démétrius y est tou-
jours présent, sauf une fois 3. Dans six cas au moins, il s’agit de la con-
sécration & saint Démétrius d’un enfant, ou d’un ex-voto pour I'obten-
tion ou la guérison d’un enfant. Dans les autres cas, saint Démétrius est
probablement accompagné d’un ou plusieurs donateurs ou dédicants
(Hoddinott, pl. 29 a? 31 b, 32b), encore que linterprétation ne soit
pas établie avec certitude pour les deux grands panneaux qui représen-
tent, I’'un saint Démétrius posant ses mains en signe de protection sur
les épaules de deux “fondateurs” ou restaurateurs de la basilique, un
évéque et un haut fonctionnaire civil qui doit étre ’éparque (Hoddinott,
pl. 32a) ; Pautre, le saint posant ses mains sur les épaules de deux évé ques,
flanqués eux-mémes chacun d’un autre ecclésiastique (Hoddinott, pl.
33 ¢). Quoi qu’il en soit, dans tous les cas saint Démétrius est debout,
nimbé, vétu de la chlamyde d’apparat avec tablion, dans le role d’une
divinité protectrice occupant un haut rang dans la hiérarchie céleste.
Il n’est orant que trois fois, et n’est jamais en tenue de soldat. En autres
termes, bien qu’il n’y ait aucun rapport dans les sujets avec les deux re-

17. La seule exception nette est la mosaique placée sur le mur ouest du bas c6té
nord; elle glorifie saint Démétrius débout (non orant), nimbé, vétu de la chlamyde
a tablion, vers lequel sur un fond de nuages descend du ciel un ange sonnant de la
trompette (il y avait un autre ange, mutil¢): image de la proclamation, de la glorifi-
cation, de ’apothéose du saint? Sétiriou, Album, pl. 60; Hoddinott, op.
cit. pl. IV.

18. Mosaique détruite qui figurait la Vierge entre deux anges et une femme lui
présentant son enfant: Hoddinott, pl. 29 b.



10 P. LEMERLE

cueils anciens des miracles — et c’est 1a un fait remarquable —, il y a
cependant concordance dans le type méme du saint, que P'archevéque
Jean comparait a celui d’un dratikiavog tagedtg. Il y a toute chance
pour que cela ait été le type dominant, sinon presque unique, pendant
toute la période pré-iconoclaste.

Paris, septembre 1980
PAUL LEMERLE


http://www.tcpdf.org

