
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 10 (1981)

   Deltion ChAE 10 (1980-1981), Series 4. In memory of Andreas Gr. Xyngopoulos (1891-1979)

  

 

  

  Byzance. État national ou multi-national? 

  Denis A. ZAKYTHINOS   

  doi: 10.12681/dchae.895 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ZAKYTHINOS, D. A. (1981). Byzance. État national ou multi-national?. Deltion of the Christian Archaeological Society, 
10, 29–52. https://doi.org/10.12681/dchae.895

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 07/02/2026 16:24:12



Byzance. État national ou multi-national?

Denis  ZAKYTHINOS

Δελτίον XAE 10 (1980-1981), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του
Ανδρέα Γρηγ. Ξυγγόπουλου (1891-1979)• Σελ. 29-52
ΑΘΗΝΑ  1981



B Y Z A N C E 

ÉTAT NATIONAL OU M U L T I - N A T I O N A L ? 

Sous la plume de byzantinistes modernes apparaît de plus en plus 
instamment l'opinion que Byzance était un empire mult i -nat ional*. 
D'aucuns parlent d'empire multi - national et polyglotte; d'autres, plus 
circonspects, se servent des termes "multi - racial" ou "pluriracial". Ce fai­
sant, ils posent encore une fois un problème débattu et capital de l'histoire 
byzantine: celui de la composition ethnique et par là de la nationalité 
de l'Empire byzantin. Un de ses aspects pourrait être énoncé par cette 
question: Byzance a-t-il été un État national ou multi - national? C'est 
à ce sujet majeur de l'histoire byzantine que se rapportent ces quelques 
remarques d'approche. Il ne s'agit pas de procéder à un examen systé­
matique des éléments ethniques qui formaient la population de l'Empire. 
Le problème ne doit nous occuper ici ni par son aspect ethnographique 
ni par ses dimensions démographiques. Ceux - ci ne seront envisagés 
qu'incidemment. Notre effort se bornera à poser la question ethnique 
de Byzance et de la reconsidérer sous ses multiples aspects théoriques, 
politiques, culturels et émotionnels. 

Il importe d'envisager préliminairement quelques points de méthode 
et de fixer la valeur exacte de certains termes techniques, tant anciens 
que modernes, qui seront appelés à jouer un rôle dans la construction de 
cet exposé. Plus que tout autre sujet, celui des limites chronologiques 
exige des éclaircissements immédiats. Considéré sous ses aspects démo­
graphique et ethnologique, l'Empire byzantin est une réalité changeante. 
Dans sa vie plus que millénaire, fidèle toujours à certains principes, 
certaines orientations et entités immuables, il a incarné des personnages 
différents. Parler de cet État sui generis comme d'un organisme pétrifié, 
comme d'une société statique, serait méconnaître son génie créateur 
dans sa perpétuelle métamorphose. 

* Cet essai, dans ses grandes lignes, a été lu dans la "Sala delle Lauree" de l'Univer­
sité de Palerme le 13 mai 1963, sous la présidence de Bruno Lavagnini. Resté inédit, 
il paraît pour la première fois dans ce volume dédié à notre regretté collègue André 
Xyngopoulos. Avec une mise au jour bibliographique, nous avons apporté au texte 
initial des améliorations, additions ou développements, sans toutefois déranger le plan 
de la conférence et sans modifier les idées centrales de l'argumentation. 



30 D. A. ZAKYTHINOS 

Pour des raisons qui seront développées ci-après, nous allons circon­
scrire notre champ d'observation par excellence dans la période qui va 
de la perte des provinces méridionales, plus précisément de la prise 
d'Alexandrie par les Arabes, en 642, à l'année 1071 (bataille de Man-
tzikert, prise de Bari par les Normands), grande coupure au cours 
de cet onzième siècle, à plus d'un point de vue critique1. C'est donc 
dans ce vaste domaine de l'époque méso - byzantine, émancipée de 
plus en plus des survivances romaines, si riche en transformations éta­
tiques, touffue en recherches de formes nouvelles, si féconde en réalisa­
tions culturelles et artistiques — cette époque qui marque la byzanti-
nisation de Byzance. Du point de vue qui nous intéresse ici particulière­
ment, si la période envisagée commence par la séparation des peuples 
orientaux, entraînés dans l'orbite arabe, elle assiste également à l'émer-
geance des peuples nouveaux de la péninsule balkanique, des Slaves et 
des Bulgares. Nous y reviendrons. 

La valeur exacte de deux termes techniques, ethnos - ethnique et nation -
national, doit être rigoureusement différenciée dans leur usage. L'un et 
l'autre seront ici employés dans une acception conventionnelle. Nous 
nous servirons des vocables ethnos - ethnique dans le sens d'une société phy­
sique qui, dans les cadres d'une unité politique plus vaste, conserve ses 
caractéristiques particulières. Au contraire, l'usage des termes nation -
national aura une envergure plus large et plus variée: il visera à tout 
ce riche appareil qu'a formé autour du terme la pensée du dix-huitième, 
du dix-neuvième et du vingtième siècles, pris dans le sens de l'émanation 
spirituelle, culturelle et émotionnelle d'une vaste société unifiée; dans 
l'acception de l'affirmation d'une conscience, d'une volonté commune, 
de la négation de tout ce qui est incompatible et étranger. C'est ainsi, par 
exemple, qu'on sera amené à parler, d'une part, de da "composition 
ethnique" de l'Empire byzantin ou de telle ou telle de ses provinces, et, 
d'autre part, de la "conscience nationale", de Γ "unité nationale", de Γ "af­
firmation" ou de la "réaction" "nationale", du "sentiment national" etc.2 

1. Voir en dernier lieu "Recherches sur le XI e siècle" : Table Ronde internationale 
tenue au Collège de France du 20 au 23 septembre 1973: Travaux et Mémoires 6 
(1976). P a u l L e m e r l e , Cinq études sur le XI e siècle, Le Monde hyzantin, 
Paris, 1977. Cf. D. Α. Ζ a k y t h i η ο s, Byzantinische Geschichte 324 - 1071, Vienne, 
1979, pp. 244 et suiv. et notes pp. 351 et suiv. 

2. A r m a n d C u v i l l i e r , Manuel de Sociologie, Paris, 1950, pp. 658 et suiv. 
H a n s K o h n , The Idea of Nationalism. A Study in its Origins and Background, 
New York, 1961. M a r i o A 1 b e r t i η i et a 11 i i, L'idée de Nation, Paris, 1969. 



Β Υ Ζ Α N C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI-NATIONAL? 31 

I. 

Par définition, tout empire est un État poly-ethnique3. L'Empire ro­
main et à sa suite l'Empire proto-byzantin sont des États poly-ethniques. 
L'Empire de Rome, dans sa partie orientale, est un État dérivé, formé 
par des conquêtes successives, dans leurs plus grandes parties sur les hé­
gémonies hellénistiques, issues, elles aussi, du démembrement de l'Em­
pire d'Alexandre. En dehors des deux peuples dominants, les Romains 
et les Grecs, la "Pars Orientis" comprenait des peuples et des peuplades 
d'origines diverses. En Afrique, en Arabie, en Palestine, en Syrie, Méso­
potamie et Arménie, dans certaines provinces d'Asie mineure, dans les 
régions avancées des pays danubiens, la population de l'Empire com­
ptait des Lybiens, Égyptiens, Arabes, Syriens, Juifs, Arméniens, des Scy­
thes, Thraces, Daces, Illyriens et autres. Attachés au destin de Rome par 
les liens d'une domination militaire, ces peuples conservaient une tradi­
tion propre, les uns passablement élevée, les autres rudimentaire. L'in­
fluence romaine avait particulièrement touché les peuples des pays da­
nubiens et dalmates. Profonde et durable fut l'emprise de l'hellénisme 
en dehors du domaine proprement grec. En Cyrénaïque, en Egypte, en 
Syrie et la Mésopotamie, jusqu'aux provinces excentriques de l'Asie 
mineure hellénique, tout autour du Pont - Euxin, l'hellénisation avait 
poussé des racines profondes. La langue grecque était le véhicule de 
communication internationale. Tout en maugréant, les Romains ont dû 
s'y plier. Les "hellénisants" (Έλληνίζοντες) formaient une aristocratie 
indigène qui a donné au monde des esprits distingués4. 

Dans les provinces de l'Orient hellénistique, les deux peuples domi­
nants, les Grecs et les Romains, étaient certes minoritaires. Dans l'état 
actuel de la recherche, toute estimation statistique serait vaine. Ce qui 
est certain, c'est que l'admirable floraison des villes helléniques et hellé­
nistiques dans tout l 'Orient gréco-romain atteste la présence durable et 

3. J . G i l i s s e n , La notion d 'Empire dans l'Histoire Universelle. Les Grands 
Empires, Recueils de la Société J e a n Bodin pour l'histoire comparative des institu­
tions, X X X I , Bruxelles, 1973, pp . 759 et suiv. 

4. Voir maintenant C l a i r e P r é a u x , Le monde hellénistique. La Grèce 
et l 'Orient de la mort d'Alexandre à la conquête romaine de la Grèce (323- 146 av. 
J . C ) , Nouvelle Clio, Paris, 1978. Examinant ici les choses sous leurs aspects structu­
raux et culturels, nous acceptons le terme "hellénistique" sous ses dimensions les plus 
larges en y incluant, à l'exemple de J . G. Droysen lui-même, l 'Empire romain et la 
période de l 'Empire proto-byzantin. Cf. E. W i l l , C. M o s s é , P. G o u k o w -
s k y , Le monde grec et l 'Orient, tome II, Peuples et Civilisations, Paris, 1975, pp. 
337 et suiv. 



η Ό. Α. ZAKYTHINOS 

agissante de l'élément grec. Le conquérant romain a trouvé, en cette 
institution de la cité, le cadre le plus idoine de sa domination et partant 
du gouvernement mondial5 . Pendant de longs siècles ce cheminement 
parallèle des deux grands peuples de l'Antiquité a élaboré une nouvelle 
fusion et facilité l'avènement d'une culture nouvelle. "Graecia capta" 
s'engage de plus en plus dans la monarchie universelle de Rome. Du 
deuxième siècle avant J .C. au quatrième siècle de notre ère, lentement, 
imperceptiblement la monarchie se transforme en dyarchie. Le titre 
d'un livre de Nicolas Iorga "Byzance après Byzance" a fait fortune. Dans 
une direction inverse, l'expression "Byzance avant Byzance" ne marque­
rait-elle pas une grande étape dans l'histoire de la culture européenne ? 
Henri - Irénée Marrou dira: "à partir du I I e siècle av. J . G., l'unité 
culturelle du monde méditerranéen est chose faite : il n'y a plus qu'une 
seule civilisation, la hellenistisch-römische Kultur, dont la riche unité s'accom­
mode parfaitement d'une dualité de faciès - Orient grec, Occident 
latin"«. 

L'immense Empire romain est un État polythéïque et tolérant. Dans 
un livre évocateur, Franz Cumont a tracé la prestigieuse histoire des 
religions orientales dans le paganisme romain, leurs contacts et syncré-
tismes ' . Mais Rome ne recherchait point son unité dans la communauté 
de la société, mais dans la force et dans le prestige de la force. Puis vint 
la Pax Romana et la théorie de sa mission œcuménique et providentielle. 
Malgré les efforts de "romanisation", tôt abandonnés, l 'attitude que 
l'Empire a prise vis à vis des nationalités fut celle de la tolérance. Il lui 
est indifférent si l 'habitant est un Égyptien, un guerrier Gaulois, un 
chevalier Thrace ou un paysan Illyrien; s'il parle le celte ou l'araméen 
ou, si, en dehors du grec et du latin, il se sert de son idiome local. Il lui 
est indifférent s'il adore Jupiter, Osiris ou Mithra. Ce qui l'intéresse 
surtout c'est que cet habitant vive sous l'aigle romain et se reconnaisse 
sujet de l'Empire. A Rome, la notion même de l 'État a été une force 
de cohésion et d'unité8 . 

5. Voir, entre autres, A. H. M. J o n e s , The Later Roman Empire 284 - 602. 
A Social Economie and Administrative Survey, Oxford, 1964, tome II, pp. 712 et 
suiv. et passim. D i e t r i c h C l a u d e , Die byzantinische Stadt im 6. Jahrhundert, 
Byzantinisches Archiv, 13, Munich, 1969. 

6. H e n r i - I r é n é e, M a r r o u , Décadence romaine ou antiquité tardive? I I I e -
VI e siècle, Paris, 1977, p. 44. 

7. F r. C u m o n t , Les religions orientales dans le Paganisme romain, quatrième 
édition, Paris, 1929. 

8. D. Α. Ζ a k y t h i η ο s, Βυζάντιον. Κράτος καΐ κοινωνία. 'Ιστορική έπισκόπησις, 
Athènes, 1951, pp. 23 et suiv. 



Β Υ Ζ Α Ν C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI - NATIONAL ? 33 

[I. 

A une date qui ne peut pas être fixée exactement, en 324 (fondation 
de Constantinople), en 395 (partage de l'Empire romain), plus tard 
même, l'historiographie moderne place la "naissance" (on aurait pré­
féré la "genèse", terme moins ambigu que le premier), la genèse de By-
zance, Byzance la pseudonyme. Ainsi qu'il a été déjà noté, il y eut une 
"Byzance avant Byzance", tandis que cette unique mutation s'accomplit 
durant des siècles. Néanmoins, le quatrième siècle de notre ère, le "Grand 
Siècle", un des plus grands dans l'histoire universelle, doit être tenu 
comme une date césure. 

Ce long processus d'élaboration de l 'État et de la société "byzantine" 
présente une singularité marquante. Durant toute son existence millé­
naire, l'Empire byzantin s'est inspiré de la théorie romaine. Il a assumé 
la responsabilité de la mission universelle de Rome. Mais, ici, les choses 
évoluent d'une manière différente. D'ordinaire, les organismes politiques, 
régis par la souveraineté, tendent des embryons rudimentaires aux formes 
les plus complexes. A Byzance, nous assistons à un mouvement constant 
de la complexité à la simplicité, de la diversité à l'homogénéité, de la 
multiplicité à l'unité. Ainsi, un événement capital intervient dans l'hi­
stoire du Bas-Empire: l'établissement d'une religion commune, d'une 
religion d'État. La Pax Romana se mue en Pax Romana Christiana et ceci 
entraîne la société byzantine vers sa propre destinée. 

L'une des conséquences les plus durables de ce profond changement 
fut le raidissement de l'attitude de l 'État vis-à-vis des religions, puis 
vis-à-vis des dissidences, quelles qu'elles fussent. Le passage progressif de la 
tolérance romaine à l'intolérance byzantine marque, en effet, un tournant 
dans l'histoire de la fusion et de la synthèse de Byzance. Dans cette syn­
thèse, se précisent de plus en plus les traits caractéristiques de ce person­
nage curieux qu'est le sujet, le citoyen de l'Empire grec. 

La fusion des peuples et des ethnies qui composent la population de 
l'Empire est un phénomène qui, dans ses détails, échappe à nos moyens 
d'observation. On se contentera de noter que l'Église, l'administration 
impériale, l'amélioration des transports facilitaient les contacts des 
peuples. Comme jadis à Rome, l'armée devenait un énorme creuset où 
se fondaient les éléments les plus hétérogènes. On y recrutait non seule­
ment d'excellents soldats, mais aussi des administrateurs et des hommes 
politiques. A partir de la création du régime des "thèmes", le gouverneur 
d'une circonscription assumait à la fois le commandement des troupes 
et la haute direction des services publiques. 
Ï 



34 D. A. ZAKYTHINOS 

Au moment où à Mothoi de la Trans-Jordanie (en 629) les Arabes 
remportaient leur première victoire sur les troupes byzantines, l'hellé-
nisation de l'Empire était à son apogée. L'empire des Sassanides vaincu, 
Byzance restait la maîtresse du monde. Malgré les luttes christologiques, 
elle parachevait son domaine politique et spirituel. Le Droit romain, 
latin encore dans son corps principal, grec dans ses compléments, con­
sacrait les normes du gouvernement de l 'État et des individus. L'ère de 
la basilique chrétienne attegnait son point culminant. Une foule de mo­
numents grandioses recouvraient les continents. En Grèce propre, dans 
ses îles, sur ses littoraux, leurs marbres ensevelissaient les divinités dis­
parues. A Constantinople, Sainte-Sophie introduisait une conception 
nouvelle. Au milieu des recherches dogmatiques, cause de schismes et 
de dissidences, la culture sacrée s'appropriait l'appareil linguistique et 
intellectuel de l'Antiquité hellénique, tandis que, dans les centres mo­
nastiques de l'Egypte, de la Syrie, de la Palestine, de la Mésopotamie 
et jusqu'au Mont Sinaï, prenait naissance une tradition de démoticisme 
(δημοτικισμός) linguistique et culturel. Tout ceci marque l'avènement 
d'une nouvelle humanité, pétrie dans cette sublime rencontre de l'hellé­
nisme et de la religion. 

La conquête arabe submerge la Palestine, la Syrie, des régions de la 
Mésopotamie et de l'Arménie, l'Egypte, la Cyrénaïque, l'Afrique du 
Nord. Elle atteindra les Colonnes d'Hercule pour passer, en 711, en 
Espagne. La "sécession" de l 'Orient hellénistique, sapé de plus en plus 
par les haines religieuses, signes précurseurs de remous plus profonds, 
détruit l'image de ce monde idéalement unifié. Elle précipite les mé­
canismes des transformations externes et internes qui se produisent à 
Byzance même. Ceux qui fuissent la domination arabe trouvent refuge 
en pays impérial ou en Italie. Ainsi qu'en témoignent les papyrus et 
quelques rares témoignages des sources, la langue grecque, les cadres 
administratifs, les systèmes financiers, subsistent assez longtemps après 
la catastrophe. La culture hellénique survit dans les originaux grecs et 
dans les traductions syriennes, tandis que dans les centres monastiques 
se perpétue l'obscur labeur des moines9. 

Au cours de ce même septième siècle, l'installation des Slaves modifit 
profondément la physionomie ethnique de la péninsule balkanique. 
Commencées dès les premières années du règne de Justinien (527 - 565), 
les invasions slaves, combinées parfois avec les opérations avares, dé-

9. A n d r é B a t a i l l e , Les papyrus. Traité d'études byzantines, Bibliothèque 
byzantine, Paris, 1955, pp. 2 et suiv. H a n s - G e o r g B e c k , Kirche und theo­
logische Literatur im byzantinischen Reich, Munich, 1959 (nouvelle édition 1977). 



Β Υ Ζ Α NC E ÉTAT NATIONAL OU MULTI - NATION AL ? 35 

truisent le pays. Les anciens "Miracles" de saint Démétrius en fournissent 
le témoignage le plus complet10. Les installations s'opèrent au début du 
septième siècle. La colonisation slave, apolitique et anarchique, n'arrive 
pas à former des situations durables. Les enclaves ou "Sclavinies", for­
mées en pays impérial, sont vite soumises au contrôle de Byzance. Les 
peuplades slaves de la Mésie inférieure et de la Scythie formeront le 
substrat ethnique de l 'État bulgare, qui sera fondé en deçà du Danube 
en 681. Suivirent les Croates et les Serbes. De plus en plus le témoignage 
de Constantin Porphyrogennète trouve crédit auprès des historiens mo­
dernes. Suivant son récit, Héraclius, peu après 626, pour contrecarrer 
la pression des Avars, fit appel aux Croates qu'il colonisa entre Dravus 
et l'Adriatique. Peu après suivirent les Serbes11. 

A l'encontre à d'autres envahisseurs, Goths, Huns, Avars, Hongrois, 
Rhôs, Pétchenègues, Coumans, Uzes, qui n'ont point laissé de traces 
durables, les Slaves et les Bulgares, ces derniers tôt slavisés, se sont so­
lidement enracinés et constituent aujourd'hui des florissantes nations de 
la péninsule de l'Hémus. L'État bulgare, après avoir disputé aux Grecs 
l'hégémonie sur les peuplades slaves, finira par revendiquer la couronne 
impériale, visant non point à la création d'un Empire bulgare, mais à 
l'élévation d'une dynastie bulgare sur le trône de l'Empire grec. Jusqu'à 
la fin du neuvième siècle, la langue officielle des Bulgares sera le grec, 
un grec d'une saveur populaire qui, en plus, nous a conservé les vestiges 
du proto-bulgare touranien. Une série d'inscriptions grecques d'un in­
térêt exceptionnel constitue cet unique dossier de pierre12. Le génie de 
Byzance, incarné en Constantin - Cyrille et Méthode, apôtres et bâ­
tisseurs d'une civilisation slave, a guidé Slaves et Bulgares vers une cul­
ture savante d'expression slave. Par hasard, l'appareil linguistique que 
les Grecs avaient élaboré pour les Slaves de Moravie, afin de contre­
carrer l'expansion allemande et la mainmise des évêques de Rome — 
par un hasard piquant, les visées de Constantinople se sont par réper­
cussion inattendue et, peut-être, peu désirable, détournées vers les Bulga­
res et les Slaves balkaniques13. 

10. Nouvelle édition critique par P a u l L e m e r l e , Les plus anciens recueils 
des Miracles de Saint Démétrius et la pénétration des Slaves dans les Balkans, I. Le 
texte, Paris, 1979, IL Commentraire, 1981. 

11. D. O b o l e n s k y , The Byzantine Commonwealth. Eastern Europe, 500-
1453, Londres, 1971, pp. 59 et suiv. 

12. V. Β e ä e ν 1 i e ν, Die Protobulgarischen Inschriften, Berlin, 1963. 
13. De l'immense bibliographie sur les deux apôtres grecs des Slaves on ne citera 

ici que les livres de F r. D ν ο r η i k, Les Slaves, Byzance et Rome au IX e siècle, 
Paris, 1926, et Les légendes de Constantin et de Méthode vues de Byzance, Prague, 



36 D. A. ZAKYTHINOS 

I I I . 

Amputé en Orient, menant une âpre guerre contre les Arabes en 
Asie mineure, en Afrique et dans les mers, assistant à la chute de son 
hégémonie en Italie, affrontant l'expansion des Bulgares et des Slaves 
dans les Balkans, l'Empire byzantin se militarise et se transforme. De 
642 à 843, de la perte d'Alexandrie à la restauration des images, le 
gouvernement impérial réagit vigoureusement à cette crise, une des plus 
graves qu'il ait jamais éprouvées. Il abandonne la machine lourde et 
compliquée de l'administration du Bas-Empire pour adopter des systè­
mes empiriques, appliqués selon les besoins du moment. Tout en utilisant 
des matériaux traditionnels, il aboutit à des formes simplifiées, propres 
à une résistance immédiate et souple. On dirait que l'Empire, avec un 
pragmatisme étranger à ses traditions, se "byzantinise" de plus en plus14. 

Dans le domaine spirituel, on assiste à une tendance analogue. Les 
hommes du septième finissant et du huitième siècle s'éloignent de la ci­
vilisation hellénistique, pour admettre des formes simples. L'historio­
graphie cède le pas à la Chronographie ; la langue écrite est moins châtiée, 
dans certains genres elle tend vers un démoticisme marqué ; la littérature 
hagiographique connaît un renouveau. Le grand art de la basilique 
paléochrétienne ne périt pas seulement sous les coups des envahisseurs; 
hors quelques monuments somptueux d'origine impériale, il s'éclipse 
devant une architecture nouvelle qui s'adapte aux besoins d'une société 
rétrécie, animée d'un idéal de modestie. Il en est de même pour les inscri­
ptions funéraires, legs de l'Antiquité, qui deviennent maintenant rares. 
Un esprit de simplicité, de litote, caractérise toute l'époque. L'Icono-
clasme, doctrine et mouvement d'une secte orientale aux tendances obs­
curantistes, proclamée en 726 et en 730 par Léon I I I l'Isaurien, devient 
l'étendard d'une révolution impériale15. 

La bataille qui se déroule entre Byzance et les Arabes prend dès le 
début des dimensions mondiales. L'Empire avec réalisme organise sa 

1933, puis celui de F. G r i ν e c, Konstantin und Method, Lehrer der Slaven, Wies­
baden, 1960. Cf. un "Aperçu bibliographique Cyrillo-Méthodien. 1940- 1965", Κυ-
ρίλλω καί Μεθοδίφ τόμος έόρτιος έπί Tfj χιλιοστή καΐ εκατοστή έτηρίδι, tome II, Thes-
salonique, 1968, pp. 319 et suiv. D. Α. Ζ a k y t h i η ο s, Κωνσταντίνος ό Φιλόσοφος 
και ή διαμόρφωσις των Σλαβικών γλωσσών : D. Α. Ζ a k y t h i n ο s, Byzance : État-
Société - Économie, Londres, 1973, IX, pp. 59* et suiv. 

14. G. O s t r o g o r s k y , The Byzantine Empire in the World of the Seventh 
Century: Zur byzantinischen Geschichte, Darmstadt, 1973, pp. 80 et suiv. 

15. D. A. Z a k y t h i n o s , Byzantinische Geschichte, op. cit., pp. 102 et suiv. 
Bibliographie et notes, pp. 299 et suiv., 411 et suiv. 



Β Υ Ζ Α Ν C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI - NATIONAL ? 37 

défense qui durera du milieu du septième aux premières années du on­
zième siècle. Dès le début, il oppose à l'ennemi une arme nouvelle, le "feu 
grégeois". Constantinople résiste à un premier blocus en 674/678. Un 
nouvel investissement par terre et par mer, en 717 - 718, finit par un 
désastre pour les Arabes. D'aucuns y verront un premier "Poitiers" (732), 
d'autres un événement beaucoup plus important que celui-ci. A côté 
des batailles pour Constantinople, une longue série de "Poitiers", autre­
ment grands et décisifs, arrêtent la première impétuosité de la marine 
arabe. En Asie mineure, une frontière élastique, violée par intervalles 
pour donner passage aux grandes armées, transforme la "guerre sainte" 
en une continuelle lutte d'usure. En attendant, Byzance adapte sa stra­
tégie navale en créant le thème des Karabes ou Karabisiens (vers 680, 
sûrement en 687). 

Thessalonique soutient les assauts réitérés des tribus slaves. Dans la 
tourmente, elle devient la grande citadelle de la péninsule. Tant que 
la cité résiste, l'envahisseur ne passera pas. Ce sera d'elle, foyer grec 
d'irradiation, que partiront les premiers éléments de christianisation et de 
civilisation. L'intérêt que le gouvernement impérial porte à cette grande 
métropole, est souligné par la visite dejustinien I I , en guerre contre les 
Bulgares et les Slaves, en 688/689. Les pierres brisées d'une belle inscri­
ption - édit par lequel l'empereur accorda des dons en faveur de l'église 
de Saint-Démétrius, grand protecteur de la ville, en témoignent16. 

Au cours de cette longue crise d'origine orientale, les empereurs grecs 
manifestent un intérêt accru pour la Sicile et l'Italie byzantines. Les 
conquêtes longobardes, les crises religieuses, les luttes politiques et sociales 
agitent ces terres lointaines. Le voyage de Constant I I à Athènes, puis 
en Italie, son entrée à Rome (5 juillet 663), sa retraite et son meurtre 
en Sicile (668) posent des problèmes aux historiens modernes. Théophane 
le Confesseur note que Constant voulait transférer l'Empire à Rome 
(έν 'Ρώμη τήν βασιλείαν μεταστησαι)1 7. A ses yeux et, longtemps après, 
aux yeux de ses successeurs, l'Italie était une province byzantine, gou­
vernée par un haut fonctionnaire grec, l'exarque de Ravenne, et sou­
mise à la juridiction spirituelle de l'évêque de Rome, sujet byzantin18. 

16. J. M. S ρ i e s e r, Inventaires en vue d'un Recueil des inscriptions historiques 
de Byzance. I. Les inscriptions de Thessalonique, Travaux et Mémoires 5 (1973), 
pp. 156 et suiv. 

17. Τ h é ο ρ h a n e, éd. C. de Boor, p. 348. A. N. Stratos, Tò Βυζάντιον στον Ζ' 
aiöva, tome IV, Athènes, 1972, pp. 205 et suiv. 

18. A n d r é G u i l l o u , Régionalisme et indépendance dans l'Empire byzantin 
au V I P siècle. L'exemple de l'Exarchat et de la Pentapole d'Italie, Rome, 1969. 



38 D. A. ZAKYTHINOS 

En ces temps autrement critiques pour l'Orient, l'Italie représentait 
une partie essentielle de l'Empire. Les régions méridionales et la Sicile 
comprenaient une population grecque. Ainsi que le remarque Ernest 
Stein, l'Hellénisme byzantin y possédait "quelque force conquérante" 
pour "deux raisons convergentes : d'une part, dans les premiers temps 
de l'Antiquité classique, une colonisation massive avait fait la Grande 
Grèce et l'hellénisation y avait laissé de fortes traces; d'autre part, à 
la suite de l'invasion arabe en Orient, une nouvelle vague colonisatrice, 
formée d'émigrés orientaux d'expression grecque, notamment des moines, 
et renforcée par les éléments militaires, inonda la Sicile, la Calabre et 
la terre d'Otrante"19. Rome elle-même, Ravenne, Venise et autres villes 
comptent des colonies grecques florissantes, monuments du culte et 
monastères renommés20. La politique italienne de l'empereur Léon I I I , 
malgré ses contradictions, semble servir des visées beaucoup plus larges 
qu'une controverse religieuse. Si les mesures fiscales prises en Sicile et 
en Calabre nuisent aux intérêts de la Papauté, l'annexion, en 732/733, 
de rillyricum oriental, de la Calabre et de la Sicile au patriarcat de 
Constantinople tend à former un vaste front de défense sur terre et 
dans les mers. 

Sous ces circonstances exceptionnelles, se forge une nouvelle conscience 
nationale. Hélène Ahrweiler dira: "le nationalisme byzantin se pré­
sente ainsi comme un vaste mouvement de solidarité qui unit des popu­
lations d'origine ethnique et de condition sociale différentes, mais toutes 
également résolues à faire face à l'épreuve commune, c'est-à-dire, au 
danger qui menaçait à la fois leur État et leur foi : la solidarité chrétienne 
est maintenant confondue avec la solidarité nationale, elle seule peut 
dissiper le malaise et redonner aux hommes et à l'État la dignité et le 
prestige bafoués par les infidèles. Comme d'habitude, le nationalisme 
byzantin fut, lui aussi, la réaction, justifiée et chargée de toutes les vertus, 
d'un État et d'un peuple en position de faiblesse, mais résolus à recouvrer 
leur grandeur d 'antan: l'unité nationale était la condition indispensable 

19. E r n e s t S t e i n , Introduction à l'histoire et aux institutions byzantines, 
Traditio, tome 7 (1949/1951), p. 157. 

20. G u y F e r r a r i , Early Roman Monasteries. Notes for the History of the 
Monasteries and Convents at Rome from the V through the X Century, Studi di An­
tichità Cristiana, XXIII , Vatican, 1957. K a r l Β ο s 1, Das Kloster San Alessio 
auf dem Aventin zu Rom. Griechisch - lateinisch - slavische Kontakte im römischen 
Klöstern vom 6./7. bis zum Ende des 10. Jahrhunderts, Kulturbewegung im 
Mittelmeerraum im archaischen Zeitalter Europas, Beiträge zur Südosteuropa - For­
schung, Munich, 1970, pp. 15 et suiv. A. G u i 11 ο u, op. cit. pp. 173 et suiv. 



Β Υ Ζ A NC E ETAT NATIONAL OU MULTI - NATIONAL? 39 

pour atteindre cet objectif, elle fut réalisée à Byzance grâce à la solida­
rité chrétienne"21. 

IV. 

La restauration des Images, l'Orthodoxie, marque une date dans l'hi­
stoire de Byzance. Elle coïncide non seulement avec un renouveau in­
tellectuel et religieux, mais aussi avec un revèlement militaire et un 
rayonnement international. Tandis que la puissance arabe connaît les 
premiers signes du déclin, l'initiative en Asie et dans les mers revient 
aux Grecs. Les généraux de l'Empire poussent maintenant leus incursions 
jusqu'à Amide et à Tephriké. Le 3 Septembre 863, à Lalakaon ou Po-
son, l'émir de Melitene Omar subit une lourde défaite. Dans la pénin­
sule de l'Hémus, le traité de 815 pose les bases d'une entente avec les 
Bulgares. La Crète fait l'objet, sans résultat, d'un effort de récupération 
et les navires de Byzance poussent leus raids jusqu'à Damiette (22 Mai 
853). Les intérêts de l'Empire se portent sur Cherson et sur la Tanaïs. 
En 839, à Ingelheim, on parle d'un premier contact des Grecs avec les 
Rhôs. Leurs attaques contre Constantinople, en 860, marquent non seu­
lement un fait de guerre, mais aussi un début de dialogue qui, plus 
tard, en 989, aboutira à la christianisation de ce peuple. La mission mo­
rave de Constantin - Cyrille et de Méthode (863 - 869), la formation 
de l'écriture, la genèse de la littérature slave et la conversion des Bul­
gares (864 - 865) sont des hauts faits qui préparent l'unité. Après la crise 
des "deux empires", les relations avec l'Occident s'améliorent en face 
du péril arabe. Deux documents des plus précieux en sont des témoins 
symboliques : le manuscrit des œuvres de Pseudo - Denys l'Aréopagite, 
envoyé en 827 de Constantinople à Louis le Débonnaire (actuellement 
Codex Parisinus 437), et le fameux papyrus de Saint - Denys, contenant 
une lettre de l'empereur Théophile à Lothaire (842), conservé aux Ar­
chives nationales de France22. 

Une illustre dynastie, la dynastie des princes Macédoniens (867 - 1057), 
accomplira l'œuvre de la reconquête, véritable "épopée byzantine". 
Malgré deux guerres particulièrement dévastatrices contre les Bulgares 

21. H é l è n e A h r w e i l e r , L'idéologie politique de l'Empire byzantin, Paris, 
1975, p. 33. 

22. H. Ο m ο η t, Manuscrit des œuvres de S. Denys l'Aréopagite envoyé de Con­
stantinople à Louis le Débonnaire, Revue des études grecques, tome 17 (1904), pp. 
230 et suiv. R. - J. L ο e η e r t z, Byzantina et Franco - graeca, Rome, 1970, pp. 177 
et suiv. F r a n z D ö l g e r , Der Pariser Papyrus von St. Denis als ältestes Kreuzzugs­
dokument, Byzantinische Diplomatile, Ettal, 1956, pp. 204 et suiv. 



40 D. A. ZAKYTHINOS 

(894 - 927 et 976 - 1018), les empereurs - soldats, Nicéphore Phocas, Jean 
Tzimiscès, Basile I I , conduiront l'Empire vers le faîte de sa puissance. 
Après la cession de Kars, en Arménie orientale (1064), Byzance atteint 
le maximum de son expansion territoriale. Ses frontières s'étendent 
maintenant de l'Apulie et la Calabre à Istrie, du Dravus en Pannonie 
et tout le long du Danube jusqu'au Pont Euxin, de Cherson à la mer 
Caspienne; puis, passant à l'Est du lac Thospitis (Van), par la Méso­
potamie, elles aboutissent aux côtes de Syrie. Chypre et la Crète mar­
quent les limites maritimes qui rejoignent les côtes orientales de Sicile 
où récemment Georges Maniakès avait obtenu quelques succès éphémè­
res. Constantin IX le Monomaque pouvait, en 1045 ou 1047, se vanter: 
Dieu "mit fin aux guerres extérieures, ainsi qu'aux révoltes intestines; 
aussi l'adversaire reste-il tranquille, tandis que le citoyen vit en paix ; 
un calme profond règne sur les affaires des Romains"23. 

Quatre siècles et trois décades s'étendent de la perte d'Alexandrie à 
la bataille fatale de Mantzikert (642- 1071). Après une période alar­
mante, Byzance redevient une grande puissance, véritable reine mondia­
le. Vers 1064, elle dicte sa loi à une société à la fois démesurément 
étendue et poly-ethnique. Au sein de celle-ci, des bouleversements pro­
fonds sont survenus au cours des siècles : exodes de populations, dépla­
cements volontaires, transplantations forcées, dépopulations et repo­
pulations. Les entités ethniques, linguistiques et politiques qui émergent 
de ce brassage humain est d'une extraordinaire variété. Sous des condi­
tions très différentes et sous formes très variées, peuples d'Asie, des Balkans 
et d'Italie, peuples du centre et peuples marginaux, se trouvent englo­
bés dans l'orbite de VOecuméné byzantine. Voici un essai d'énumération: 
Latins d'Italie et de Sicile, Bulgares, Serbes, Croates, Valaques latinisés, 
Albanais de l'Illyrie récemment nommés, Syriens (orthodoxes et mo-
nophysites), Arabes (chrétiens et musulmans), Arméniens (orthodoxes 
et monophysites), Ibères, Abasgues, Alains, Tzanoi, Albanais (du Cau­
case), Khazares, Goths (de Crimée), Pétchenègues (chrétiens et païens), 
Coumans, Russes etc. 

23. Novelle sur la création de l'École de Droit : Jus graecoromanum, tome 1 e r , p . 
621. A. S a 1 a e, Novella Constitutio saec. X I medii quae est de schola iuris Constan-
tinopoli constituenda et Iegum custode creando, Prague, 1954. Cf. W a n d a W o l -
s k a - C o n u s , Les Ecoles de Psellos et de Xiphilin sous Constantin I X Monomaque, 
Travaux et Mémoires, tome 6 (1976), pp. 223 et suiv. Sur la date 1047 voir J . L e -
f o r t , Rhétorique et politique: trois discours de J e a n Mauropous en 1047, Travaux 
et Mémoires, ibidem, pp. 265 et suiv. P a u l L e m e r l e , Cinq études sur le X I e 

siècle, op. cit. pp. 207 et suiv., particulièrement note 30. 



Β Υ Ζ Α N C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI-NATIONAL? 41 

La diplomatie byzantine, s'inspirant parfois de pratiques plus ancien­
nes, sut élaborer une échelle, un système complexe de rapports ou de 
liens de dépendance24. Peuples amis alliés ou satellites y ont trouvé leurs 
rangs. Toute la théorie politique d'une ordonnance oecuménique se 
reflète dans ce firmament. Constantin Porphyrogennète, avec sa mé­
thode fragmentaire, nous a conservé dans ses ouvrages une matière im­
portante 25. Rien que la terminologie employée nous en donnera une idée 
précise. Voici quelques exemples de cette nomenclature : άλλόγλοισσοι, 
αλλόφυλοι, ανταρσία, αντίπαλοι, ανυπότακτοι, αποστασία, αυτεξούσιοι, αυ­
τοκέφαλοι, αυτόνομοι, βάρβαροι, γλωσσά, δεσποτεία, δουλεία, δουλεύω, δου-
λικώς, δοΰλος, εθελόδουλος, ελεύθεροι, ημεδαποί, ίδιοκρατορία, ιδιόρρυ­
θμοι, ισοπολιτεία, ίσοτέλεια, όμόγλωσσοι, ομοεθνείς, όμόπιστοι, όμόφρων, 
όμοφωνω, ομοψυχία, συγχώρησις, σύμμαχοι, συμπαθώ, συντεκνία, σύντε-
κνος, ύπόσπονδος, υποταγή, ύπόφορος, φιλοεθνής, φιλόπατρις, φιλορρώ-
μαιος, φίλος etc. 

Par la composition de ses peuples et ethnies, l 'Empire byzantin de la 
deuxième moitié du onzième siècle présente l'aspect d'un État poly-
ethnique. Néanmoins, malgré les différences d'origine, de langue, de 
traditions et de mœurs, ces peuples possèdent certains éléments cara­
ctéristiques qui les lient entre eux et, à la fois, avec le tronc de Byzance; 
en même temps, ils les différencient du monde musulman et du monde 
occidental. D'après D. Obolensky, parmi ces éléments, il faut mentionner 
"la profession commune de la Chrétienté orientale ; la reconnaissance de 
la primauté de l'Église de Constantinople; l'acceptation - au moins 
tacite - que l'empereur byzantin était doté d'une certaine autorité sur 
toute la chrétienté orthodoxe; l'acceptation des normes du Droit ro-
mano-byzantin ; enfin, la certitude que les modèles littéraires et les 
techniques artistiques, cultivés dans les écoles impériales, dans les mo­
nastères et les ateliers étaient d'une valeur universelle et dignes d'imi­
tation". Et l'auteur de conclure: "l'héritage byzantin de ces pays de 
l'Europe orientale était un élément de synthèse assez important dans 
leur tradition médiévale afin de justifier l'opinion que, sous certains 
aspects, ils formaient une communauté internationale unique" **. 

L'aire sur laquelle s'opère la rencontre de l'Empire avec les peuples 

24. G. O s t r o g o r s k y , Die byzantinische Staatenhierarchie: Zur byzantini­
schen Geschichte, Darmstadt, 1973, pp. 119 et suiv. 

25. A r n o l d T o y n b e e , Constantine Porphyrogenitus and his World, Lon­
dres, 1973. 

26. D. O b o l e n s k y , The Byzantine Commonwealth. Eastern Europe, 500 -
1453, Londres, 1971, p. 1. 



42 D. A. ZAKYTHINOS 

de l'Europe orientale doit être fixée dans trois zones géographiques, 
" la péninsule balkanique, les pays de l'Europe orientale et centrale, 
limitée, au Sud, par le Danube et la Save, à l'Est, par les Carpathes et 
les Alpes Transylvaines, et au Nord, par les monts Sudètes et les Erzge­
birge (Saxe-Bohême) ; finalement, le territoire de loin le plus étendu dont 
les limites étaient les côtes Nord de la Mer noire, la chaîne du Caucase, 
ainsi que deux lignes tirées approximativement du Golf de Finlande à la 
Basse Volga, d'une part, et, de l'autre, aux embouchures du Danube"27. 
Plus haut, nous avons fait allusion aux confins asiatiques28. 

On ne saura jamais dire jusqu'à quel point les peuples satellites ont 
été grécisés ou byzantinisés. En principe et sauf les cas de populations 
limitrophes, les changements touchent les classes supérieures. Constanti­
nople devint un centre puissant de rayonnement. Ainsi que le remarquait 
Alfred Rambaud, cette illustre capitale, sise "entre les deux péninsules", 
se trouve "comme un germe vivace entre deux cotylédons: ces éléments 
si disparates des provinces d'Asie et celles d'Europe, elle se les assimile, 
elle les élabore et les transforme. Dans son sein accourent d'Occident des 
aventuriers dalmates, grecs, thraces, slaves, italiens; d'Orient, des 
aventuriers isauriens, phrygiens, arméniens, caucasiens, arabes: en peu 
de temps elle en fait des Grecs. Ils oublient leurs idiomes barbares pour 
la langue polie de Byzance; leurs superstitions odiniques29, helléniques, 
musulmanes, font place à une ardente et raffinée orthodoxie. Byzance 
les reçoit incultes et sauvages, elle les rend à l'immense circulation de 
l'Empire lettrés, savants théologiens, habiles administrateurs, souples 
fonctionnaires" 30. 

Si on voulait présenter le citoyen de l'Empire byzantin, on ne saurait 
mieux faire qu'emprunter le portrait qu'en a tracé, non sans quelque 
malice, Franz Dölger: un Romain, c'est-à-dire un Byzantin, "est tout 
citoyen du seul légitime Empire romain de Constantinople, qui, en même 
temps que la seule vraie foi de cet Empire, l'Orthodoxie, possède l'uni­
que communauté culturelle du monde, issue de cette Orthodoxie et 
méritoire devant Dieu : la dominante communauté grecque et chrétienne 
de la civilisation de l'Empire romain d'Orient"31. 

27. Ibidem, p. 202 et carte pp. 204 - 205. 
28. Voir plus haut, pp. 31 et suiv., 34 et suiv. 
29. D'Odin, divinité de la mythologie scandinave. 
30. A l f r e d R a m b a u d , L'Empire grec au dixième siècle. Constantin Por-

phyrogénète, Paris, 1870, p. 539. 
31. F r a n z D ö l g e r , Byzanz und die europäischen Staatenwelt, Ettal, 1953, 

p. 77. 



Β Υ Ζ Α Ν C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI - NATIONAL? 43 

Juridiquement l'identité du citoyen de Byzance, successeur du "civis 
romanus", est prouvée par certains éléments indispensables. Le sujet by­
zantin doit accepter les dogmes de l'Orthodoxie, d'être homme libre, 
de se conduire d'après les lois, de communiquer avec l'État dans les 
formes requises de la langue grecque. Les infidèles, les hérétiques, les 
dissidents de toutes sortes, membres de sectes obscures, traqués par le 
gouvernement et par l'Église, déportés vivent dans la périphérie de 
l'Empire. Ainsi, pendant la période de la deuxième moitié du onzième 
siècle, Syriens et Arméniens de rite monophysite ont été persécutés32. 
Le citoyen de Byzance doit être homme libre. Certains textes tardifs, 
se rapportant aux affranchissements d'esclaves, précisent que l'affranchi 
par une cérémonie à la fois judiciaire et religieuse est "libre" (ελεύθερος), 
"complètement libre" (παντελεύθερος) et "citoyen romain" ou "citoyen 
des Romains" (και πολίτης των'Ρωμαίων)33. Ce πολίτης των'Ρωμαίων sonne 
agréablement. Quant à la langue grecque, nous en parlerons ci-après34. 

V. 

Byzance, empire poly-ethnique, est néanmoins un État national. 
Avec le passage de la tolérance romaine à l'intolérance byzantine, avec 
la disparition totale du bilinguisme à la suite de l'éclipsé, en Orient, de 
la Romanité latine, la Staatsnation romano-byzantine a progressivement 
passé à la Kulturnation hellénique. Plus que la force, plus que la solidité 
de l'organisation, plus que la longévité de la dynastie, l'identité de la 
res publica, de la πολιτεία, se définit par des facteurs spirituels, moraux 
et culturels: théorie d'État, mission universelle, religion, langue, tradition 
intellectuelle, modes de vie. Cet "ensemble complexe de phénomènes 
sociaux, de nature transmissible, présentant un caractère religieux, moral, 
esthétique, technique ou scientifique, et communs à toutes les parties 
d'une vaste société, ou à plusieurs sociétés en relations"35, éléments qui 

32. G é r a r d D é d é y a n , L'immigration arménienne en Cappadoce au X I e 

siècle, Byzantion, tome 45 (1975), 41 et suiv. G i l b e r t D a g r o n , Minorités ethni­
ques et religieuses dans l 'Orient byzantin à la fin du X e et au X I e siècle: l ' immigration 
syrienne, Travaux et Mémoires 6 (1976), pp. 177 et suiv. Cf. S p. V r y o n i s , Byzan­
t ium: its internal history and relations with the Muslim World, Variorum Reprints, 
Londres, 1971, I I , pp . 157 et suiv. 

33. C i r o G i a n n e l l i , Alcuni formulari relativi alla "manumissio in Eccle­
sia" tratti da Eucologi italo-greci e slavi: Scripta Minora, Rome, 1963, pp. 329 et suiv. 

34. Voir plus loin, pp. 48 et suiv. 
35. A n d r é L a l a n d e , Vocabulaire technique et critique de la Philosophie", 

Paris, 1951, s. v. "civilisation", pp. 141 et suiv. 



44 D. A. ZAKYTHINOS 

déterminent une "civilisation", émanation d'un vaste groupe social, se 
retrouvent dans le corps de la société byzantine. Mais ici c'est l'inverse 
qui est arrivé : c'est la communauté de civilisation, dans son développe­
ment et son unification, qui a fini par produire l'unité de la société. 
Religion, théorie politique et culture, nées dans le sein de sociétés 
différentes, ont fini par devenir des valeurs supra - nationales3e. 

Le "nationalisme byzantin" est à la fois l'expression dynamique d'une 
prise de conscience et la force génératrice de la nationalité. Cette réalité 
changeante au gré des événements extérieurs ou intérieurs, cette "na­
tion" dans un perpétuel devenir, porte en elle la "conscience", la "pa­
renté et la communion spirituelles", la recherche de la "communauté", 
la "volonté d'unité", la "spontanéité", l'idée de la "patrie" (nom senti­
mental de la nation, a-t-on dit), le "patriotisme" etc., termes que les 
sociologues considèrent comme facteurs de toute idée nationale37. On 
ajoutera que tout l'appareil de la terminologie grecque, adapté par les 
Romains, devenu d'une acceptation mondiale, est vivant tout le long 
de la tradition byzantine: tradition gréco-romaine dans sa formation 
et sa maturation, hellénique dans son épanouissement structural et 
culturel. Si un conservatisme tenace a contribué à obscurcir ses vé­
ritables traits, son évolution aboutit à une conscience nationale qui de 
plus en plus acquiert sa vigueur, sa plénitude et sa limpidité. D'une 
façon générale, on dira avec Ernest Stein que l'histoire byzantine "c'est 
l'ensemble des faits historiques postérieurs à l'Antiquité classique, mais 
découlant directement de celle-ci, non seulement l'histoire de la transi­
tion de l'Antiquité au Moyen âge tout entier, mais encore ce que j ' a i 
appelé un jour 'l 'Antiquité dans le Moyen âge'. Par suite, il nous faut 
étendre le terme byzantin à bien de pays, à bien des hommes qui ne su­
birent jamais l'ascendant direct de la Grecite"38. 

On écartera d'emblée l'idée d'une "confédération" de cultures. Une 
confédération, en politique ou en culture, suppose une coexistence con­
sentie, plus ou moins légitimée par des règles de droit, une symbiose de 
nations constituées, le plus souvent de traditions et d'inspirations diffé­
rentes, quelquefois incompatibles et opposées; une coexistence de cultu­
res autonomes, de langues, voire même de religions ou de rites. Au siècle 
dernier, le dualisme austro-hongrois offrait le modèle le plus typique. 
Quant aux phénomènes qui nous occupent, surtout dans la période ici 

36. D. Α. Ζ a k y t h i η ο s, ΕΙσαγωγή εις τήν Βυζαντινήν Ίστορίαν, Μεγάλη 'Ελ­
ληνική 'Εγκυκλοπαίδεια, Συμπλήρωμα, tome II, Athènes, 1959, pp. 193 et suiv. 

37. A r m a n d G u v i l l i e r , Manuel de Sociologie, op. cit. pp. 658 et suiv. 
38. E r n e s t S t e i n , Introduction, op. cit. p. 96. 



Β Υ Ζ Α Ν C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI - NATIONAL ? 45 

envisagée, on ne peut parler que d'une "participation", participation 
passive, d'une μέθεξις à un système de civilisation qui ne doit rien aux 
adeptes tardivement convertis. Certes, Byzance, grand creuset d'hommes 
et de coutumes, a reçu des peuples voisins, soumis ou clients, certains 
emprunts; mais, d'un façon générale, ceux-ci se bornaient à la vie ma­
térielle, aux usages, aux traditions, aux superstitions, aux attitudes men­
tales, à ce qu'on a fort à propos nommé "culture folklorique"39. La culture 
tout court reste le domaine sacré et indiscutable de Byzance. Il importe 
d'ajouter que, dans le mécanisme de l'irradiation culturelle, il faut pren­
dre en considération non seulement le pouvoir d'émission, mais aussi la 
capacité d'absorption et d'assimilation du sujet accueillant. Aussi, vue 
sous cet angle, la transmission de la culture byzantine est soumise à 
bien des limitations. L'art mis à part, des domaines entiers de la "cul­
ture savante" n'ont pas été transmissibles, tandis que d'autres n'ont 
touché qu'une minorité cultivée très restreinte. La littérature "méta-
phrastique" en est très instructive : elle nous aide à reconnaître les terrains 
féconds comme les terrains ingrats. 

Intransigeante quant aux principes fondamentaux, souple dans sa 
tactique, Byzance est consciente du prestige de sa supériorité culturelle. 
Elle ne fit que s'approprier la tradition hellénique que Rome très tôt 
requeillit40. Ainsi que le remarquait René Grousset, "seuls survivants d'un 
monde qui avait été celui de Platon et de Marc-Aurèle, contemporains 
des vieilles civilisations mortes", les Byzantins "gardaient, dans un univers 
redevenu barbare, la conscience de leur immense supériorité morale, 
l'orgueil de leur passé"41. La notion du Barbare et sa différenciation d'avec 
le Grec, la différenciation entre le Grec byzantin et le sujet étranger, 
Γ "allié" ou Yisopolite (ίσοπολίτης, Ισοπολιτεία) survit tout le long de 
l'histoire de l 'Empire 4 2 . 

Rien n'illustre autant l'essence de ce nationalisme militant que l'atti-

39. J a c q u e s L e G o f f , Pour un autre Moyen Age. Temps, travail et culture 

en Occident, Paris, 1977, pp. 236 et suiv. L'ouvrage de P h é d o n K o u k o u l è s , 
Βυζαντινών βίος καί πολιτισμός, six volumes, Athènes, 1948- 1957, couvre ces aspects 
de la vie et de la civilisation byzantines. 

40. N o r m a n H . B a y n e s , Byzantine Studies and Other Essays, Londres, 
1955, pp . 19 et suiv. 

41 . R e n é G r o u s s e t , Bilan de l'Histoire, Paris, 1946, p . 205. 
42. Les termes Ισοπολιτεία et ίσοπολίτης si représentatifs des tendances de la poli­

tique internationale de l 'Empire au onzième et douzième siècles, se rencontrent chez 
Michel Attaliate (page 9) , Nicétas Choniate (édition I. A. v a n D i e t e n, pages 
173 et 202), etc. 



4Λ D. A. ZAKYTHINOS 

tude de Byzance face à l'Étranger. Des textes précis et suggestifs, très 
souvent d'un ton élevé, fournissent une riche matière. Historiens et chro-
nographes, rhéteurs, épistolographes, poètes, panégyristes, biographes, 
auteurs d'œuvres d'intérêt pratique et de textes diplomatiques versent 
dans l'immense dossier de la littérature byzantine des éléments qui 
permettent de constituer un véritable Code de théorie politique, sociale 
et culturelle43. Quelques traits caractéristiques ne sauront donner ici 
qu'une idée très incomplète de son ampleur. Ainsi les allocutions pro­
noncées par le plénipotentiaire byzantin et son homologue perse sur la 
frontière orientale, à Darà, lors de la conclusion du traité de 561, telles 
que nous les trasmet Ménandre Protector, prennent les dimensions d'un 
affrontement de deux mondes: là, la jactance d'un régime despotique; 
ici, Yéthos d'une Res publica, formée par le Droit, ennoblie par la religion 
chrétienne, instruite à l'école des Grecs44. 

Dans ce même ordre d'idées, nous mentionnerons la correspondance de 
Romain Lacapène avec Syméon de Bulgarie, œuvre de Théodore 
Daphnopatès (printemps 924 ou 925). Elle constitue la thèse byzantine 
vis-à-vis des revendications bulgares, la position sereine devant le dy­
namisme bouillant de son adversaire, la force pacificatrice de l'ordre en 
face de la furie destructive 45. Dans une autre lettre de ce même empereur 
(entre 928 et 936), nous trouvons l'éloge de l'Empire des Romains: "la 
sublimité et l'immensité de l'Empire romain, sa supériorité et souverai­
neté qui s'imposent à tous les pouvoirs terrestres, la quantité de richesses 
et de biens de cette terre dont il est comblé"; et s'adressant au destinaire 
de sa missive, Romain ajoute: "tu te féliciteras de tout ton coeur, de 
t'être lié avec un empire si grand et si illustre"48. 

Dans d'autres textes, la conscience d'une communauté de civilisation, 
unique dans le monde, apparaît avec une singulière netteté. Durant 
les années critiques des trois premières décades du dixième siècle, la 
figure du patriarche Nicolas I e r le Mystikos (901 - 907, 912 - 925), pré-

43. E. B a r k e r , Social and Political Thought in Byzantium from Justinian I to 
the Last Palaeologus, Oxford, 1957. H e r b e r t H u n g e r , Prooimion. Elemente 
der byzantinischen Kaiseridee in den Arengen der Urkunden, Vienne, 1964. 

44. Ménandre, Excerpta de Legationibus (G. de Boor, 1903), pp. 117 et suiv. 
Cf. B a r t h o l d R u b i n , Das Zeitalter Iustinians, tome Ie r , Berlin, 1960, pp. 366 
et suiv., 523 et suiv. 

45. Théodore Daphnopatès, Correspondance, éditée et traduite par J. D a r r o u -
z è s et L. G. W e s t e r i η k, Le Monde Byzantin, Paris, 1978, pp. 56 et suiv. 

46. Ibidem, pp. 50 et suiv. Sur l'identité du destinataire (prince musulman du Nord 
ou arménien?) voir A. A. V a s i l i e v - M. C a n a r d , Byzance et les Arabes, 
tome II1, Bruxelles, 1968, pp. 425 et suiv. 



B Y Z A N C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI-NATIONAL? 47 

lat et régent, impose le respect. Sa correspondance est un document 
essentiel pour l'histoire de l'époque. Une importante partie de ces 
lettres est adressée au prince bulgare Syméon. Une profonde humanité 
les anime. Ici nous ne ferons allusion qu'à deux lettres expédiées au ca­
life Al-Muqtadir, la première entre le mois d'août 913 et le février 914, 
la seconde en juillet 922. Elles sont rédigées avec courtoisie et finesse 
diplomatique47. Dans le préambule de la première, le patriarche remarque 
que deux dominations, "deux empires détenant l'ensemble de la puissan­
ce sur la terre, celui des Sarrazins et celui des Romains, ont la préémi­
nence et brillent comme deux grands astres au firmament. Pour cela 
seul même, il est nécessaire que nous cultivions des rapports de commu­
nauté et de fraternité et que nous évitions absolument, sous prétexte que 
nous différons dans notre genre de vie, dans nos coutumes et dans notre 
religion, d'être dans des dispositions hostiles les uns avec les autres, 
et que nous ne nous privions pas de communiquer par lettres, à 
défaut de nous rencontrer". Nous soulignons tout particulièrement la 
phrase : «διότι τοις βίοις και τοις έπιτηδεύμασι καί τφ σεβάσματι κεχωρί-
σμεθα» ω . 

Une série de textes, provenant de la plume de Léon VI le Sage et 
de son fils Constantin VII Porphyrogennète, grand renovateur de la 
théorie byzantine, pourraient être évoqués afin d'illustrer le "nationa­
lisme", Γ "impérialisme culturel" d'un empire qui s'achemine vers son 
apogée49. Plus d'un siècle auparavant, l'empereur Théophile formulait 
de la façon la plus explicite cette attitude. L'anecdote a été plus d'une 
fois racontée. Vers les années 829 - 833, le jeune secrétaire d'un gouver­
neur byzantin, fait prisonnier, était conduit à la cour du calife Al-
Mamoun. Il dut cet honneur à ses connaissances en mathématiques. 
Interrogé sur l'étude des sciences à Constantinople, le prisonnier ne 
manqua pas de parler avec ferveur de son maître, Léon le philosophe 
ou mathématicien. Tous les efforts d'attirer cet illustre professeur à Bag­
dad ayant échoué, Al-Mamoun n'a pas hésité à faire une démarche offi­
cielle auprès de son adversaire, l'empereur Théophile. Il demandait la 
faveur d'un séjour de Léon à sa cour et promettait, en échange, une 
somme de 2.000 livres or et, ce qui était beaucoup plus important, un 

47. Nicolas I Patriarch of Constantinople Letters, Greek Text and English Trans­
lation by R. J. H. J e n k i n s and L. G. W e s t e r i n k , Washington, 1973, pp. 
2 et suiv., 372 et suiv., 525 et 567 et suiv. 

48. Ibidem, p. 2. Cf. A. A. V a s i 1 i e ν - M. C a n a r d , op. cit. pp. 403 et suiv. 
49. H é l è n e A h r w e i l e r , L'idéologie politique, op. cit. pp. 33 et suiv., 46 

et suiv. 



4S D. A. ZAKYÎHINOS 

traité de paix perpétuel. Théophile ne crut pas devoir accepter cette 
proposition. "Il serait, répondit-il, insensé de donner aux autres son 
propre bien et de livrer aux nations étrangères cette science par la quelle 
les Grecs s'imposent à l'admiration et à l'estime universelles" ("αλογον 
το οίκεΐον δούναι έτέροις καλόν και τήν των όντων γνώσιν εκδοτον ποιήσαι 
τοις εθνεσι, δι' ής το 'Ρωμαίων γένος θαυμάζεται τε και τιμάται παρά πάσιν"). 
Cette réponse suppose une haute conception du patrimoine intellectuel, 
et en même temps, la conscience d'une lourde responsabilité historique. 
Le nationalisme de culture y est exprimé dans toute sa force50. 

Un des éléments les plus spéciaux de l'identité byzantine est la langue. 
Comme tout empire, Byzance renfermait dans son sein des populations 
qui ne parlaient pas le grec. Il y avait, surtout dans les régions avancées, 
des alloglottes ou bilingues. Le volume de ceux - ci variait suivant le 
rythme des conquêtes et des annexions ou, au contraire, des pertes de 
territoires. La seconde moitié du onzième siècle, ainsi qu'il a été noté, 
marque le faîte de l'extension. Constantinople, centre de rencontres 
nationales et internationales, était vraiment une capitale mondiale. Par 
son commerce, Thessalonique était une grande cité très fréquentée. Les 
vers de Jean Tzetzès nous fournissent, pour le douzième siècle, une des­
cription savoureuse et piquante de la population constantinopolitaine. 
Pour ce même siècle, le "Timarion" apporte un témoignage intéressant51. 
Aussi, des historiens modernes ont-ils parlé, non seulement d'un État 
multi-national, mais aussi d'un Empire polyglotte52. 

Mais le problème linguistique à Byzance ne saurait être considéré 
dans un prisme qui risque de déformer ses véritables dimensions. Parler 
d'un empire polyglotte, serait ramener la compétition entre le grec (ou 
le latin) et les piètres idiomes locaux (exceptés dans une mesure de l'ar­
ménien et du syriaque). Celle-ci n'est concevable qu'entre le grec et le 

50. Theophanes Continuatus, Bonn, p. 190. Ioannis Scylitzae, Synopsis historia-
rum, recensuit Ioannes Thurn , p . 104. Cf. P a u l L e m e r l e , Le premier huma­
nisme byzantin. Notes et remarques sur enseignement et culture à Byzance des ori­
gines au X e siècle, Paris, 1971, pp. 148 et suiv. 

51 . S p . V r y o n i s , Byzantium: its internal history and relations with the Mus­
lim world, Variorum Reprints, Londres, 1971, I I I , pp. 291 et suiv. Pseudo - Luciano, 
Timarione, testo critico, introduzione, traduzione, commentario e Lessico a cura di 
Roberto Romano, Naples, 1974. 

52. En dernier lieu, P. C h a r a n i s, Studies on the Demography of the Byzan­
tine Empire, Variorum Reprints, Londres, 1972, passim. S p . V r y o n i s , T h e By­
zantine Legacy and Ot toman Forms, Dumbarton Oaks Papers 23/24 (1969- 1970), 
253. 



B Y Z A N C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI-NATIONAL? 49 

latin. Le latin, déficient en Orient dès le début, cède définitivement le 
pas au sixième siècle. Le dernier monument de l'esprit qu'il y ait pro­
duit, est le poème "In laudem Iustini Augusti minoris" de Flavius Cres-
conius Corippus, originaire de l'Afrique du Nord, sûrement composé et 
récité à Constantinople à l'occasion de l'avènement au trône de l'empe­
reur Justin II (14 Novembre 565)53. 

La langue grecque fait partie intégrale du patrimoine byzantin. Sa 
domination mondiale avait de beaucoup précédé l'Empire. "Le brassage 
des peuples et des cultures inauguré par les conquêtes d'Alexandre se 
poursuit. Rome elle-même s'était déjà très largement mise à l'école de 
la Grèce". Dans cet Empire "officiellement bilingue, l'Occident latin 
tout entier continue de subir l'attraction et l'influence de l'Orient hellé­
nisé". On parle grec "aussi, dans une proportion qui n'est sans doute 
pas négligeable, en Occident même"54. Pour la chrétienté d'Orient, pour 
la chrétienté entière, pour son expansion et sa formation, le grec, langue 
véhiculaire, a joué un rôle prépondérant. Byzance la chrétienne a cultivé 
et défendu avec intransigeance cet incomparable instrument de commu­
nication et de rayonnement. A un moment de tension entre Rome et 
Constantinople, en 865, un empereur, Michel I I I , connu pour son lan­
gage trivial, s'adressant au pape Nicolas I e r , traitera le latin de langue 
"barbara et scythica"55. 

Ce nationalisme, cet impérialisme linguistiques se reflètent dans le 
cérémonial et surtout dans la correspondance de l'empereur avec les 
souverains et potentats étrangers: chrysobulles, traités, privilèges, pro­
curations, trêves, serments, lettres et missives diverses. Tous ces docu­
ments sont rédigés en grec. Comme pour souligner leur lointaine origine 
romaine, les basileis se servent jusqu'à une date assez basse de certains 
mots latins, comme le legimus, élément de validation, ou de mots grecs 
tracés en caractères latins. Souvent le text grec des documents est suivi 
d'une traduction. Ainsi la lettre adressée par Romain Lacapène, Con­
stantin V I I et Stéphane au calife Radi à Bagdad, en 938, était écrite 
en grec et en arabe, le grec en or, l 'arabe en argent56. Une autre missive 
de Constantin Monomaque au calife Al-Kaim, en 1050 ou 1055, sur 

53. Flavius Cresconius Corippus, In laudem Iustini Augusti minoris, éd. Averil 
Cameron, Londres, 1976. 

54. M a r c e l S i m o n , La civilisation de l'Antiquité et le Christianisme, Paris, 
1972, pp. 66 et suiv. 

55. Patrologia latina, tome 119, col. 932 et suiv. F r. D v o r n i k , Le Schisine de 
Photius. Histoire et légende, Paris, 1950, p. 161. 

56. A. A. V a s i l i e v - M. C a n a r d , op. cit. pp. 278 et suiv. 

4 



50 D. A. ZAKYTHINOS 

parchemin pourpre, portait entre les lignes du texte grec une traduction 
arabe. A partir de 1139, les documents destinés à l'Occident compre­
naient une traduction latine. A cette règle exclusive, nous ne connaissons 
que peu d'exceptions: des lettres uniquement rédigées en latin appar­
tiennent à la dernière période. Elles portent l'adresse en grec et en latin 
et le ménologe en grec. Parmi les documents qui ont été conservés en 
original, nous citerons trois lettres d'Andronic I I Paléologue, une à la 
Commune de Gênes (août 1286), une au roi Jacques d'Aragon (août 
1317) et une autre au roi de France Charles IV (circa mai 1327). Après 
tout, n'oublions pas que le grec est pour les Romains Γ "altera lingua", 
"utraque lingua", tandis que pour les Grecs le latin est "ή έτερα γλ&ττα", 
"ή έκατέρα γλώττα" 5 7. 

A un carrefour unique de l'ancien monde où se rencontre l'Europe 
avec l'Asie, Byzance, phénomène historique sui generis, "le seul Empire 
qui ne fut pas créé sur les ruines d'un autre, le seul venu au monde doté 
d'un patrimoine, le seul par conséquent qui n'envisagea pas tout de suite 
les problèmes de formation et de développement mais ceux, plus compli­
qués, de conservation et de survivance", cette Byzance "est le seul Empire 
qui fut un État avant d'être une nation"58. Bien avant la fondation de 
Constantinople, qui fut un acte de politique romaine non point pour "sup­
planter Rome, mais pour être son prolongement"59, Byzance avant By­
zance émergeait imperceptiblement du terrain hellénistique60. Celui-ci 
était particulièrement travaillé. Les remous des peuples et des ethnies 
animaient les villes populeuses et ceci favorisait les émancipations. Dans 
le corps même de l'Hellénisme d'outre-mer les dissidences étaient pro­
fondes. Une des plus vives, opposait la grecite chrétienne à la grecite 
païenne. A coté d'Alexandrie, Antioche, grande métropole d'Orient, 
illustre déjà la synthèse des deux courants qui marqueront la mission 

57. F r a n z D ö l g e r - J . K a r a y a n n o p u l o s , Byzantinische Urkunden­
lehre. Erster Abschnitt : Die Kaiserurkunden, Munich, 1968, pp. 90 et suiv. et 
notes. 

58. H é l è n e A h r w e i l e r , L'Empire byzantin. Formation, Évolution, Dé­
cadence, Byzance: les pays et les territoires, Variorum Reprints, Londres, 1976, I, 
p. 183. 

59. G i l b e r t D a g r o n , Naissance d'une capitale. Constantinople et ses in­
stitutions de 330 à 451, Paris, 1974, p. 542. 

60. D. Α. Ζ a k y t h i n ο s, La fusion du monde méditerranéen. Rome et Byzance, 
L'Hellénisme contemporain, Janvier 1941, pp. 165 et suiv. D u m ê m e , Étatisme 
byzantin et Expérience hellénistique, Byzance: État - Société - Économie, op. cit. II, 
pp. 667 et suiv. 



B Y Z A N C E ÉTAT NATIONAL OU MULTI-NATIONAL? 51 

sion mondiale de la Byzance hellénistique, entraînée dans le sillage de 
Rome61 . 

Byzance a été l'expression conquérante de l'Hellénisme, tant cultu­
relle que politique. Faisant siennes la religion chrétienne et la théorie 
gréco-romaine, elle forma son nationalisme et son impérialisme - un 
impérialisme sui generis, qui incarne la renovatio, la reconquista, Γοίκουμένη 
face à Γέρημία, l'irrédentisme, tout ceci avec un profond sentiment 
de mansuétude. Le nationalisme byzantin n'est pas seulement la ré­
verbération d'un patriotisme naïf; il pousse ses racines loin dans le passé, 
jusqu'à Hérodote. C'est à sa vigueur et à sa durée, c'est à son substrat 
hellénique et aux règles du droit gréco-romain, que l'Empire byzantin 
doit sa résistance aux forces de décomposition. Jusqu'à la fin de la pé­
riode qui nous occupe, bien des révolutions ont bouleversé sa paix in­
térieure; elles ne visaient point à la dislocation de l 'État en hégémonies 
particulières, mais à l'élévation au trône d'un nouvel empereur et sou­
vent d'une nouvelle dynastie. C'était cette même force de résistance qui 
freinant les pressions de la grande propriété, a empêché Byzance de 
glisser vers un Moyen âge féodal. 

Chronologiquement, l'Empire byzantin se situe au "Moyen âge", 
notion équivoque dont l'historiographie contemporaine conteste de plus 
en plus la réalité. Par sa constitution, par ses traditions et sa culture, on 
dirait avec Ernest Stein qu'il représente "l'Antiquité dans le Moyen 
âge"62. D'autre part, Alfred Rambaud avait déjà remarqué que "By­
zance a été l 'un des organes essentiels du développement de l 'humanité, 
elle a été l'intermédiaire nécessaire entre l'Asie et l'Europe, entre le 
monde antique et le monde moderne"63. Elle a été plus que cela: elle a 
développé certaines manières de penser, de sentir et de voir, certaines 
attitudes spirituelles et sentimentales. Par son apport à la culture médié­
vale et à la Renaissance, elle contribua à la formation de l'Europe mo­
derne. Elle a tout particulièrement fait naître le sentiment patriotique 

61. A. J. F e s t u g i è r e , Antioche païenne et chrétienne. Libanius, Chrysostome 
et les moines de Syrie, Paris, 1959. Sur les problèmes qui ont fait l'objet du présent 
essai on lira maintenant : E. A r r i g o n i , "Ecumenismo Romano - Cristiano a Bi­
sanzio e tramonto del concetto di Eliade ed Elleni nelP Impero d'Oriente prima del 
Mille" et "Il delinearsi di una coscienza nazionale Romèica nell' Impero d' Oriente 
e nell'ambito ellenofono medievale", Nuova Rivista Storica, tomes 55 (1971),pp. 133-
161, et 56 (1972), pp. 122-150. 

62. Voir plus haut, p. 44. 
63. A l f r e d R a m b a u d , Études sur l'Histoire byzantine, deuxième édition, 

Paris, 1919, p. 113. 



52 D. A. ZAKYTHINOS 

et l'on a dit, non sans raison, que, après avoir transformé l'État anti­

que en Etat médiéval, elle a préparé l'ascension de l'État national64. 

En ce sens, l'Empire byzantin tiendrait dans le monde européen la place 

d'une véritable Proto-Europe, une Proto-Europe d'une extraordinaire 

modernité66. 

DENIS A. ZAKYTHINOS 

64. J. L i n d s a y , Byzantium into Europe. The Story of Byzantium as the First 
Europe 326-1204 A. D., and its further Contribution till 1453 A. D., Londres, 1952, 
p. 168. 

65. D. A. Z a k y t h i n o s , Byzanz und die europäische Einheit im Mittelalter, 
Internationales Jahrbuch für Geschichts Unterricht, tome IV, Braunschweig, 1955, 
pp. 5 et suiv., D u m ê m e , La synthèse byzantine dans l'antithèse Orient - Occi­
dent, Actes du Colloque international de Civilisations balkaniques (Sinaïa, juillet 
1962), Bucarest, 1962, pp. 107 et suiv. Cf. sur ces problèmes : P a u l L e m e r l e , 
Byzance et les origines de notre civilisation, Venezia e l'Oriente fra tardo Medioevo 
e Rinascimento, Fondazione Giorgio Cini, Venise, 1966, pp. 1 et suiv. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

