
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 14 (1989)

   Δελτίον XAE 14 (1987-1988), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Το Άγιο Μανδήλιο ως το νέο σύμβολο σε ένα
αρχαίο εικονογραφικό σχήμα 

  Στέλλα ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND   

  doi: 10.12681/dchae.1018 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND Σ. (1989). Το Άγιο Μανδήλιο ως το νέο σύμβολο σε ένα αρχαίο εικονογραφικό σχήμα. 
Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 14, 283–296. https://doi.org/10.12681/dchae.1018

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 23/01/2026 05:24:03



Το Άγιο Μανδήλιο ως το νέο σύμβολο σε ένα αρχαίο
εικονογραφικό σχήμα

Στέλλα  ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND

Δελτίον XAE 14 (1987-1988), Περίοδος Δ'• Σελ. 283-296
ΑΘΗΝΑ  1989



Στ. Παπαδάκη-Oekland 

ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ ΤΟ ΝΕΟ ΣΥΜΒΟΛΟ 
ΣΕ ΕΝΑ ΑΡΧΑΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΧΗΜΑ 

επανειλημμένα έχει διαπιστωθεί ότι μακρινά επαρ­
χιακά μνημεία μπορούν να προσφέρουν την άκρη του 
μύτου στην ανίχνευση και κατανόηση θεμελιωδών 
προβλημάτων της βυζαντινής τέχνης. Στην περίπτωση 
της ένταξης του Αγίου Μανδηλίου στο εικονογραφικό 
πρόγραμμα του βυζαντινού ναού, αυτό έχει επιχειρη­
θεί και σε δύο σχετικά πρόσφατες μελέτες, που έχουν 
ως αφετηρία μνημεία της Καππαδοκίας και της Γεωρ­
γίας1. Κατ' ανάλογο τρόπο το έναυσμα και για την 
παρούσα αποτέλεσε η παράσταση του Μανδηλίου 
πλαισιωμένου από τις μορφές του Ιωακείμ και της 
Άννας, που συχνά εμφανίζεται στις τοιχογραφίες να­
ών της Κρήτης κατά το 13ο και το 14ο αιώνα2. 
Το παλαιότερο και τυπικό παράδειγμα του συμπλέγ­
ματος αυτού, επιγραφικά χρονολογημένο στα 1290/1, 
προσφέρει ο ναός του Αγίου Γεωργίου στη Σκλαβοπού-
λα Σελίνου3. Κτισμένος στον τύπο του απλού καμαρο-
σκέπαστου ο ναός αυτός σώζει μέρος μόνο από τις 
τοιχογραφίες του αλλά κι αυτές όχι πάντα σε καλή 
κατάσταση. Οι καλύτερα διατηρημένες βρίσκονται 
στο χώρο του ιερού και απ' αυτές επισημαίνομε τις 
παραστάσεις: στο τεταρτοσφαίριο της αψίδας τη Θεο­
τόκο σε προτομή στον τύπο της Βλαχερνίτισσας, με το 
Χριστό-Εμμανουήλ, κατά την επιγραφή, μπροστά της, 
στον ημικύλινδρο τέσσερις συλλειτουργούντες ιεράρ­
χες και στον ανατολικό τοίχο, δεξιά-αριστερά, τα πρό­
σωπα του Ευαγγελισμού. Το παραδοσιακά τυπικό αυτό 
σύνολο επιστέφει, στο τύμπανο του ανατολικού τοί­
χου και σε ελαφρά πυραμιδωτή διάταξη, το υπό εξέτα­
ση τρίμορφο: το Άγιο Μανδήλιο στην κορυφή 
πλαισιωμένο από τις μορφές των θεοπατόρων Ιωακείμ 
και Άννας, που εικονίζονται στηθαίες σε δίσκους 
(Εικ. 1-3). 

Το μνημείο δεν έχει ακόμη συστηματικά μελετηθεί, 
στις πολυάριθμες όμως αναφορές σ' αυτό πάντα χρη­
σιμοποιείται ως ένα από τα πειστικότερα παραδείγμα­
τα για το συντηρητικό χαρακτήρα της ζωγραφικής 
στην Κρήτη κατά την εποχή αυτή4. Ό σ ο ν αφορά 
στην παράσταση του Μανδηλίου αυτού καθαυτού, η 
εκτίμηση αυτή επιβεβαιώνεται από ορισμένες εικονο­
γραφικές λεπτομέρειες στην απόδοση κυρίως της 
μορφής του Χριστού, λεπτομέρειες που την τοποθε­
τούν στο μεταίχμιο των εικονογραφικών μεταλλαγών, 
οι οποίες κατά τα φαινόμενα συντελέστηκαν στα τέλη 
του 12ου αιώνα και καθιερώθηκαν κατά τη διάρκεια 

1. Ν. Thierry, Deux notes à propos du Mandylion, Zograf 11 (1980), 
σ. 16-19. T. Velmans, L'église de Khé en Géorgie, Zograf 10 (1979), 
σ. 74-78. Για τη θέση του Μανδηλίου στη βυζαντινή τέχνη βασική 
παραμένει η μελέτη του Α. G r a b a r , La Sainte Face de Laon. Le 
Mandylion dans l'art orthodoxe, SemKond II, Prague 1931, κυρίως σ. 
16-32. Βλ. επίσης, Κ. Wei tzmann, The Mandylion and Constantine 
Porphyrogennetos, CahArch 11 (1960), σ. 163-184, και Studies in 
Classical and Byzantine Manuscript Illumination, Chicago/ London 
1971, σ. 224-246. Για την ιστορία της εικόνας και τα σχετικά κείμε­
να, βλ. Ε. von Dobschü tz , Christusbilder, Untersuchungen zur 
christlichen Legende, Texte und Untersuchungen, XVIII (N.F. III), 
Leipzig 1899, σ. 102-195, I58*-249* και 29**-129**. 

2. Τα περισσότερα παραδείγματα ανήκουν σε σύνολα λίγο πολύ 
αρχαϊκού χαρακτήρα: Λειβαδάς Σελίνου, Άγιος Γεώργιος του 
1314/15 ή 1315/16 (Στ. Μ α δ ε ρ ά κ η ς , Βυζαντινά μνημεία του Νο­
μού Χανίων: Ο Άγιος Δημήτριος στο Λειβαδά Χανίων και οι τοι­
χογραφίες του, Χανιά 1987 (ετήσια έκδοση του Δήμου Χανίων), σ. 
69 κ.ε., και ειδικά σ. 70, εικ. Ι. G. G e r o l a - Κ. Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , 
Τοπογραφικός κατάλογος των τοιχογραφημένων εκκλησιών της 
Κρήτης, Ηράκλειον 1961, αριθ. 200, Κ. Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , Εκκλη­
σίες της Δυτικής Κρήτης, ΚρητΧρον KB' (1970), σ. 377-379, εικ. 
369-372), Βαθυακό Αμαρίου, Άγιος Γεώργιος ( G e r o l a - Λ α σ σ ι -
θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 413, Στ. Π α π α δ ά κ ή - O e k l a n d , Μεσαιωνι­
κά μνημεία Κρήτης, ΑΔ 20 (1965), Χρονικά, σ. 575, Γ. Βολανά­
κης, Ο βυζαντινός ναός του Αγίου Γεωργίου στο Βαθειακό Αμαρίου 
Ρεθύμνης, Πεπραγμένα του Ε' Διεθνούς Κρητολ. Συνεδρίου, Β', 
Ηράκλειο 1986, σ. 79. όπου όμως οι θεοπάτορες αναγνωρίζονται 
απλώς ως άγιοι), Άγιος Θεόδωρος Σελίνου, Άγιος Φώτης ( G e r o -
l a - Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 105), Κεφάλι Κισάμου, Χριστός 
του 1320 (ό.π., αριθ. 41, βλ. επίσης Κ. Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , Εκκλη­
σίες της Δυτικής Κρήτης, ΚρητΧρον ΚΑ' (1969), σ. 212-217, εικ. 
68-70, Κ. G a l l a s , Κ. Wessel, Μ. B o r b o u d a k i s , Byzantinisches 
Kreta (στο εξής: Byz. Kreta), Μόναχο 1983, σ. 199), Ζουρίδι Ρεθύ­
μνου, ναός Σωτήρος ( G e r o l a - Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 241), 
Δρυς Σελίνου, Άγιοι Απόστολοι, του 1381/91 (ό.π., αριθ. 136' για 
τα δυτικά στοιχεία στη ζωγραφική του βλ. Α. Ξ υ γ γ ό π ο υ λ ο ς , Περί 
μίαν κρητικήν τοιχογραφίαν, ΚρητΧρον IB' (1958), 335 κ.ε.). Ρα­
βδούχος Κισάμου, Αγία Μαρίνα (Στ. Μ α δ ε ρ ά κ η ς , Οι κρητικοί 
αγιογράφοι Θεόδωρος - Δανιήλ και Μιχαήλ Βενέρης, Πεπραγμένα 
του Δ' Διεθνούς Κρητολ. Συνεδρίου, Β', Αθήνα 1981, σ. 159, πίν. 
68α, Κ. Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , Εκκλησίες της Δυτικής Κρήτης, Κρητ­
Χρον ΚΑ' (1969), σ. 197-198, εικ. 37-40). Πρβλ. και παρακάτω υπο-
σημ. 14. 

3. G e r o l a - Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 86. Για την επιγραφή, G. 
G e r o l a , Monumenti veneti nell'isola di Creta, IV, Βενετία 1932, σ. 
431, πίν. 1. Στ. Π α π α δ ά κ η - O e k l a n d , Η Κερά της Κριτσάς. Πα­
ρατηρήσεις στη χρονολόγηση των τοιχογραφιών της, ΑΔ 22(1967). 
Μελέται, σ. 98 και 109, πίν. 73. Η ίδια, ΑΔ 22 (1967), Χρονικά, σ. 
32. Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , ΚρητΧρον KB' (1970), σ. 154, εικ. 183. 

4. Βλ. υποσημ. 3 και επίσης, Ο. Demus, Die Entstehung des Paläo-
logenstils in der Malerei, Berichte zum XI. Internationalen Byzantini-
sten-Kongress, Μόναχο 1958, σ. 49, Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , Οι τοιχογραφίες 
του Σωτήρα κοντά στο Αλεποχώρι της Μεγαρίδος, Αθήνα 1978, σ. 
60. 

283 



ΣΤΕΛΛΑ ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND 

Εικ. Ι. Σκλαβοπούλα Σελίνον. Ναός Αγίου Γεωργίου, τύμπανο ανατολικού τοίχου. 
Το Άγιο Μανδήλιο και οι θεοπάτορες Ιωακείμ και Άννα. 

του Που. Συγκεκριμένα, η μορφή του Χριστού εικονί­
ζεται έως τη βάση του λαιμού, λεπτομέρεια που σπά­
νια και μόνο σε συντηρητικά επαρχιακά έργα συναντά­
ται μετά το 12ο αιώνα. Κατά την εποχή αυτή διαμορ­
φώνεται ο ειδικός για το Μανδήλιο τύπος που αποδίδει 
μόνο το πρόσωπο του Χριστού κλεισμένο στην πλού­
σια κόμη, που συνήθως καταλήγει στα πλάγια σε δύο 
ζεύγη συμμετρικών βοστρύχων5. Επιπλέον, ο εικονο­
γραφικός και φυσιογνωμικός τύπος, που χρησιμο­
ποιείται για την ίδια τη μορφή του Χριστού, όσο και ο 
τρόπος που αυτή αποδίδεται, παραπέμπουν σε πρότυπα 
εξίσου παλαιά, που μια σειρά παραστάσεων σε φορη­
τές εικόνες και τοιχογραφίες του 12ου αιώνα πιστο­
ποιεί6. Με βάση τα στοιχεία αυτά θα πρέπει η συγκε­
κριμένη παράσταση του Μανδηλίου ν ' αναχθεί σε πρό­
τυπα του τέλους του 12ου ή των αρχών του 13ου αιώνα, 
υπόθεση που, όπως ελπίζω να αποδειχθεί στη συνέ­
χεια, στηρίζουν και τα λοιπά στοιχεία της σύνθεσης. 
Ό σ ο ν αφορά στο ύφασμα, αυτό δεν αποδίδεται τε­
ντωμένο επάνω στη σανίδα του Αυγάρου, όπως παρα­
δίδουν οι πηγές και απαιτεί η παλαιότερη εικονογρα­
φική παράδοση, την οποία ακολουθούν ακόμη και 
μνημεία της εποχής των Παλαιολόγων, αλλά με τις 
δύο κάθετες κροσσωτές πλευρές δεμένες σε κόμβους, 
από τους οποίους φαίνεται αναρτημένο. Ο τύπος αυτός 
που, απ' όσο ξέρω, δεν έχει διαπιστωθεί σε μνημεία 
παλαιότερα των μέσων περίπου του Που αιώνα, θα 
πρέπει στην πρώιμη τουλάχιστον παραλλαγή του να 

ήταν αρκετά διαδεδομένος ήδη την εποχή αυτή, εφό­
σον εφαρμόζεται στην τοιχογραφία του ναού του 
Αγίου Σώζοντα Γερακίου7. 

Ό σ ο ν αφορά πάλι στην επιλογή της συγκεκριμένης 
θέσης, το τύμπανο του ανατολικού τοίχου για την πα­
ράσταση της αχειροποίητης αυτής εικόνας του Χρι­
στού, αυτή αποτελεί την από τα τέλη περίπου του 12ου 
αιώνα τεκμηριωμένη λύση για τους μονόχωρους να­
ούς. Η θέση αυτή ως προς το συμβολισμό της αντι­
στοιχεί στους τρουλαίους προς το μέτωπο του ανατο­
λικού από τα τόξα που φέρουν τον τρούλο, ανάμεσα 
στους ευαγγελιστές των σφαιρικών τριγώνων, και βε-

5. Α. G r a b a r , L'iconoclasme byzantin, Paris 19842, σ. 53, εικ. 67 και 
68. Στα παραδείγματα από τον παλαιότερο τύπο που παρατίθενται 
εδώ (μικρογραφία του κώδικα Vat. cod. Rossianus 251, φ. 12ν, και 
του Ευαγγελίου του Alaverdy (Tiflis, Sion 484, φ. 320, του 1054) 
μπορούν να προστεθούν: μικρογραφία στο Μηνολόγιο του Πα­
τριαρχείου Αλεξανδρείας, του Που αιώνα (Wei tzmann, Mandy-
lion, ό.π., σ. 168, εικ. 5), εικόνα της μονής Σινά —φύλλο τριπτύ­
χου—με σκηνές από την ιστορία του Αυγάρου, του 10ου αιώνα (ό.π., 
εικ. 1-4 και 6, ο ίδ ιος , The Monastery of Saint Catherine at Mount 
Sinai, The Icons, I, Princeton, New Jersey 1976, σ. 94-98, πίν. 
XXXVI), Καππαδοκία, Göreme, παρεκκλήσι 21, και Sakli Kilise, στο 
τελευταίο εικονισμένο δύο φορές, στη βόρεια κόγχη της πρόθεσης 
και επάνω από την είσοδο στο διακονικό (Thierry, ό.π., σ. 16-18, 
εικ. 2-5, Μ. Restie, Die byzantinische Wandmalerei in Kleinasien, 
Recklinghausen 1967, 2, εικ. 23), Γεωργία, Αγία Βαρβάρα στο Khé, 
επίσης του 1 Ιου αιώνα (T. Velmans, L'église de Khé en Géorgie, 
Zograf 10 (1979), εικ. 6), Κύπρος, Παναγία του Αρακά του 1192, 
Μανδήλιο και Κεράμιο (Α. and J. Sty l ianou, Painted Churches of 

284 



ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ 

Εικ. 2-3. Ο άγιος Ιωακείμ και η αγία Άννα.Λεπτομέρειες της 

Cyprus, London 1985, εικ. 84 και 96), Γεράκι, Άγιος Σώζων, του 
Που αιώνα (Ν. Μ ο υ τ σ ό π ο υ λ ο ς - Γ. Δ η μ η τ ρ ο κ ά λ λ η ς , Γεράκι. 
Οι εκκλησίες του οικισμού, Θεσσαλονίκη 1981, σ. 183 και 214, εικ. 
292 και 338-339). Η χρήση τρεχόντων εικονογραφικών τύπων του 
Χριστού-Παντοκράτορα για την απόδοση της μορφής του στο 
Μανδήλιο συνεχίζεται σε επαρχιακά μνημεία έως και το 14ο αιώνα, 
ακόμη και σε περιπτώσεις που ο τρόπος απόδοσης του υφάσματος 
και ανάρτησης του εμφανίζεται εκσυγχρονισμένος. Προφανώς τα 
επαρχιακά αυτά μνημεία βασίζονται κατά το πλείστον σε πρότυπα 
της εποχής και της σειράς του Αγίου Σώζοντα, τα οποία αναπαρά­
γουν κατά άμεσο ή έμμεσο τρόπο, όπως π.χ. τα ακόλουθα στην 
Κρήτη: Αγία Μαρίνα Ραβδούχου ( Μ α δ ε ρ ά κ η ς , Κρητικοί αγιογρά­
φοι, ό.π., πίν. 68α), Άγιος Δημήτριος στο Λειβαδά, του 1314/15 ή 
1315/16, όπου η μορφή του Χριστού-Παντοκράτορα προβάλλει έως 
τους ώμους μέσα από τις περίεργες αναδιπλώσεις του υφάσματος 
( Μ α δ ε ρ ά κ η ς , Βυζαντινά μνημεία του Νομού Χανίων). Για την κα­
ταγωγή του εικονογραφικού της τύπου βλ. παρακάτω, υποσημ. 6. 
6. Πρβλ. π.χ. εικόνα Χριστού από το καθολικό της μονής Παναγίας 
του Άρακα στην Κύπρο, που χρονολογείται γύρω στο 1192 (Α. 
Π α π α γ ε ω ρ γ ί ο υ , Εικών του Χριστού εν τω ναώ της Παναγίας του 
Άρακος, ΚυπρΣπουδ 32 (1968), σ. 45-55, ο ί δ ι ο ς , Βυζαντινές 
εικόνες της Κύπρου, έκδ. Μουσείου Μπενάκη, Αθήνα 1976, αριθ. 7, 
D. Μ our iki, Thirteenth-Century Icon Painting in Cyprus, The Grif­
fon, N.S. 1-2 (1985-1986), Αθήνα 1986, σ. 16-17, εικ. 1). Πρβλ. επί­
σης με μορφή Χριστού από τη παράσταση της Δέησης στην 
Εγκλείστρα του Νεοφύτου Κύπρου, έργο του Θεοδώρου Αψευδή 
(1183), στον οποίο αποδίδονται τόσο η παραπάνω εικόνα όσο και οι 
τοιχογραφίες του Άρακα (C. M a n g o - Ε. J. Hawkins , The Hermi­
tage of St. Neophytos and its Wall Paintings, DOP 20 (1966), σ. 180 
κ.ε., 193 κ. ε., εικ. 94 και 98. Βλ. και L. H a d e r m a n n - M i s g u i c h , La 
peinture monumentale du Xlle siècle à Chypre, CorsiRav XXXII 
(1985), σ. 243, με λοιπή βιβλιογραφία). Πρβλ. και με παράσταση 
στηθαίου Παντοκράτορα στο κτιστό τέμπλο της Ευαγγελίστριας 

ΝΕΟ ΣΥΜΒΟΛΟ ΣΕ ΕΝΑ ΑΡΧΑΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΧΗΜΑ 

στο Γεράκι (Ε. Κ ο υ ν ο υ π ι ώ τ ο υ , Γεράκι. Συντήρησις τοιχογραφι­
ών, AAA IV (1971), σ. 159, εικ. 9, M. C h a t z i d a k i s , L'évolution de 
l'icone aux 1 le-13e siècles et la transformation du templon, XVe Con­
grès International d'Etudes Byzantines, Rapports et Co-Rapports, III. 
Art et Archéologie, Αθήνα 1976, σ. 168, πίν. XXVIII, 6). 
7. Μ ο υ τ σ ό π ο υ λ ο ς - Δ η μ η τ ρ ο κ ά λ λ η ς , ό.π. Ως προς τον τρόπο 
ανάρτησης —το ύφασμα μοιάζει να αναδιπλώνεται χωρίς κόμβους 
πάνω από υποθετικά άγκιστρα— η παράσταση στον Ά γ ι ο Σώζοντα 
συγγενεύει με εκείνη της εισόδου στην πρόθεση του ναού της Sopo-
cani, που κατά τον Α. G r a b a r (La Sainte Face, σ. 17, πίν. VI, 3) 
βασίζεται σε δυτικό πρότυπο, άποψη που αντικρούει, αναζητώντας 
σε άλλους λόγους την εικονογραφική αυτή αλλαγή, ο Ν. Δ ρ α ν δ ά -
κης (Βυζαντινοί τοιχογραφίαι της Μέσα Μάνης, Αθήναι 1964, σ. 
88). Η παράσταση αυτή στον Ά γ ι ο Σώζοντα θα μπορούσε να απο­
τελέσει σοβαρό επιχείρημα υπέρ της βυζαντινής καταγωγής της 
παραλλαγής, εφόσον η χρονολόγηση της στα τέλη του 12ου αιώνα, 
που είχε προτείνει η Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η (Αι διακοσμήσεις των τρούλ-
λων της Ευαγγελιστρίας και του Αγίου Σώζοντος Γερακίου, ΑΕ 
1971, Παράρτημα, σ. 3) και είχαν αποδεχθεί οι Κ. Skawran (The 
Development of Middle Byzantine Fresco Painting, Pretoria 1982, σ. 
169) και Μ ο υ τ σ ό π ο υ λ ο ς - Δ η μ η τ ρ ο κ ά λ λ η ς (ό.π., σ. 218), δεν 
είχε αμφισβητηθεί από την ίδια, όπως είχε την καλοσύνη να με 
πληροφορήσει και προφορικά, μετά τα νέα στοιχεία που προέκυψαν 
από τον καθαρισμάτων τοιχογραφιών. Βλ. Αιμ. Γ κ ι α ο ύ ρ η , Γερά­
κι. Άγιος Σώζων, AAA Χ (1977), σ. 90. Πάντως, ακόμη και κατά 
την εποχή των Παλαιολόγων δεν είναι σπάνιες οι περιπτώσεις ανα­
δρομής στον παλαιότερο τύπο που αποδίδει το ύφασμα τεντωμένο. 
Πρβλ. Αγίους Αποστόλους Θεσσαλονίκης (Α. Ξ υ γ γ ό π ο υ λ ο ς , Η 
ψηφιδωτή διακόσμησις του ναού των Αγίων Αποστόλων Θεσσαλο­
νίκης, Θεσσαλονίκη 1953, σ. 46-47, πίν. 1 και 8) και από την Κρήτη 
την τοιχογραφία στο καθολικό της μονής Κεράς Καρδιώτισσας 
στην Πεδιάδα, όπου σε αντίθεση προς το μακεδόνικο μνημείο για 
την ίδια τη μορφή του Χριστού εφαρμόζεται ο νεότερος τύπος 

285 



ΣΤΕΛΛΑ ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND 

βαιώνεται από τα μέσα του 12ου αιώνα8. Ό π ω ς έχει 
παρατηρήσει ο Grabar, το Μανδήλιο του Αυγάρου 
αποτελούσε το αυθεντικότερο και αδιαφιλονίκητο 
τεκμήριο της θείας ενανθρώπισης. Ο συμβολισμός του 
αυτός, που και ακριβώς υπαγόρευε την απεικόνιση του 
στη συγκεκριμένη θέση στους τρουλαίους ναούς, ανά­
μεσα δηλαδή στα δύο μέρη τους που αντίστοιχα αντι­
προσώπευαν την ουράνια και την επίγεια σφαίρα, εί­
ναι ίσως εναργέστερος στις περιπτώσεις εκείνες, όπως 
το κρητικό μνημείο, όπου οι διαστάσεις και η αρχιτε­
κτονική μορφή του ναού επέβαλαν τη μετάθεση του 
στον ανατολικό τοίχο. Κι αυτό, γιατί εδώ εντάσσεται 
σ' έναν κύκλο θεμάτων, που συνολικά παραπέμπουν 
στην ιδέα της θείας ενσάρκωσης και της μέσω αυτής 
σωτηρίας του ανθρώπου9. 
Με βάση τις παρατηρήσεις και τους συσχετισμούς αυ­
τούς η παρουσία των μορφών του Ιωακείμ και της 
Άννας μέσα στα σύνολα αυτά εμφανίζεται αυτονόη­
τη: οι μορφές των θεοπατόρων αποσκοπούν στο να 
τονισθεί ακόμη περισσότερο η κεντρική αυτή δογμα­
τική ιδέα, που συνέχει τις παραστάσεις της κόγχης και 
του ανατολικού τοίχου. Παρά το αυτονόητο όμως της 
σημασιολογικής σχέσης των θεμάτων αυτών ως συνό­
λου, ορισμένα ερωτήματα παραμένουν ανοιχτά. Το 
πρώτο απ' αυτά αφορά στο αν οι μορφές των θεοπατό­
ρων συνδέονται αμεσότερα με την παράσταση της Θεο­
τόκου στην κόγχη, όπως έχει υποστηριχθεί10, ή με την 
παράσταση του Μανδηλίου. Στην περίπτωση που 
αποδειχθεί το δεύτερο, απομένει να διερευνηθεί αν η 
εικονογραφική αυτή σύνδεση των μορφών των θεοπα­
τόρων με το Μανδήλιο αποτελεί μία περιφερειακή λύ­
ση, που το κρητικό μνημείο έχει διασώσει στην πρω­
ταρχική της μορφή, ή αν πρόκειται για τη συντετμημέ­
νη παραλλαγή ενός ευρύτερου και παλαιού σχήματος, 
που η «επίσημη» εικονογραφία είχε εισαγάγει. 
Στο βαθμό που ο περιορισμένος αριθμός, η μέτρια συ­
νήθως διατήρηση, αλλά και η ελλιπής τεκμηρίωση των 
γνωστών μνημείων επιτρέπουν να κρίνομε, μπορούμε 
να πούμε ότι το Μανδήλιο με τη συγκεκριμένη σημα­
σία, δηλαδή ως σύμβολο της θείας ενσάρκωσης, σπά­
νια παρουσιαζόταν στις παλαιότερες (του 12ου αιώνα) 
απεικονίσεις του μόνο. Το αντίθετο μάλιστα, οι μορ­
φές ακριβώς που το συνόδευαν εξειδίκευαν ή υπο­
γράμμιζαν την εκάστοτε σημασιολογική του απόχρω­
ση. Έτσι, διαπιστώνονται δύο συμπλέγματα με πυρή­
να πάντα το Ά γ ι ο Μανδήλιο, μόνο ή σε συνδυασμό με 
το ομόσημό του Άγιο Κεράμιο. Τα παλαιότερα απα­
ντούν στις τοιχογραφίες τρουλαίων ναών του 12ου και 
των αρχών του Που αιώνα και είναι: 
Το Ά γ ι ο Μανδήλιο και το Ά γ ι ο Κεράμιο επάνω από 
το ανατολικό και το δυτικό τόξο του τρούλου, αντί­
στοιχα, συνοδευόμενα από τις στηθαίες μορφές των 

θεοπατόρων Ιωακείμ και Άννας, που εικονίζονται 
στις αντίστοιχες θέσεις του βόρειου και του νότιου 
τόξου, όπως για παράδειγμα στο ναό της Μεταμορφώ­
σεως στη μονή Miroz στο Pskov του 1156 και στο ναό 
του Σωτήρος στη Neredica1 '. Το δεύτερο περιλαμβάνει 
και πάλι το Μανδήλιο και το Κεράμιο στις ίδιες θέ­
σεις, συνοδευόμενα όμως αυτή τη φορά από τις μορφές 
δύο αρχαγγέλων αντί των θεοπατόρων, όπως, για παρά­
δειγμα, στο ναό του Αγίου Γεωργίου στο Djurdjevi 
Stupovi12. 
Είναι, νομίζω, εμφανές ότι, ενώ το πρώτο από τα συ­
μπλέγματα αυτά αποσκοπούσε στο να υπογραμμίσει 
την ανθρώπινη φύση του Χριστού, το δεύτερο απέβλε­
πε στη θεία του υπόσταση1 3. Ά ρ α οι κρητικοί ζωγρά­
φοι του Που και του Μου αιώνα είχαν επίγνωση τόσο 
του συμβολισμού του θέματος όσο και της σημασίας 
των διαφόρων μερών του ναού, όταν μετέφεραν στον 
ανατολικό τοίχο του ναού πάντα το πρώτο από τα πα­
ραπάνω συμπλέγματα. Γιατί, απ' όσο ξέρω, ενώ υπάρ­
χουν περιπτώσεις όπου το Μανδήλιο εικονίζεται στη 
θέση αυτή μόνο, δεν υπάρχει ούτε μία στην οποία να 
εμφανίζεται πλαισιωμένο από τις μορφές των αρχαγγέ­
λων. Αντίθετα, είναι γνωστά τουλάχιστον δύο παρα­
δείγματα και πάλι μικρών καμαροσκέπαστων ναών 
(του Αγίου Ιωάννη στους Βόρους και της Παναγίας 
στον Αλήκαμπο του 1315/16), όπου στην κορυφή του 
ανατολικού τοίχου μαζί με το Άγιο Μανδήλιο εικονί­
ζεται και το Ά γ ι ο Κεράμιο, πλαισιωμένα και τα δύο 
από τις στηθαίες μορφές των θεοπατόρων. Έχομε δη­
λαδή εδώ μία στο ακέραιο μεταφορά του σχήματος, 
που στους τρουλαίους ναούς τοποθετείται στη βάση 
του τρούλου14. Με βάση τα στοιχεία αυτά μπορούμε να 
συμπεράνομε ότι οι διαστάσεις και ο τύπος των γνω­
στών τοιχογραφημένων ναών της Κρήτης, οι οποίοι 
στην πλειονότητα τους είναι μονόχωροι καμαροσκέ-
παστοι, ευθύνονται για την επιβίωση σ' αυτούς του 
σχήματος με τους θεοπάτορες. Γιατί αν κρίνομε από 
τα γνωστά σύνολα που έχουν σωθεί στο λοιπό βυζα­
ντινό χώρο, στους τρουλαίους ιδιαίτερα ναούς από την 
εποχή των Παλαιολόγων και μετά κατά κανόνα χρη­
σιμοποιήθηκε το σχήμα με τους αρχαγγέλους. Σε συ­
νάρτηση με την παρατήρηση αυτή αξιοσημείωτο είναι 
ίσως και το γεγονός ότι από τα τέλη περίπου του 12ου 
έως τα τέλη του Που αιώνα δεν έχει, απ' όσο τουλά­
χιστον εγώ γνωρίζω, παραδοθεί κανένα παράδειγμα με 
τα σύνολα αυτά15. 

Με βάση τα παραπάνω και κυρίως το γεγονός ότι, 
όπως μαρτυρούν τα εικονογραφικά προγράμματα των 
τρουλαίων ναών του 12ου αιώνα που προαναφέρθηκαν, 
την εποχή αυτή υπήρχε η δυνατότητα επιλογής ανά­
μεσα σε δύο σχήματα, δηλαδή Μανδήλιο-αρχάγγελοι 
και Μανδήλιο-θεοπάτορες, είναι θεμιτό να υποθέσει 

286 



ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ ΤΟ ΝΕΟ ΣΥΜΒΟΛΟ ΣΕ ΕΝΑ ΑΡΧΑΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΧΗΜΑ 

κανείς, ότι σε ευρύτερα και εκτενέστερα προγράμματα 
υπήρχαν παραστάσεις του Μανδηλίου και του Κερα-
μίου πλαισιωμένων από τις μορφές τόσο των θεοπατό-
ρων όσο και των αγγέλων. Έ ν α σύνολο αυτού του 
είδους δεν έχει απ' όσο ξέρω σωθεί, θεωρητικά όμως 
θα αποτελούσε την πληρέστερη και εναργέστερη από­
δοση του δόγματος της θείας ενσάρκωσης, καθώς θα 
παρουσίαζε ισόρροπα και τις δύο υποστάσεις του 
Χριστού. 
Την υποθετική αυτή αποκατάσταση ενός «πλήρους» 
συνόλου, αποκατάσταση που υπαγορεύουν θεωρητικοί 
συλλογισμοί και υποβάλλουν τα παραπάνω συμπλέγ­
ματα, έρχεται να στηρίξει περαιτέρω το γεγονός ότι 
και στην αμέσως προγενέστερη περίοδο οι ίδιες δογ­
ματικές ιδέες είχαν αποτυπωθεί στα εκκλησιαστικά 

(Εμμ. Μ π ο ρ μ π ο υ δ ά κ η ς , ΑΔ 27 (1972), Χρονικά, πίν. 622). 
8. Βλ. G r a bar, La Sainte Face, σ. 24-29. Η μετάθεση του κάποτε σε 
άλλα σημεία του κυρίως ναού, που όμως θεωρητικά πάντα— αντι­
στοιχούν προς τη μεσαία ζώνη, οφείλεται στους περιορισμούς που 
εκάστοτε θέτει η αρχιτεκτονική μορφή του κτιρίου. Βλ. παράσταση 
Μανδηλίου και Κεραμίου ψηλά στο μέτωπο των διαχωριστικών 
τοίχων του ιερού στην Επισκοπή Μάνης ( Δ ρ α ν δ ά κ η ς , ό.π., πίν. 54 
και 65). Για τη θέση του ως ευχαριστιακού συμβόλου στους χώρους 
του Ιερού Βήματος αρχικά διακονικό και αργότερα στο κυλινδρι­
κό μέρος της αψίδας—, όπως και στην Ευαγγελίστρια Γερακίου 
( Μ ο υ τ σ ό π ο υ λ ο ς - Δ η μ η τ ρ ο κ ά λ λ η ς , ό.π.), θέση που ακολουθεί 
την εισαγωγή του στη λειτουργία και συνδέεται με την Κωνσταντι­
νούπολη, βλ. G r a b a r , ό.π., σ. 29 και Thierry, ό.π., σ. 18, η οποία 
και δικαιολογημένα αντικρούει τη σύνδεση του Μανδηλίου με την 
παράσταση της Δέησης, που προτείνει η Velmans, ό.π., σ. 76-77. 

9. Την παρουσία του στη θέση αυτή από τα τέλη του Ι2ου-αρχές του 
Που αιώνα επιβεβαιώνει και η παράσταση στην εκκλησία του 
Αγίου Ιωάννη στη Μεγάλη Καστανιά Μάνης, Φ. Δ ρ ο σ ο γ ι ά ν ν η , 
Σχόλια στις τοιχογραφίες της εκκλησίας του Αγίου Ιωάννη στη 
Μεγάλη Καστανιά Μάνης, Αθήνα 1982, σ. 45, πίν. II. Η παράσταση 
του στην κορυφή του ανατολικού τοίχου δεν είναι απαραίτητο να 
συνδεθεί αποκλειστικά με την παράσταση του Ευαγγελισμού καθώς 
προτείνουν οι Φ. Δ ρ ο σ ο γ ι ά ν ν η (ό.π., σ. 52) και D. I l i o p o u l o u -
Rogan (Quelques fresques caractéristiques des églises byzantines du 
Magne, Byzantion XLVII (1977), σ. 204), παρόλο που η σχέση αυτή 
εμφανίζεται ιδιαίτερα υπογραμμισμένη σε ορισμένα, μεταγενέστερα 
όμως, μνημεία, όπως στον Ταξιάρχη Μητροπόλεως στην Καστοριά 
του 1359/60 (Στ. Π ε λ ε κ α ν ί δ η ς , Καστοριά, Θεσσαλονίκη 1953, 
πίν. 122α, και Στ. Π ε λ ε κ α ν ί δ η ς - Μ. Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Καστοριά, 
Αθήνα 1984, σ. 93, εικ. 7). 

10. Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , Η Παναγία και οι Θεοπάτορες: αφηγηματική 
σκηνή ή εικονιστική παράσταση, ΔΧΑΕ, περ. Δ' τ. Ε' (1969), κυ­
ρίως σ. 44 κ.ε., όπου αναγνωρίζεται κοινό περιεχόμενο σ' ένα μεγά­
λο αριθμό εικονογραφικά και σημασιολογικά συγγενικών μεν όμως 
όχι ταυτόσημων παραστάσεων. Το ότι οι μορφές των θεοπατόρων 
έρχονται να υπογραμμίσουν το μυστήριο της θείας σάρκωσης, που 
την υλοποιημένη μορφή του αποδίδει το Ά γ ι ο Μανδήλιο, χρησι­
μοποιεί στην επιχειρηματολογία του και ο G r a b a r , ό.π., σ. 28, 
χωρίς όμως να επεκταθεί σε διεξοδική έρευνα της κατηγορίας αυτής 
παραστάσεων. 

11. V. Lazarev, Old Russian Murals and Mosaics from the XI to the 
XVI Century, London 1966, σ. 101, 126 και 275-276 με την παλαιό­

τερη βιβλιογραφία, πίν. 56. Απεικόνιση των παραστάσεων της Ne-
redica και στον G r a b a r , ό.π., σ. 28, 35, πίν. III, 1-2. Την επιβίωση 
(ή αναβίωση;) του σχήματος κατά την εποχή των Παλαιολόγων 
επιβεβαιώνουν τα πολυάριθμα κρητικά μνημεία που αναφέρθηκαν 
(βλ. υποσημ. 2) και το σύνολο των σχετικών με το Μανδήλιο παρα­
στάσεων στο καθολικό της μονής της Παναγίας στο Mateic της 
Γιουγκοσλαβίας (1356-60), όπου οι μορφές των θεοπατόρων εικονί­
ζονται στις εσωτερικές πλευρές των ανατολικών πεσσών, το Μανδή­
λιο στην κορυφή του τόξου που αυτοί φέρουν και τρεις σκηνές από 
την ιστορία του Αυγάρου στο νοτιοανατολικό πεσσό. Βλ. G r a b a r , 
ό.π., σ. 28, υποσημ. 2 και G. Millet - Τ. Velmans, La peinture du 
moyen âge en Yougoslavie, IV, Paris 1969, εικ. 93. Για την εικονογρά­
φηση της ιστορίας του Αυγάρου βλ. Wei tzmann, ό.π., σ. 170-175 
με παλαιότερη βιβλιογραφία. Κατάλοιπο ενός παρόμοιου ίσως σχή­
ματος, χωρίς τις αφηγηματικές σκηνές, αποτελούν οι στηθαίες μορ­
φές των θεοπατόρων, που εικονίζονται στα κάτω μέρη του ανατολι­
κού τύμπανου, κάτω από τον τρούλο στο ναό της Mileseva (R. Ha-
m a n n - M a c L e a n και Η. Hal lens leben, Die Monumentalmalerei 
in Serbien und Makedonien, II, Gießen 1963, σχέδ. 12, και Sv. Ra-
dojcic, Mileseva, Βελιγράδι 1971, σ. 81, σχ. 13. 

12. H a m a n n - M a c l e a n και Hal lens ieben, ό.π., σχέδ. 8. Για την 
ίδρυση του ναού το 1171/72 βλ. J. Neskovic, Djurdjevi Stupovi u 
Rasu, Raska Bastina, I. Kraljevo 1975, σ. 156. 
13. Πρβλ. από την άποψη του ειδικού αυτού συμβολισμού τις παρα­
στάσεις του Μανδηλίου-Κεραμίου εναλλασσομένων με τον Παλαιό 
των Ημερών και το Χριστό-Εμμανουήλ στη βάση του τρούλου στο 
ναό της Bojana, Α. G r a b a r , La peinture religieuse en Bulgarie, Paris 
1928, σ. 118. 
14. Για τους Βόρους βλ. G e r o l a - Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 579, 
Π α π α δ ά κ η - O e k l a n d , Μεσαιωνικά μνημεία Κρήτης, ΑΔ 21 (1966), 
Χρονικά, σ. 432-33, πίν. 471 β. Για τον Αλήκαμπο, βλ. G e r o l a -
Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 75, Κ. Κ α λ ο κ ύ ρ η ς , Αι βυζαντινοί 
τοιχογραφίαι της Κρήτης, Αθήνα 1957, σ. 94, ο ί δ ι ο ς , Ιωάννης 
Παγωμένος, ο βυζαντινός ζωγράφος του ΙΔ ' αιώνος, ΚρητΧρον IB ' 
(1958), σ. 353 κ.ε. Για το Μανδήλιο μόνο, βλ. Μιχαήλ Αρχάγγελο 
(Ασώματο) στις Αρχάνες Τεμένους του 1315/16 ( G e r o l a - Λ α σ σ ι -
θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 473, Μ. Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Τοιχογραφίες στην 
Κρήτη, ΚρητΧρον ΣΤ' (1952), σ. 70, Byz. Kreta, σ. 384), Ά γ ι ο 
Ονούφριο στη Γέννα Αμαρίου του 1329/30 ( G e r o l a - Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά -
κης, ό.π., αριθ. 370, Κ α λ ο κ ύ ρ η ς , ό.π., πίν. XLII, Byz. Kreta, σ. 
279), Χριστό στους Κασάνους Πεδιάδος (Κ. Μ υ λ ο π ο τ α μ ι τ ά κ η , 
Οι τοιχογραφίες του Χριστού Κασάνων Πεδιάδος, Πεπραγμένα του 
Ε' Διεθνούς Κρητολ. Συνεδρίου, Β', Ηράκλειο 1986, σ. 294, με 
λοιπή βιβλιογραφία). Άγιο Ιωάννη στη μονή Παληανής ( G e r o l a -
Λ α σ σ ι θ ι ω τ ά κ η ς , ό.π., αριθ. 458), Ά γ ι ο Γεώργιο Καβουσιώτη 
στην Κριτσά Μεραμπέλλου (ό.π., αριθ. 566, βλ. και Μ. Χ α τ ζ η δ ά ­
κης, ό.π., σ. 62, Κ α λ ο κ ύ ρ η ς , ό.π., σ. 76, 80, πίν. XXIII και XXX, 
Στ. Π α π α δ ά κ η - O e k l a n d , Η Κερά της Κριτσάς, ΑΔ 22 (1967), 
Μελέται, σ. 103, πίν. 69) και Παναγία Κερά (Καρδιώτισσα) Πεδιά­
δας (βλ. υποσημ. 7). 

15. Βλ. για παράδειγμα καθολικό μονής Zica (1307/8) (Μ. Kasanin-
D. Boskovic - P. Mijovic, Le monastère de Zica, Βελιγράδι 1969, 
σχέδ. σ. 134-135), ναό Ιωακείμ και Άννας στη Studenica (1314) (Μ. 
K a s a n i n - V. Korac - D. Tasic - M. Sakota, Studenica, Βελιγράδι 
1968, σ. 112, εικ. 84 και 88), και καθολικό μονής Zemen στη Βουλ­
γαρία του 1354 ( G r a b a r , ό.π., σ. 187). Αξιοσημείωτη είναι η λύση 
που δίδεται στις τοιχογραφίες του Αφεντικού στο Μυστρά, όπου το 
Μανδήλιο εικονίζεται, πλαισιωμένο από τις στηθαίες μορφές δύο 
αρχαγγέλων, επάνο) από το δυτικό παράθυρο του δυτικού υπερώου 
(την πληροφορία οφείλω στην κ. Ν. Ετζέογλου, που και από εδώ 
ευχαριστώ θερμά), και που επαναλαμβάνεται στη διακόσμηση της 
Παντάνασσας (S. Dufrenne, Les programmes iconographiques des 
églises de Mistra, Paris 1970). 

287 



ΣΤΕΛΛΑ ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND 

εικονογραφικά προγράμματα με ανάλογα συμπλέγμα­
τα. Μοναδική διαφορά ότι στα τελευταία αυτά η μορ­
φή του Χριστού, που και εδώ πάντα αποτελεί την κε­
ντρική μορφή αναφοράς, δεν αποδίδεται στον τύπο 
του Μανδηλίου αλλά του Παντοκράτορα, στηθαίου ή 
ένθρονου. Τα συναντούμε κυρίως σε μνημεία του 10ου 
και του 1 Ιου αιώνα, η δε καθιέρωση και μεγάλη διά­
δοση τους θα πρέπει να ιδωθεί μέσα στο πλαίσιο των 
σχετικών μεταεικονομαχικών προβληματισμών και 
των πρώτων μεταεικονομαχικών προγραμμάτων που 
συγκροτούνταν κατά κύριο λόγο από μεμονωμένες 
μορφές. Ο συσχετισμός επιβεβαιώνεται και από το γε­
γονός ότι τα αντιπροσωπευτικότερα παραδείγματα 
διαπιστώνονται στην ψηφιδωτή διακόσμηση μνημεί­
ων του Ι Ιου αιώνα, των οποίων τα προγράμματα αναμ­
φισβήτητα αντανακλούν επιλογές του Κέντρου και, 
συνακόλουθα, εφαρμόζουν επιταγές της επίσημης Εκ­
κλησίας. Αναφέρομε με χρονολογική σειρά και ειδο­
λογική διάκριση τα χαρακτηριστικότερα: 
Στο καθολικό της μονής του Οσίου Λουκά, στον ανα­
τολικό τομέα τόσο του βόρειου όσο και του νότιου 
σταυροθολίου, εικονίζεται στηθαία η μορφή του Χρι­
στού πλαισιωμένη εκάστοτε από ένα ζεύγος αρχαγγέ­
λων: των Γαβριήλ-Μιχαήλ στο πρώτο και Ραφαήλ-
Ουριήλ στο δεύτερο, που συνοδεύονται από τις μορφές 
του Ιάκωβου του Αδελφόθεου και του Ζαχαρία, αντί­
στοιχα. Τα «τετράμορφα» αυτά συμπληρώνει και στις 
δύο περιπτώσεις η μορφή της Παναγίας, που εικονίζε­
ται σε προτομή ακριβώς κάτω από τη μορφή του Χρι­
στού, στο τύμπανο του ανατολικού τόξου των σταυρο-
θολίων16. Με μια προσεκτική ανάγνωση των συνόλων 
αυτών διαπιστώνει κανείς ότι οι μορφές καθενός ση­
μαδεύουν τα σκέλη ενός νοητού σταυρού, στο σημείο 
τομής των οποίων βρίσκεται η μορφή του Χοιστού, 
πλαισιωμένη κατά την κάθετη έννοια από μάρτυρες 
της επίγειας παρουσίας του (που όμως παράλληλα 
πρώτοι αναγνώρισαν κατά τη διάρκεια της τη θεία του 
φύση) και κατά την οριζόντια από τους ουράνιους 
ακολούθους του. Την ανάγνωση αυτή άλλωστε υπο­
δεικνύει και υποβάλλει στον πιστό ο εμπνευστής του 
εικονογραφικού προγράμματος τοποθετώντας στην 
κορυφή των σταυροθολίων ένα σταυρό, στη μία περί­
πτωση, και ένα οκτάκτινο αστέρι, στην άλλη. 
Εκτός από τα συμπλέγματα αυτά θα πρέπει στον κυ­
ρίως ναό του ίδιου μνημείου να υπήρχε και ένα τρίτο, 
που υποδήλωνε κατά αμεσότερο ακόμη τρόπο το μυ­
στήριο της θείας ενσάρκωσης, καθώς συνέδεε τη μορ­
φή του Χριστού απευθείας με εκείνες των θεοπατόρων. 
Αυτό συνάγομε από την παρουσία των μορφών της 
Παναγίας και της αγίας Άννας, που εικονίζονται σε 
προτομή στα τύμπανα των ανοιγμάτων του νοτιοανα­
τολικού διαμερίσματος του υπερώου και που θα πρέπει 

να έβρισκαν ανταπόκριση στις μορφές του Χριστού 
και του Ιωακείμ, που θα εικονίζονταν στις αντίστοιχες 
θέσεις του βορειοανατολικού διαμερίσματος17. 
Η πολλαπλή αυτή αναφορά στο δόγμα της θείας εν­
σάρκωσης στο ναό του Οσίου Λουκά, μέσα απ' αυτά 
τα κρυπτογραφικά για μας ευανάγνωστα όμως για τους 
συγχρόνους τους συμπλέγματα, δεν είναι ασφαλώς τυ­
χαία ούτε, πολύ περισσότερο, μπορεί να θεωρηθεί ότι 
οφείλεται σε αμηχανία του εμπνευστή του εικονογρα­
φικού αυτού προγράμματος να «καλύψει» το μεγάλο 
αριθμό μεμονωμένων, στηθαίων μορφών που προϋπέ-
θεταν οι ιδιομορφίες του κτιρίου. Αν μελετήσει κανείς 
προσεκτικά τη γενική διανομή των θεμάτων αυτών, 
διαπιστώνει ότι σε κάθε τμήμα του ναού είχε προβλε­
φθεί και ένα σχήμα —ενότητα μορφών— που υπαινισ­
σόταν τη θεία ενσάρκωση: εκτός από το χώρο του ιε­
ρού, όπου κυριαρχεί η μορφή της Βρεφοκρατούσας, 
από ένα εκάστοτε σύνολο υπήρχε και στις εγκάρσιες 
κεραίες τόσο στο ισόγειο όσο και στο υπερώο. Η δια­
πίστωση αυτή κατά φυσικό λόγο προτρέπει στην ανα­
ζήτηση ενός ανάλογου σημασιολογικού συνόλου και 
στο δυτικό τμήμα του ναού, με το οποίο θα εξασφαλιζό­
ταν η σχηματική συμμετρία μαζί με την ιδεολογική 
και συμβολική πληρότητα. Μια τέτοια «συμπλήρωση» 
της διανομής θεμάτων στο μνημείο δεν θα πρέπει, νο­
μίζω, να θεωρηθεί ως προβολή των σημερινών, δικών 
μας, περί συμμετρίας αντιλήψεων, γιατί επάνω από 
την κύρια πύλη του νάρθηκα και στο συνεχόμενο κε­
ντρικό σταυροθόλιο παρουσιάζεται πράγματι ένα σύ­
νολο μορφών σε αναμφισβήτητο εσωτερικό συσχετι­
σμό, που υποδηλώνει ανάλογα νοήματα. Συγκεκριμέ­
να, επάνω από την πύλη εικονίζεται ο Χριστός παντο­
κράτορας και στο σταυροθόλιο, στον ίδιο άξονα, η 
Θεοτόκος και ο Ιωάννης και στον άξονα βορρά-νότου 
οι αρχάγγελοι. Το σύνολο αυτό, που στη βιβλιογρα­
φία συνήθως ερμηνεύεται ως «Δέηση», είναι αναμφι­
σβήτητα πολύσημο και εμπεριέχει και την ιδέα του 
ενανθρωπισμένου Λόγου, χωρίς ασφαλώς στη συγκε­
κριμένη περίπτωση να περιορίζεται και μόνο σ' αυτές. 
Την τελευταία αυτή ανάγνωση επιβεβαιώνει και το γε­
γονός ότι η τοποθέτηση του κεντρικού θόλου του νάρ­
θηκα στο ίδιο ιδεολογικό-συμβολικό επίπεδο με τη 
μεσαία ζώνη του κυρίως ναού, στην οποία επίσης 
εντάσσεται η κόγχη και ο ανατολικός τοίχος του ιε­
ρού, αποτελούσε, όπως φαίνεται, κανόνα για τα μετα-
εικονομαχικά προγράμματα18. Επιβεβαιώνεται από 
δύο ακόμη, κεντρικής σημασίας, μνημεία του 1 Ιου αι­
ώνα, το καθολικό της Νέας Μονής Χίου και το ναό της 
Κοίμησης στη Νίκαια, όπου μάλιστα ξαναβρίσκομε 
στην ίδια θέση του νάρθηκα συμπλέγματα ανάλογου 
περιεχομένου μ' εκείνο του Οσίου Λουκά. Στο πρώτο 
η στηθαία μορφή του Χριστού, που εικονίζεται στο 

288 



ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ ΤΟ ΝΕΟ ΣΥΜΒΟΛΟ ΣΕ ΕΝΑ ΑΡΧΑΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΧΗΜΑ 

τύμπανο επάνω από την κεντρική πύλη προς τον κυ­
ρίως ναό, συνοδεύεται από τις μορφές των θεοπατό-
ρων, που παριστάνονται στα σφαιρικά τρίγωνα, και 
εκείνη της Παναγίας, που εμφανίζεται στηθαία και δε-
ομένη στην κορυφή του τυφλού τρουλίσκου19. Στο δεύ­
τερο, τη θέση επάνω από την είσοδο παίρνει η μορφή 
της Θεοτόκου, ενώ στο σταυροθόλιο, στον ίδιο κατά 
μήκος άξονα, εικονίζονται ο Χριστός και ο Ιωάννης ο 
Πρόδρομος και στον άξονα βορρά-νότου οι θεοπάτο-
ρες, όλοι στηθαίοι2 0. 
Συγχρόνως, στο ναό της Νίκαιας2 1, όπως ίσως και στο 
καθολικό της Νέας Μονής, κατ' αναλογίαν προς ένα 
σημαντικό αριθμό παλαιότερων αλλά και σύγχρονων 
μνημείων22, το εικονογραφικό πρόγραμμα στο χώρο 
του ιερού συγκροτείται από θέματα συντεθειμένα από 
ιερές μορφές και κάποτε μεταφυσικής υφής σύμβολα, 
που μέσα από λεπτούς συσχετισμούς υπαινίσσονται 
δογματικά νοήματα, ανάμεσα στα οποία προέχει εκεί­
νο της σωτηριολογικής σημασίας της θείας σάρκω­
σης. Τη συνηθέστερη εικονογραφική λύση σ' αυτό 
αποτελεί η παράσταση της «Δέησης», της οποίας, 
όπως έχουν δείξει οι μελέτες των Walter και Thierry23, 
η πρωταρχική και κύρια σημασία δεν ήταν εκείνη της 
μεσιτείας αλλά της μαρτυρίας και αναγνώρισης του 
ενανθρωπισμένου Λόγου. Με τη σημασία αυτή κυρίως 
και εμφανίζεται στα παραδοσιακά ευρύτερα σχήματα 
των ανατολικών περιοχών (Καππαδοκία)24 έως και τη 
μεσοβυζαντινή εποχή και σε συντετμημένη μορφή στο 
τύμπανο του ανατολικού τοίχου, κατά την ίδια τελευ­
ταία αυτή περίοδο, στις περιοχές της σφαίρας επιρ­
ροής της Πόλης 2 5. 

Η οριοθέτηση αυτή του κατά μήκος άξονα των μεσο-
βυζαντινών ναών με θέματα που υποδηλώνουν τη δι-

16. Απεικόνιση των συνόλων αυτών στο Ε. Diez - Ο. Demus, 
Byzantine Mosaics in Greece, Cambridge-Mass. 1931, σ. 39, εικ. 18-
19 και διάγραμμα. Για την ίδρυση και την οικοδομική ιστορία του 
μνημείου βλ. κυρίως M. C h a t z i d a k i s , A propos de la date et du 
fondateur de Saint-Luc, CahArch 19 (1969), σ. 127 κ.ε., Ε. Σ τ ί κ α ς , 
Το οικοδομικόν χρονικόν της μονής Οσίου Λουκά Φωκίδος, Αθήνα 
1970, ο ί δ ι ο ς , Nouvelles observations sur la date de construction du 
catholicon et de l'église de la Vierge du monastère de Saint-Luc en 
Phocide, CorsiRav 19 (1972), σ. 311 κ.ε., ο ίδ ιος , Ο κτίτωρ του 
καθολικού της μονής Οσίου Λουκά, Αθήνα 1975, M. C h a t z i d a k i s , 
Précisions sur le fondateur de Saint-Luc, CahArch 22 (1972), σ. 87 
κ.ε., ο ί δ ι ο ς . Περί μονής Οσίου Λουκά νεώτερα, Ελληνικά 25 
(1972), σ. 298 κ.ε. 

17. Βλ. Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , Τα ψηφιδωτά της Νέας Μονής Χίου, Αθήνα 
1985, σ. 163, σημ. 9. 
18. Α. G r a b a r , Sur les sources des peintres byzantines des XHIe et 
XlVe siècles, CahArch 12 (1962), σ. 375, και L'art de la fin de l'anti­
quité et du moyen âge, 2 Paris 1968, σ. 877. Βλ. και L. Sauer, Die 
Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffas­
sung des Mittelalters, Freiburg i. Br., 1902, σ. 308 κ.ε. 

Η εφαρμογή της αρχής αυτής μπορεί να αναγνωρισθεί και στην 

πολυσυζητημένη και ασφαλώς πολύσημη παράσταση του τύμπανου 
της κύριας πύλης στην Αγία Σοφία Κωνσταντινούπολης, όπου οι 
μορφές της Παναγίας και του Γαβριήλ με τρόπο συντομογραφικό 
παραπέμπουν στην ιδέα του Ευαγγελισμού, ενώ συγχρόνως πλαισι­
ώνουν τον ενσαρκωμένο Λόγο. Βλ. κριτική σύνοψη των διαφόρων 
ερμηνειών που έχουν προταθεί για την παράσταση από R. Cor-
mack, Interpreting the Mosaics of S. Sophia at Istanbul, Art History, 
τ. 4, 2, Ιούνιος 1981, σ. 138-141. Η αρχή αυτή αναβιώνει (;) σε 
παλαιολόγεια μνημεία του 13ου και του 14ου αιώνα, που άμεσα 
συνδέονται με την Κωνσταντινούπολη, όπως για παράδειγμα, στη 
Bojana Βουλγαρίας του 1259 (Α. G r a b a r , La peinture religieuse en 
Bulgarie, Paris 1928, σ. 126-127, Κ. Mijatev, Les peintures murales 
de Boïana, Dresden 1961, εικ. 5, 39), στο ναό της Οδηγήτριας (Αφε­
ντικό) Μυστρά, όπου η Θεοτόκος στον τύπο της Βλαχερνίτισσας 
φέρει το χαρακτηριστικό επίθετο της Ζωοδόχου Πηγής και πλαισι­
ώνεται, όπως και στο βουλγαρικό μνημείο, από τις μορφές των θεο-
πατόρων και ακόμη δύο αρχαγγέλων, επάνω και σε μικρότερη κλί­
μακα (G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris 1910, πίν. 
97.2, M. C h a t z i d a k i s , Mistra. Die mittelalterliche Stadt und die 
Burg, Αθήνα 1981, σ. 62, 102). Χαρακτηριστικό είναι ότι στους 
ναούς της Περιβλέπτου και της Παντάνασσας στον ίδιο χώρο το 
θέμα μεταφέρεται, ελαφρά παραλλαγμένο, στην αψίδα του ιερού, βλ. 
Millet, ό.π., πίν. 137.3, και Dufrenne, ό.π., πίν. 21 σχέδ. 14a, και 
πίν. 29, σχέδ. XVIII. 

19. Μ ο υ ρ ί κ η , ό.π., σ. 153-154, 162-164, 167-168, πίν. 62-69, 194-
195, 212-215, με λοιπή βιβλιογραφία. 
20. Ο. Wulff, Die Koimesiskirche von Nicäa und ihre Mosaiken, 
Strasbourg 1903, σ. 320. Για τη χρονολόγηση των ψηφιδωτών του 
νάρθηκα στα 1065-1067 βλ. C. Mango, The Date of the Narthex 
Mosaics of the Church of the Dormition at Nicaea, DOP 13 (1959), σ. 
245 κ.ε., εικ. 1-2. 

21. Βλ. σχετικά G r a b a r , L'iconoclasme (βλ. υποσημ. 5), σ. 262-263 
και 281-282. Για τα διάφορα στάδια της διακόσμησης αυτής βλ. Ρ. 
U n d e r w o o d , The Evidence of Restorations in the Sanctuary Mo­
saics of the Church of the Dormition at Nicaea, DOP 13 (1959), σ. 235 
κ.ε. 
22. Την παρουσία Δέησης στο χώρο του ιερού δικαιολογημένα υπο­
θέτει η Μουρίκη, ό.π., σ. 120. 
23. Ch. Walter, Two Notes on the Deesis, REB XXVI (1968), σ. 
311-336, Ν. Thierry, A propos des peintures d'Ayvali Köy (Cappa-
doce). Les programmes absidaux à trois registres avec Déesis, en Cap-
padoce et en Géorgie, Zograf 5 (1974), σ. 5-22 και ιδιαίτερα 16 κ.ε. 

24. Thierry, ό.π. 
25. Πρβλ. Ό σ ι ο Λουκά ( D i e z - D e m u s , ό.π., διάγραμμα με εικονο­
γραφικό πρόγραμμα), Αγία Σοφία Κιέβου (V. Lazarev, Mozaiki 
Sofii Kievskoj, Μόσχα 1960, σ. 91-93, πίν. 22), Αγία Σοφία Αχρίδας 
( H a m a n n - M a c L e a n και Hal lens ieben, Monumentalmalerei, εικ. 
13, Ann W h a r t o n - E p s t e i n , The Political Content of the Paintings 
of Saint Sophia at Ochrid, JOB 29 (1980), ειδικά σ. 320, εικ. 2), Ά γ ι ο 
Νικόλαο Κασνίτζη στην Καστοριά, όπου στο ανατολικό αέτωμα 
εικονίζεται η Δέηση και αμέσως παρακάτω στο κέντρο, ανάμεσα 
στα πρόσωπα του Ευαγγελισμού, το Μανδήλιο ( Π ε λ ε κ α ν ί δ η ς -
Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Καστοριά, σχέδ. σ. 52, όπου και η λοιπή βιβλιο­
γραφία). Σε ένα ευρύτερο εικονογραφικά και σημασιολογικά σύνο­
λο εντάσσεται στις τοιχογραφίες του ναού των Αγίων Αναργύρων 
στην ίδια πόλη, όπου στην κορυφή του ανατολικού τοίχου και της 
καμάρας του ιερού, πάντα επάνω στον ίδιο άξονα, συγκεντρώνονται 
η Δέηση, ο Παλαιός την Ημερών, η Ετοιμασία του Θρόνου και ο 
Χριστός-Εμμανουήλ(Πελεκανίδης-Χατζηδάκης, ό.π., σχέδ. σ. 
24, με λοιπή βιβλιογραφία), Σπηλιά Πεντέλης, νότιο παρεκκλήσιο, 
(Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , Οι τοιχογραφίες της Σπηλιάς Πεντέλης, ΔΧΑΕ, 
περ. Δ' τ. Ζ ' (1973-74), σ. 84, 92 κ.ε. Η συγγραφέας αναγνωρίζει 

289 



ΣΤΕΛΛΑ ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND 

πλή υπόσταση του Χριστού, σε ορισμένες ίσως περι­
πτώσεις με ιδιαίτερη έμφαση στην ανθρώπινη πλευρά 
του, θα πρέπει ως προς το δυτικό σκέλος ν ' αποτελεί 
μεταεικονομαχική πρακτική. Ως προς το ανατολικό 
όμως αναμφίβολα είναι παλαιότερη. Αυτό συνάγεται 
έμμεσα μεν αλλά ασφαλώς από τις μεταγενέστερες 
επιβιώσεις θεμάτων του τύπου αυτού σε περιφερειακά 
μνημεία2 6, όσο και από την αντανάκλαση αρχαίων 
μνημειακών παραστάσεων της ίδιας κατηγορίας σε 
φορητά έργα. Αναφέρομε ενδεικτικά το γνωστό φλα-
σκίδιο αριθ. 20, στο Bobbio27, και την επίσης πολύ 
γνωστή μικρογραφία στο χειρόγραφο του Βατικανού 
gr. 699 φ. 76, με το κείμενο του Κοσμά Ινδικοπλεύστη, 
που και τα δύο, δικαιολογημένα, θεωρούνται ότι επα­
ναλαμβάνουν, ή στενά σχετίζονται, με διακοσμήσεις 
προεικονομαχικών αψίδων28. Στο πρώτο, τη μορφή 
του Χριστού σε δόξα παρακολουθούν η Παναγία δεο-
μένη, εικονισμένη στον ίδιο άξονα με το Χριστό, με 
τον οποίο τη συνδέει και εδώ εικονογραφικά όπως και 
μεταφορικά το οκτάκτινο αστέρι, και πλαισιωμένη 
συμμετρικά από τις μορφές του Ιωάννη, του Ζαχαρία 
και δύο αγγέλων. Στη μικρογραφία πάλι, τη μορφή του 
Χριστού πλαισιώνουν εκείνες της Θεοτόκου, του 
Προδρόμου, του Ζαχαρία και της Ελισάβετ, που εικο­
νίζονται ολόσωμοι, ενώ η προφήτισσα 'Αννα και ο 
Συμεών παριστάνονται επάνω, σε μετάλλια. Εδώ θα 
έπρεπε ίσως να παρατηρηθεί ότι από την άποψη της 
εννοιολογικής πληρότητας, που εξαρτάται από την 
επιλογή των συνοδευτικών μορφών και των συμπλη­
ρωματικών στοιχείων, ξεχωρίζει η παράσταση του 
φλασκιδίου, προς την οποία για τους ίδιους επίσης 
λόγους εμφανίζονται πλησιέστερα τα σύνολα του 
Οσίου Λουκά. 

Τέλος, πρόσθετη επιβεβαίωση των έως εδώ παρατηρή­
σεων μας, αναφορικά προς το χαρακτήρα και τη θέση 
των παραπάνω μεσοβυζαντινών συμπλεγμάτων, απο­
τελούν δύο παραδείγματα από την Καππαδοκία, τα 
οποία, καίτοι πιο ολιγοπρόσωπα απ' ό,τι το σύνολο 
εκείνων του Οσίου Λουκά, χαρακτηρίζονται από 
ισορροπία στην επιλογή των αντιπροσωπευτικών μορ­
φών και εκ τούτου από νοηματική πληρότητα. Στο 
πρώτο, τον τρίκογχο ναό του Taghar, στο τεταρτο-
σφαίριο της ανατολικής κόγχης, τον ένθρονο Παντο­
κράτορα πλαισιώνουν ολόσωμες οι μορφές της Πανα­
γίας, του Προδρόμου και δύο αρχαγγέλων με αυτοκρα­
τορική ενδυμασία. Κάτω, δεξιά και αριστερά από το 
θρόνο του Χριστού, εικονίζονται στηθαίες και μετω­
πικές, σε δίσκους, οι μορφές των θεοπατόρων Ιωακείμ 
και Άννας 2 9 . Στο δεύτερο πάλι, το ναό στο Karanlik 
Kilise, τον τρούλο της ανατολικής κεραίας του σταυ­
ρού κοσμούν η μορφή του Παντοκράτορα, στην κορυ­
φή, δορυφορούμενου από εκείνες των θεοπατόρων, με 

τη μορφή του Προδρόμου ανάμεσα τους, και των τεσ­
σάρων αρχαγγέλων, όλες στηθαίες30. Προσεκτική πα­
ρατήρηση των καππαδοκικών αυτών συνθέσεων απο­
καλύπτει την-πολυεπίπεδη ανάγνωση που επέτρεπαν: ο 
εικονογραφικός τύπος, στον οποίο εικονίζεται ο Χρι­
στός και οι αρχάγγελοι που τον παραστέκουν, παραπέ­
μπει στην ιδέα του ουράνιου βασιλέα* η Θεοτόκος και 
ο Πρόδρομος παρίστανται ως οι σημαντικότεροι επί­
γειοι «αυτόπτες» μάρτυρες της θείας φύσης του Χρι­
στού* οι θεοπάτορες, στους οποίους επιφυλάσσεται η 
λιγότερο σημαντική θέση στη σύνθεση, αποτελούν 
την απόδειξη της ενανθρώπισής του. Η θέση και ο 
τρόπος παράστασης των δύο τελευταίων μορφών, πα­
ρόλο που ανακαλούν στη μνήμη τις μορφές της Άν­
νας και του Συμεών στο χειρόγραφο του Βατικανού 
που προαναφέρθηκε, ίσως και να υποδεικνύουν τη με­
ταγενέστερη ενσωμάτωση τους στο παραδοσιακό σχή­
μα. Αυτό άλλωστε ενισχύεται και από την παραβολή 
με τα υπόλοιπα προεικονομαχικά και μεσοβυζαντινά 
σύνολα. Η διάθεση μιας αμεσότερης και πιο συγκε­
κριμένης αναφοράς στην ανθρώπινη φύση του Χρι­
στού, μετά την Εικονομαχία, θα πρέπει να αποτέλεσε 
την προτροπή στην προσθήκη των συγκεκριμένων 
μορφών στο παραδοσιακό σχήμα. 
Η σύντομη αυτή επισκόπηση των παλαιότερων και 
σημαντικότερων γνωστών συμπλεγμάτων με κεντρική 
μορφή το Χριστό πρόσφερε, νομίζω, επαρκή στοιχεία 
επάνω στην προϊστορία και την καταγωγή του εικονο­
γραφικού θέματος που μας απασχολεί. Κοντά σ' αυτά 
θα πρέπει να ληφθούν υπόψη και ορισμένες —ελάχι­
στες, προς το παρόν τουλάχιστον, γνωστές σε μένα— 
παραστάσεις, οι οποίες από την άποψη τόσο της θέ­
σης όσο και του αριθμού των μορφών μπορούν να θε­
ωρηθούν ως οι αμεσότεροι «πρόδρομοι» των συμπλεγ­
μάτων με το Μανδήλιο. Την πρώτη συναντούμε στο 
ναό του Αγίου Νικολάου στη Μεγάλη Καστανιά της 
Μεσσηνιακής Μάνης, όπου στο τύμπανο του ανατολι­
κού τοίχου εικονίζεται, στην κορυφή, ο Χριστός-Εμ-
μανουήλ και, δεξιά-αριστερά, οι θεοπάτορες σε στηθά-
ρια3 1 (Εικ. 4). Συγγενική μ' αυτή θα-πρέπει να ήταν 
και η αρχική διακόσμηση (του 1105/6) του ίδιου χώ­
ρου στο ναό της Παναγίας της Φορβιώτισσας στην 
Ασίνου Κύπρου, όπου η μορφή του Χριστού δίδεται 
στον τύπο του Παλαιού των Ημερών32. Ίσως είναι 
χρήσιμη εδώ η υπόμνηση ότι και τα δύο αυτά παρα­
δείγματα παραπέμπουν απευθείας στο κρητικό μνη­
μείο που αποτέλεσε την αφετηρία αυτής της έρευνας. 
Τέλος, θα πρέπει ν ' αναφερθεί, καίτοι δεν πρόκειται 
για μια απόλυτα βέβαιη μαρτυρία, η περίπτωση της 
Αγίας Σοφίας Κιέβου, όπου στη βάση του τρούλου 
εικονίζονται στο ανατολικό και το δυτικό σημείο ο 
Χριστός και η Θεοτόκος και, όπως υποθέτομε, εναλ-

290 



ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ ΤΟ ΝΕΟ ΣΥΜΒΟΛΟ ΣΕ ΕΝΑ ΑΡΧΑΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΧΗΜΑ 

' ν Ϊ i 'Λ 
3 Τ Λα i-

Εικ. 2. Μεγάλη Καστανιά Μεσσηνιακής Μάνης. Ναός Αγίου Νικολάου. Η παράσταση του Χριστού-Εμμανουήλ 
ανάμεσα στους θεοπάτορες στο τύμπανο του ανατολικού τοίχου. Η μεταγενέστερη παράσταση του Μανδηλίου 
ανήκει στο κτιστό τέμπλο. 

λακτικά μ' αυτές στο βόρειο καν το νότιο ο Ιωακείμ 
και η Άννα. Οι τελευταίες αυτές μορφές ανήκουν στη 
ζωγραφική του 19ου αιώνα, πιστεύεται όμως ότι επα­
ναλαμβάνουν τις αρχικές σε ψηφιδωτό που έχουν κα­
ταστραφεί33. 
Με βάση τις παραπάνω διαπιστώσεις και παρατηρή­
σεις μπορεί να συναχθεί το συμπέρασμα ότι στην 

στην παράσταση της Δέησης στη συγκεκριμένη θέση μόνο λει­
τουργικό χαρακτήρα, όπως και η Wharton-Epstein, ό.π., για την 
περίπτωση της Αχρίδας). 

26. Thierry, ό.π., κυρίως σ. 11-12. 
27. Α. G r a b a r , Ampoules de Terre Sainte, Paris 1958, σ. 43 και 60, 
πίν. III. Ο ί δ ι ο ς , Christian Iconography. A Study of its Origins, 
London 1968, σ. 132-134, εικ. 319. Βλ. και Walter, ό.π., σ. 328. 
28. C. S t o r n a j o l ο , Le miniature della topografia cristiana di Cosma 
Indicopleuste, cod. Vat. gr. 699, Milano 1908, σ. 42-43, πίν. XLI. 
Walter, ό.π., σ. 328-331, εικ. 13. 
29. G. de J e r p h a n i o n , Une nouvelle province de l'art byzantin. Les 
églises rupestres de Cappadoce, Texte ILI (Paris 1936), σ. 189-190, 
Album III, πίν. 166.1. Restie, Die byzantinische Wandmalerei in 
Kleinasien, 3, εικ. 355-359. Πρόκειται ασφαλώς και εδώ για μία πολύ­
σημη παράσταση, όπου τουλάχιστον οι κύριες μορφές εμφανίζονται 
ενδεδυμένες περισσότερους από τον ένα ρόλους, βλ. και Μ ο υ ρ ί κ η, 

Τα ψηφιδωτά της Νέας Μονής Χίου, σ. 164. Για τη σημασιολογική 
«ελαστικότητα» της βυζαντινής θρησκευτικής εικονογραφίας, πρβλ. 
τις παρατηρήσεις του C. Mango στο Η. Kahler and C. Mango, 
Haghia Sophia, London 1967, σ. 54. Την ταύτιση των δύο στηθαίων 
μορφών με τους θεοπάτορες αμφισβητεί ο Walter, ό.π., σ. 334, σημ. 
97, με βάση την εξίτηλη κατάσταση της επιγραφής με το όνομα του 
Ιωακείμ, απ' την οποία ο de Jerphanion, ό.π., σ. 189, είχε διαβάσει 
μόνο ένα τελικό Ν, αντιπροτείνοντας γι ' αυτό την αναγνώριση σ' 
αυτές του Συμεών και της προφήτισσας Άννας. Ο εικονογραφικός 
όμως τύπος της ανδρικής μορφής είναι ασυμβίβαστος με μία παρά­
σταση του Συμεών, ενώ ταιριάζει με τον καθιερωμένο τύπο απόδο­
σης του Ιωακείμ (βλ. και Μ ο υ ρ ί κ η , ό.π., σ. 163), ταύτιση που 
στηρίζουν και τα στοιχεία της παρούσας έρευνας. 

30. De J e r p h a n i o n , ό.π., Texte 1.2, σ. 407, Album II, πίν. 97. 
Restie, ό.π., 2, πίν. 219. 
31. Φωτογραφία του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών από το Αρχείο 
του Κεντρικού Εργαστηρίου Συντηρήσεως (1972). Ευχαριστώ τη 
Διεύθυνση του Μουσείου για την παραχώρηση της φωτογραφίας 
και την άδεια δημοσίευσης της. 

32. Βλ. J. L a f o n t a i n e - D o s o g n e , L'évolution du programme déco­
ratif des églises, XVe Congrès International d'Etudes Byzantines, 
Rapports et Co-Rapports, III, σ. 137, όπου αποδίδεται στο πρόγραμ­
μα της αρχικής διακόσμησης, πράγμα που δεν συνάγεται από την 
περιγραφή των Α. and J. S t y l i a n o u , The painted Churches of Cy­
prus, 119, 127, εικ. 65. 
33. Lazarev, Mozaiki, σ. 31 και 89, σχέδ. 1, πίν. 17-21. 

291 



ΣΤΕΛΛΑ ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND 

Κωνσταντινούπολη, έως τουλάχιστον το τρίτο τέταρ­
το του 1 Ιου αιώνα, στα συμπλέγματα μορφών που εξε­
τάζονται εδώ, ο Χριστός εικονιζόταν συνήθως στη-
θαίος —σπάνια ως ένθρονος Παντοκράτωρ. Το χρονι­
κό και γεωγραφικό αυτό προσδιορισμό υποδεικνύουν 
τα ψηφιδωτά σύνολα που παρουσιάστηκαν εδώ και 
που αναμφισβήτητα συνδέονται με την Πόλη. Η τοι­
χογραφία όμως στο Karanlik Kilise, από την άλλη 
πλευρά, θα μπορούσε να θεωρηθεί ως απόδειξη ότι ο 
αρχικός αυτός τύπος επιβίωσε σε περιφερειακά, επαρ­
χιακά, έργα για τουλάχιστον έναν ακόμη αιώνα. Πα­
ράλληλα διαπιστώθηκε ότι τα συμπλέγματα αυτά συ­
μπίπτουν ως προς την εικονογραφία, το θεολογικό 
συμβολισμό και τη θέση-λειτουργικότητα μ' εκείνα 
που έχουν ως κεντρικό στοιχείο αναφοράς το Ά γ ι ο 
Μανδήλιο. Τα τελευταία αυτά διαδέχονται και αντικα­
θιστούν τα πρώτα στη διακόσμηση των ναών από τα 
μέσα περίπου του 12ου αιώνα. 

Με τις διαπιστώσεις όμως αυτές νέα, αλληλένδετα με­
ταξύ τους, ερωτήματα ανακύπτουν. Αυτά αφορούν κυ­
ρίως στις συνθήκες που επέτρεψαν, δικαιολογούσαν ή 
και υπαγόρευσαν την αντικατάσταση της μορφής του 
Χριστού με την παράσταση του Μανδηλίου και, ακό­
μη, τον προσδιορισμό του χρόνου και του τόπου όπου 
συντελέστηκε η αντικατάσταση αυτή. 
Εκ πρώτης όψεως η επέμβαση του είδους αυτού σ' 
έναν εικονογραφικό τύπο καθιερωμένο από μακραίω­
νη παράδοση και εκτεταμένη εφαρμογή φαίνεται θεω­
ρητικά καταχρηστική. Το Άγιο Μανδήλιο, ακόμη κι 
αν λάβει κανείς υπόψη του ότι ήταν μία αχειροποίητη 
εικόνα, έστω κι ένα ιερό εκτύπωμα, που ως εκ τούτου 
διέθετε τη μεγαλύτερη δυνατή αυθεντικότητα, δεν 
έπαυε το ίδιο να είναι μία απεικόνιση, μία απόλυτα μεν 
πιστή πάντως οπωσδήποτε μία αναπαράσταση του ιε­
ρού της πρωτοτύπου. Μ' αυτή του την πρωταρχική 
και ουσιαστική ιδιότητα δεν θα μπορούσε θεωρητικά 
να υποκαταστήσει την παράσταση της ίδιας της ιερής 
μορφής. Η μυστική, όπως την ξέρομε από τον Ψευδο-
διονύσιο και τους απολογητές των εικόνων, σχέση 
ανάμεσα στο ιερό πρωτότυπο και στην υλική αντανά­
κλαση του θα διαταρασσόταν σοβαρά από την παρεμ­
βολή ενός, έστω και κατά υπερφυσικό τρόπο δημιουρ­
γημένου, πάντως υλικού ενδιάμεσου κρίκου. Ά ρ α , 
όπως σωστά έχει παρατηρήσει ο Grabar3 4, θα πρέπει 
να υποθέσομε ότι οι βυζαντινοί απέδιδαν στην αχει­
ροποίητη αυτή εικόνα του Χριστού και άλλη σημασία 
μέσα στα πλαίσια του δόγματος, πέρα από εκείνη του 
ιερού κειμηλίου. 

Ό π ω ς μας πληροφορούν οι πηγές, ήδη από την εποχή 
της εικονομαχικής έριδας και με ιδιαίτερη επίταση 
μετά τη μεταφορά του στην Κωνσταντινούπολη, το 
944, οι Βυζαντινοί αναγνώριζαν στο Άγιο Μανδήλιο 

εκτός από την αξία του κειμηλίου και μία ιδιαίτερη 
όσο και πολύπλευρη συμβολική σημασία. Θα σταθού­
με για λίγο στην τελευταία αυτή και μάλιστα από την 
άποψη που ειδικά ενδιαφέρει εδώ. 
Από τ ' αφιερωμένα στο Μανδήλιο λειτουργικά κείμε­
να, τα οποία αποδίδονται στον κωνσταντινουπολίτικο 
κλήρο, αλλά και από τον Κανόνα που εσφαλμένα έχει 
συνδεθεί με το όνομα του πατριάρχη Γερμανού, συνά-
γομε ότι γενικά, αλλά και ιδιαίτερα στα χρόνια αμέ­
σως μετά την επανάκτηση του, εμφατικά τονιζόταν η 
σημασία του ως αποδεικτικού της θείας σάρκωσης35. 
Αυτό ίσχυε τόσο για τους επίσημους εκκλησιαστικούς 
όσο και για τους κοσμικούς κύκλους. Είναι μάλιστα 
γνωστές δύο περιπτώσεις, όπου το Ά γ ι ο Μανδήλιο 
εμφανίζεται ταυτιζόμενο με την ίδια τη μορφή του 
Χριστού. Στην πρώτη πρόκειται για ένα τροπάριο από 
τον παλαιότερο (τον πρώτο;) Κανόνα, όπου ο χαρα-
κτήρ, δηλαδή το εκτύπωμα της μορφής του Χριστού 
επάνω στο Μανδήλιο χαρακτηρίζεται ως τεθεωμέ-
νοςί6, και η δεύτερη για ένα σημείο από την περιγρα­
φή (του 10ου αιώνα) της περιφοράς του ιερού αυτού 
κειμηλίου στο ναό της Παναγίας του Φάρου, όπου φυ­
λασσόταν, κατά το οποίο ai λαμπάδες την εν φωτί 
άϊδίφ και άπροσίτω κατοικίαν ήνίττοντο- ή προς τον 
vaòv είσοδος την εις τόνδε τον κόσμον αύτοΰ (του 
Χριστού) παρουσίαν*7. Είναι γεγονός ότι η ταύτιση 
αυτή του ιερού εκτυπώματος με το πρότυπο του, δι­
καιολογημένη ίσως από τις περιστάσεις38 και εκφρα­
στική τόσο του ενθουσιασμού που προκάλεσε η επανά­
κτηση του όσο και της διάθεσης να τονισθεί η σημα­
σία του, αναθεωρήθηκε αργότερα κατά τρόπο έμμεσο, 
όπως θα δούμε παρακάτω. Σ' αυτό συνέτεινε ή έδωσε 
αφορμή το γεγονός ότι τις ακραίες αυτές θέσεις συ­
μπεριέλαβε στα επιχειρήματα του και ο μητροπολίτης 
Χαλκηδόνος Λέων για τη στήριξη των περί εικόνων 
απόψεων του, που δημοσιοποιήθηκαν μ' αφορμή την 
επί άλλων θεμάτων σύγκρουση του με τον Αλέξιο Κο­
μνηνό3 9. 

Ακριβέστερα, η σύγκρουση αυτή του Λέοντα με τον 
αυτοκράτορα είχε αρχικά ως αντικείμενο την απόφα­
ση του τελευταίου να προβεί σε κατάσχεση των εκ­
κλησιαστικών θησαυρών —ιερών σκευών και εικόνων 
από πολύτιμα μέταλλα— με σκοπό την ενίσχυση των 
αμυντικών πόρων της αυτοκρατορίας. Στην αντίδραση 
που η πολιτική αυτή του αυτοκράτορα προκάλεσε, 
πρωτοστάτησε, όπως πιστεύεται, ο Λέων, με συνέπεια 
να εξορισθεί. Στην επιστολή που από την εξορία 
έστειλε στον ανηψιό του Νικόλαο, μητροπολίτη 
Αδριανουπόλεως, εκθέτει αναλυτικά τις περί εικόνων 
απόψεις του, από τις οποίες ενδιαφέρει εδώ η θέση, 
κατά την οποία: η εικόνα σύγκειται από την ύλη και το 
«χαρακτήρα». Ο τελευταίος αυτός, που σημαίνει το 

292 



ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ ΤΟ ΝΕΟ ΣΥΜΒΟΛΟ ΣΕ ΕΝΑ ΑΡΧΑΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΧΗΜΑ 

σύνολο των αναλλοίωτων και αδιαίρετων διακριτικών 
χαρακτηριστικών ενός προσώπου, έχει μία, πάντα την 
ίδια, ταυτότητα. Δηλαδή δεν υπάρχει διαφορά ανάμε­
σα στο «χαρακτήρα» της εικόνας και εκείνον του πρω­
τοτύπου της. Κατά συνέπειαν, εφόσον ο χαρακτήρ εί­
ναι ο αποδέκτης λατρείας στο πρωτότυπο και αυτός 
είναι ταυτόσημος και στην εικόνα, οφείλομε την ίδια 
λατρεία και στο «χαρακτήρα» της τελευταίας. Προς 
επίρρωση των επιχειρημάτων του ο Λέων χρησιμο­
ποίησε κείμενα των παλαιότερων θεωρητικών, αποφά­
σεις Συνόδων και ανάμεσα σ' αυτά και το τροπάριο 
από τον Κανόνα που προαναφέρθηκε. 
Οι θέσεις του Λέοντα αναμφίβολα εμπεριείχαν κινδύ­
νους για το δόγμα, για τούτο και καταδικάστηκαν από 
Σύνοδο, της οποίας προήδρευσε ο ίδιος ο αυτοκράτο­
ρας. Δεν είχαν όμως επίκεντρο το ίδιο το Μανδήλιο. 
Αυτό εξακολούθησε να αναγνωρίζεται από την επίση­
μη Εκκλησία ως σύμβολο της θείας ενσάρκωσης, 
όπως δείχνει και ο νέος Κανών που πιστεύεται ότι 
αντικατέστησε τον πρώτο με το επίμαχο τροπάριο4 0. 
Για τούτο και νομίζω ότι υπερεκτιμάται —ειδικά από 
την άποψη της λατρείας του Μανδηλίου— η σημασία 
της αναταραχής που προκάλεσε η διδασκαλία του Λέ­
οντα, όταν αυτή θεωρείται υπεύθυνη για την «απουσία 
παλαιών εικόνων με την παράσταση ενός τόσο περί­
φημου κειμηλίου από τις περιοχές τις άμεσα επηρεαζό­
μενες από την Κωνσταντινούπολη»41. 
Ενδέχεται, το επεισόδιο αυτό πράγματι να λειτούργη­
σε για ένα διάστημα κατά τρόπο ανασχετικό στην πα­
ρουσίαση του Μανδηλίου στο χώρο της τέχνης. Ωστό­
σο, ακόμη πιθανότερο είναι, ακριβώς η εμπλοκή του 
στη διένεξη αυτή να συνέτεινε στην οριστική αποσα­
φήνιση της δογματικής του σημασίας, όπως και στην 
καθιέρωση και παγίωση της θέσης του στο εικονο­
γραφικό πρόγραμμα του βυζαντινού ναού. Η θέση αυ­
τή που, όπως ήδη αναφέρθηκε, δεν είναι πάντα η ίδια, 
εξαρτάται ακριβώς από τη συμβολική απόχρωση, από 
την οποία η παράσταση εκάστοτε εμφορείται. Το γε­
γονός ότι η εικόνα του Μανδηλίου ως συμβόλου της 
θείας ενσάρκωσης τεκμηριώνεται συγκριτικά προς τα 
άλλα είδη παράστασης του σχετικά καθυστερημένα 
—κατά τα μέσα του 12ου αιώνα— θα μπορούσε να 
εκληφθεί ως στοιχείο που στηρίζει την άποψη αυτή 4 2. 
Όμως εδώ θα πρέπει να υπογραμμισθεί το πόσο χα-
σματική είναι η γνώση μας επάνω στα μνημειακά προ­
γράμματα του Κέντρου ιδιαίτερα για την περίοδο μέσα 
1 Ιου-μέσα 12ου αιώνα. Ακόμη, δεν θα πρέπει κανείς να 
αγνοεί το χρόνο που απαιτούσε η διαδικασία διάδοσης 

34. La Sainte Face, ό.π., σ. 24-29. 
35. Τα κυριότερα σχετικά κείμε\ χοι<ν συγκεντρωθεί από τον 
Dobschü tz , ό.π. (υποσημ. I), Bei.i^e II, 29*:"-Ι29** και ειδικά σ. 

ενός νέου εικονογραφικού τύπου και, ακόμη περισσό­
τερο, η καθιέρωση μιας ουσιαστικής αλλαγής στο πα­
ραδοσιακό εικονογραφικό λεξιλόγιο. Η εικόνα του 
Σινά με την ιστορία του Αυγάρου, ενδεδυμένου τα χα­
ρακτηριστικά του αυτοκράτορα, αποτελεί ακριβώς 
τεκμήριο της διαδικασίας και της προσπάθειας που 
απαιτούσε η προαγωγή νέων δογματικών και λατρευ­
τικών συμβόλων43. Τέλος, ως προς τη σύνδεση του 

120**-126**, ο Κανών, του οποίου η πρώτη ωδή αρχίζει: 
Σωματικός μορφωθήναι το καθ ' ημάς 
ό το πριν ασώματος ευδοκία πατρική 
μή άπανησάμενος μορφής 
εχαρίσατο ήμίν θείον έκτύπωμα-
Πρβλ. και θεοτόκιον θ ' ωδής: 
Ώράθη τοις επί γης σωματοφόρος ό λόγος 
διπλούς κατά τήν φύσιν εκ σου, πανάμωμε, 
άντιδόσει της θεότητος 
ύποστάσει μια άψύρτως 
ενωθείς τω φυράματι, öv δοξάζομεν. 
Βλ. και G r a b a r , ό.π., ιδιαίτερα σ. 26-27. 
36. Διαβαζόταν στις εκκλησίες κατά την εορτή του Μανδηλίου (16 
Αυγούστου), που καθιερώθηκε από το Ρωμανό Λακαπηνό και τον 
πατριάρχη Θεοφύλακτο, και έχει ολόκληρο ως εξής: 

'Ισότιμος ών Πατρί 
κατά τήν ούσίαν 
τήν θεϊκήν, αθάνατε 
και συνοχεΰ τής κτίσεως, 
άπείροις έπικαμφθείς 
οίκτιρμοίς ώς εϋσπλαχνος 
ίσος έφάνης ήμίν 

οις τον τεθεωμένον 
χαρακτήρα παρέσχου 
σου τής σαρκός, σέβουσιν 
όρθοδόξως σε Θεόν και ανθρωπον. 
Ο Κανών αυτός δημοσιεύτηκε από τον V. Grumel , Léon de Chalcé-
doine et le Canon de la Fête du Saint Mandilion, AnBoll LVIII (1950), 
σ. 143-152. 
37. Dobschü tz , ό.π., σ. 146-147, Beilage II, σ. 107**-114** (ιδιαίτε­
ρα σ. 113**). G r a b a r , ό.π., σ. 27. 
38. Βλ. G r a b a r , L'iconoclasme, ό.π., σ. 36 κ.ε. 
39. Για το Λέοντα Χαλκηδόνος και τη διδασκαλία του βλ. P. Ste-
p h a n o u , La doctrine de Léon de Chalcédoine et de ses adversaires 
sur les images, OCA XII (1946), σ. 177 κ.ε. Το επίμαχο τροπάριο (βλ. 
παραπάνω υποσημ. 36) συμπαρέσυρε ολόκληρο τον Κανόνα, ο 
οποίος αντικαταστάθηκε, απ" αυτόν που έως σήμερα ισχύει, γύρω 
στο 1100 κατά τον Grumel , ό.π., ιδιαίτερα σ. 141-142. 

40. Πρβλ. π.χ. τον έως σήμερα ισχύοντα Κανόνα (υποσημ. 35). •} 
41. D. Pal las, Passion und Bestattung Christi in Byzanz. Der Ritus-
das Bild (Miscellanea Byzantina Monacensia 2, 1965), σ. 137-139. 
42. Παραδείγματα από τις παλαιότερες, με διαφορετικό περιεχόμενο 
απεικονίσεις του, βλ. στη υποσημ. 5. 
43. Σημαντικό ρόλο σ' αυτό έπαιξε ασφαλώς η εισαγωγή του στη 
Λειτουργία, στο Μηνολόγιο του Συμεών Μεταφραστή και σταδιακά 
στα διάφορα λειτουργικά και αγιολογικά κείμενα γενικά. Βλ. 
Wei tzmann, The Mandylion, ό.π. (υποσημ. Ι), ο ί δ ι ο ς . The Mona­
stery of Saint Catherine at Mount Sinai. The Icons, Ι, σ. 94-98, πίν. 
XXXVII. Βλ. Kai |Dobschütz , ό.π., Beilage II, σ. 38**-Ι26**, 
Thierry, ό.π., σ. 17-18. 

293 



ΣΤΕΛΛΑ ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND 

νέου αυτού τύπου παραστάσεων με πυρήνα το Μανδή-
λιο με την Κωνσταντινούπολη, αυτό δεν είναι δυνα­
τόν, τουλάχιστον προς το παρόν, ν ' αποδειχθεί άμεσα, 
εφόσον καμιά από τις πρώιμες μνημειακές διακοσμή­
σεις στην Πόλη δεν έχει σωθεί ακέραια, αποδεικνύε­
ται όμως έμμεσα από τα μνημεία που προαναφέρθη­
καν, πολλά από τα οποία, κατά γενική παραδοχή, συν­
δέονται μ' αυτή4 4. 
Επανερχόμενοι τώρα στο πρόβλημα του κατά πόσο 
νόμιμη ή καταχρηστική μπορεί να ήταν η αντικατά­
σταση της μορφής του Χριστού με την παράσταση του 
Μανδηλίου, θα είχαμε να αναφέρομε συμπληρωματικά 
τα ακόλουθα: Όπως παρατηρήσαμε ήδη με βάση και 
τα σχετικά κείμενα που αναφέραμε, για τους Βυζαντι­
νούς το Μανδήλιο της Έδεσσας ήταν η κατεξοχήν 
απτή απόδειξη της σάρκωσης του Λόγου. Έτσι, η 
αναπαράσταση του, πλην των άλλων που μπορούσε να 
σημαίνει45, χρησίμευε και ως σύμβολο του μυστηρίου 
αυτού. Και το πιο προσήκον πλαίσιο παρουσίασης του 
κάτω από το συγκεκριμένο αυτό συμβολισμό ήταν 
ασφαλώς τα παραδοσιακά σύνολα που υποδήλωναν 
την επί γης μαρτυρία και δόξα του Θεανθρώπου. Άλ­
λωστε, από την πλούσια σε παραλλαγές εικονογραφία 
του περιεκτικού αυτού θέματος δεν λείπουν οι περι­
πτώσεις, οι οποίες μάλιστα συγκαταλέγονται ανάμεσα 
στα παλαιότερα ή αρχαϊκότερα παραδείγματα όπου, 
αντί της μορφής του Χριστού, εικονίζεται το σύμβολο 
του σταυρού ή του θρόνου. Αξίζει, νομίζω, μέσα σ' 
αυτό το πλαίσιο να υπομνησθεί ειδικά η ψηφιδωτή 

παράσταση στο ανατολικό τόξο της Αγίας Σοφίας 
στην Κωνσταντινούπολη, χαμένη σήμερα και γνωστή 
μόνο από τα σχέδια του Fossati, όπου οι μορφές του 
Προδρόμου και της δεομένης Παναγίας πλαισιώνουν 
το Θρόνο της Ετοιμασίας, ο οποίος, όπως σωστά έχει 
ερμηνευθεί, υποκαθιστά τη μορφή του Χριστού46. 
Επομένως, οι Βυζαντινοί δεν πρωτοτύπησαν ούτε 
ακριβώς και νεωτέρισαν, όταν αποφάσιζαν την αντι­
κατάσταση της μορφής του Χριστού με την παράστα­
ση του Μανδηλίου στα παραδοσιακά σύνολα, αλλά 
αντίθετα επανέφεραν σ' εφαρμογή μια αρχαία πρακτι­
κή. Ό σ ο για τις προθέσεις τους και το αποτέλεσμα, 
αυτά είναι ευνόητα: πρώτα, η «βελτίωση» και ο «εκ­
συγχρονισμός» ενός παραδοσιακού σχήματος μέσα 
από τη σύνδεση του μ' ένα αρχαίο αλλά με νέους συμ­
βολισμούς φορτισμένο και αναζωοποιημένο κειμήλιο 
και, ακόμη, η προαγωγή και διάδοση της λατρείας του 
πρόσφατα ανακτημένου αυτού κειμηλίου, το οποίο 
συνιστούσε το πιο αδιάσειστο, απτό, τεκμήριο της 
θείας ενανθρώπισης. 

44. Αυτό ισχύει ασφαλώς και για τα κρητικά μνημεία, τα οποία 
ακόμη και στα τέλη του 13ου και τις αρχές του 14ου αιώνα αναπαρά­
γουν εικονογραφικά προγράμματα και τύπους, που αναμφίβολα εί­
χαν «εισαχθεί» στο νησί κατά τη β' βυζαντινή περίοδο. 

45. Βλ. υποσημ. 8. 
46. Βλ. Thierry , Avvali Köy, ό.π., σχέδ. 2 και 5. Βλ. και Walter, 
ό.π., σ. 330. Επίσης, C. Mango, Materials for the Study of the Mo­
saics of Saint Sophia at Istanbul, Washington D.C. 1962, σ. 66 κ.ε., 
εικ. 93-97. 

294 



ΤΟ ΑΓΙΟ ΜΑΝΔΗΛΙΟ ΩΣ ΤΟ ΝΕΟ ΣΥΜΒΟΛΟ ΣΕ ΕΝΑ ΑΡΧΑΙΟ ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ ΣΧΗΜΑ 

Stella Papadaki-Oekland 

THE HOLY MANDYLION AS THE NEW SYMBOL 
IN AN ANCIENT ICONOGRAPHIC SCHEMA 

A he present study takes as its starting point an icono­
graphie subject frequently found in Cretan wall-paint­
ings of the 13th and 14th century: the representation of 
the Holy Mandylion flanked by busts of Ioakeim and 
Anne, which is painted on the tympanum of the east 
wall, usually of aisleless churches. A typical example is 
the representation in the small church of Ayios Georgi-
os at Sklavopoula Selinou. The wall-paintings of this 
church are dated to 1290/91, and are the earliest Byzan­
tine frescoes on the island to be dated by an inscription 
(Fig. 1). 

From the point of view of iconography and style, this 
representation is characterized by the fact that it com­
bines early elements (e.g., the facial type of Christ, and 
the fact that it is depicted from the base of the neck up) 
with elements that are attested from about the middle of 
the 13th century (the fringed material of the Mandylion 
is tied at the ends, from which it is hanging). On the 
other side, its depiction on the eastern wall, position 
which corresponds in domed churches to the face of the 
eastern of the arches on which the dome is carried, ap­
pears to conform with a tradition attested from the 
middle of the 12th century in the case of domed 
churches, and from the end of the century in aisleless 
churches. As Grabar has already observed, the depic­
tion of the Holy Mandylion in these positions, i.e. in the 
middle zone of the church, presupposes that it had the 
significance not only of a sacred relic, but also of a 
symbol of the divine incarnation. This interpretation is 
further supported by the presence, as in this specific 
example, of the figures of the parents of the Virgin, who 
began to appear on either side of it in some of the re­
presentations, again from about the middle of the 12th 
century. This particular symbolism is even clearer in the 
examples where, as in the Cretan monument, this group 
is portrayed on the tympanum of the east wall; for it 
here forms part of a cycle of subjects (Virgin and Child, 
Annunciation) which, as a whole, refer to the idea of the 
divine incarnation and, through it, the salvation of 
mankind. 

The article goes on to investigate the "prehistory" of 
this iconographie subject, the conditions under which it 
was created, its theoretical foundation, the extent to and 
variants in which it was used. 
On the basis of the evidence available, it is clear that in 
the monumental decorations of the 12th and the begin­
ning of the 13th centuries, the Holy Mandylion is never 
represented alone in these positions: it is always 
accompanied either by the figures of the parents of the 
Virgin, or by those of the two archangels (Monastery of 
Miroz Neredica, Djurdjevi Stupovi). It is evident that 
the former variant was intended to stress the human 
nature of Christ, hence the fact that it alone appears on 
the east wall of aisleless churches, while the latter was 
intended to emphasise his divine nature. On the basis of 
these features, the hypothesis is propounded that these 
12th century groups derive from the breaking up of a 
larger composition, more complete in terms of icono­
graphy and meaning, that would have included figures 
of both earthly and heavenly witnesses. This hypothesis 
is further supported by the fact that, in the earlier ico­
nographie tradition, these same doctrinal ideas found 
visual expression in similar groups of figures, which 
however were not centered around the Mandylion, but 
around the figure of Christ Pantokrator, shown in bust 
or enthroned. 

These earlier groups can be identified in a number of 
10th and 11th century monuments, of which, certain at 
least, undoubtedly follow the doctrine of the official 
Church: the katholikon of the Monastery of Hosios 
Loukas, the Koimesis at Nicaea, and the katholikon of 
Nea Moni on Chios. In all of these, the figures consist­
ently found flanking that of Christ are the Virgin, St. 
John the Baptist, the archangels, and the parents of the 
Virgin. It is only at Hosios Loukas, where the decora­
tion of the katholikon includes more than one of these 
groups, that the cycle of earthly "witnesses" of Christ is 
widened to iclude James the Brother of the Lord and 
Zacharias. An additional common feature linking these 
earlier groups is that as they were placed in the area in 

295 



ΣΤΕΛΛΑ ΠΑΠΑΔΑΚΗ-OEKLAND 

front of the main entrance to the naos; they were consti­
tuting the counterpart of the subjects of similar content 
painted in the bema, and together with them, defined 
the main, longitudinal axis of the church. 
These subjects must have been introduced in the decora­
tion of the main vault over the narthex shortly after the 
iconoclastic controversy; while their use in the area of 
the bema must have been quite widespread already in 
Early Christian times. The latter may be deduced indi­
rectly, but with certainty, from the survival of these 
representations in peripheral monuments (Cappadocia) 
and from reflections of monumental representations of 
this kind dating from the pre-iconoclastic period in por­
table works (e.g. flask no. 20 at Bobbio, and a miniature 
of Kosmas Indikopleustes in the Vatican, gr. 699). The 
conclusions drawn from these observations find further 
support in the small number of examples known so far 
that may be regarded as the "immediate precursors" of 
the groups with the Mandylion. We may note the 
church of Ayios Nikolaos at Megali Kastania in the 
Messenian Mani (Fig. 4), in which the tympanum of the 
east wall has a representation showing the parents of the 
Virgin flanking not the Mandylion, but the bust of 
Christ Emmanuel. 

On the basis of the above observations, it may be con­
cluded that in the art of Constantinople until about the 
third quarter of the 11th century, and in the provinces 
for about a further century, the central figure in the 
groups designed to suggest the dual nature of Christ 
continued to be that of Christ in the type of the Panto-
krator. These groups were replaced, possibly in the 
middle of the 12th century, by the groups examined 
here, which had the same symbolism, occupied the same 
position and had the same function; they differed from 
the earlier groups only in depicting the Holy Mandylion 
in place of the figure of the Pantokrator. 

The theoretical aspect of the subject is then examined: 
that is, the problem of explaining under which conside­
rations the representation of Christ in the traditional 
groups was replaced by the representation of the Holy 
Mandylion, replacement which at first sight appears to 
be a misure. For we have to accept that the mystic rela­
tionship, clearly attested in the writings of the Church 
Fathers, between the sacred prototype and its material 
reflection (the icon) would be disturbed by the interven­
tion of an intermediate link, which, even though it were 
supernaturally created, was nonetheless material. A 
brief review of the sources, especially the liturgical texts, 
referring to the Holy Mandylion, composed mostly after 
it had been transferred to Constantinople, shows that 
even after the episode precipitated by the heretical 
teaching on icons by Leo of Chalcedon, the Holy Man­
dylion was recognized as the supreme proof and out­
standing symbol of the divine incarnation. 
At the same time, to return to the monuments, it may be 
noted that in several of the early, archaising variants of 
the groups of figures discussed, which were used to sug­
gest Christ's suffering on earth and glory, the figure of 
Christ is replaced by a depiction of the Cross, or of the 
Hetoimasia (e.g. the lost mosaic in the eastern arch of 
Ayia Sophia in Constantinople). Thereafter, the replace­
ment of the figure of Christ in groups with the same 
content by the new symbol-Mandylion, represents mere­
ly the re-introduction of an ancient practice. In this way, 
a traditional schema was "improved" and "brought up 
to date" by being linked with an ancient relic that had 
been revived and was charged with new symbolism. At 
the same time, was secured the promotion and 
dissemination of the cult of the recently recaptured relic, 
which was the most unshakeable, tangible evidence for 
the divine incarnation. 

296 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

