
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 15 (1991)

   Δελτίον XAE 15 (1989-1990), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Ο Χριστός ως η Θεία Σοφία. Η εικονογραφική
περιπέτεια μιας θεολογικής έννοιας 

  Δημήτριος Ι. ΠΑΛΛΑΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1038 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΠΑΛΛΑΣ Δ. Ι. (1991). Ο Χριστός ως η Θεία Σοφία. Η εικονογραφική περιπέτεια μιας θεολογικής έννοιας. Δελτίον
της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 15, 119–144. https://doi.org/10.12681/dchae.1038

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/02/2026 17:11:19



Ο Χριστός ως η Θεία Σοφία. Η εικονογραφική
περιπέτεια μιας θεολογικής έννοιας

Δημήτριος  ΠΑΛΛΑΣ

Δελτίον XAE 15 (1989-1990), Περίοδος Δ'• Σελ. 119-144
ΑΘΗΝΑ  1991



Δ. Ι. Πάλλας 

Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ* 
Η ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΗ ΠΕΡΙΠΕΤΕΙΑ ΜΙΑΣ ΘΕΟΛΟΓΙΚΗΣ ΕΝΝΟΙΑΣ 

Α'. ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΙΚΗ ΡΩΜΗ 

2-ιτο Εθνικό Μουσείο (των Θερμών) της Ρώμης από-
κεινται δύο ανάγλυφες πλάκες, που βρέθηκαν περίπου 
στα μέσα του περασμένου αιώνα στον Αβεντίνο, έργα 
κάποιου από τα εκεί σημαντικά μαρμαρογλυφικά ερ­
γαστήρια των χρόνων της Τετραρχίας. Ήταν εργαστή­
ριο με πολλούς τεχνίτες, που δεχόταν παραγγελίες τό­
σον από τους οπαδούς των αρχαίων λατρειών όσο και 
από τους χριστιανούς. Τα εν λόγω ανάγλυφα συνι­
στούν αξιοσημείωτη χριστιανική παραγγελία. Είναι 
και τα δύο διζωνικά, αλλά ελλιπή κατά μεγάλο μέρος. 
Στο ένα από αυτά — υ π ' αριθ. 67.507 (διαστ. 1.13x0.92 
μ.)— παριστάνονται η Επί του Όρους Ομιλία (Ματθ. 
5, 1-7, 29) ως κύριο θέμα και θαύματα (Εικ. 1)· στο 
άλλο — υ π ' αριθ. 67.506 (διαστ. 1.01x0.58 μ.)—, ο 
Πολλαπλασιασμός των Άρτων (Ματθ. 14, 14-21 και 
15, 32-38 και Μαρκ. 8, 1-9) και ομοίως θαύματα (Εικ. 
3). Υπήρχαν και άλλες σκηνές, πιθανώς θαύματα επί­
σης, που όμως, καθώς δεν έχουν διασωθεί ολόκληρες, 
δεν είναι αναγνωρίσιμες με ασφάλεια. Σχετικώς προς 
την εύρεση των ανάγλυφων τούτων δεν υπάρχουν 
ασφαλείς πληροφορίες· γι ' αυτό και θεωρείται από 
άλλους ότι ανήκαν σε σαρκοφάγο, από άλλους ότι εί­
χαν χρησιμεύσει ως κάλυμμα σε αρκοσόλιο και από 
άλλους ότι συνιστούσαν διακοσμητικό στοιχείο κά­
ποιου από τους χώρους χριστιανικής λατρείας στη 
Ρώμη. 

Έχουν προσέξει στα δύο αυτά ανάγλυφα ότι ο τύπος 
κεφαλιού του Χριστού της Επί του Όρους Ομιλίας 
(Εικ. 2) διαφέρει από τον τύπο κεφαλιού του των σκη­
νών των θαυμάτων, βεβαίως δε και του Πολλαπλασια­
σμού των Άρτων (Εικ. 3). Γι ' αυτό και έχει διατυπω­
θεί η γνώμη ότι ως θαυματουργός σ' αυτά δεν παριστά­
νεται ο Χριστός αλλ' οι απόστολοι. Έχει επίσης πα­
ρατηρηθεί ότι η καλλιτεχνική απόδοση των εν λόγω 
ανάγλυφων προδίδει επαρχιακότητα, που σημαίνει ότι 
ο τεχνίτης των, που βεβαίως εργαζόταν βασισμένος σε 
σχέδια που υπήρχαν στο εργαστήριο, σε τετράδια με 
υποδείγματα, μετέφερε στο μάρμαρο με παθητικότητα 
συνηθισμένους τύπους προσώπων ή συνθέσεων εννοώ 

εκείνους, που οι κατασκευαστές —ο εντολοδότης και 
ο τεχνίτης— είχαν θεωρήσει πρόσφορους στο να 
χρησιμοποιηθούν ως υποδείγματα για την απόδοση 
των θεμάτων της ειδικής αυτής παραγγελίας. Ερμη­
νευτικό πρόβλημα θέτει, κυρίως, η ιδιαιτερότητα του 
τύπου του Χριστού της Επί του Όρους Ομιλίας, για 
τον λόγο ότι στις σκηνές των θαυμάτων το κεφάλι του 
Χριστού είναι αποδοσμένο σε διαφορετικό τύπο- με 
μυτερό γένειο και κοντή κόμη. Αλλά παρατηρώ από 
τώρα ότι τα δύο αυτά χαρακτηριστικά έχουν αποδοθεί 
συμφώνως προς τον τύπο κόμμωσης και γενείου, που 
συνιστούσε τον χριστιανικό τρόπο δημόσιας εμφάνι­
σης των πιστών (βλ. κατωτ., σ. 123 κ.ε.)· ότι, επομέ­
νως, δεν είναι απαραίτητο, εξ αιτίας αυτής της διαφο­
ράς ως προς τον τύπο κεφαλιού του Χριστού στις σκη­
νές θαυμάτων, όπου ο ίδιος ο Χριστός διαδραματίζει 
το εναργέστερο μέρος, να θεωρηθεί, εντελώς έξω από 
την ιστορία, ότι εισάγονται ως εκτελεστές των οι από­
στολοι. Φαίνεται όμως να υποσημαίνει εισέτι η προ­
κειμένη τυπολογική διαφορά — σ ' ένα και το αυτό 
μνημείο—, ως προς την απόδοση της μορφής του 
Χριστού, ότι στο ρωμαϊκό εκείνο εργαστήριο γλυπτι­
κής δεν είχεν ακόμη διαμορφωθεί τύπος προσώπου του 
Χριστού, παράδοση εικονογραφική, που να δεσμεύει 
(βλ. στο τέλος την Παρέκβαση). Ν ' αποποιηθούμε εύ­
κολες υποθέσεις στη λύση του προβλήματος, που θέ­
τει η τυπολογική διαφορά στην απόδοση της μορφής 
του Χριστού της εδώ επί του Όρους Ομιλίας. 
Στην Επί του Όρους Ομιλία (Εικ. 1) παριστάνεται ο 
Χριστός σε τύπο Δία να κάθεται —σε δεύτερο επίπε­
δο— αντίκρυ μιας σειράς ακροατών καθιστών επίσης. 
Έ χ ε ι το δεξιό χέρι υψωμένο σε χειρονομία αυτοκρα­
τορικής προσλαλιάς (adlocutio), της ευλογίας κατά 
τον δυτικό τύπο, ενώ με το αριστερό, προβαλλόμενο 
κάτω από το αναδιπλούμενο ιμάτιο, κρατεί υψηλά, να 
το επιδεικνύει, μισοεκτυλιγμένο ειλητάριο —τη διδα­
σκαλία του. Δεξιά του παραστέκεται γυναικεία μορφή 
να κοιτάζει προς το πρόσωπο του Χριστού. Από το 

* Ανακοινώθηκε σε ομιλία οργανωμένη από το Μουσείο Μπενάκη 
(12 Δεκεμβρίου 1989). 

119 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑΣ 

βαθιά κολπούμενο ιμάτιο της προβάλλεται το δεξιό 
της χέρι σε χειρονομία όπως του Χριστού. Το κεφάλι 
του Χριστού είναι με πλούσια μαλλιά και κοντά άτα­
κτα γένεια, με μύτη κάπως σιμή και με ματιά ζωηρή 
(Εικ. 2). Η ενεργητική αυτή διάθεση στην όλην έκ­
φραση του Χριστού τονίζεται και με τη στάση του 
αριστερού του ποδιού, τραβηγμένου προς τα μέσα. 

Έχει ήδη παρατηρηθεί ότι ο Χριστός της επί του 
Όρους Ομιλίας παριστάνεται σε τύπο Δία* αλλ' επει­
δή η σκηνή, στην οποία συμμετέχει ως κύριο συνθετι­
κό της στοιχείο, συνδέεται με άλλες που παριστάνουν 
από μέρος του ιάσεις, θεωρήθηκε ότι το εδώ πρόσωπο 
του Χριστού αποδόθηκε με χαρακτηριστικά Ασκλη­
πιού, για τον λόγο ότι κατά τους χρόνους της αντιδι­
κίας της προς τον αρχαίο κόσμο η αρχέγονη εκκλησία 
απέδιδε στον Χριστό ιδιότητες παράλληλες προς 
εκείνες του ιαματικού θεού της αρχαιότητας. Γιατί και 
οι χριστιανοί αποκαλούσαν τον Χριστό ιατρό, τη θεία 
δ ' ευχαριστία «φάρμακον ζωής» (Σεραπίων. , Ευχή 
13, 4) και «φάρμακον αφθαρσίας» (Ιγνάτ. , Επιστ. 
Εφεσ. 20, 2), όπως εξ άλλου οι αρχαίοι αποκαλούσαν 
τον Ασκληπιό Σωτήρα. Για τον λόγο δε τούτον προτά­
θηκε να εξηγηθεί η δεξιά του Χριστού-Ασκληπιού γυ­
ναικεία μορφή, κατανοητή στην αρχαία εικονογραφία 
ως παράσταση της Υγείας, εδώ ως παρουσία μάλλον 
Μούσας, να εμπνέει τον Χριστόν-Ασκληπιό. 
Σε κοινωνία συγκρητιστική δεν ήσαν αδύνατες συ­
γκλίσεις όπως η παραπάνω. Αλλ' ο τύπος του κεφα­
λιού του Χριστού στο ανάγλυφο που μας απασχολεί, 
στρογγυλός με χαμηλό μέτωπο και κοντό γένε'ιο, προ­
παντός όμως η ενεργητική του έκφραση, δεν θυμίζουν 
αναντιρρήτως χαρακτηριστικά Ασκληπιού, του ήπιου 
θεού της αρχαιότητας (Εικ. 4). Πειστικότερη είναι η 
μορφολογική αναγωγή προς τα εικονογραφικά χαρα­
κτηριστικά του Δία. Αλλ' η παρουσία της γυναικείας 
μορφής, σε τόσο στενήν εικονογραφική συνάφεια μα­
ζί του, οδηγεί ασφαλέστερον προς αναγνώριση χαρα­
κτηριστικών φιλοσόφου της αρχαιότητας, καθώς μά­
λιστα παριστάνεται ο Χριστός εδώ με το ιμάτιο να 
αφήνει ελεύθερο τον ένα από τους ώμους· να θυμίζει 
βεβαίως Δία, αλλά και φιλόσοφο. Γιατί ήταν διάχυτη 
η πίστη ότι ο φιλόσοφος, ο κάθε άνθρωπος παιδείας, 
ήταν άνθρωπος των Μουσών («μουσικός άνήρ»), αφιε­
ρωμένος στις Μούσες και, αντιστοίχως, προστατευό­
μενος των Μουσών. Θεωρούσαν ότι ο «μουσικός 
άνήρ» είναι αφηρωισμένος, ότι διατελεί σε κατάσταση 
μετάστασης στον κόσμο των θεών και των ηρώων γι ' 
αυτό και παρίσταναν τους «μουσικούς άνδρες» με τα 
εξωτερικά γνωρίσματα θεού. Σε απεικόνιση φιλοσό­
φου έχει βεβαίως τη θέση της συμπαράσταση Μούσας, 
όπως π.χ. στη μία από τις στενές πλευρές οστιανής 
σαρκοφάγου (Εικ. 5) παράσταση φιλοσόφου, που φέ-

Εικ. 1. Η επί τον Όρους Ομιλία. Ανάγλυφο του Εθνικού 
Μουσείου (των Θερμών) Ρώμης υπ' αριθ. 67.507. (Φωτ. του 
Γερμ. Αρχαιολ. Ινστιτούτου). 

Εικ. 2. Ο Χριστός της σκηνής της Επί του Όρους Ομιλίας. 
Λεπτομέρεια της Εικ. 1. 

Εικ. 3. Ο Πολλαπλασιασμός των Άρτων. Ανάγλυφο τον 
Εθνικού Μουσείου (των Θερμών) Ρώμης υπ' αριθ. 67.506. 
(Φωτ. του Γερμ. Αρχαιολ. Ινστιτούτου). 

ρεται να συνομιλεί με όρθια γυναικεία μορφή* πιθανώς 
του Σωκράτη με τη Διοτίμα. Εδώ ο φιλόσοφος παριστά­
νεται κάτω από τόξο, σύμβολο του ουρανού, ως αφη-
ρωισμένος. Η έννοια περί «μουσικού ανδρός» χρησι­
μοποιείται και από τους χριστιανούς ως προς τη σχέ­
ση του πιστού προς τον Θεό (Ωριγ., Εις Ματθ. 5, 9: 
'Αλλ ' έλθών ό πεπαιδευμένος την τον Θεοΰ μουσικήν, 
σοφός της εν εργοις και λόγοις τνγχάνων... αποτελέ­
σει φθόγγον μουσικής Θεοΰ). 

Για να εξηγήσουν την κάποιαν ασχήμια του εδώ κε­
φαλιού του Χριστού-φιλοσόφου, με τα άτακτα μαλλιά 
και το γένειο αφρόντιστο, θεώρησαν επίσης, σχεδόν 
αφότου βρέθηκε το ανάγλυφο τούτο στον Αβεντίνο, 
ότι ο εδώ Χριστός αποδίδεται ως κυνικός φιλόσοφος· 
και, για να δώσουν θεολογικήν ερμηνεία στην ασχή­
μια του, επικαλέσθηκαν από τον προφήτη Ησαΐα το 
χριστολογικό χωρίο, όπου γίνεται λόγος για την αση-
μότητα του Μεσσία (Ουκ εστίν είδος αύτω ουδέ δόξα' 
και εϊδομεν αυτόν και ουκ εϊχεν είδος ουδέ κάλλος-
άλλα το είδος αύτοΰ ατιμον και έκλεϊπον παρά πάντας 
τους υιούς των ανθρώπων: Ησ. 55, 2-3)· ενός λυτρωτή, 
λοιπόν, των ομοίων του, ταπεινών και ανθρώπων της 
δυστυχίας. Και θεωρήθηκεν ότι η μορφή αυτή του 

120 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

-

Χριστού, ως κυνικού φιλοσόφου, αντανακλά αντίλη­
ψη περί του Χριστού ως περιπλανώμενου και απερι-
ποίητου κήρυκα, άσχημου, αλλά συγκινητικώς συ­
μπαραστάτη του φτωχού λαού. 
Αλλά το κείμενον αυτό του Ησαΐα εξηγείται ως ανα­
φερόμενο στο Πάθος του Χριστού. Εξ άλλου, αν και 
συνέβαινε κυνικοί φιλόσοφοι να προσέλθουν στον 
χριστιανισμό, οι χριστιανοί του 3ου προς τον 4ο αιώ­
να δεν αποτελούσαν κοινωνία από συναισθηματικούς 
και περιπλανώμενους ανθρώπους, από αρνητές, που ν ' 
αντιδρούν στην κοινωνική πειθαρχία, ούτε παραμελού­
σαν την εξωτερική των εμφάνιση όπως οι κυνικοί. Εί­
ναι βεβαίως δυνατόν μέλη της εκκλησίας του πρώιμου 
και ενθουσιαστικού χριστιανισμού, περιμένοντας την 
Δευτέρα Παρουσία και την είσοδο των στον Παράδει­
σο, να είχαν περιπέσει σε ατημελησία, σε παρερμη­
νείες της ηθικής διδασκαλίας της εκκλησίας και σε 
κοινωνικές αταξίες, όπως συνάγεται από την καταδίκη 
του τρόπου ζωής των αιρετικών Μασσαλιανών (Επι-
φάν., Κατά αιρέσ. 8). Ή δ η όμως προς το τέλος του 
2ου αι. ο αλεξανδρινός Κλήμης, για ν ' αναδείξει την 
υποδειγματική παρουσία των χριστιανών μέσα στο 
κοινωνικό σύνολο και την ανώτερη ποιότητα των, 
τους αντιπαραβάλλει προς όλους όσους υπηρετούσαν 
εξωχριστιανικές λατρείες, για τους οποίους —παρα­
δείγματα προς αποφυγήν— παρατηρεί ότι διακρίνο­
νταν για την απλυσιά των μαλλιών των και για τη 
βρώμικη και κουρελιασμένην ενδυμασία των, ότι τα 

121 



ΔΙ.ΠΑΛΛΑΣ 

Εικ. 4. Κεφαλή Ασκληπιού. Αθήνα, Εθνικό Αρχαιολογικό 
Μουσείο αριθ. Γ 263 (Φωτ. Εθν. Αρχαιολ. Μουσείου). 

λουτρά ήσαν σ' αυτούς άγνωστα και ότι έτρεφαν νύ­
χια ωσάν των θηρίων ( Ίδέτω τις υμών τους παρά τοις 
είδώλοις λατρεύοντας, κόμη ρυπώντας, έσθήτι πιναρα 
και κατερρωγυία καθυβρισμένους, λουτρών μεν παντά-
πασιν άπειράτους, ταΐς δε τών ονύχων άκμαΐς εκτεθη-
ριωμένους... Ούτοί μοι δοκεϊ πενθεϊν, ου θρησκεύειν 
τους θεούς... Kai ταύτα όρώντες τυψλώττετε και ουχί 
προς τον δεσπότην τών πάντων και κύριον τών όλων 
άναβλέπετε: Κλήμ., Προτρεπτ. 10). Διαμορφώθηκε δ ' 
ενωρίς ένας κανόνας εξωτερικής συμπεριφοράς και 
εμφάνισης των χριστιανών, αντίθετος προς τις συνή­
θειες των κυνικών. Στην ελληνιστική μεγαλόπολη της 
Αλεξάνδρειας ο Κλήμης συμβουλεύει τους χριστια­
νούς να τρέφουν γένειο, είτε μεγάλο είτε μικρό, να 
έχουν όμως το κεφάλι κουρεμένο, εκτός από τους κα-
τσαρομάλληδες, που όμως έπρεπε να διευθετούν έτσι 
τα μαλλιά των, ώστε να μη πέφτουν σε πλοκάμους 
όπως των γυναικών (Κλήμ., Παιδαγωγ. III 9, 60). Ο 
ειρωνικός Λουκιανός, κριτικός παρατηρητής της συ­
μπεριφοράς των ανθρώπων του καιρού του, μιλάει με 
συμπάθεια για τους χριστιανούς· τους εκτιμά για τη 
σοβαρή των εμφάνιση, με την όψη των να διαυγάζει 

σεμνότητα, με περιποιημένο γένειο και με την όλη των 
εξωτερική παρουσία να εμπνέει εμπιστοσύνη. Και κα-
τειρωνεύεται κυνικούς, που γύριζαν στους δρόμους με 
φιλοσοφικήν ενδυμασία λερωμένη {τρίβωνα πιναρόν: 
Λουκιαν., Περί Περεγρίν. τελευτ. 15), μάλιστα δε 
όσους από αυτούς παρανοούσαν τον χριστιανισμό, για 
τον οποίον ο Λουκιανός έτρεφε σεβασμό. Οι χριστια­
νοί δεν περιφρονούσαν την κοινή γνώμη· και δεν θα 
ήταν δυνατόν ο εντολοδότης της κατασκευής του ανά­
γλυφου μας να παραλληλίσει τον Χριστό, τον Θεό 
του, με —δίχως κοινωνικήν εκτίμηση — κυνικό φιλό­
σοφο. 
Η δεξιά του Χριστού γυναικεία μορφή εικονίζεται να 
διατελεί σε άμεσην επικοινωνία μαζί του. Η ματιά της 
αποκαθιστά έναν αόρατο δεσμό ανάμεσα της και στο 
ευαγγέλιο του, που το κρατεί υψωμένο, ή σε όσα βγαί­
νουν από το στόμα του. Εικονογραφικώς συμπίπτει 
προς Μούσα που συνομιλεί με «μουσικόν άνδρα» (Εικ. 
5), τον εδώ φιλόσοφο-Χριστό (Εικ. 1), του οποίου η 
ασχήμια σχεδόν αναγκάζει να θυμηθούμε τον Σωκρά­
τη και τον μυστικό διάλογο του με τη Διοτίμα. Ο Σω­
κράτης ήταν πράγματι από τα πρόσωπα της αρχαιότη­
τας που οι πρώτοι λόγιοι της εκκλησίας, όπως ο απο­
λογητής και φιλόσοφος Ιουστίνος, ο Κλήμης ο Αλε­
ξανδρινός και ο πολυμερέστατος Ωριγένης ιδιαιτέρως 
τον επικαλέσθηκαν, για να στηρίξουν τον χριστιανι­
σμό απέναντι των επιθέσεων από μέρος των μη χρι­
στιανών λογίων. Τόνιζαν τις παράλληλες διαδρομές 
της ζωής του Χριστού και της ζωής του Σωκράτη: την 
παραπομπή και των δύο σε δίκη, την καταδίκη των σε 
θάνατο επί ασέβεια και την εκούσια υποταγή των στον 
νόμο. Εκτός όμως από τις εξωτερικές αυτές ομοιότη­
τες των δύο βίων, η χριστιανική λογιοσύνη, που είχεν 
εκκολαφθεί μέσα από την ελληνική παιδεία, θεωρούσε 
ότι η ελληνική φιλοσοφία ήταν αποτέλεσμα θείας 
διεργασίας για να προλειανθεί το έδαφος προς ευκολό­
τερη διάδοση της νέας διδασκαλίας ανάμεσα στους λά­
τρεις των αρχαίων θεών ότι η ελληνιστική φιλοσοφία 
συνιστά τον «σπερματικό λόγο» του Θεού, είδος θείας 
γνώσης της χριστιανικής διδασκαλίας ανάμεσα στους 
ειδωλολάτρες πριν από την έλευση του Μεσσία-Χρι-
στού στον κόσμο· και, ότι η αρχαία παιδεία συνιστά 
τον προθάλαμο του χριστιανισμού. Ειδικώς δε ως προς 
τον Σωκράτη δίδασκαν ότι ήταν «ελλην» (ειδωλολά­
τρης) μόνον ως προς τη γλώσσα, γιατί ουσιαστικώς 
ήταν χριστιανός πριν από τον Χριστό. 
Βασική διαφορά του Χριστού από τον Σωκράτη συνι­
στούσε, για τους χριστιανούς, το ότι ο Χριστός με τη 
δύναμη του —τις θαυματουργικές του πράξεις— ήταν 
ο Σωτήρας· και ότι, γι ' αυτήν του την ιδιότητα, οι 
οπαδοί του προσέφεραν τη μαρτυρία των με αυτοθυσία 
μέχρι θανάτου* ενώ για τον Σωκράτη και τη διδασκα-

122 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

λία του κανείς από τους οπαδούς του δεν έφθασεν ως 
εκεί (α —ενν. οι θαυμαστές πράξεις— ό ημέτερος 
Χριστός δια της εαυτού δυνάμεως έπραξε. Σωκράτει 
μεν γαρ ουδείς επιστεύθη υπέρ τούτου τοΰ δόγματος 
άποθνήσκειν Χριστώ δε και τω υπό Σωκράτους από 
μέρους γνωσθέντι —Λόγος γαρ ήν καί εστίν ό επί πα-
ντί ων ...— ... επείσθησαν ... καί δόξης καί φόβου καί 
θανάτου καταφρονήσαντες. ' Ι ο υ σ τ ί ν . , Απολογ. II, 
10). Στη Δύση, είναι αλήθεια, οι λατίνοι θεολόγοι 
—Μινούκιος Φήλιξ, Νοβατιανός, Τερτυλλιανός—, αν 
και αναγνώριζαν το θετικό έργο του Σωκράτη στον 
αρχαίο κόσμο, από την άποψη κυρίως του ότι είχε 
μετατρέψει τη φιλοσοφία σε ηθική, ήσαν ωστόσο 
αντίθετοι προς θετικό παραλληλισμό του Σωκράτη 
προς τον Χριστό- κατηγορούσαν την ηθική του ως 
παραποίηση της αληθινής, της χριστιανικής, και θε­
ωρούσαν ότι ο Σωκράτης ήταν, συνεπώς, ανήθικος και 
ουσιαστικώς άθεος, αφού πίστευε σε ψεύτικους θεούς. 
Αλλ' αυτά πολύ πριν από τα μέσα του 3ου αιώνα, πριν 
από το μεσουράνημα της πλατωνικής φιλοσοφίας στη 
Ρώμη μέσω του νεοπλατωνικού Πλωτίνου. Στην Ανα­
τολή αρνητική θέση για τον Σωκράτη θα εκδηλωθεί 
μόλις περί τα τέλη του 4ου αιώνα (ιδιαιτέρως στην 
—ελληνιστικήν— Αλεξάνδρεια, από τον πατριάρχη 
της Κύριλλο). Κατά την εποχή όμως που λαξεύθηκε η 
μορφή του Χριστού-φιλοσόφου στην πλάκα του Αβε-
ντίνου, συνιστούσε ζωντανό ακόμη «μύθο» στη Ρώμη 
το πρόσωπο του Σωκράτη, όπως τον είχε παρουσιάσει 
εκεί, ανάμεσα στην αυτοκρατορικήν αυλή και στους 
ρωμαίους ευγενείς, ο Πλωτίνος. 

Στο άσχημο πρόσωπο του Χριστού της Επί του Όρους 
Ομιλίας του ανάγλυφου του Αβεντίνου (Εικ. 2) δεν θ ' 
αναγνωρίσουμε, εννοείται, αποδοσμένα με πιστότητα 
τα συμφώνως προς την παράδοση εικονογραφικά χα­
ρακτηριστικά του αθηναίου φιλοσόφου. Η εικονο­
γραφική πιστότητα σ' αυτή την περίπτωση θα ήταν 
παραπλανητική, γιατί η απόδοση των θεολογικών 
ιδεών, που επιζητήθηκε να διατυπωθούν με τα θέματα 
των εν λόγω ανάγλυφων, θα έχανε σε διαύγεια. Εξ άλ­
λου η όψιμη αρχαιότητα δεν συγκρατούσε πολύ τα 
προσωπογραφικά χαρακτηριστικά του Σωκράτη. Πά­
ντως ο πυρήνας της σύνθεσης με τον Χριστό ως φιλό­
σοφο και με παραπλεύρως γυναικεία μορφή, όπως στο 
ρωμαϊκό ανάγλυφο των Θερμών (Εικ. 1), απαντάται 
στη Ρώμη περί τα μέσα του 2ου αι. μ.Χ. (βλ. Εικ. 5). 
Παραλληλισμός του Χριστού προς αρχαίο φιλόσοφο 
απαντάται στη Ρώμη και μετά περίπου μια γενεά από 
τους χρόνους του ανάγλυφου του Αβεντίνου, σε γρα­
πτή διακόσμηση νεκρικού θαλάμου της κατακόμβης 
της Βία Λατίνα. Εδώ αντιπαρατίθενται: παράσταση 
του Χριστού με φωτοστέφανο ανάμεσα στους αποστό­
λους Πέτρο και Παύλο (Εικ. 6) και σκηνή με μεγαλό-

Εικ. 5. Ο Σωκράτης με τη Διοτίμα (;). Στενή πλευρά της 
σαρκοφάγου των Μουσών, Όστια (Reinach, Reperì, de re­
liefs, III, 196, 3). 

σωμον άνδρα και με το ιμάτιο του ν ' αφήνει γυμνό τον 
ένα του ώμο, εδώ ανάμεσα σε όμιλο εικονισμένων σε 
μικρότερη κλίμακα, να κάθονται δε όλοι πίσω από κα-
τακείμενο γυμνό πτώμα νέου και ένας από τον όμιλο 
να θίγει τον νεκρό με μακρύ ραβδί (Εικ. 7). Το πρώτο 
από τα δύο αυτά θέματα μαρτυρεί προχώρηση της χρι­
στιανικής εικονογραφίας προς αυτοτελή έκφραση· 
του δευτέρου όμως η ερμηνεία είναι δύσκολη. Το κύ­
ριο πρόσωπο σε τούτο, καθώς αποδίδεται ωσάν ημί­
θεος, θεωρείται φιλόσοφος ανάμεσα σε μαθητές του, 
ερμηνεύουν δε τη σκηνή άλλοι ως διδασκαλία χει­
ρουργικής και άλλοι ότι παριστάνει τον Αριστοτέλη 
να εκθέτει τη διδασκαλία του περί παρουσίας ψυχής 
στον άνθρωπο. Αλλ' εδώ, παρά το ότι η αρχαία εικο­
νογραφία, που συνιστά την άμεση πηγή έμπνευσης 
της σύνθεσης αυτής, τώρα διέθετε σύμβολα για την 
παράσταση της ψυχής, οι κατασκευαστές της τοιχο­
γραφίας δεν παρεμβάλλουν σύμβολο της για να υπο­
βάλλει το νόημα της σκηνής. Το μακρύ ραβδί, με το 
οποίο εγγίζεται το πτώμα, αποκτά νόημα, νομίζω, αν 
θεωρηθεί ως η θαυματουργική ράβδος, το σύμβολο δύ­
ναμης και εξουσίας (virga virtutis), η παρουσία της 

123 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑΣ 

Εικ. 6. Ο Χριστός ανάμεσα στους Πέτρο και Παύλο. Λεπτο­
μέρεια. Ρώμη, τοιχογραφία της κατακόμβης της Βία Αατί-
να. (Φωτ. τον Παπικού Αρχαιολ. Ινστιτ. Ρώμης). 

Εικ. 7. Αλληγορία τον Χριστού ως θαυματουργού και σωτή­
ρα. Ρώμη, τοιχογραφία της κατακόμβης της Βία Αατίνα. 
(Φωτ. του Παπικού Αρχαιολ. Ινστιτ. Ρώμης). 

οποίας υποσημαίνει, ως νοηματικό ακόλουθο, κά-
ποιαν ενέργεια σχετική προς τη δύναμη που, στην πε-
ρίπτωσην αυτή, συμβολίζει η ράβδος σε σχέση προς 
το πτώμα, τούτο ως υποδήλωση του θανάτου- εννοώ τη 
μετάσταση από τον θάνατο στη ζωή, την έννοια περί 
αναστάσεως των νεκρών. Νομίζω δηλαδή ότι με τον 
χειρισμόν αυτόν ενός από τα δευτερεύοντα πρόσωπα 
της σκηνής, να θίγει το πτώμα με τη θαυματουργική 
ράβδο, υπονοείται η ευαγγελική διήγηση, όπου ο λό­
γος για τη μεταβίβαση από τον Χριστό στους αποστό­
λους της «εξουσίας» ν ' ανασταίνουν νεκρούς ( Ό 
Χριστός εδωκεν αύτοϊς έξονσίαν ... και νεκρούς εγεί­
ρετε: Ματ θ. 10, 1 και 8). Με άλλα λόγια, νομίζω ότι με 
την εν λόγω σκηνή διατυπώνεται η πίστη στην ανά­
σταση των νεκρών. Και φαίνεται ότι την απέδωσαν 
εικονογραφικώς με αλληγορική παράσταση του Χρι­
στού ως φιλοσόφου ανάμεσα στους μαθητές του, επει­
δή το θέμα, μια αφήγηση νοηματική, δίχως αναφορά 
σε συγκεκριμένη δράση, εννοώ πλοκή προς ιστορού-
μενο από τα ευαγγέλια θαύμα ανάστασης νεκρού από 
μέρους του Χριστού, δεν ήταν εύκολο να παρασταθεί 
με άλλον τρόπο. Γιατί δεν θέλησαν ν ' απεικονίσουν 
απλώς την πίστη στην ανάσταση, αλλά την από μέρος 
των αποστόλων (της εκκλησίας) κατοχή της δύναμης 
ν ' ανασταίνουν. Η παράσταση του Χριστού στη δόξα 
του (ο φωτοστέφανος) ανάμεσα στους Πέτρο και Παύ­
λο (Εικ. 6) υποσημαίνει την υπόσχεση για τη μακαριό­

τητα στον χώρο του θείου φωτός. Τα δύο θέματα συνά­
πτονται μεταξύ των με νοηματικό δεσμό* υποσημαίνε-
ται μέσω αυτών ότι η εκκλησία εγγυάται την ανάστα­
ση και την πέρα από τον τάφο μακαριότητα. Ας παρα­
τηρηθεί ακόμη, παρεμπιπτόντως, ότι στην εδώ, προ­
χωρημένη από την άποψη χριστιανικής εικονογρα­
φίας, παράσταση του Χριστού το κεφάλι του αποδίδε­
ται με κοντό γένειο, χαμηλό μέτωπο, μύτη κάπως σιμή 
και πυκνά άτακτα μαλλιά- χωρίζει απόσταση τον τύπο 
τούτον κεφαλιού του Χριστού από τον ιστορικό τύπο 
κεφαλιού του Χριστού που θα επικρατήσει αργότερα 
(βλ. κατωτ. την Παρέκβαση). 

Η αδυναμία ακριβώς παραστατικής διατύπωσης αφη­
ρημένης έννοιας, περί της Θείας Σοφίας κατά την Επί 
του Όρους Ομιλία, οδήγησε, καθώς πιστεύω, τον 
εντολοδότη των ανάγλυφων του Αβεντίνου στην πα­
ρομοίωση του Χριστού προς τον Σωκράτη, γενικώς 
προς φιλόσοφο- με την παραλλήλως δε απεικόνιση 
θαυμάτων του (Εικ. 1 και 3) επιδιώχθηκε να διατυπωθεί 
μαζί και η έννοια για την υπερφυσική δύναμη του 
Χριστού, η ιδιότητα του ως Σωτήρα. Διατυπώνεται 
όμως με τον τρόπο τούτον η χριστιανική εσχατολογία, 
επικεντρωμένη στο πρόσωπο του βιβλικού Μεσσία, με 
τον οποίο ταυτίζεται ο Χριστός της εκκλησίας, με 
αποστολή του την εκπλήρωση του σχεδίου του Θεού 
για τη σωτηρία των ανθρώπων — τη μετάσταση των σε 
μια μη υλική ζωή θείας μακαριότητας. 

124 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

Ως Μεσσίας ο Χριστός συνιστά την έκφραση της 
θείας Σοφίας, για την εκπλήρωση του θείου σχεδίου 
σωτηρίας. Συμφώνως προς τα ευαγγέλια ο Χριστός εί­
ναι η θεία Σοφία και ο Λόγος του Θεού (Ματθ. 13, 54· 
Μαρκ. 6, 2" Λουκ. 2, 40* Ι ω. 1, 1-3), που συγκεντρώ­
νει μαζί με τη θεία σοφία και τη θεία δύναμη, με την 
οποίαν επιτελεί θαύματα και δωρίζει τη σωτηρία. Επί 
του προκειμένου διατυπωμένο από τον Παύλο το κή­
ρυγμα της εκκλησίας ήταν: Ήμεϊς δε κηρύσσομεν 
Χριστον έσταυρωμένον ... Χριστον Θεού δύναμιν και 
Θεού σοφίαν ... δς έγενήθη ήμΐν σοφία από Θεού, δι­
καιοσύνη, αγιασμός και άπολύτρωσις (Α ' Κορ. 1, 23-
30). Οι δύο αυτές έννοιες, που ενυπάρχουν στο πρόσω­
πο του Χριστού, εικονογραφικώς αισθητοποιούνται 
ως σ' ένα σημείο με τα σύμβολα που φέρεται να κρατεί 
στα χέρια του (Εικ. 1 και 3)· ήτοι το ειλητάριο, όπου 
περιέχεται η διδασκαλία του και περιγράφονται τα έρ­
γα του, και η ράβδος δύναμης, αξίας, «αρετής» (virga 
virtutis), που πιστοποιεί τη θαυματουργική του ιδιότη­
τα. 

Στην παύλειαν αυτή διατύπωση των ιδιοτήτων του 
Χριστού, ως λυτρωτή, φορέα της σοφίας και της δύνα­
μης του Θεού, κάποιος από τους χριστιανούς της Ρώ­
μης έδωσε με πρόσθετην εκκλησιολογική φόρτιση 
παραστατικήν υπόσταση σε σύνθεση, που απαντάται 
στη σαρκοφάγο υπ' αριθ. 70 του Μουσείου του Καπι­
τωλίου (Εικ. 8). Στο μέσο της σύνθεσης εικονίζεται η 
προτομή του νεκρού, ενός παιδιού, σε κύκλο, σύμβολο 
του ουρανού" εννοείται ο νεκρός να έχει υπερβεί στον 
χώρο της θείας μακαριότητας, όπου βασιλεύει ειρήνη 
αιώνια (τα δύο περιστέρια υψηλά). Μεταβατικό μέσο 
προς αυτήν την κατάσταση είναι η θεία ευχαριστία 
(«φάρμακον ζωής» και «αφθαρσίας», βλ. ανωτ., σ. 122), 
μυστήριο ιδρυμένο από τον Χριστό και αλληγορούμε-
νο στη σύνθεση αυτήν από την παράσταση ποιμένα 
που αρμέγει πρόβατο (και εκ του τυρού, ου ήμελγεν 
—ενν. ο ποιμένας— εδωκένμοι ώσεί ψωμίον και ελα-
βον ζεύξασα τάς χείρας και εφαγον και είπον άπαντες 
οι παρεστώτες' 'Αμήν. Μαρτύριον Περπέτουας), 
τροφή ποθητή η θεία ευχαριστία σαν το γάλα για το 
βρέφος (το θέμα θυμίζει την ορφική ρήση: "Εριφος ες 
γάλα επετον). Αριστερά ο Χριστός, αγένειος και όρ­
θιος με ειλητάριο στο ένα του χέρι και τη ράβδο στο 
άλλο, ανασταίνει τον Λάζαρο. Δεξιά πάλιν ο Χριστός, 
ομοίως αγένειος, αλλά καθισμένος σε δίφρο —τύπος 
διδασκάλου— και με ειλητάριο επίσης, διδάσκει τους 
γύρω του, με εμπρός του μια γυναικεία μορφή, όπως 
στην επί του Όρους Ομιλία της πλάκας του Αβεντί-
νου (Εικ. 1), να τον κοιτάζει- εδώ με το ένα χέρι της σε 
χειρονομία προσλαλιάς επίσης, με το άλλο της όμως 
να κρατεί ειλητάριο. Τέλος, στην άκρη αριστερά ο 
Χριστός με τη ράβδο και ειλητάριο και κάτω κίστη με 

όρθια περιελιγμένα ειλητάρια ( η κίστη με τα ειλητά­
ρια ως σύμβολο παιδείας, λογιότητας), ο Χριστός λοι­
πόν ως κάτοχος της θείας —της βιβλικής— αλήθειας· 
και δεξιά παράσταση γυναίκας με το ένα της χέρι 
υψωμένο σε χειρονομία ομιλίας, με το άλλο να κρατεί 
ειλητάριο, χαμηλά δε κίστη πάλι, η γυναίκα αυτή ως 
αλληγορία της εκκλησίας, θεματοφύλακας του χρι­
στιανικού κηρύγματος σωτηρίας (η κίστη). Αλληγο-
ρείται στο ανάγλυφο τούτο η θεία Σοφία και Δύναμη 
του Χριστού, που, εμπιστευμένα στην εκκλησία, προ­
σφέρονται για τη σωτηρία (Κλήμ. Αλεξ., Στρωματ. 
1,4: Τήν σοφίαν του Θεοΰ πολυμερώς και πολυτρόπως 
... τήν εαυτής ενδεικνυμένην δύναμιν εις τήν ήμετέραν 
εύεργεσίαν), συμφώνως προς την παλαιά παύλεια θέση 
(βλ. ανωτέρω). Στη γλυπτή διακόσμηση της σαρκοφά­
γου αριθ. 70 του Μουσείου του Καπιτωλίου αποδίδεται 
με μία σύνθεση ό,τι στα ανάγλυφα από τον Αβεντίνο 
σημαίνεται διαμοιρασμένο σε δύο συνθέσεις και με 
περισσότερα παραδείγματα θαυμάτων. Η Επί του 
Όρους Ομιλία και ο Πολλαπλασιασμός των Άρτων 
—υπονοείται ότι τούτο έγινε για τη διατροφή των χι­
λιάδων που είχαν προηγουμένως παρακολουθήσει την 
Ομιλία— συνιστούν συναφή τεκμήρια της ιδιότητας 
του Χριστού, ως Θεού, που διαθέτει σοφία και δύναμη. 
Η έννοια της σοφίας διατυπώνεται στην Επί του 
Όρους Ομιλία (Εικ. 1) με τον Χριστό να παρουσιάζει 
στα πλήθη την Αγία Γραφή (την ιστορία του με τη 
διδασκαλία του) κρατώντας την υψηλά στο χέρι- η 
έννοια της δύναμης διατυπώνεται, μαζί με τις άλλες 
σκηνές θαυμάτων, κυρίως με τον Πολλαπλασισμό των 
Άρτων (Εικ. 3), θέμα παραλλήλως αμεσότερον υπαι­
νικτικό της θείας ευχαριστίας και με σαφέστερο σω-
τηριολογικό περιεχόμενο εδώ από ό,τι στη σαρκοφά­
γο του Καπιτωλίου (Εικ. 8), όπου η έννοια περί της 
θείας ευχαριστίας αποδίδεται αλληγορικώς μέσω ποι­
μενικού ειδυλλίου. 

Η γυναικεία μορφή σε τύπο Μούσας, που και στα δύο 
από τα παραπάνω ρωμαϊκά ανάγλυφα (Εικ. 1 και 8) 
εικονίζεται να παραστέκει στον Χριστό, που εικονίζε­
ται σε τύπο διδασκάλου ή φιλοσόφου, στο ένα με τον 
Χριστό αγένειο (Εικ. 8) και στο άλλο γενειοφόρο (Εικ. 
2), η Μούσα λοιπόν, που εμπνέει εκείνον που διδά­
σκει, συνιστά στην αρχαία τέχνη εικονογραφικό κα­
τηγόρημα του «μουσικού ανδρός» (Εικ. 5), καθώς ήδη 
σημειώσαμε (βλ. ανωτ., σ. 122). Αλλ' ως χριστιανική 
εικονογραφική επανάληψη ο τύπος αυτός, της Μού­
σας, υπονοείται βεβαίως φορτισμένος με χριστιανικό 
περιεχόμενο* πηγαίνει δε ο νους εν πρώτοις στο 
Άγιον Πνεύμα, ότι δηλαδή στα προκείμενα ρωμαϊκά 
γλυπτά η γυναικεία αυτή μορφή συνιστά αλληγορία 
του Αγίου Πνεύματος. Είναι όμως δύσκολο να γίνει 
αποδεκτή μια τέτοια εξήγηση· γιατί η απεικόνιση 

125 



Δ.Ι. ΠΑΛΛΑΣ 

Μούσας να προστατεύει τον «μουσικόν άνδρα», με το 
να υποδηλώνει την πηγήν έμπνευσης, συνιστά είδος 
εξωτερικής μαρτυρίας περί του κύρους του, ότι δηλα­
δή η πνευματική επίδοση του παριστανομένου προέρ­
χεται από θεία δωρεά· και επί πλέον υποσημαίνει δια­
φοροποίηση του δότη από τον επιδοτούμενο, απόστα­
ση ανάμεσα στις δύο αυτές υποστάσεις. Αλλ' ο Χρι­
στός, ως Μεσσίας, ενέχει το κύρος του αφ' εαυτού, ως 
θεία υπόσταση ο ίδιος, γεννημένος «εκ πνεύματος 
αγίου» (Λουκ. 1, 18 καί 20), φορέας ο ίδιος του πνεύ­
ματος του Θεού (Ματθ. 12, 18 σε αναφορά προς Ησ. 
42, 1 κ.ε." Ματθ. 12, 28· Λουκ. 4, 18 σε αναφορά προς 
Ησ. 61, 1 κ.ε.), πλήρης πνεύματος αγίου (Λουκ. 4, 1). 
Ο ίδιος ο Χριστός ήταν και Άγιον Πνεύμα. Η πα­
λαιοχριστιανική θεολογία είχε τονίσει ότι στο πρό­
σωπο του Χριστού, ως του Υιού του Θεού, ήταν ενυπό-
στατη η δύναμη και η σοφία του Θεού (ου μόνον εστίν 
υιός —ενν. ο Χριστός— άλλα καί δύναμις καί σοφία 
..., ί'να το ενυπόστατον νοηθη: Αθαν. Αλεξ., Διάλογ. 
Περί Τριάδ. II, 2), μέσα από μια τριαδική θείαν ενότη­
τα που ενυπάρχει μέσω του Αγίου Πνεύματος ( "Οντος 
δε τοϋ υίου εν πατρί ένότητι καί πατρός εν υίω ενότητι 
καί δυνάμει πνεύματος: Αθηναγ. , Πρεσβεία Χ 2)' ότι 
ο Χριστός συνιστά τον Λόγο, τη Σοφία και τη Δύναμη 
του Θεού, το αισθητό απαύγασμα του (Καί τον Χρι-
στον είναι, λόγον οντά καί σοφίαν καί δύναμιν... ανα­
λόγως πάλιν ό Χριστός καί άτμίς λέλεκταν άτμίς γαρ 
... εστί της τοϋ Θεού δυνάμεως: Αθαν. Αλεξ., Διο-
νυσ. 15). 

Υπό την θεολογική θεώρηση του προσώπου του Χρι­
στού είναι, νομίζω, δύσκολο να δεχθούμε ότι στα δύο 
ρωμαϊκά ανάγλυφα, με τον Χριστό διδάσκαλο ή φιλό­
σοφο (Εικ. 1 και 8), η σε τύπο Μούσας γυναικεία μορ­
φή χρησιμοποιήθηκεν υπό το νόημα μαρτυρίας από 
μέρος του Αγίου Πνεύματος περί του κύρους του Χρι­
στού. Καθοδηγητικό για την κατανόηση της γυναι­
κείας αυτής μορφής είναι το ότι οι κατασκευαστές των 
γλυπτών, αν πρόθεση των ήταν να διατυπώσουν μέσω 
αυτής την έννοια περί επενέργειας του Αγίου Πνεύμα­
τος, απέφυγαν να χρησιμοποιήσουν τη γραφική βι-
βλικήν εικόνα της περιστεράς, ως παρουσίας του 
Αγίου Πνεύματος «σωματικω εϊδει», γνωστότατης από 
τη βάπτιση του Χριστού (Ματθ. 3, 16· Μα ρ κ. 1, 10· 
Λουκ. 3, 22· Ιω. 1, 32)· παραστατικής μορφής ούτε 
καν συμβολικής, αλλά βιβλικώς πραγματικής, σαφούς 
και εύγλωττης, εικονιστέας και απαλλαγμένης από τη 
σκοτεινότητα της αλληγορίας. Αξιοπρόσεκτο είναι 
επίσης το ότι η γυναικεία αυτή μορφή και στα δύο 
ανάγλυφα (Εικ. 1 και 8) παριστάνεται με το χέρι σε 
χειρονομία —αυτοκρατορικής— προσλαλιάς, όμοια 
προς του Χριστού της Επί του Όρους Ομιλίας, δια­
κριτικό γνώρισμα που τη διαχωρίζει εννοιολογικώς 

από την αλληγορία της Εκκλησίας, με την απλούστε­
ρη χειρονομία, της σαρκοφάγου του Καπιτωλίου (Εικ. 
8, δεξιά). Χαρακτηριστικό επίσης είναι το ότι η σε 
εικονογραφική σχέση προς τον διδάσκοντα Χριστό 
γυναικεία μορφή, στην ίδια σαρκοφάγο, εικονίζεται 
να κρατεί ειλητάριο, λεπτομέρεια που σημαίνει, νομί­
ζω, ότι ούτε η από μέρος της χειρονομία προσλαλιάς, 
χειρονομία εξουσίας, ούτε το ειλητάριο που κρατεί, 
σχετίζονται εικονογραφικώς προς τον παρακαθήμενο 
Χριστό. Μολονότι, λοιπόν, τελεί σε εικονογραφική 
συνάφεια προς τον Χριστό, πρέπει εν τούτοις η γυναι­
κεία αυτή μορφή να εννοηθεί ότι αποτείνεται, όπως 
και ο Χριστός, στα πλήθη, αλλ' ως πρόσωπο άλλο· 
εννοώ ως άλλη μορφή του Χριστού. Νομίζω ότι απο­
δίδει την έννοια περί του Χριστού ως Σοφίας, ως «Αυ-
τοσοφίας» (Ωριγ., Εις το Ευαγγ. Ιω. II, 32, 18 (PG 
XXXII 18, 347 [CGLS])· και ότι υπό την αλληγορία 
του φιλοσόφου ή του διδασκάλου αποδίδεται προφα­
νώς η θεολογική έννοια περί του Χριστού ως του Λό­
γου του Θεού. 

Η ερμηνεία αυτή της παράστασης του Χριστού ως φι­
λοσόφου με συμπαριστάμενη Μούσα, ως δύο αλληγο­
ριών του Χριστού, αφ' ενός ως Λόγου του Θεού και 
αφ' ετέρου ως Σοφίας του Θεού, όπως προέκυψεν από 
την ανάλυση που επιχειρείται εδώ, δεν είναι τολμηρή, 
γιατί η εικαστική αυτή δυάδα απαντάται ήδη ως θεο­
λογική σύλληψη στον Ωριγένη (Ωριγ., Εις το Ευαγγ. 
Ιω. Π, 4 [PG 7, 56, CGLS]: τη επιφάνεια της παρου­
σίας Χρίστου, Σοφίας καί Λόγου νοουμένου). Είναι 
όμως γνωστή και έξω από την επίσημην εκκλησία, 
μεταξύ των γνωστικών. Υπό την θεολογικήν αντίληψη 
της εκκλησίας η δυάδα Λόγος του Θεού και Σοφία του 
Θεού συνιστά θεολογική διατύπωση των ιδιοτήτων 
ενός από τα πρόσωπα της χριστιανικής θεϊκής ενότη­
τας. Μεταξύ των γνωστικών παραπλήσια δυάδα εννο­
είται ως συζυγική ένωση δύο προσώπων διαφορετικού 
γένους —αρσενικού (ο Υιός του Ανθρώπου) και θηλυ­
κού (η Σοφία)— σε ενιαία ανδρόγυνη υπόσταση με 
απόρροια την ομοίως ανδρόγυνη μονάδα του/ της Σω-
τήρα-Σοφίας Πανγενέτειρας ( Ε ύ γ ν ω σ τ ο ς ο Μακά­
ρ ι ο ς [Κοπτικά γνωστικά κείμενα του Ναγ Χαμμαδί], 
81, 22-23 και 82, 1-5 [Σ. Αγουρίδης]). 
Με την εικονογραφικήν αναλυτική διατύπωση και αλ-
ληγορικώς, μέσω μορφών από την ελληνιστική τέχνη, 
οι κατασκευαστές των ανάγλυφων του Μουσείου των 
Θερμών (Εικ. 1 και 3) θέλησαν να ερμηνεύσουν την 
επί του 'Ορους Ομιλία ως παρουσία του Λόγου και της 
Σοφίας του Θεού. Ό μ ο ι α αντίληψη απαντάται αργό­
τερα στον Ιωάννη Χρυσόστομο με το να θεωρεί ότι η 
επί του Όρους Ομιλία (Ματθ. 5, 1-7, 29), όπου συ­
μπυκνώνεται ο χριστιανικός -κανόνας συμπεριφοράς 
των ανθρώπων μεταξύ των, συνιστά τη χριστιανική 

126 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

φιλοσοφία ( Χ ρ υ σ ό σ τ . , Εις Ματθ. Ομιλ. 15, 1: περιή-
γεν ... εν ορει και μάλιστα, όταν φιλοσοφείν δέη). Η 
φιλοσοφία εννοείται ήδη ως ηθική, ο χριστιανικός δε 
κανόνας βίου, που από τους χριστιανούς της Ρώμης 
εννοείται ως σοφία, από τον Αντιοχειανό Ιωάννη, με 
την ελληνική του παιδεία, εννοείται ως η ύψιστη φι­
λοσοφία. 
Η Επί του Όρους Ομιλία και τα θαύματα, που παρι­
στάνονται στα ανάγλυφα του Αβεντίνου (Εικ. 1 και 3), 
ιστορούνται στο Ευαγγέλιο του Ματθαίου, ευαγγέλιο 
της ελπίδας των φτωχών και των καταπονημένων στη 
ζωή. Αποκομίζεται έτσι η εντύπωση ότι εκείνος που 
συνέλαβε τη θεολογία του Παύλου και της έδωσε, σ ' 
ένα από τα μαρμαρογλυφεία της Ρώμης, εικονογραφι­
κή διατύπωση με τα ανάγλυφα του Αβεντίνου, όπως 
την αναλύσαμε, ήταν κάποιος από τους λογίους της 
χριστιανικής κοινότητας των πληβείων της Ρώμης· 
και φαίνεται ότι, με όσα σε εικαστική γλώσσα παρου­
σιάζει, εκθέτει είδος απολογίας υπέρ του χριστιανι­
σμού. Θυμίζω ότι τα εν λόγω ανάγλυφα χρονολογού­
νται στα χρόνια της Τετραρχίας, μέσα στα οποία 
εντάσσεται και ο τελευταίος, μικρής διάρκειας, αλλ' 
αμείλικτος, διωγμός κατά της εκκλησίας (303-305) επί 
Διοκλητιανού, λίγο πριν από την έκδοση των διαταγ­
μάτων της Νικομήδειας (311, από τον Γαλέριο) και του 
Μιλάνου (τα Μεδιόλανα) (313, από τους Μεγάλο Κων­
σταντίνο και Λικίνιο), με τα οποία αναγνωρίσθηκε 
στη χριστιανική λατρεία η ιδιότητα ελεύθερης θρη­
σκείας σε όλη την επικράτεια της ρωμαϊκής αυτοκρα­
τορίας. 

Β. ΕΛΛΗΝΙΣΤΙΚΗ-ΥΣΤΕΡΟΡΩΜΑΤΚΗ ΑΝΑΤΟΛΗ 

Η εικονογραφική απόδοση του Χριστού ως της Θείας 
Σοφίας, μέσω του θέματος του «μουσικού ανδρός» (βλ. 
ανωτ., σ. 122), απαντάται μόνο στη Ρώμη και μόνον κα­
τά την εποχή περίπου της στροφής της κρατικής πολι­
τικής απέναντι της εκκλησίας με την παροχή ελευθε­
ρίας στΌ να τελεί τα της λατρείας της. Στην ελληνι-
στικήν Ανατολή, όπου ο αγώνας κατά της ειδωλολα-
τρείας διεξήχθη από μέρος των χριστιανών λογίων με 
θέμα κυρίως την ανεικονικότητα της θεότητας, φαίνε­
ται να μη δόθηκαν πολλές ευκαιρίες στο πλήρωμα της 
εκκλησίας να διατυπώσει τη θεολογία του με τα μέσα 
της παραστατικής τέχνης, τουλάχιστον ως στην επο­
χή που τα θεολογικά ενδιαφέροντα έγιναν περισσότε-
ρον ιστορικά- αλλ' ίσως υπήρξε και στην Ανατολή 
αλληγορία του Χριστού σε τύπο Μούσας. Συνάγεται 
δε τούτο από τη μικρογραφία του ευαγγελιστή Μάρ­
κου στον πορφυρό κώδικα του Ροσσάνο (στην Καλαυ-
ρία), φ. 121 (Εικ. 9), όπου παριστάνονται ο ευαγγελι­
στής να γράφει και η γυναικεία αλληγορία —με φω­
τοστέφανο— όρθια εμπρός από το αναλόγιο να επιθέ-

Εικ. 8. Ο Χριστός ως θαυματουργός, διδάσκαλος - σωτήρας 
μέσω της εκκλησίας. Ρώμη, σαρκοφάγος του Μουσείου του 
Καπιτωλίου αριθ. 70. (Φωτ. του Γερμ.Αρχαιολ. Ινστιτούτου). 

τει το δεξιό της χέρι επάνω στο ειλητάριο. Εδώ, με τα 
αρχαία εικονογραφικά σύμβολα —του «μουσικού αν­
δρός» και της παριστάμενης Μούσας— νομίζω ότι δεν 
αποδίδεται η έννοια της έμπνευσης (από το Άγιον 
Πνεύμα)· η χειρονομία της γυναικείας αλληγορίας εν­
νοείται μάλλον ως επιβεβαίωση της αλήθειας του κει­
μένου, ότι δηλαδή συνιστά τη Σοφία του Θεού. Νεότε­
ρες έρευνες, ίσως όχι πολύ πειστικές, κατεβάζουν τον 
κώδικα στα μέσα του 5ου αι. το αργότερον και θεω­
ρούν ως τόπο καταγωγής του την Καισαρεία της Πα­
λαιστίνης. Σε σερβικές εκκλησίες του Μου αι. —της 
Θεοτόκου Οδηγήτριας του Πατριαρχείου του Πεκίου. 
(Pec), του Αγίου Νικήτα και στο Στάρο Ναγορίτσινο)— 
απαντούν, στα σφαιρικά των τρίγωνα, παραστάσεις 
ευαγγελιστών να εμπνέονται από άγγελο ή να ίπταται 
προς ευαγγελιστή άγγελος, σαφώς ως απεικόνιση του 
Αγίου Πνεύματος, όπως ρητώς αναγράφεται σε επεξή­
γηση απεικόνισης του Δαβίδ, ως συγγραφέως, στο 
Σερβικό Ψαλτήριο του Μονάχου (Cod. Sav.4, 6.7ν). 
Στο τελευταίο τούτο παράδειγμα ο άγγελος αποδίδεται 
με ανδρικό ένδυμα. Αλληγορείται βεβαίως η θεοπνευ-
στία. Δεν είναι όμως βέβαιο, τουλάχιστον ως προς 
τους ευαγγελιστές, αν η ανέλιξη αυτή προέρχεται από 
επίδραση παραδειγμάτων, που μεταφέρουν το θέμα τού­
το από την αρχαιότητα, ή από μεταφορά προτύπου, 
όπως παραδίδεται από τη μικρογραφία του Ροσσάνο-

να υποδηλώνουν δηλαδή ότι το θέμα της μικρογρα­
φίας του Ροσσάνο επιχωρίαζε κατά κάποιον τρόπο 
στη βυζαντινή ν Ανατολή. 

Στο Βυζάντιο, όπου η ελληνιστική παράδοση τέχνης 
επιζεί ανάμεσα στους αριστοκρατικούς κύκλους μέσω 
των πολυτελών χειρογράφων και μικροτεχνημάτων, το 
θέμα της εμπνεύστριας Μούσας απαντά απλώς ως 

127 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑΣ 

Εικ. 9. Ο ευαγγελιστής Μάρκος και αλληγορία της Θείας 
Σοφίας. Μικρογραφία του πορφυρού κώδικα του Ροσσάνο, 
φ. 121. (Munoz, Codex purpur. rossan., πίν. XV). 

προσωποποίηση της σοφίας, όπως π.χ. στη μικρογρα­
φία του αριστοκρατικού ψαλτηρίου της Εθνικής Βι­
βλιοθήκης του Παρισιού κωδ. 139, φ. 7ν (Εικ. 10), των 
χρόνων της λεγόμενης μακεδόνικης Αναγέννησης, με 
τον Δαβίδ ανάμεσα στις προσωποποιήσεις της Σοφίας 
και της Προφητείας. Οι προσωποποιήσεις υποδηλώ­
νουν ιδιότητες του Δαβίδ* η Σοφία πιθανώς το θεό-
πνευστο του ποιητή των Ψαλμών και η Προφητεία το 
μέσα από τους Ψαλμούς μεσσιανικό του όραμα. Στη 
μικρογραφία του ευαγγελίου του Βατικανού, Ουρμπί-
νο, ελλην. κώδ. αριθ. 2, φ. 19ν, του έτους 1122 (Εικ. 
11), όπου παριστάνεται ο Χριστός να στέφει τους αυ­
τοκράτορες Ιωάννη Β' και Αλέξιο τους Κομνηνούς, 
δεξιά και αριστερά του Χριστού υψηλά η Ελεημοσύνη 
και η Δικαιοσύνη, προσωποποιήσεις υπό τον τύπο της 
εμπνέουσας Μούσας, του υπενθυμίζουν ή τον παρακα­
λούν να υποβάλει στους αυτοκράτορες τις αρετές που 
πρέπει να διακρίνουν ένα μονάρχη. Στα ανάγλυφα του 
Αβεντίνου, προς το τέλος της αρχαιότητας, οι κατα­
σκευαστές των θεολογούν μέσω της ελληνιστικής ει­
κονογραφικής γλώσσας διατυπώνουν την έννοια περί 
του Χριστού ως της θείας Σοφίας, για να διακηρύξουν 
τη μέσα από την εκκλησία απόκτηση πνευματικής 
σταθερότητας (και κάποιας ασφάλειας μέσα από την 
αδελφότητα). Προς το τέλος των μεσοβυζαντινών χρό­
νων, σε μικρογραφίες χειρογράφων, που είχαν γραφεί 
και διακοσμηθεί για το αυτοκρατορικό παλάτι της 
Κωνσταντινούπολης, με την ίδιαν εικονογραφική 

128 

γλώσσα αρετολογούν διατυπώνουν την απαίτηση για 
χρηστή διοίκηση με σκοπό την κοινωνική σταθερότη­
τα μέσα από την κρατικήν ευταξία. 
Στην ελληνιστικήν Ανατολή η παραστατική διατύπω­
ση της έννοιας περί του Χριστού ως της Θείας Σοφίας 
θα εξακολουθήσει να εκφέρεται μέσω εικονογραφικών 
τύπων που συνδέονται με την ελληνιστική παράδοση 
αλληγορικής έκφρασης, αλλά με τον τύπο της γυναι­
κείας αλληγορίας παραλλαγμένο σε άγγελο όπως ήδη 
παρατηρήσαμε· εικονογραφικό τύπο που είναι εκχρι­
στιανισμένη επιβίωση της πτερωτής Νίκης. Για πρώ­
τη φορά απαντάται στην Αλεξάνδρεια, σε τοιχογρα­
φία σχετικώς όψιμων χρόνων της εκεί κατακόμβης του 
Καρμούζ. Η τοιχογραφία δεν διασώθηκε και είναι 
γνωστή από συνοπτική περιγραφή και σχέδιο συνο­
δευτικής επιγραφής σε δύο στίχους, από την οποία 
σαφώς διαβάζεται μόνον το τέλος: ΟΟΦΙΛ I(HZOY)C-
X(PIITO)C. Ως χρονολόγηση της έχει προταθεί το διά­
στημα από τον 6ον έως στον 8ον αιώνα. Από την περι­
γραφή δε της εν λόγω τοιχογραφίας συνάγεται δίχως 
δυσκολία ότι η αλεξανδρινή εικονογραφική παράδο­
ση απέδωσε μέσω του τύπου του αγγέλου χριστολογι-
κήν ερμηνεία του παλαιοδιαθηκικού κειμένου περί του 
θείου βρέφους, ως Αγγέλου της Μεγάλης Βουλής 
(Ησ. 9, 6. Βλ. κατωτ., σ. 137), τον οποίον ενωρίς η 
χριστιανική θεολογία είχε ταυτίσει προς την αλληγο-
ρούμενη από τον Σολομώντα σοφία του Θεού (Παροιμ. 
9, 1. Βλ. το κείμενο κατωτ., σ. 129. Πρβλ. Ιουστ. , 
Διάλ. προς Τρύφ. 61: "Οτι προ πάντων των κτισμάτων 
ό Θεός γεγέννηκε δύναμίν τίνα εξ εαυτόν λογικήν, 
ήτις και δόξα Κυρίου... καλείται, ποτέ δε Υιός, ποτέ δε 
Σοφία, ποτέ δ' "Αγγελος). Προς την ταύτιση αυτήν 
οδηγούσε η ποιητική εικόνα του κειμένου των Παροι­
μιών: πρόσκληση σε συμπόσιο, αλλά και πρόκληση 
στο να εξηγηθεί το συμπόσιο τούτο της σοφίας του 
Θεού ως αλληγορία της θείας ευχαριστίας, ιδρυμένης 
από τον Χριστό και εμπιστευμένης, ως παρακαταθή­
κης του, στην εκκλησία. Η επεξηγηματική επιγραφή 
ΟΟΦΙΑ I(HIOY)C- X(PIZTO)Cκαθιστά την παράσταση 
σαφή· ότι ο Χριστός ταυτίζεται προς τον από την Πα­
λαιά Διαθήκη προφητευόμενον Μεσσία, τον αλληγο-
ρούμενο και ως άγγελο του Θεού και Σοφία του Θεού. 
Στην κατακόμβη του Καρμούζ η υπό μορφήν αγγέλου 
παράσταση του Χριστού ως της Σοφίας του Θεού είχε 
τη θέση της σε γωνία αψιδωτής αίθουσας, ανάμεσα σε 
παραστάσεις αποστόλων, προφητών και αγίων. Στην 
αψίδα εκτεινόταν γραπτό διάζωμα με κύρια θέματα το 
—μετά από ομιλία— θαύμα του Πολλαπλασιασμού 
των Αρτων και των Ιχθύων και τον Χορτασμό των 
Πληθών (Ματθ. 14, 14-21 και 15, 32-38* Μάρκ. 8, 
1-9), σαφή υπαινιγμό της θείας ευχαριστίας (ο Χορτα­
σμός επιγράφεται: Οι τάς ευλογίας του Κ(υρίο)υ 
έσθίοντες). Απαντάται δηλαδή και στην εδώ εικονο-



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

γραφιά λίγο ως πολύ το θεολογικό νόημα που διέπει τα 
ανάγλυφα του Αβεντίνου: ότι η εκκλησία με το μυστή­
ριο της θείας ευχαριστίας συνιστά ενέργημα της σο­
φίας του Θεού- με τη διαφορά ότι στην αλεξανδρινή 
τοιχογραφία η έννοια περί της θείας σοφίας συλλαμβά­
νεται ως γεγονός της βιβλικής ιστορίας, με την ταύτι­
ση του Χριστού προς τον Μεσσία, ότι δηλαδή η εκ­
κλησία συνιστά την τελευταία φάση του σχεδίου του 
Θεού για τη μέσω του Μεσσία-Χριστού σωτηρία του 
ανθρώπου (εννοείται σωτηρία μετά την πτώση από την 
αρχέγονη παραδεισιακή ζωή). Αλλά, παραλλήλως 
προς τη συμβολική διατύπωση αυτής της έννοιας και 
σε διαφορά προς την αλληγορική διατύπωση της στο 
ανάγλυφο της Ρώμης (Εικ. 1), η απεικόνιση εδώ του 
Χριστού, ως αγγέλου, ενέχει και κάποιον εικονιστικό 
χαρακτήρα, δεδομένου ότι ο άγγελος συνιστά ύπαρξη 
τόσον άυλη όσον και αισθητή (κατά τις εμφανίσεις 
του στη γη ως εκτελεστή εντολών του Θεού). 
Κατά τους εφεξής χρόνους τα σχετικά προς τη θεία 
σοφία κείμενα της Παλαιάς Διαθήκης προσφέρουν 
έμμονη υποκίνηση προς εικονογραφικά ευρήματα. Σε 
μικρογραφία της συριακής Βίβλου της Εθνικής Βι­
βλιοθήκης του Παρισιού, κώδ. συρ. 341, φ. 118 (6ου-
7ου αι.), παριστάνονται σε στάση επισημότητας ο 
προφήτης Σολομών, η Θεοτόκος να κρατεί μέσα σε 
ελλειψοειδή δόξα (σύμβολο του ουρανού) το βρέφος 
Ιησού ως θεία υπόσταση και μια γυναικεία μορφή να 
κρατεί ευαγγέλιο και σταυρό, τα σύμβολα της διδα­
σκαλίας και του πάθους του Χριστού, αυτή ως αλλη­
γορία της Εκκλησίας (Εικ. 12). Η μικρογραφία, επι­
κεφαλής του κειμένου των Παροιμιών, εικονογραφεί 
τους πρώτους στίχους του ένατου κεφαλαίου των (Ή 
σοφία ωκοδόμησεν εαυτή οίκον και ύπείρεσεν στύ­
λους επτά' και έσφαξε τα εαυτής θύματα, εκέρασεν εις 
κρατήρα τον εαυτής οϊνον και ήτοιμάσατο τήν εαυτής 
τράπεζαν απέστειλε τους εαυτής δούλους συγκαλούσα 
μετά υψηλού κηρύγματος επί κρατήρα λέγουσα... έλ­
θετε φάγετε των εμών άρτων και πίετε οϊνον, δν έκέ-
ρασα ύμΐν απολείπετε άφροσύνην, ϊνα εις τον αιώνα 
βασιλεύσητε... και ζητήσατε φρόνησιν: Παροιμ. 9, Ι­
ό), στους οποίους οι Πατέρες της εκκλησίας αποδί­
δουν εκκλησιολογικό περιεχόμενο. Η παρουσία του 
Σολομώντος έχει τη θέση της στη σύνθεση αυτή τό­
σον ως συγγραφέα του κειμένου όσον και προφήτη 
όσων υπονοούνται με το κείμενο του- είναι ωσάν να 
υποβάλλει στον θεατή της μικρογραφίας το νόημα 
της, να εξηγεί το κείμενο, ότι δηλαδή προφητεύει τη 
σωτηρία των ανθρώπων μέσω του Μεσσία, που λέγεται 
και «παιδίον νέον» (Ησ. 9, 6, βλ. ανωτ., σ. 128) και, 
που ενανθρώπισε μέσα από την Παρθένο, δίδαξε και 
έπαθε αφήνοντας στη θέση του την Εκκλησία- και ότι, 
λοιπόν, η Εκκλησία ίδρυμα της Θείας Σοφίας και κά-

Εικ. 10. Ο προφήτης Δαβίδ ανάμεσα στις Σοφία και Προφη­
τεία. Μικρογραφία τον ψαλτηρίου της Εθν. Βιβλιοθ. Παρι­
σιού κώδ. ελλην. 139, φ. 7ν. (Φωτ. Εθν. Βιβλιοθ. Παρισιού). 

τοχος της διδασκαλίας του Χριστού για τη σωτηρία, 
την παρέχει με τη λατρευτική της πράξη συγκεφα-
λαιούμενη στη θεία ευχαριστία. 
Περίπου η ίδια σύνθεση επαναλαμβάνεται σε τοιχο­
γραφία της εκκλησίας της Δροσιανής στη Νάξο, του 
πρώτου μισού του 7ου αιώνα, αλλ' εδώ με πέντε πρό­
σωπα και σε χαλαρωμένη μεταξύ των ενότητα, γιατί 
διαμοιράζονται τα πρόσωπα σε τρία υποσύνολα σε 
ιδιαίτερο πλαίσιο. Στη Δροσιανή ως κεντρικό πρόσω­
πο, στον άξονα της σύνθεσης, είναι τοποθετημένος ο 
Χριστός, όρθιος σε υποπόδιο, να κρατεί ευαγγέλιο και 
να ευλογεί (Εικ. 13), υπό την έννοια και τον εικονο­
γραφικό τύπο του μονάρχη Παντοκράτορα* αριστερά 
του ο Σολομών και η Θεοτόκος μαζί, στραμμένοι προς 
τον Χριστό σε στάση δέησης (Εικ. 14) και δεξιά του 
Χριστού, πάλι σε κοινό πλαίσιο, στραμμένοι προς τον 
Χριστό και να δέονται, γυναικεία μορφή ντυμένη πο­
λυτελή στολή και με στέμμα στο κεφάλι, προσωπο­
ποίηση της Εκκλησίας, και μαζί της ο Ιωάννης ο Πρό­
δρομος (Εικ. 15). Η προσωποποίηση της Εκκλησίας 
επισημαινόταν από επιγραφή, από την οποία όμως 
διακρίνονται μόνον τα γράμματα [Χ]ΡΙ[ΣΤΟΥ]. Θα συ­
μπληρώσουμε: [ΝΥΜΦΗ Χ]ΡΙ[ΣΤΟΥ] (πρβλ. Περί τήν 
νύμφην έκκλησίαν: Ωριγ . , Υπόμν. εις Ιω. Ι, 24 [PG] Ι 

129 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑΣ 

24, 163 [CGCS]). Η εξήγηση της γυναικείας αυτής 
μορφής, με τη βασιλικήν ενδυμασία ως Εκκλησίας εί­
ναι, νομίζω, ασφαλής· συνάγεται από τη σύγκριση της 
προς τοιχογραφία του παρεκκλησίου XVII στο Βαουίτ 
της Αιγύπτου (6ου αι.), όπου γυναικεία μορφή με διά­
δημα στο κεφάλι επιγράφεται Η Αγία Εκκλησία, και 
από το ότι οι αγίες Κυριακή, Αικατερίνη και Ειρήνη, 
μάρτυρες, με κοινό τροπάριο ( Ή άμνάς σον, ' Ιησού), 
όπου η καθεμιά των χαρακτηρίζεται ως νύμφη του Ιη­
σού (σέ, Νυμφίε μου, ποθώ και σε ζητούσα άθλώ), πα­
ρουσιάζονται —είναι αλήθεια σε κάπως οψιμότερους 
χρόνους—ντυμένες βασιλικήν ενδυμασία. 
Η σύνθεση της Δροσιανής επαναλαμβάνει τον εικονο­
γραφικό τύπο της Δέησης, διευρυμένης εδώ με τα πρό­
σωπα του Σολομώντα και της Εκκλησίας. Η παρουσία 
του Σολομώντα οδηγεί στη σκέψη ότι η προσωποποί­
ηση της Εκκλησίας έχει τη θέση της υπό το νόημα της 
Σοφίας του Θεού, όπως στη μικρογραφία του συρια­
κού κώδικα της Εθνικής Βιβλιοθήκης του Παρισιού 
κωδ. συρ. 341 (Εικ. 12)· με τη βασιλική της όμως ενδυ­
μασία εισάγει η εδώ προσωποποίηση της Εκκλησίας 

Εικ. ILO Χριστός ανάμεσα στις Ελεημοσύνη και Δικαιο­
σύνη. Μικρογραφία τον ευαγγελίου Βιβλιοθ. Βατικανού 
κώδ. ελλην. 2, Ουρμπίνο, φ. 19ν. (Φωτ. Βιβλιοθ. Βατικανού). 

Εικ. 12. Η Θεοτόκος ανάμεσα στον Σολομώντα και στην 
Εκκλησία. Μικρογραφία της συριακής βίβλου Εθν. Βι­
βλιοθ. Παρισιού κώδ. συρ. 341, φ. 118. (Φωτ. Εθν. Βιβλ. 
Παρισιού). 

σε αποκαλυπτικό κύκλο ιδεών. Παρουσιάζεται δηλα­
δή ως η Νύμφη του Χριστού (Αποκάλ. 21, 2) και —αλ­
λιώς— η Γυναίκα του Αρνίου (Αποκάλ. 21, 9), του 
«έσφαγμένου άρνίου» (Αποκάλ. 5, 6 και 12), αλλά και 
Παντοκράτορος Χριστού και κριτού της οικουμένης 
(Αποκάλ. 1, 8, 4, 8 και 19, 15), το αίμα του οποίου οι 
πιστοί «μεταλαμβάνουν» κατά την τέλεση της θείας 
ευχαριστίας. Ως νύμφη δε και γυναίκα του «έσφαγμέ­
νου άρνίου» και Παντοκράτορος Χριστού αναδεικνύε­
ται, συνεπώς, η Εκκλησία σε βασίλισσα. Γι ' αυτό και 
παριστάνεται με πολυτελή ενδυμασία. Η παρουσία του 
Προδρόμου παραπλεύρως της Εκκλησίας ως νύμφης 
του Χριστού έχει ομοίως τη θέση της, για τον λόγο ότι 
ο Ιωάννης ο Βαπτιστής φίλος ήν τοΰ νυμφίου (Ωριγ., 
Εις Παροιμ. Σολομ. 6). Τέλος, η έννοια της δέησης 
των γύρω από τον Χριστό προσώπων προσθέτει στην 
εδώ παράσταση της Εκκλησίας το νόημα περί της 
κοινωνίας των πιστών υπό την εσχατολογικήν από­
χρωση των κατοίκων της Νέας Ιερουσαλήμ (Αποκάλ. 
21, 2). Με τη σύνθεση της Δροσιανής υποσημαίνεται 
ότι η Εκκλησία, ίδρυμα της θείας σοφίας αΐδιο, με 

130 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

σκοπό τη σωτηρία του ανθρώπου και κάτοχος του μυ­
στηρίου αυτής της σωτηρίας ( Π ρ ο κ ό π . Γαζ., Ερμη­
νεία εις τας Παροιμ. 8, 12 κ.ε.· Κλήμ. Αλεξ., Στρωμ. 
7, 5· Κύριλλ . Ι ε ρ ο σ ο λ . , Κατηχ. 18, 27), επίγειο και 
ουράνιο, ευρίσκεται σε αδιάκοπη κοινωνία με τον κρι­
τή των ανθρωπίνων πράξεων Χριστό, να δέεται μαζί με 
τη Θεοτόκο και τον Ιωάννη τον Πρόδρομο, τα δύο 
κύρια άλλα πρόσωπα του χριστιανικού μυστηρίου, 
υπέρ της σωτηρίας των ανθρώπων. Η σύνθεση της 
Δροσιανής διαμορφώθηκε με πρότυπο το θέμα της Δέ­
ησης, που ήδη αποτελούσε στοιχείο της θεματογρα­
φίας των εικόνων, ήδη και τούτων στοιχείου ενσωμα­
τωμένου τελετουργικώς στο σκηνικό της θείας λει­
τουργίας. 

Γ. ΒΥΖΑΝΤΙΝΕΣ ΑΝΑΠΛΑΣΕΙΣ 

Η έννοια περί του Χριστού ως της Θείας Σοφίας επα­
νέρχεται στα μεσοβυζαντινά χρόνια ως περιεχόμενο 
του θέματος του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό, 
όπου, δυνατό σε πνευματική επίδοση το θείο παιδί και 
πληρούμενον σοφίας (Λουκ. 2, 40), κατέπληξε τους 
εκεί διδασκάλους για τη σύνεση του και για τις απο­
κρίσεις του (Λουκ. 2, 47). 
Το αρχαιότερο, όσο μου είναι γνωστό, παράδειγμα 
παράστασης του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό 
απαντάται στη μικρογραφία του χειρογράφου της 
Εθνικής Βιβλιοθήκης του Παρισιού, με έργα του Γρη-
γορίου Ναζιανζηνού, αριθ. 510, φ. 165, όπου το θέμα 
παρουσιάζεται αναπτυγμένο σε τρία διαδοχικά επεισό­
δια (Εικ. 16). Επιγράφεται <<Ό Χριστός μέσον των 
διδασκάλων». Επάνω δεξιά παριστάνεται ο νεαρός 
Χριστός να κρατεί ειλητάριο και να βαδίζει προς τον 
ναό- στο μέσο παριστάνονται, στο εσωτερικό αψιδω­
τού χώρου με τράπεζα στο πρώτο επίπεδο —εννοείται 
το εσωτερικό ναού κατά το υπόδειγμα παλαιοχριστια­
νικής βασιλικής— και επάνω σ' αυτήν πινακίδες (τα 
ιερά κείμενα), να κάθονται σε σύνθρονο ο Χριστός 
ανάμεσα σε δύο άλλους, τους διδασκάλους (Λουκ. 2, 
46), αλλ' αυτοί χαμηλότερα και να βλέπουν προς τον 
Χριστό (να διαλέγονται)· επάνω δε αριστερά ο Χρι­
στός με τους γονείς του μετά την ανεύρεση του (η 
σειρά των επεισοδίων, πρωθύστερη —εκ δεξιών προς 
τα αριστερά—, οφείλεται σε αδέξια αντιγραφή μέσω 
ανθιβόλου). Ο μικρογράφος —ο εντολοδότης του—έ­
θεσε το θέμα τούτο ως επίτιτλο της ομιλίας του Γρη-
γορίου «Περί δόγματος και καταστάσεως επισκόπων», 
προφανώς για να εικονογραφήσει τη φράση —από την 
αρχή της ομιλίας— ποθώ την άνωτάτην φιλοσοφίαν 
( Γ ρ η γ ό ρ . Ναζ., Περί δόγμ. και καταστ. επισκ. 1: 
"Οταν ϊδω την γλωσσαλγίαν και τους καθημερινούς 
σοφούς και τους χειροτονητούς θεολόγους, ποθώ την 
άνωτάτην φιλοσοφίαν). Υπονοείται σαφώς ταύτιση 

της ανώτατης φιλοσοφίας προς το πρόσωπο του Χρι­
στού, με ερμηνευτικό βιβλικό διάμεσο την αναφορά 
στη σύνεση και στη σοφία του Χριστού, ήδη ως παι­
διού, συμφώνως προς το κείμενο Λουκ. 2, 40-52. Η 
εδώ μικρογραφία συνιστά υπαινικτικήν υπόμνηση θε­
ολογικής θέσης διατυπωμένης στο κείμενο. Επιση­
μαίνεται δε, με την προκειμένη συνυφή κειμένου και 
εικόνας, ότι η διατύπωση της θεολογικής έννοιας περί 
του Χριστού ως της Θείας Σοφίας διατυπώνεται τώρα 
εικονογραφικώς με αναδρομή στο επεισόδιο εκείνο 
της παιδικής ηλικίας του Χριστού. 
Ο μικρογράφος του Γρηγορίου Ναζιανζηνού παρισ. 
κωδ. 510 αντέγραψε το θέμα του από ιστορημένο 
ευαγγέλιο με την εικονογράφηση του αφηγηματική 
—παράθεση των επεισοδίων κατά διαδοχική σειρά και 
κατά ζώνες—, όπως εκείνο που αντιπροσωπεύεται από 
το ευαγγέλιο παρισ. Εθν. Βιβλ. ελλην. κώδ. 74, αλλά 
πλουσιότερο σε εικονογραφούμενα επεισόδια. Συγκε­
κριμένως στον παρισ. ελλην. κώδ. 74, φ. 110, το θέμα 
του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό έχει ως δευτε­
ρεύον επεισόδιο —δεξιά— μόνο την ανεύρεση του Ιη­
σού από τους γονείς του. Ο μικρογράφος παρουσιάζει 
εδώ τον Χριστό σε υψηλό βαθμιδωτό σύνθρονο και 
τους διδασκάλους, ανά τρεις, σε χαμηλά έδρανα απο­
χωρισμένα από το σύνθρονο, όπως τα έδρανα των 
κληρικών δευτέρου βαθμού σε ορισμένες από τις πα­
λαιοχριστιανικές βασιλικές· που σημαίνει ότι, καθώς 
το αρχιτεκτονικό τούτο ίκριο της σύνθεσης αναπαρι­
στάνει με περισσότερη καθαρότητα αντίστοιχες πα­
λαιοχριστιανικές λειτουργικές κατασκευές, η όλη 
σύνθεση του θέματος του Χριστού Δωδεκαετούς στον 
Ναό δεν προέρχεται από αναμνήσεις από ανάλογες 
παλαιοχριστιανικές συνθέσεις, εννοώ τον Χριστό ανά­
μεσα στους αποστόλους. Η απεικόνιση του Δωδεκαε­
τούς Χριστού ένθρονου στον άξονα της σύνθεσης 
αντιπροσωπεύει βαθμιαία υπέρβαση της αφηγηματι­
κής απεικόνισης του ιστορικού επεισοδίου —και θεο­
λογική μετάβαση— προς εμπλουτισμό του με τη θεο­
λογική ν έννοια του Χριστού-Εμμανουήλ. 
Μικρογραφία του ίδιου θέματος στο ευαγγελιστάριο 
της μονής Διονυσίου Ά θ ω , κώδ. 787, φ. 135, του έτους 
1059 (Εικ. 17), διακοσμεί, ως επίτιτλο, κανονικώς την 
ευαγγελική περικοπή Λουκ. 2, 42-52 της εορτής της 
Περιτομής του Χριστού (1ης Ιανουαρίου). Ως σύνθεση 
επαναλαμβάνει βασικώς εκείνη που παραδίδεται από 
τον παρισ. ελλην. κώδ. 74, φ. 110, με τη διαφορά ότι οι 
διδάσκαλοι, ομοίως χαμηλότερα αλλ' ανά δύο, κάθο­
νται σε ημικυκλικό σύνθρονο. Αξιοσημείωτον όμως 
είναι ότι οι γονείς, ομοίως δεξιά, αφήνονται έξω από 
το πλαίσιο που περιβάλλει το κύριο θέμα. Του επεισο­
δίου της ανεύρεσης του Χριστού από τους γονείς του ο 
διαχωρισμός από το κύριο θέμα, της συνομιλίας του με 

131 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑΣ 

τους διδασκάλους, και τούτου η ανάδειξη σε σχεδόν 
αποκλειστικό εικαστικό θέμα της μικρογραφίας ενερ­
γούν εδώ ως να προβάλλεται μέσα από αυτή μια λα­
τρευτική εικόνα- υποσημαίνει δε τούτο ότι η παρά­
σταση του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό είχεν ήδη 
αναδειχθεί σε θέμα εορταστικής εικόνας. Πράγματι, 
σε μικρογραφία του γεωργιανού συναξαρίου της Βι­
βλιοθήκης της Ακαδημίας Επιστημών της Τιφλίδας 
αριθ. Α-648, αναγόμενου στον 1 Ιον αιώνα, πιστό όμως 
αντίγραφο από βυζαντινό πρότυπο, όπου οι γονείς πα­
ραλείπονται (Εικ. 18), το θέμα επιγράφεται Μεσούσης 
της εορτής (Ιω. 7, 14) και παρουσιάζεται ως εορταστι­
κή εικόνα της Μεσοπεντηκοστής. Ως σύνθεση η μι­
κρογραφία αυτή του χειρογράφου της Τιφλίδας προήλ-
θεν από την αντικατάσταση του κεντρικού θέματος 
της Μεσοπεντηκοστής, του Χριστού σε τύπο Παντο-
κράτορος, γενειοφόρου και συχνά ένθρονου (βλ. αμέ­
σως κατωτέρω), σύνθεσης βασικώς όμοιας προς τη 
σύνθεση του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό, από 
τον, εννοιολογικώς ισοδύναμο προς τον τύπο του Πα-
ντοκράτορος, Χριστό Εμμανουήλ να κάθεται στη 
σφαίρα του κόσμου. Προς αυτήν την κατεύθυνση 
διευκόλυνε η παράσταση του Χριστού Δωδεκαετούς 
στον Ναό, με τον αγένειο Χριστό εδώ ένθρονο, τύπο 
ισοδύναμο προς τη θεολογικήν απεικόνιση του Χρι­
στού ως Εμμανουήλ. 

Η εορτή της Μεσοπεντηκοστής, την Τετάρτη τη με­
ταξύ της Κυριακής του Παραλύτου και της Κυριακής 
της Σαμαρείτιδας, αναφέρεται στην ανάμνηση της δι­
δασκαλίας του Χριστού στον ναό της εορτής μεσού­
σης (Ιω. 7, 14-30. Επικεφαλής του συναξαρίου της 
εορτής οι στίχοι: Έστώς διδάσκει της εορτής εν μέ­
σω/Χριστός Μεσσίας των διδασκάλων μέσον)' και 
αφορά αφ' ενός στον από μέρος των Ιουδαίων θαυμα­
σμό προς τον Χριστό για την παιδεία του, μολονότι 
δεν είχε διδαχθεί γράμματα, και αφ' ετέρου στην από 
μέρος του ίδιου του Χριστού ομολογία ότι είναι απε­
σταλμένος του Θεού, ότι η διδαχή του είναι από Θεού. 
Ως εορτή, κατά την οποία συνέβησαν τα περιγραφό­
μενα από τον Ιωάννη, εννοείται η ιουδαϊκή εορτή της 
Πεντηκοστής. Το ευαγγελικό κείμενο της εορτής της 
Μεσοπεντηκοστής ανήκει στη σειρά των «κατά Ιωάν-
νην» ευαγγελικών περικοπών, που διαβάζονται κατά 
τη διάρκεια του Πεντηκοσταρίου (από την Κυριακή 
της Ανάστασης ως στην Κυριακή της Πεντηκοστής). 
Η καθιέρωση δε της εορτής της Μεσοπεντηκοστής 
φαίνεται να υποκινήθηκε από την παρουσία της φρά­
σης τής εορτής μεσούσης στο κείμενο του Ιωάννη και 
να καθιερώθηκε το αργότερον από τον 7ον αιώνα. Αλ­
λά το επεισόδιο του Δωδεκαετούς Χριστού στον Ναό 
συνιστά μέρος του ευαγγελικού κειμένου (Λουκ. 2, 
2-52) της εορτής της Περιτομής (βλ. ανωτ., σ. 131), 

- / 

Εικ. 13. Ο Χριστός ανάμεσα στον Σολομώντα με τη Θεοτόκο 
και στην Εκκλησία με τον Ιωάννη τον Πρόδρομο. Τοιχο­
γραφία της εκκλησίας της Δροσιανής στη Νάξο. (Φωτ. Κα­
θηγητού Νικ. Δρανδάκη). 

είναι δε σαφές ότι η έννοια περί του Χριστού Δωδεκα­
ετούς στον Ναό συνιστά νεότερο στρώμα στην εορτή 
της Μεσοπεντηκοστής. 
Στην εκκλησιαστικήν ακολουθία της Μεσοπεντηκο­
στής περιλαμβάνεται μεταξύ των προφητικών ανα­
γνωσμάτων το Παροιμ. 9, 1-11, που επανειλημμένως 
στην ανάλυση αυτήν έχουμε απαντήσει ως σχετικό 
προς τη θεία σοφία (βλ. ανωτ., σ. 129)· και, μεταξύ των 
ύμνων, ο κανόνας του Ανδρέα Κρήτης (f740) και στι-
χηρά του μοναχού Ιωάννου του Δαμασκηνού ( |πριν 
από το 754). Εμπνευσμένα τόσον από την ευαγγελική 
περικοπή όσον και από τη σωτηριολογικήν ερμηνεία 
του κειμένου των Παροιμιών, αναφέρονται στον Χρι­
στό ως τη Σοφία του Θεού (Ναμάτων ζωοποιών τή 
εκκλησία τάς πηγάς ήνοιξας, Τής σοφίας το ύδωρ και 
τής ζωής άναβρύζων... καλείς του άρύσασθαι σωτη­
ρίας τα νάματα: Α ν δ ρ έ α ς Κ ρ ή τ η ς · Έν τω ίερω έπέ-
στης ή σοφία τον Θεού, μεσούσης τής εορτής, διδά­
σκων και έλεγχων,... Μεσούσης τής εορτής... οτι συ ει 
ή σοφία, ή κατασκευάσασα τον κόσμον: Ι ω. Δαμα­
σ κ η ν ό ς ) . Ας παρατηρηθεί ακόμη ότι ο Ανδρέας 
εγκωμιάζει τη σοφία του Χριστού παραλλήλως προς 

132 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

Εικ. 14-15. Λεπτομέρειες της Εικ. 13. 

το θαύμα του Χορτασμού με τον πολλαπλασιασμό των 
άρτων και των ιχθύων ("Αρτους εύλόγησας, ίχθύας 
έπλήθννας... και λαούς εχόρτασας άφθόνως και πηγήν 
σοφίας τοις διψώσιν έπηγγείλω)· ότι δηλαδή ακολου­
θεί πρότυπο θεολογικής διδασκαλίας, που είδαμε ν ' 
αντανακλάται στο εικονογραφικό πρόγραμμα των 
ανάγλυφων της Ρώμης (Εικ. 1 και 3) και κάπως και της 
—πλησιέστερης προς την εποχή του— κατακόμβης 
της Αλεξάνδρειας (βλ. ανωτ., σ. 128). 
Είναι θεμιτή η υπόθεση ότι κατά την εορτή της Μεσο-
πεντηκοστής προσφερόταν για προσκύνηση, το ενω-
ρίτερον ίσως μετά την εικονομαχία, εικόνα με θέμα το 
περιεχόμενο της εορτής (Ιω. 7, 14-20). Σε τοιχογραφία 
της Νέας Εκκλησίας του Τόκαλι Κιλισέ (περί τα μέσα 
του 10ου αι.), στο Γκέρεμε της Καππαδοκίας, με τον 
Χριστόν ενήλικο και ένθρονο ανάμεσα σε δύο ομίλους 
δεξιά και αριστερά του, που καθισμένοι τον ακούν, το 
θέμα επιγράφεται ορθώς ως «Μεσοπεντηκοστή», αλλά 
στην εκκλησία αυτήν ενέταξαν τη Μεσοπεντηκοστή 
ανάμεσα σε εικονογραφικό κύκλο της παιδικής ηλι­
κίας του Χριστού, όπου κανονικώς έπρεπε να έχει τη 
θέση του το θέμα του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό 

(Λ ου κ. 2, 40-47), της παιδικής ηλικίας του Χριστού. 
Γι ' αυτό και έχει παρατηρηθεί ότι η παρουσία του 
θέματος Ι ω. 7, 14-20 ανάμεσα σε επεισόδια της παιδι­
κής ηλικίας του Χριστού οφείλεται σε λάθος του ζω­
γράφου. Ως σύνθεση η καππαδοκική αυτή τοιχογρα­
φία τεκμηριώνει με σαφήνεια εικονογραφικήν υπέρ­
βαση από την ιστορικήν απόδοση —σε συνεχή σειρά 
βιβλικών επεισοδίων— του θέματος Ι ω. 7, 14-20, όπως 
παραδίδεται π.χ. από τη μικρογραφία του τετραευάγ-
γελου της Φλωρεντίας, Λαυρεντ. Βιβλ. Plut. VI 23, φ. 
183Γ, σε σύνθεση επιδεικτικής επισημότητας, ιεροπρέ-
πειας, με σκοπό την ανάδειξη του θεολογικού περιε­
χομένου του θέματος, που συνιστά και την προϋπόθε­
ση ύπαρξης της εορταστικής (λατρευτικής) εικόνας. 
Επειδή δε στη μικρογραφία της Λαυρεντ. Βιβλ. Plut. 
VI 23, φ. 183r Ο Χριστός εικονίζεται κάτω από κιβώ-
ριο, υποσημαίνεται με τούτο ότι ο μικρογράφος είχεν 
επηρεασθεί, ως προς αυτό, από εορταστική ν εικόνα 
της Μεσοπεντηκοστής. Αλλά, καθώς ήδη παρατηρή­
σαμε, τα κείμενα της εορτής της Μεσοπεντηκοστής 
φέρονται φορτισμένα με την έννοια περί της σοφίας 
του Χριστού, ωσάν ένα δεύτερο, νεότερο στρώμα εν-

133 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑ. 

Εικ. 16. Ο Χριστός Δωδεκαετής στον Ναό. Σχέδιο από τη μικρογραφία των Ομιλιών του Γρηγορίου Ναζιανζηνού της Εθν. 
Βιβλιοθ. Παρισιού κώδ. ελλην. 510, φ. 165. (Omont, Miniatures, πίν. XXXV). 

νοιών, τούτο δε σχετικό προς τα περί του Χριστού 
Δωδεκαετούς στον Ναό, έτσι, τέλος, που το εικονο­
γραφικό θέμα Λ ουκ. 2, 40-47 να παρουσιάζεται ως 
παραλλαγή του θέματος Ι ω. 7, 14-20. Μέσα από το 
θεολογικό νόημα της εορτής της Μεσοπεντηκοστής 
(Ιω. 7, 14-20) τα δύο αυτά —λίγο ως πολύ θεολογικώς 
«συνώνυμα»— εικονογραφικά θέματα χάνουν την ιστο­
ρικότητα των αυτή δε ακριβώς την υπέρβαση από την 
ιστορία στη θεολογία τεκμηριώνουν στην τοιχογρα­
φία της Νέας Εκκλησίας του Τόκαλι ο τύπος του Χρι­

στού, ως Παντοκράτορος, και η μικρογραφία του γε­
ωργιανού συναξαρίου Τιφλίδας Α-648, φ. 45ν (Εικ. 
16), όπου ο ιστορικός, ώριμος στην ηλικία Χριστός 
του επεισοδίου Ι ω. 7, 14-20 έχει αντικατασταθεί, με 
θεωρητικήν ελευθερία, από τον θεολογικό Χριστόν-
Εμμανουήλ (βλ. ανωτ., σ. 131), επίσης Παντοκράτορα, 
αλλ' εδώ αγένειο και με θρόνο του τη σφαίρα του 
κόσμου. Στο τελευταίο τούτο παράδειγμα ο τύπος αγέ­
νειου Χριστού αντιπροσωπεύει εικονογραφικές και 
θεολογικές αναμνήσεις από την ελληνιστική παράδο-

StfasÄÄS 

Εικ. 17. Ο Χριστός Δωδεκαετής στον Ναό. Μικρογραφία 
τον ευαγγελισταρίου της μονής Διονυσίου, Άθω, κώδ. 787, 
φ. 135Γ. (Φωτ. Πελακανίδης κ.ά., Θησαυροί, Α ', εικ. 252). 

Εικ. 18. Ο Χριστός Δωδεκαετής στον Ναό. Μικρογραφία του 
γεωργιανού συναξαρίου της Βιβλ. της Ακαδ. Τιφλίδας κώδ. 
Α-648, φ. 45ν. (P. Mijovic, Zograf8(1977), σ. 17 κ.ε., εικ. 1). 

134 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

ση παλαιοχριστιανικής τέχνης (πρβλ. προχείρως προς 
τον Χριστό της αψίδας τον. Αγίου Βιταλίου της Ραβέν­
νας). Αλλά η μετάβαση αυτή προϋποθέτει, ως διάμεσο, 
τον τύπο του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό (αγέ­
νειου και ένθρονου). 
Κατά τους υστεροβυζαντινούς χρόνους, εποχή με ενι-
σχυμένον τον λατρευτικό μυστικισμό, χαρακτηριστι­
κή δε για τη θεολογική της ευκινησία, με τέχνη δια­
κρινόμενη για την εικονογραφική της επινοητικότητα 
και τη δαψίλεια στην απόδοση της καλλιτεχνικής 
μορφής, τα εναλλασσόμενα θέματα, ήτοι του Χριστού 
Δωδεκαετούς στον Ναό (Λ ο υ κ. 2, 40-47) και εκείνου 
που διδάσκει τα πλήθη στον ναό της εορτής μεσούσης 
(Ιω. 7, 14-20), θεολογικώς φορτισμένα, όπως ήδη πα­
ρατηρήσαμε, με την έννοια περί του Χριστού ως της 
Σοφίας του Θεού —θυμίζω ότι αποδίδεται τώρα εικα-
στικώς μέσω του ελληνιστικού αγένειου Χριστού σε 
τύπο Παντοκράτορος, ως αλληγορίας του θεολογικού 
Εμμανουήλ-Μεσσία— προχώρησαν σε εικονογραφι­

κή συσχέτιση του τύπου τούτου Χριστού προς την 
ποιητικήν αλληγορία Παροιμ. 9, 1 κ.ε., με πυρήνα της 
τον επτάστυλο Οίκο της Σοφίας του Θεού (βλ. το κεί­
μενο ανωτ., σ. 129). Θυμίζω ακόμη ότι το κείμενο τού­
το από την Παλαιά Διαθήκη συνιστά προφητικό ανά­
γνωσμα της ακολουθίας της Μεσοπεντηκοστής (βλ. 
ανωτ., σ. 132). Η εικονογραφική συσχέτιση έγινε κατά 
το στάδιο τούτο της ιστορίας του θέματος με την εξει­
δίκευση του αρχιτεκτονικού βάθους (Εικ. 16 και 18)· 
με το να προστεθεί δηλαδή σε τούτο κατασκευή με 
επτά κίονες, που να επενεργούν κατά τρόπον εξόφθαλ­
μο ως διακριτικό γνώρισμα, είδος συμβόλου του Χρι­
στού ως του κυρίου του Οίκου της Σοφίας. Το κείμενο 
Παροιμ. 9, 1 κ.ε., με την ευχαριστιακή του αλληγορία 
(βλ. ανωτ., σ. 129), συνιστά βεβαίως και πρωτίστως 
αλληγορία του Πάθους του Χριστού, από το οποίο 
προέκυψεν η θεία ευχαριστία, με προέκταση δε και 
των δύο τούτων —του Πάθους και της επανάληψης του 
κατά τη λειτουργία με την τελετή της μυστηριακής 

Εικ. 19. Ο Χριστός ως η Θεία Σοφία στον οίκο της με τονς επτά στύλους. Τοιχογραφία στη Σοποτσάνη (Γιουγκοσλαβία). 
(Millet-Frolow, Peintures, Π, πίν. 9.3). 

135 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑΣ 

/- EttfUEHP 

<&>••>:. 

l·. 

Εικ. 20. Ο Χριστός ως η Θεία Σοφία και Μεγάλης Βουλής Άγγελος. Τοιχογραφία στην εκκλησία της Περιβλέπτου (Αγ. 
Κλήμεντος) Αχρίδας. (Millet-Froìow, Peintures, III, πίν. 13.2). 

θυσίας— την εκκλησία· αυτήν ως κάτοχο της μυστη­
ριακής δύναμης, που την παρέχει στους πιστούς 
—τους καλεσμένους στο τραπέζι της Σοφίας του Θε­
ού— με τη θεία ευχαριστία ως εγγύηση θέωσής των, 
τρυφής και απόλαυσης στον Παράδεισο ( Φ ι λ ό θ . 
Π α τ ρ ι ά ρ χ . Κωνσταντ. , Εις Παροιμ. 9, 1 Λόγος α ' , 
1 και 7, β', 5 και δ ' , 8 [Β. Ψευτόγκας]. Υπαινιγμός του 
ευχαριστιακού περιεχομένου του κειμένου Παροιμ. 9, 
1 και 3 απαντάται και στην ακολουθία της Μεγάλης 
Πέμπτης: Κ ο σ μ ά [ Μ α ϊ ο υ μ ά ] , Κανών, ωδή α'-
[Τριώδιον, Μεγάλη Πέμπτη]). 
Από τα αρχαιότερα σχετικά παραδείγματα επηρεα­
σμού του θέματος του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό 
από το κείμενο Παροιμ. 9, 1 κ.ε., τοιχογραφία (1265) 
της μονής της Αγίας Τριάδος στη Σοποτσάνη (Γιου­
γκοσλαβία) συνιστά πλούσια σύνθεση, με πρόσωπα 

περισσότερα από ό,τι συνήθως, διευθετημένη σε δύο 
ομίλους με τον Χριστό στον άξονα της σύνθεσης (Εικ. 
19). Ο Χριστός κάθεται πίσω από τραπέζι, δεξιά του ο 
ένας όμιλος με αρχιτεκτονικό βάθος καμπύλη κατα­
σκευή με επτά κίονες (η κατά κάποιον τρόπο προοπτι­
κή σχεδίαση της κρύβει έναν από τους κίονες), αρι­
στερά ο άλλος με αρχιτεκτονικό βάθος ομοίως καμπύ­
λη κατασκευή, αλλά μικρότερη, να θυμίζει την αψίδα 
εκκλησίας (στο εσωτερικό της μικρή σλαβωνική επι­
γραφή είναι άσχετη προς το θέμα· αναφέρεται σε αυ-
τοτιμωρία, τιμή στον σταυρό και πόθο προς τον Θεό). 
Με τον εικονογραφικό τούτον τρόπο η σύνθεση της 
Σοποτσάνης διατυπώνει το εκκλησιολογικό περιεχό­
μενο του θέματος· ως αλληγορίας της θείας Σοφίας, 
αυτής ως σχεδίου του Θεού για τη σωτηρία των αν­
θρώπων, όπως προφητεύεται στις Παροιμίες (9, 1 κ.ε.) 

136 



και επιτελείται από την εκκλησία, ιδρυμένη από τον 
Μεσσία Χριστό, την ενσαρκωμένη Θεία Σοφία. 
Στα χρόνια των Παλαιολόγων, χρόνια πολέμων και 
αναστατώσεων, με βιώματα ανάμεσα στην επίγεια 
φθορά και στην προσδοκία της υπερβατικής αφθαρ­
σίας και με την αναζήτηση παρηγοριάς και θάρρους 
με την καταφυγή στις ακολουθίες της εκκλησίας, ένα 
ακόμη βήμα προς εικονογραφικήν ανέλιξη της έν­
νοιας του Χριστού ως της Θείας Σοφίας συνιστά σχε­
τική σύνθεση ανάμεσα στις τοιχογραφίες της Περιβλέ­
πτου (Αγίου Κλήμεντος) στην Αχρίδα (1295). Εδώ 
(Εικ. 20), σε μια σύνθεση θεολογικότερη, παριστάνο­
νται αριστερά από το τραπέζι του Οίκου της Σοφίας με 
τους επτά κίονες, στρωμένο με σκεύη φαγητού, ο Χρι­
στός ως άγγελος —ο Μεγάλης Βουλής Άγγελος (βλ. 
ανωτ., σ. 128)— και δεξιά όμιλος από τρία πρόσωπα, 
οι καλεσμένοι, να προσέρχονται στο τραπέζι, από 
όσους έχουν φρόνηση και γνώση (Παροιμ. 9, 1 κ.ε.), ο 
πρώτος σε στάση ταπεινόφρονος σεβασμού και με 
χειρονομία που θυμίζει πρόσωπα να προσέρχονται 
προς τη θεία κοινωνία, οι επόμενοι, ωσάν να διαλέγο­
νται περί του περιεχομένου της σκηνής στην οποία 
συμμετέχουν. Η ανάκληση της μεσσιανικής εικόνας 
περί του Χριστού ως Μεγάλης Βουλής Αγγέλου αφορ-
μήθηκε προφανώς από την ακολουθία του Μεγάλου 
Αποδείπνου της Μεγάλης Τεσσαρακοστής, με την κα-
θημερινήν υπόμνηση της κατά τη σχετική ψαλμωδία: 
οτι παιδίον έγεννήθη ήμΐν... και καλείται το όνομα 
αύτοΰ Μεγάλης Βουλής "Αγγελος, ως απάντηση στην 
επίκληση απελπισίας Κύριε των Δυνάμεων μεθ' ημών 
γενοΰ, άλλον γαρ εκ σου βοηθόν εν θλίψεσιν ουκ εχο-
μεν, με επακόλουθο την επωδό Γνώτε έθνη και ήττά-
σθε, οτι μεθ' ημών ό Θεός (Ωρολόγ. το Μέγα, Ακο-
λουθ. του Μεγ. Αποδείπνου). Η επίκληση και η πίστη 
αφορούν σ' ένα Θεό, θεολογούμενο μέσα από βιβλικές 
αναφορές ως θείο παιδί και Μεγάλης Βουλής Άγγε­
λο, Εμμανουήλ και Μεσσία Χριστό (Ματθ. 1, 23 και 
Ησ. 7, 14), ως τη μοναδική δε πλέον ελπίδα. Η ενθαρ­
ρυντική επωδός υποκινούσε σε μυστικό παραλληλι­
σμό των παθών και των θλίψεων του κόσμου προς τα 
Πάθη του Χριστού, με την ελπιδοφόρα Ανάσταση του 
στο τέρμα των Παθών. Η πρωτοχριστιανική θεολογία 
και ερμηνεία των βιβλικών κειμένων είχε θεωρήσει τη 
μεσσιανικήν εικόνα περί του θείου παιδιού και του 
Μεγάλης Βουλής Αγγέλου ως προεικόνιση του Χρι­
στού, την ενσάρκωση της Θείας Σοφίας, με έργο του 
τη σωτηρία των ανθρώπων (βλ. ανωτ., σ. 128). Η εικα­
στική της απόδοση με περισσότερον έναυλη την εικο­
νογραφικήν αναφορά προς τον παλαιοδιαθηκικό ναό 
της Σοφίας του Θεού, με τους επτά στύλους, απαίτησε 
μόνον την αντικατάσταση του Δωδεκαετούς αγένειου 
Χριστού με τη γνωστή ήδη από την παλαιότερην εικο-

Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

Εικ. 21. Ο Χριστός ως Μεγάλης Βουλής Άγγελος. Τοιχο­
γραφία στη μονή της Κοίμησης της Θεοτόκου. (Br. Todic, 
Gracanica. Slikarstvo, πίν. IV). 

νογραφία μορφή του σε τύπο αγγέλου (βλ. ανωτ., σ. 
129). Η έννοια δε περί του Χριστού ως αγγέλου.της 
Θείας Σοφίας καθιστούσε περιττή πλέον την αναδρο­
μή στα περί του Χριστού Δωδεκαετούς στον Ναό 
(Λ ου κ. 2, 40-52). 
Νομίζω ότι η εικονολογική αυτή συνυφή κλείνει, ως 
προς τα βασικά, με δύο ακόμη παραδείγματα. Στην 
Γκρατσάνιτσα (1321) δεξιά και αριστερά από το τραπέ­
ζι της Σοφίας του Θεού παριστάνονται από μία κυμβα-
λίστρια (Εικ. 21), πιθανώς ως αλληγορίες της σωτη­
ρίας και της αιώνιας ευφροσύνης των φρονίμων από 
τους καλεσμένους (Παροιμ. 9, 5: "Ινα εις τον αιώνα 
βασιλεύσητε), κατά το υπόδειγμα της επίγειας τρυφής 
των οικονομικώς δυνατών. Στην εκκλησία της Θεοτό­
κου Λιέβισκας, στην Πριζρένη, ο Χριστός ως Άγγε­
λος Μεγάλης Βουλής και ως Θεία Σοφία παριστάνεται 
να προσγειώνεται κρατώντας στα χέρια του από ένα 
ειλητάριο, αφ' ενός δηλαδή την Παλαιά και αφ' ετέ­
ρου την Καινή Διαθήκη, να τις δείχνει, με το νόημα 
ότι τράπεζα της Θείας Σοφίας εννοείται η Αγία Γραφή 
(Ωριγ., Υπόμν. εις Επιστ. Προς Ρωμ. VIII 8 [PG])· και 
ότι όσα ιστορούνται στη Βίβλο είναι έργο της σοφίας 

137 



ΔΙ.ΠΑΛΛΑΣ 

Εικ. 22. Εικόνα του Χριστού ως της Σοφίας του Θεού από 
την Αγία Σοφία Θεσσαλονίκης. Αθήνα, Βυζαντινό Μουσείο 
αριθ. ΒΜ 1125/Τ 185. (Φωτ. Βυζαντινού Μουσείου). 

του Θεού για τη σωτηρία των ανθρώπων ( Φ ι λ ό θ . Πα-
τ ρ ι ά ρ χ . Κωνσταντ. , Εις Παροιμ. 9, 9, Λόγος δ ' , 2: 
Σοφία μεν ούν, ην διά τε της παλαιάς όμον καί της 
Νέας Γραφής... ενέργεια εν άγίφ πνεύματι διδομένη 
τοις άξίοις). Τα παλαιολόγειων χρόνων μνημεία, όσα 
μνημονεύθηκαν στην προκειμένην ανάλυση, όλα στη 
Γιουγκοσλαβία, προέρχονται από τον ίδιο κύκλο τέ­
χνης και αντιπροσωπεύουν, άλλα αμέσως και άλλα 
εμμέσως, την τέχνη της Θεσσαλονίκης και την τέχνη 
και τη θεολογία της Κωνσταντινούπολης. 

Δ'. ΕΠΩΝΥΜΗ ΕΙΚΟΝΑ ΚΑΙ ΑΓΙΟΛΟΓΙΚΗ ΜΕΤΑΛΛΑΓΗ 

Η καθιέρωση εκκλησιών στη Θεία Σοφία ή στη Θεία 
Δύναμη ή στην Ειρήνη της Εκκλησίας και του Κό­
σμου, αυτή χαρισμένη από τη σοφία του Θεού, συνι­
στούσε αρχικώς σύνθημα κρατικής θρησκευτικής πο­
λιτικής εκφρασμένης με θεολογικές έννοιες. Στερημέ­

νες από τις ιδιότητες προσώπων, του καθενός με τα 
ιδιαίτερα του χαρακτηριστικά, ή περιστατικών της 
ιστορίας, ειδών δηλαδή που παρέχουν τη δυνατότητα 
παραστατικής απόδοσης και που η διδασκαλία της 
εκκλησίας τα χρησιμοποιούσε και η εκκλησιαστική 
τέχνη τα επιδείκνυε ως παραδείγματα και υπομνήσεις 
προς ευσέβεια, οι έννοιες εκείνες, προσιτές μόνον με 
τον νου, δεν ήταν εύκολο ν ' αποτελέσουν εικονογρα­
φικά θέματα που ν ' αποδίδουν την επωνυμία εκκλησι­
ών αφιερωμένων σ' αυτές. Αργότερα δε, όταν, οι αρ­
χικώς αναμνηστικές απεικονίσεις ιερών προσώπων ή 
βιβλικών γεγονότων, οι ζωγραφημένες σε πίνακες 
στημένους σε χώρους των εκκλησιών, άρχισαν, κυ­
ρίως από τον 6ον αιώνα και εξής, να συνιστούν λει­
τουργικά αντικείμενα, να χρησιμοποιούνται δηλαδή 
ως εικόνες —με λατρευτικό συνακόλουθο την προ­
σφορά φωτός (με λάδι ή με κερί), την προσκύνηση των 
και τον ασπασμό—ή, με άλλα λόγια, όταν στις εκκλη­
σίες άρχισαν να προβάλλονται στην καθεμιά η εικόνα 
του επώνυμου της αγίου (μάρτυρα κτλ.) ή βιβλικού 
γεγονότος (της Γέννησης του Χριστού κ.τ.ό.) για 
προσκύνηση, δεν γνωρίζουμε αν και ποιο ήταν το ει­
κονογραφικό θέμα που ενδεχομένως χαρακτήριζε ιδιαι­
τέρως την επώνυμη εικόνα της καθεμιάς από τις εκ­
κλησίες της Κωνσταντινούπολης, τις αφιερωμένες σε 
θεολογικές έννοιες, όπως η Αγία Σοφία, η Αγία Δύνα­
μη και η Αγία Ειρήνη. 

Επί του προκειμένου είναι αξιοσημείωτο ότι στην 
Αγία Σοφία της Κωνσταντινούπολης ως εορτή επέ­
τειος της εορταζόταν όχι η Θεία Σοφία (δεν υπάρχει 
στο εκκλησιαστικό εορτολόγιο), αλλ' η ανάμνηση 
των σχετικών προς τα εγκαίνια —τα «θυρανοίξια» (22-
23 Δεκεμβρίου)— της εκκλησίας αυτής. Το ίδιο και ως 
προς την Αγία Σοφία της Θεσσαλονίκης, όπου ως η 
μεγαλύτερη εορταστική ημέρα της ήταν η Ύψωση 
του Σταυρού (14 Σεπτεμβρίου). Συνάγεται δε με πολ-
λήν πιθανότητα ως προς τις δύο αυτές εκκλησίες, την 
Αγία Σοφία της Κωνσταντινούπολης και την ομώνυμη 
της της Θεσσαλονίκης, ότι ως εικόνα επώνυμη της 
καθεμιάς των χρησίμευεν απλώς εικόνα του Χριστού, 
σε τύπο Παντοκράτορος. Ό σ ο ν αφορά στην Αγία 
Σοφία της Κωνσταντινούπολης σχετική ένδειξη προ­
σφέρεται αφ' ενός από την ψηφιδωτή παράσταση του 
Χριστού ένθρονου επάνω από τη «Βασίλειο Πύλη» 
—την επίσημην είσοδο από τον νάρθηκα στον κυρίως 
ναό—προς την πλευρά του νάρθηκα και αφ' ετέρου 
από τη μαρτυρούμενη από λειτουργικές πηγές εικόνα 
του Χριστού στην αντίστοιχη θέση (προς την πλευρά 
του κυρίως ναού)* ως προς την Αγία Σοφία δε της 
Θεσσαλονίκης από το ότι η παλαιολόγειων χρόνων 
δεσποτική της —του τέμπλου— εικόνα του Χριστού 
Παντοκράτορος, που έτυχε να έχει διασωθεί —Αθήνα, 

138 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

Βυζαντινό Μουσείο αριθ. ΒΜ 1125/Τ 185— επιγράφε­
ται I(HEOY)C - X(PIITO)C / Η CO0IA - ΤΟΥ Θ(ΕΟ)Υ 
(Εικ. 22). Τα αρχαιολογικά αυτά τεκμήρια παρά το ότι 
είναι σχετικώς όψιμα, είναι, νομίζω, έγκυρα και για 
την παλαιότερην εποχή, αναδρομικώς έως στον 7ον/ 
6ον αιώνα. 
Ο εικονογραφικός τύπος του Χριστού Παντοκράτο-
ρος, γενειοφόρου σε στάση επιδεικτικής επισημότη­
τας, αποδίδει τη μορφή του «ιστορικού» Χριστού, 
όπως δηλαδή διαμορφώθηκε από τότε που η εκκλησία, 
μετά τη νίκη και εδραίωση της, άρχισε ν ' αποκτά, ως 
προς αυτήν, ιστορικά ενδιαφέροντα (βλ. την Παρέκ­
βαση κατωτ., σ. 140 κ.ε.). Κατά τους προχωρημένους 
όμως χρόνους, που αντιπροσωπεύονται από την εικό­
να, η εννοιολογική εξειδίκευση του τύπου του Χρι­
στού Παντοκράτορος, ως της Σοφίας του Θεού, μέσω 
της επιγραφής (Εικ. 22) διαδηλώνει αναφορά προς την 
εκκλησία, της οποίας η εικόνα αποτελούσε το επώνυ­
μο σκηνικό στοιχείο. Η επιγραφή συνιστά ήδη προσ­
διοριστικό στοιχείο του παραστατικού θέματος μιας 
εικόνας, υπόμνημα περί του «είναι» της. Η χρονική 
και πνευματική απόσταση από την πρωτοχριστιανική 
κοινωνία, που, σε αντιπαράθεση προς τις αρχαίες λα­
τρείες και την αρχαία φιλοσοφία, προσπαθούσε ν ' 
αναδείξει την πίστη της ως την αληθινή φιλοσοφία 
και, καθώς προβληματιζόταν ως προς το δυνατόν της 
απεικόνισης του Χριστού (βλ. κατωτ. την Παρέκβα­
ση), για την απόδοση της θεολογικής έννοιας περί του 
Χριστού ως της Θείας Σοφίας είχε χρησιμοποιήσει 
αλληγορική διατύπωση (Εικ. 1), είναι μεγάλη. Στον 
προχωρημένο μεσαίωνα ο συγκεκαλυμμένος και αβέ­
βαιος τρόπος έκφρασης είχε παραχωρήσει τη θέση 
του στην ακρίβεια του ενεπίγραφου προσδιορισμού* 
στην παράσταση να δίνει η επιγραφή το σήμα, να εξη­
γεί και προ πάντων να καθιερώνει. Γιατί γινόταν η 
επιγραφή το μέσο, με το οποίο η ματιά βοηθούσε τη 
διάνοια «νά διαβαίνει είς τό πρωτότυπον» (Ιω. Δαμα-
σκ., Προς τους διαβάλλ. τας αγίας εικόνας 3, 16), ως 
προς τους λογίους, ή, ως προς τους άλλους, να ταυτί­
ζουν λίγο ως πολύ το παριστάνον προς το παριστανό-
μενον. 

Στο εορτολόγιο της εκκλησίας αναγράφονται υπό το 
όνομα της Αγίας Σοφίας μνήμες αγίων γυναικών, από 
τις οποίες περισσότερο γνωστή (17 Σεπτεμβρίου) είναι 
η μητέρα των τριών μαρτύρων Πίστης, Ελπίδας και 
Αγάπης, ηλικίας από δώδεκα ως εννέα ετών, που τάχα 
μαρτύρησαν στη Ρώμη επί Αδριανού, ενώ η ίδια πέθα-
νεν από τη λύπη επάνω στον τάφο των μικρών θυγατέ­
ρων της την τρίτην ημέρα από τον θάνατο των. Ο μύ­
θος για το μαρτύριο εκείνο τριών τρυφερών υπάρξεων, 
επισφραγισμένο από την άφατη μέχρι θανάτου λύπη 
της μητέρας των Σοφίας, προκλήθηκε βεβαίως από 

ϊ"*% W » * rM,x*^fmm»ii*-nk*»*0->rtr.. y*—»y -•*·,,.^-,ψ**»?*,^-

Εικ. 23. Οι προσωποποιήσεις των αρετών Πίστης, Αγάπης 
και Ελπίδας να ευλογούνται από τον Χριστόν ως τη Θεία 
Σοφία. Μικρογραφία του σιναϊτ. ελλην. κωδ. 418, φ. 283Γ. 
(Α. Grabar, CahArch 8 (1956), σ. 257, εικ. 2). 

παρερμηνευτική διεργασία σχετική προς τον στίχο Α ' 
Κορινθ. 13, 13 (Νυνί δε μένε ι πίστις, ελπίς, αγάπη, τα 
τρία ταντα- μείζων δε τούτων ή αγάπη), όπου ο Παύλος 
διατυπώνει τη θέση ως προς τις αρετές, που πρέπει ο 
χριστιανός να διαθέτει για να επιτύχει τη σωτηρία 
του- αρετές που παραχωρούνται από τον Θεό {καθώς 
και έπεγνώσθην, Α ' Κορινθ. 13, 12' Ιω. Χρυσόστ. , 
Ες Α ' Κορινθ. Ομιλ. 34, 2: ου γαρ αυτόν εγνων, άλλ ' 
αυτός με έγνώρισε, φησίν), ως ενέργεια της Θείας Σο­
φίας του και συμφώνως προς το σχέδιο του σωτηρίας 
μέσα από τη χριστιανική πίστη (Ιω. Χρυσόστ. , ό.π., 
34, 3: Και γαρ ό Θεός μυρία υπέρ του ταύτην—ενν. η 
αγάπη του προς τον άνθρωπο—ήμΐν έμφυτεϋσαι έμη-
χανήσατο). Παραστατικήν απόδοση της ερμηνείας 
αυτής συνιστά η μικρογραφία του σιναϊτικού ελλην. 
κώδ. 418, φ. 283r επιτίτλου του Ιωάννου Κλίμακος 
(Κλίμ. Παραδ. 30), όπου (Εικ. 23) ο Χριστός, η Σοφία 
του Θεού, παριστάνεται επάνω από τις προσωποποιή­
σεις των Πίστης, Αγάπης και Ελπίδας, πτερωτός, ως ο 
Μεγάλης Βουλής Άγγελος και με τα χέρια του απλω­
τά προς τα πλάγια και κάτω, ωσάν να τις υποδέχεται. 
Η μεταλλαγή του κατηγορήματος του Χριστού, ως της 
Θείας Σοφίας, σε ανθρωπωνύμιο θηλυκού γένους, της 
Αγίας Σοφίας, μητέρας των μαρτύρων Πίστης, Ελπί­
δας και Αγάπης, απαντάται από τον 5ον αιώνα, φαίνε­
ται δε να διευκολύνθηκε, ως παρερμηνεία του στίχου 
Α ' Κορινθ. 13, 12-13, από την από μέρος του Μεγάλου 

139 



ΔΙ.ΠΑΛΛΑΣ 

Κωνσταντίνου καθιέρωση της καθεδρικής εκκλησίας 
της Κωνσταντινούπολης στη Σοφία του Θεού* αλλά 
και από την ύπαρξη άλλων εκκλησιών αφιερωμένων 
ομοίως στον Χριστό ως τη Θεία Σοφία. 

ΠΑΡΕΚΒΑΣΗ 

Η ΜΟΡΦΗ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ ΩΣ ΠΑΡΑΣΤΑΤΙΚΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ 

ΤΗΣ ΑΡΧΕΓΟΝΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ 

Στα χρόνια των αγώνων της εκκλησίας κατά της ειδω-
λολατρείας τα επιχειρήματα της στηρίζονταν στη θέ­
ση ότι οι θεοί των λατρειών του ελληνορωμαϊκού κό­
σμου ήσαν μη αληθινοί, για τον απλό λόγο ότι τα 
αγάλματα των ήσαν δημιουργήματα των ανθρώπινων 
χεριών (Πράξ. 17, 24 κ.ε.), σε αντίθεση προς τον χρι­
στιανικό Θεό, πνευματικό, άυλο (Ιω. 4, 24) και, επομέ­
νως, ανεικόνιστο. Αλλ' ανέκυπτεν όμως και μια εγγε­
νής δυσκολία- ότι η άυλη χριστιανική θεότητα είχε 
και μιαν ένυλη, γήινη παρουσία, ως σαρκωμένη στο 
πρόσωπο του Χριστού, υποκείμενου, συνεπώς, σε 
απεικόνιση* η τυχόν δ ' απεικόνιση του Θεού-Χριστού 
συνιστούσε βεβαίως αντίφαση προς το κήρυγμα της 
εκκλησίας. Αλλά πρόβλημα για τους πιστούς νοητικό, 
επειδή αφορούσε στη θρησκευτική των στάση απένα­
ντι στο πρόσωπο του ίδιου του Χριστού, ως ιστορικού 
προσώπου, συνιστούσεν εξ αρχής η ίδια η φύση του 
Χριστού, με το να φέρεται ως σάρκωση του Θεού, του 
πνεύματος, ως ύπαρξη υλική μαζί και άυλη. Να τίθεται 
ως σημείο αντιλεγόμενο (Λουκ. 2, 34). 
Η λύση του προβλήματος είχε βεβαίως δοθεί ενωρίτα-
τα, ήδη από τον Παύλο (f64), με τη βιωματική απο­
στασιοποίηση από την αντίληψη περί του Χριστού ως 
ιστορικού όντος (η ιστορία προϋποθέτει απόσταση 
του υποκειμένου από το αντικείμενο θεωρίας του)· με 
την αποκατάσταση δηλαδή μιας μυθικής σχέσης του 
πιστού προς το πρόσωπο του Χριστού, μέσα σε μια 
μυθική «πραγματικότητα». Με τη βιωματικήν αυτή 
σχέση το πρόσωπο του Χριστού αποβαίνει κάτι το 
ασύλληπτο, πέρα από την αντιληπτικήν ικανότητα 
του ανθρώπου —εννοείται του μέλους της εκκλησίας. 
Γιατί η εκκλησία, ίδρυμα του Χριστού, συνιστά μια 
νέα «πραγματικότητα», μυστηριακής αναδημιουργίας 
του Κόσμου, συντελεσμένης μέσα από την ιστορία του 
Χριστού-Θεού (Β ' Κορινθ. 5, 16-17: Ei δε και έγνώκα-
μεν κατά σάρκα Χριστόν, άλλα νυν ούκέτι γινώσκο-
μεν, ώστε ει τις εν Χριστώ, καινή κτίσις). Διατύπωσεν 
έτσι ο Παύλος μια διαδικασία υπέρβασης από τον 
ιστορικό σ' ένα θεολογούμενο Χριστό. Προς τα τέλη 
του 2ου αιώνα ο αλεξανδρινός Κλήμης (πιθανώς αθη­
ναίος), για να πείσει ότι η χριστιανική θεότητα (το 
πρόσωπο του Χριστού), ως πνευματική, συνιστά ύπαρ­

ξη πέρα από την ύλη, υποστήριξεν ότι ναι μεν σωμα-
τώθηκεν ο Θεός, ως Χριστός, αλλά δίχως συγκεκριμέ­
να χαρακτηριστικά και δίχως αισθητή μορφή (Κλή μ., 
Στρωμ. III, 17: οπού γε και αυτός, ή κεφαλή της εκ­
κλησίας, εν σαρκί μεν άειδής δε —ενν. δίχως τα χαρα­
κτηριστικά που συνιστούν μια μορφή— έλήλυθεν και 
άμορφος, εις το άειδες και άσώματον της θείας αιτίας 
άποβλέπειν ημάς διδάσκων). Η θέση αυτή συνιστούσε 
θεολογική συνείδηση ευρύτερων λαϊκών στρωμάτων 
ως πολύ αργότερα (Πράξ. Ιω. [Απόκρ.] 98 [13]: Και 
ειπών ταύτα εδειξένμοι σταυρόν φωτός πεπηγμένον... 
και εν αύτώ ή ν μορφή μία και ιδέα —ενν. παράσταση, 
παρουσία— όμοία. Αυτόν δέ τον κύριον επάνω του 
σταυρού έώρων σχήμα μή έχοντα, άλλα τίνα φωνή ν 
λέγουσαν). 

Η δυσκολία ως προς το δυνατόν ή μη απεικόνισης του 
προσώπου του Χριστού δεν συνιστούσε εμπόδιο για 
την απεικόνιση άλλων ιερών προσώπων, από την Αγία 
Γραφή (της Μητέρας του Χριστού, του Ιωάννη του 
Βαπτιστή, αποστόλων) ή από τη ζωή της εκκλησίας 
(μαρτύρων)· απεικόνιση ως εκδήλωση τιμής, όπως συ­
νέβαινε στον ελληνορωμαϊκό κόσμο με την κατα­
σκευή προτομών φιλοσόφων και άλλων. Στο ελληνι­
στικό δε τούτο περιβάλλον, με την υψηλή παράδοση 
καλλιέργειας των παραστατικών τεχνών, μέσα στο 
οποίο αναπτυσσόταν η εκκλησία, η από τα ένδον ανά­
γκη των πιστών για εικαστικήν έκφραση οδήγησεν 
ωστόσον, αβιάστως, στην εξεύρεση λύσης και για την 
απεικόνιση του προσώπου του Χριστού* λύσης μέσα 
από τους τρόπους γενικότερης τάσης της εποχής προς 
μια συμβολική και αλληγορική σημαντική. Η αλλη­
γορία είχεν ήδη εισχωρήσει στη χριστιανική θεολο­
γία, ως τρόπος ερμηνείας της Γραφής, όπου ήδη ο 
Χριστός, ως ο Μεσσίας, ταυτίζεται προς το προφητευό-
μενο θείο παιδί (Ματθ. 1, 23 σε παραβολή προς Ησ. 
7, 14 και 53, 2-3) και παρουσίαζε ένα θεολογούμενο 
Χριστό, ως Παιδί-Θεό. Έ τ σ ι εντασσόταν ο Χριστός, 
ως το θείο παιδί, στον θρησκειολογικό τύπο του «Παι-
διού-Θεού», να θυμίζει το Παιδί-Διόνυσο και το Παιδί-
Δία. Σε ό,τι δε αφορούσε στη θρησκευτική συνείδηση 
του πιστού, η απεικόνιση του να ξεφεύγει έτσι από τον 
κόσμο της εμπειρίας —την απεικόνιση του ιστορικού 
Χριστού— στον κόσμο της ιδέας* στην παράσταση 
μιας θεολογούμενης ανθρώπινης μορφής, εννοούμε­
νης ως του Μεσσία. 

Η αποφυγή της αρχέγονης εκκλησίας να εικονίσει 
ιστορική σκηνή με τον Χριστό κατ' ανάγκην μη γε­
νειοφόρο, όπως π.χ. τον Χριστό βρέφος κατά τη Γέν­
νηση ή νεανία Δωδεκαετή στον Ναό, μολονότι δεν 
εδίσταζε να παραστήσει τον θεολογούμενο αγένειο 
Χριστό ως διδάσκαλο ή ως ποιμένα κατά την ευαγγε-
λικήν αλληγορία (Ιω. 10, 11), ή σε ιστορικές σκηνές, 

140 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

όπως τα θαύματα, συνιστά ένδειξη συνειδητής απο­
στροφής στο να παρασταθεί η μορφή του ιστορικού 
Χριστού. Η γέννηση του από τη Μαρία μόνον αλλη­
γορικός αποδίδεται και μάλιστα σπανιότατα, με ανα­
γωγή στην προφητεία Ησ. 7, 14 σε συσχέτιση προς το 
Ματθ. 1, 21-23 (ο Ησαΐας να δείχνει τη Μαρία καθι­
στή με το βρέφος στα γόνατα της: τοιχογραφία της 
κατακόμβης της Πρισκίλλης, αρχών 3ου αι.)· όσον δ ' 
αφορά στη σκηνή του Χριστού Δωδεκαετούς στον 
Ναό (βλ. ανωτ., σ. 131 κ.ε.) δεν υπάρχουν ασφαλή πρω­
τοχριστιανικά παραδείγματα. Ως προς τη Γέννηση του 
Χριστού είναι αξιοσημείωτο ότι και αργότερα περιο­
ρίζονται σε υπαινιγμό της, με απλή πάλι παράσταση 
της Μαρίας με το βρέφος, καθιστής επίσης αλλά με 
κάποιαν επισημότητα- ως απόδοση της αφηρημένης 
έννοιας της μητρότητας της Μαρίας, να ενεργεί ως 
υπόμνηση του γεγονότος της σάρκωσης του Θεού 
(τοιχογραφία πάλι στην κατακόμβη της Πρισκίλλης). 
Ο εικονογραφικός αυτός τύπος της Θεοτόκου θ ' απο­
τελέσει αργότερα τον πυρήνα της σύνθεσης του θέμα­
τος της Προσκύνησης των Μάγων εδώ όμως με τη 
Θεοτόκο ένθρονη και με βασιλικήν ενδυμασία, να δια­
τυπώνεται δε με τον τρόπο τούτο πάλιν όχι το ιστορι­
κό γεγονός Ματθ. 2, 1-2 και 11 καθ' αυτό, αλλ' η 
θεολογική έννοια περί του Χριστού ως βασιλέως. Με 
τη θεολογικήν όμως υπέρβαση, από την ιστορική 
πραγματικότητα προς τη θρησκευτικήν αλληγορία, η 
χριστιανική εικαστική γλώσσα αποκτούσε τη δυνατό­
τητα να γίνει όργανο διδαχής με τη διατύπωση θρη­
σκευτικών εννοιών και την παρουσίαση παραδειγμά­
των σωτηρίας, όπως εννοούσαν τα επεισόδια από την 
ιερή ιστορία, που περιγράφουν επέμβαση της θείας 
δύναμης* ανέτως πλέον και επεισόδια από την Καινή 
Διαθήκη, όπου ως σωτήρας επεμβαίνει ο Χριστός. 
Η μορφή του Χριστού, ως παιδιού ή ως αγένειου νέου, 
τοποθετημένη σε μιαν απεικόνιση θαύματος του ή άλ­
λης παρουσίας του, μετατρεπόταν σε φορέα μηνύμα­
τος, με τη συσκότιση δε αυτή της παραστατικής σαφή­
νειας ατονούσε και ο άμεσος δεσμός της μορφής αυτής 
του Χριστού προς το πραγματικό. Ό σ ο ι γνώριζαν τις 
βιβλικές αφηγήσεις αναγνώριζαν το θέμα, προχωρού­
σαν σε αναγωγή της αλληγορικής μορφής του Χρι­
στού στη βιβλική της αφετηρία, στα «πράγματα», και 
γεφύρωναν έτσι τη φαινομενικήν αντίφαση ανάμεσα 
στην αλήθεια της, στην ιστορικότητα της σκηνής, και 
στην εξωπραγματική παρουσίαση της. Όποιος έβλε­
πε π.χ. ένα σαβανωμένο νεκρό, όρθιο στη νεκρική του 
κατοικία, να τον εγγίζει ένας νέος με τη ράβδο δύνα­
μης (βλ. ανωτ., σ. 123 κ.ε.), όπως στη σαρκοφάγο αριθ. 
70 του Καπιτωλίου (Εικ. 8), κατανοούσε ότι παριστά­
νεται η Ανάσταση του Λαζάρου, που το κήρυγμα την 
αναδείκνυε ως παράδειγμα σωτηρίας και υπόσχεση 

νίκης κατά του θανάτου. Ή όποιος απαντούσε το ει­
δυλλιακό θέμα ενός παιδιού ή ενός αγένειου νέου να 
φέρνει στους ώμους του πρόβατο, να στέκει έτσι μόνος 
ή ανάμεσα σε πρόβατα, που να τον κοιτάζουν, θυμόταν 
την ευαγγελικήν αλληγορία περί του Καλού Ποιμένος, 
που τα πρόβατα ακούν τη φωνή του και τον ακολου­
θούν (Ιω. 10, 3-4), που θυσιάζεται για αυτά (Ιω. 10, 11) 
και που, όταν χάνεται κάποιο, τρέχει να το βρει και 
επιστρέφει φέρνοντας το χαίροντας στους ώμους του 
(Λ ο υ κ. 15, 4-5)· κατανοούσε ότι σημαίνεται ο Χρι­
στός που σώζει τους αμαρτωλούς. 
Οι χριστιανοί των πρώτων αιώνων αμφισβητούσαν 
την αλήθεια της γνώσης της αποκτημένης μέσα από 
την αρχαία παιδεία, με τη λογιοσύνη της και τη δια-
νοητικήν εκλέπτυνση· θεωρούσαν ότι μόνον αυτοί, με 
την πίστη των, παρά τη βαρβαρική —την ιουδαϊ­
κή—της προέλευση, αντιπροσώπευαν την αλήθεια μέ­
σα στον κόσμο. Ο Κλήμης ο Αλεξανδρινός, παρά την 
ελληνική του παιδεία, ίσως δε και την αθηναϊκή του 
καταγωγή, κατέτασσεν τον εαυτό του, ως χριστιανό, 
στους βαρβάρους ( Έπεί τοίνυν δύο είσίν ΐδέαι της 
αληθείας, τά τε ονόματα και τα πράγματα, οί μεν τα 
ονόματα λέγονσιν, τα πράγματα δε παρ ' ήμϊν εστί τοις 
βαρβάροις. Κλήμ., Στρωμ. VI, 17). Η αναφορά όμως 
προς τα πράγματα από τον Κλήμεντα, ένα λόγιο, ση­
μαίνει απλώς από μέρος του χρήση ενός αριστοτελι­
κού κοινού τόπου* γιατί η από μέρος της εκκλησια­
στικής συνείδησης στροφή προς τα πράγματα, επί του 
προκειμένου στροφή προς την ιστορία, συντελείται με 
την εδραίωση της παρουσίας της εκκλησίας στον τότε 
κόσμο. Ο ίδιος, με το να αλληγορεί, αντιθέτως, ξέφευ­
γε από τα πράγματα. 

Η πραγματική στροφή της Εκκλησίας προς την ιστο­
ρία συντελέσθηκε μετά την ανάδειξη της Παλαιστίνης 
από τον Μεγάλο Κωνσταντίνο και τη μητέρα του Ελέ- ' 
νη σε λατρευτικό κέντρο της χριστιανοσύνης* ανάδει­
ξη των Αγίων Τόπων της, όπου ο Χριστός γεννήθηκε, 
έδρασε, έπαθε και αναστήθηκε, με επί του προκειμέ­
νου κατ' εξοχήν ιερό τόπο τα Ιεροσόλυμα. Σχεδόν 
από τότε αρχίζουν και τα λιγότερο θεολογικώς ενδια­
φέροντα όσον αφορά στη μορφή του Χριστού* η επι­
θυμία δηλαδή καθορισμού της φυσιογνωμίας του με 
σταθερά προσωπογραφικά χαρακτηριστικά. Εννοώ τις 
σχετικές παραδόσεις ως προς την πιστότερη εικόνα 
του- ότι την είχεν αποκτήσει ο τοπάρχης της Έδεσ-
σας της Μεσοποταμίας Άβγαρος, με το να έχει στην 
κατοχή του το 'Αγιο Μανδήλιο, ιερό κειμήλιο να φθά­
νει ως στα χρόνια του Χριστού. Αλλά κάτω από τη 
σκιά του «ιστορικού» τύπου Χριστού εξακολούθησε 
να επιζεί, καθώς είδαμε, και ο ιδεατός —αγένειος—τύ­
πος του, γέννημα της πλατωνίζουσας θεολογικής αλ­
ληγορίας. 

141 



Δ.Ι. ΠΑΛΛΑΣ 

Μελέτες 
G o r d a n a Babic, Ο Prepolovljenu Praznika, Zograf 7 (1976), σ. 
23-27 (σερβικά με γαλλική περίληψη). 
André Graba r , Iconographie de la Sagesse divine et de la Vierge, 
CahArch 8 (1956), σ. 254-261. 
Michel van Esbroeck, Le Saint comme symbole (Sergei Hackel), 
The Byzantine Saint (University of Birmingham, Fourteenth Spring 
Symposium of Byzantine Studies), London 1981, σ. 128-140. 
Κωνστ. Κ α λ ο κ ύ ρ η ς , Οι ναοί της του Θεού Σοφίας και η καθιέ­
ρωση του χρόνου του εορτασμού τους, Γρηγόριος Παλαμάς 71 
(1988), σ. 407-420. 

Jean Meyendorf, L'iconographie de la Sagesse divine dans la tradi­
tion byzantine, CahArch 10 (1959), σ. 259-277. 
J o h n Meyendorf, Wisdom-Sophia: Contrasting Approach to a 
Complex Theme, DOP 41 (1987), σ. 391-401. 
Chr . Walter, Mid-Pentecost, Eastern Churches Review III 2 (1970), 
σ. 231-234. 
Chr . Walter, The Earliest Representation of Mid-Pentecost, Zograf 
8(1977), σ. 15-16. 
Massey H. Shepherd, Christology: A Central Problem of Early 
Christian Theology and Art στο (Kurt Weitzmann), Age of Spirituali­
ty, 1989, σ. 101-120. 
Peter Stockmeier , Christus als Gott-Mensch, Spätantike und frü­
hes Mittelalter. Ausstellung im Liebinghaus (1983-1984), σ. 191-198. 

Καθ' έκαστον μνημεία (κατά τη σειρά αναφοράς) 

Ανάγλυφα του Μουσείου Θερμών της Ρώμης αριθ. 67.507 (Εικ. 1 και 
2) και 67.506 (Εικ. 3): Fr. W. D e i c h m a n n - G. Bovini-H. Bran­
denburg, Repertorium der christl. ant. Sarkophage, I. Rom u. Ostia, 
Wiesbaden 1967, σ. 320 κ.ε., αριθ. 773a-b, πίν. 123. Βλ. ιδιαιτέρως: 
Erich Dinkier , Christus und Asklepios. Zum Christustypus der po­
lychromen Platen im Museo Nazionale Romano (= Sitzungsber. d. 
Heidelb. Akad. d. Wissensch., Philos-hist. Kl. 1980, 2), Heidelberg 
1980, όπου και η ιστορία έρευνας των. 

Κεφαλή Ασκληπιού, Αθήνα, Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο αριθ. 
Γ 263, από την Επίδαυρο (Εικ. 4): Α λ κ μ ή ν η Ν τ ά τ σ ο υ λ η - Σ τ α υ -
ρ ί δ η , Ρωμαϊκά γλυπτά από το Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, ΑΕ 
1984, σ. 165, εικ. 13ε. 
Σαρκοφάγος των Μουσών, Όστια (Εικ. 5): Sai. Re in ach, Reper­
toire de reliefs, Paris 1912, σ. 196, 3. 
Τοιχογραφίες της κατακόμβης της Βία Λατίνα Ρώμης (Εικ. 6 και 7): 
A n t o n i o F e r r u a , Le pitture della nuova catacomba di Via Latina, 
Città del Vaticano 1960, σ. 69 κ.ε., πίν. CVIII και σ. 70 κ.ε., πίν. 
CVII. Liese lot te Kotzsche-Bre i tenbruck, Die neue Katakombe 
an der Via Latina in Rom, Münster Westf. 1976, σ. 45. 
Η σαρκοφάγος του Μουσείου του Καπιτωλίου, Ρώμη, αριθ. 70 (Εικ. 
8): D e i c h m a n n - B o v i n i - B r a n d e n b u r g , Repertorium, σ. 339 κ.ε., 
αριθ. 811, πίν. 129. 

Μικρογραφία του ευαγγελίου πορφ. κώδ. του Ροσσάνο, φ. 121 (Εικ. 
9): Ant. Munoz, Codex purpureus rossanensis, Roma 1907, πίν. XV. 
Μικρογραφία του ψαλτηρίου παρισ. ελλην. κώδ. 139, φ. 7ν (Εικ. 10): 
H e n r i O m o n t , Miniatures des plus anciens manuscrits grecs de la 
Bibliothèque Nationale du Vie au XlVe siècle, Paris 1929, σ. 7 κ.ε., 
πίν. VII. Victor Lazare ν, Storia della pittura bizantina (Torino 
1967), σ. 138 κ.ε., εικ. 110. 
Μικρογραφία του ευαγγελίου της Βιβλιοθήκης του Βατικανού ελ­
λην. κώδ. 2, φ. 19ν, από το Ουρμπίνο (Εικ. 11): Cos. S t o r n a j o l o , 
Miniature delle omilie di Giacomo Monaco (cod. vat. gr. 1162) e 
dell'evangelistario greco urbinate (cod. vat. urb. gr. 2), Roma 1910, σ. 
21, πίν. 83. Lazarev, ό.π., σ. 192, εικ. 251. 
Εκκλησία της Θεοτόκου Οδηγήτριας του Πατριαρχείου του Πεκίου 

142 

(Pec): Milak Iva no vi e, Crkva Bogorodice Odigitrije u Peckij Patri-
jarsiji, Strarine Kosova i Metohije, II-III, Pristina 1963, σ. 150, εικ. 55 
και 56. Vladimir R. Pet ko vi e, La peinture serbe du moyen âge, II, 
Belgrad 1934, πίν. CVI.l. 
Αγιος Νικήτας και Στάρο Ναγορίτσινο (προχείρως)".Ρεί3Γ Milj-
kovic-Pepek, Deloto na zografite Michailo i Eytichij, Skopie 1967, 
σ. 64, εικ. 13, 3 και 13, 4. 
Ψαλτήριο σερβικό του Μονάχου cod. slav. 4, φ. 7ν. Josef Strzy-
gowski, Die Miniaturen des serbischen Psalters der königl. Hof- und 
Staatsbibliothek in München, Wien 1906, σ. 18, πίν. V.8. Der serbi­
sche Psalter, herausgegeben von Hans Belting, Wiesbaden 1978, σ. 
93 και 192. 
Τοιχογραφία της κατακόμβης του Καρμούζ: C. Wescher, Notice 
sur une catacombe chrétienne à Alexandrie (Egypte), BAChr III 
(1865), σ. 57 κ.ε. Meyendorf, CahArch 10 (1959), σ. 269. 
Μικρογραφία του παρισ. συρ. κώδ. 341, φ. 118 (Εικ. 12): Jules 
Leroy, Les manuscrits syriaques à peintures κλπ., Paris 1964, σ. 240, 
πίν. 43, 2. Meyendorf, ό.π., σ. 263, εικ. 1. 
Τοιχογραφία της εκκλησίας της Δροσιανής στη Νάξο (Εικ. 13-15): 
Νικ. Β. Δ ρ α ν δ ά κ η ς , Οι παλαιοχριστιανικές τοιχογραφίες στη 
Δροσιανή της Νάξου, Αθήνα 1988, σ. 75 κ.ε., πίν. VII και 15-18. 
Μικρογραφία του Γρηγορίου Ναζιανζηνού, Παρισ. Εθν. Βιβλιοθ. 
κώδ. ελλην. 510, φ. 165 (Εικ. 16): Σχέδιο επί τη βάσει του Omont, 
Miniatures, σ. 22, πίν. XXXV. 
Μικρογραφία του τετραευάγγελου Παρισ. Εθν. Βιβλιοθ. ελλην. 
κώδ. 74, φ. 110: Henr i Omont, Evangiles avec peintures byzantines 
du Xle siècle, II, Paris (χ.χρ.), πίν. 98. 

Μικρογραφία του ευαγγελισταρίου Άθω, μονής Διονυσίου 787, φ. 
135r (Εικ. 17): Στ. Π ε λ ε κ α ν ί δ η ς - Π. Χ ρ ή σ τ ο υ - Χ ρ . Μ α υ ρ ο -
π ο ύ λ ο υ - Τ σ ι ο ύ μ η -Σ. Καδάς, Θησαυροί του Αγίου Όρους. Ει­
κονογραφημένα χειρόγραφα, Α' , Αθήνα 1973, σ. 443, εικ. 252. 
Μικρογραφία του γεωργιανού συναξαρίου της Βιβλιοθήκης της 
Ακαδημίας της Τιφλίδας αριθ. Α-648 (Εικ. 18): G a j a n e Alibega-
§ vil i, Chudozestvennyj princip illjustrirovanija gruzinskoj rukopisnoj 
knigi XI-nacala XIII vekov, Tbilisi 1973, σ. 46-47, πίν. 22a. G. Ba­
bic, Zograf 7 (1976), σ. 23 κ.ε., εικ. 1. Pavle Mijovic, Gruzniskie 
menologii s XI po XIV vek, Zograf 8 (1977), σ. 17 κ.ε., εικ. 1. 
Μικρογραφία λαυρεντ. (Φλωρεντίας) κώδ. VI 23, φ. 183r: T a n i a 
Velmans, Le tetraévangile de la Laurentienne, Florence, Laur. VI 23, 
Paris 1971, εικ. 280. 

Τοιχογραφία της μονής της Σοποτσάνης (Εικ. 19): G. Millet-Α. 
F r o l o w , La peinture du Moyen Age en Yougoslavie, II, Paris 1957, 
πίν. 9, 3. Meyendorf, ό.π., σ. 266, εικ. 3. 
Τοιχογραφία της Περιβλέπτου Αχρίδας (Εικ. 20): Mi l le t-Frolow, 
ό.π., Ill, Paris 1962, πίν. 13, 2. Meyendorf, ό.π., σ. 270, εικ. 4. 
Τοιχογραφία της μονής της Κοίμησης της Θεοτόκου της Γκρατσά-
νιτσας (Εικ. 21): Branis lav Todic, Graéanica: Slikarstvo, Beograd, 
1988, σ. 144 κ.ε., πίν. IV. Meyendorf, ό.π., σ. 270 κ.ε., εικ. 8. 
Τοιχογραφία της εκκλησίας της Θεοτόκου της Λιέβισκας Πρισρέ-
νης: Mayendorf, ό.π., σ. 266, εικ. 4. 

Εικόνα του Βυζαντινού Μουσείου αριθ. ΒΜ 1125/Τ 185 (Εικ. 22): G. 
Α. Sot i r iou, Guide du Musée Byzantin d'Athènes, trad. Ο. Merlier, 
Athènes 1932, σ. 94, εικ. 61. M. C ( h a t z i d a k i s ) , Musée Byzantin, 
Athènes. Icônes (=Le Monde des Grands Musées, Hachette-Philipac-
chi 1968), σ. 19. K u r t W e i t z m a n n - G e o r g e Galavar i s , The 
Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai, The Illuminated Ma­
nuscripts, I, Princeton N.J. 1990, σ. 160, εικ. 650. 
Μικρογραφία του Ιωάννου Κλίμακος σιναϊτ. ελλην. κώδ. 418, φ. 
283r (Εικ. 23): G r a b a r , ό.π., σ. 257 κ.ε., εικ. 2. 
Τοιχογραφίες της κατακόμβης της Πρισκίλλης: G i u s e p p e Wil-
pert , Le pitture delle catacombe Romane, Roma 1903, πίν. 22 και 81. 



Ο ΧΡΙΣΤΟΣ ΩΣ Η ΘΕΙΑ ΣΟΦΙΑ 

D. I. Pallas 

CHRIST AS THE HOLY WISDOM 
THE ICONOGRAPHICAL FORTUNES OF A THEOLOGICAL NOTION 

1. Two reliefs from the Thermes Museum, cat. nos. 
67.507 and 67.506 (Figs 1 and 3), bear representations of 
the Miracles of Christ, the main depictions being the 
Sermon on the Mount and the Feeding of the Multitude. 
These express the Pauline doctrine that Christ is the 
Holy Wisdom and the Holy Power (I Cor. 1, 23-30). 
The figure of Christ in the Sermon of the Mount (Fig. 2) 
recreates the iconographical Zeus type with unattractive 
features. He is rendered neither as a cynic philosopher 
nor as Asklepios (Fig. 4). Neither is the female figure to 
Christ's right meant to be a Muse, on the analogy of the 
Asklepios - Hygeia model. On the other hand, the depic­
tion refers back to the meaning of wisdom, more partic­
ularly to Socrates in his dialogue with Diotima (Fig. 5), 
the female figure being an allegory for the interpretation 
of Christ as the Holy Wisdom. In an approximately 
similar manner, the motif of the philosopher with his 
pupils in the Via Latina catacomb (Fig. 7), which is 
iconologically related to Christ amongst the leading dis­
ciples (Fig. 6), is allegorised in Christ's granting the 
power of raising the dead to the apostles (Matt . 10, 1 
and 8). The theological teaching behind the iconogra­
phical subjects of the two Thermes reliefs (1 and 2) can 
also be discerned in the Capitol sarcophagus no. 70 
(Fig. 8). The allegorical image of Christ as a philosopher 
or teacher, with the characteristic adlocution gesture, 
renders the concept of Christ as the Logos of God, while 
the female figure next to Him expresses the meaning of 
Christ as the Wisdom of God with the same gesture (cf. 
Origen, Commentary on St. Matthew 10, ii: "The epi­
phany of the presence of Christ becomes manifest in the 
Wisdom and Logos"). A touch stone for this concept 
was that "concerning the man blessed by the Graces". 

2. The female figure in the illuminations of the Codex 
purp. gr. Rossan. f. 121 (Fig. 9) is given as a personifica­
tion of the Holy Wisdom of Christ. The motif of the 
inspiring Muse survived as the Holy Ghost inspirating 
Evangelists, and in aristocratic art, as in the Paris, cod. 
gr. 139, f. 7v (Fig. 10), and the Vat. cod. urb. gr. 2, f. 19v 
(Fig. 11). In the Byzantine east, the concept of Christ as 
the Holy Wisdom is depicted, within theological refer­
ences to Old Testament Christological préfigurations, 

by the figure of an angel (the Karmuz catacomb wall-
painting in Alexandria, for example). At the same time, 
the Christological image (Prov. 9, 1-6) concerning the 
House of Wisdom with the seven columns served as a 
model for the compositions depicting Biblical figures 
with a personification of the Church, for example in the 
Par. cod. syr. 341, f. 118 (Fig. 12) and the wall-paintings 
of the Drosiani church on Naxos (Figs 13-15), which 
appear within a soteriological context, namely that the 
concept of Christ as the Holy Wisdom is refined here to 
symbolise salvation through the Church. 
3. In late-Byzantine art, the concept of Christ as the 
Holy Wisdom is formulated with the depiction of the 
Presentation of Christ at the age of twelve in the Temple 
(Luke 2, 40-47, the Gospel passage of the Circumcision 
of Christ celebrated on the 1st of January), which, while 
initially an open composition, loses its narrative quality, 
as in the illumination in the Paris, gr. 510, f. 1610 (Fig. 
16), and is transformed into a closed composition in a 
devotional icon of the Feast of the Circumcision, as in 
the miniature in the Athos Dionysiou cod. 787, f. 135r 
(Fig. 17). This change contributed to the formation of 
the devotional icon of the Feast of Mid-Pentecost 
( John , 7, 14-30). This scene is similar to the eulogy on 
Christ as the Holy Wisdom given in Luke 2, 40-47, and 
to Prov. 9, 1 ff. (one of the readings of the feast day), as 
well as reflecting the inspiration for hymns sung on the 
same occasion. Iconographically, it is similar to the 
composition of the Presentation of Christ in the Tem­
ple, although Christ is now bearded. In the miniature 
illumination of Mid-Pentecost in a Georgian manu­
script in the Library of the Academy of Tbilisi (cod. 
A-648, f. 45v), Christ is shown as Emmanuel, beardless 
and upon a sphere (Fig. 18). A similar process is discer­
nable here, although we now see the theological inter­
pretation superceding the narrative function. Thus, the 
beardless and bearded Christ type can be seen to merge 
in these two initially narrative depictions. In late-Byzan­
tine times, the theological concept of the Holy Wisdom 
is accentuated in the Presentation scene with an icono­
graphie suggestion of Prov. 9, 1-6, namely the seven 
columned structure which serves as an architectural 

143 



Δ.Ι.ΠΑΛΛΑΣ 

background (Fig. 19). The narrative historical details 
(Luke 2,40-47) are totally subordinated to the theolog­
ical and more general spiritual associations drawn from 
the theological allegory in Prov. 9, 1-16, with Christ-
Wisdom shown as an angel type (cf. Fig. 3), the Angel of 
Great Counsel (Figs 20 and 21). 
4. In churches dedicated to Christ as the Holy Wisdom, 
which is not given a feast day in the ecclesiastical ca-

The hesitance which the early Church showed in por­
traying Christ, the founder of the Church, as an histori­
cal figure, betrays a sense of the incomparability this 
might involve as regards the foundational dogma of the 
incorporeal and uncircumscribable nature of God. This 
doubt was already allayed by the Pauline doctrine con­
cerning the transcendence which takes place within the 
Church from the historical Christ to a Christ who can 
be understood theologically (II Cor. 16-17). Christ be­
comes an allegorical figure of a slightly Docetist nature 

lendar, the Christ Pantocrator is simply represented on 
the church's dedicatory icon (Fig. 22). Hagia Sophia, 
honoured as the mother of the child martyrs Faith, 
Hope and Charity (Pistis, Elpis, and Agape) was created 
by a distorted interpretation of the Pauline text I Cor. 
13, 3 whose correct iconographical interpretation is giv­
en in a miniature in the Sinai gr. cod. 418, f. 283r (Fig. 
23). 

without specific personal characteristices (cf. Clem. 
Alex., Stromata, III, 17). Christologically interpreted 
texts drawn from the Old Testament, such as Isaiah 7, 
14 and 53, 2-3, in association with Matt. 1, 21-23, allow 
an allegorical depiction of Christ as a child, recalling 
ancient Pagan iconography were Zeus and Dionysos 
were depicted as sacred infants. This transcendence con­
stituted a new piece of knowledge, "barbarian" per­
haps, but the truth, higher than the learning of the an­
cients (Clem. Alex., Stromata, VI, 17). 

DIGRESSION 

THE FIGURE OF CHRIST AS A PARASTATIC PROBLEM IN THE EARLY CHURCH 

144 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

