- Publishing

AeAtiov Tng XpLotiavikng ApxatoAoyikng Etailpeiaqg

T6p. 15 (1991)

AgAtiov XAE 15 (1989-1990), MNMepiodog A'

O oupBOALOUAG TOU Kiova oTn OKNVvIj Tou
EuayyeAlopou

Hélene PAPASTAVROU

doi: 10.12681/dchae.1

BiBALoypa@pikn avagopa:

PAPASTAVROU, H. (1991). O cupBoAlopdg tou kiova otn oknvr Tou Euayyehiopou. AgAtiov tng Xplotiavikig
Apxatodoykng Etaipeiag, 15, 145-160. https://doi.org/10.12681/dchae.1039

https:/epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpooBaon: 16/01/2026 04:47:36



AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Le symbolisme de la colonne dans la scene de
I'’Annonciation

Hélene PAPASTAVROU

AeAtiov XAE 15 (1989-1990), ITepiodog A'e YeA. 145-160
AGHNA 1991

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




Helene Papastavrou

LE SYMBOLISME DE LA COLONNE
DANS LA SCENE DE L’ANNONCIATION!

Depuis I’antiquité, dans I’histoire de la civilisation, le
motif de la colonne est employé fréquemment comme
symbole politique ou religieux. On connait les exemples
de I’obélisque égyptien ou de la colonne votive de I’anti-
quité gréco-romaine. L’usage de cet élément a été 1égué
a I’art paléochrétien et de ’époque médiévale. Souvent,
son réle dans I’art du moyen age peut étre symbolique,
lorsque sa présence n’a pas une raison d’étre fonction-
nelle. Le présent travail est consacré a ’examen du sym-
bolisme de la colonne dans certaines Annonciations oc-
cidentales et byzantines. Dans ce but et dans le cadre de
la problématique que ce motif iconographique pose,
nous allons plus particuliérement évoquer la maniére
dont les textes patristiques grecs et latins ainsi que les
hymnes liturgiques ont pu influencer la création artis-
tique en Occident et & Byzance, depuis 1’époque paléo-
chrétienne.

Deux exemples byzantins ont soulevé notre probléma-
tique. Dans I’Annonciation de I’église de Péribleptos de
Mistra? (2¢éme moitié du XIVe siécle) de chaque c6té de
I’arc triomphal de I’abside, dans le fond de la composi-
tion, derriére la Vierge, on trouve une petite colonne
avec chapiteau corinthien surmontée d’un vase de fleurs
au feuillage abondant (Fig. 1). De méme, sur une porte
d’iconostase du Musée Byzantin? attribuée a I’école cré-
toise du XVe siécle, dans I’Annonciation, au premier
plan, juste d c6té du tréne de Marie, une colonne est
représentée sur laquelle prend place un vase de fleurs
dotées d’un riche feuillage (Fig. 2).

Dans ces deux oeuvres, la colonne avec le vase, n’ayant
pas un réle proprement architectural dans la composi-
tion, apparait comme un motif étrange. Cet élément
conduit d se demander s’il représente un motif icono-
graphique de valeur symbolique.

LE VASE DE FLEURS

Le vase de fleurs est un motif courant dans le sujet de
I’ Annonciation. Sa signification est bien connue?. Il est
lié aux textes scripturaires et exégétiques. Le vase est
associé au miracle de la manne relaté dans le livre de
I’Exode (X VI, 13-34). Suivant les instructions de Moise,

Aaron a déposé un vase en or rempli de manne dans le
tabernacle du témoignage. Ainsi, depuis I’époque paléo-
chrétienne le vase devient le symbole d’une des théo-
phanies prophétiques, qui préfigurent I'Incarnation et
par extension Marie et la pureté virginale. Marie est
appelée 1 ypvorjiarog otduvog, Xpictov 10 udvva 10
ovpdaviov pépovoa (le vase en or qui porte le Christ, la
manne du ciel)’, ou encore: Xaipe otduve ndyypvce
&vdov 10 pdvva pépovoa (Salut vase en or qui contiens
la manne)®. Dans un commentaire de Cyrille d’Alexan-

1. Le présent travail avait été communiqué au Congrés d’Art Byzantin
et Post-Byzantin de Christianiké Archaeologiké Etaeria, Athénes
1989, cf. H. Papastavrou, O kiovag oto 8épa tov Evayyehiopod,
Programme et résumés de communications. Par ailleurs, est faite une
bréve référence sur le méme sujet, dans notre article plus général:
Contribution a I’étude des rappors artistiques entre Byzance et Venise.
Le théme de I’Annonciation, a paraitre in Cahiers Balkaniques (His-
toire de 'art), 1990.

Jexprime mes remerciements a Mgr. A. Niero, a4 Venise, pour ses
conseils précieux sur le plan théologique. Mes remerciements vont
également & Mmes M. Acheimastou-Potamianou, Directrice du Mu-
sée Byzantin, pour les facilités de mon travail & ce musée et pour la
permission de la reproduction de la photo Fig. 2 provenant de I’ar-
chive du Musée Byzantin. D’ailleurs, ma reconnaissance va 8 Mme C.
Baltoyannis dont les suggestions ont toujours été positives & mon
travail. Plus particuliérement, sa publication: The Annunciation
under a Later Painting on the Royal Door T. 737 in the Byzantine
Museum (en grec avec résumé en anglais), AAA XVII (1984), pp.
43-73, a corroboré mon argumentation a une idée qui jusque-la restait
difficile a prouver. Enfin j’adresse mes remerciements 8 Mme D. Mou-
riki, Professeur en Histoire de I’Art a I’Ecole Polytechnique, pour sa
bienveillance de me procurer la photo provenant de I’église de Péri-
bleptos de Mistra (Fig. 1).

2. G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris 1910, pl. 116.3.
3. C. Baltoyannis, op.cit. et passim.

4. Sur ce sujet cf. Yrjo Hirn, The Sacred Shrine, Londres 1912, pp.
281-283; D. Robb, The Iconography of the Annunciation in 14th and
15th Centuries, ArtB XVIII (1936), p. 482; D. Mouriki, Ai Btfhikai
npoeikovicelg tiig [Mavayiag eig Tév tpobiiov tijg ITepipréntov 10
Mvotpd, AA 25 (1970): Mekétar, p. 218.

5. PG 97, 865B; une expression pareille se trouve dans un chant 4 la
conception d’Anne: orduve £véov 16 pdvva pépovoa, A. de Crete,
PG 97, 1312A.

6.S. Eustratiades, Theotokarion I, Chenneviéres-sur Marne, 1931,
p- 305.

145



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 1. La Vierge de I’Annonciation, détail. Péribleptos, Mi-
stra.

drie compris dans les Catenae a propos de I’Exode, la
manne représente un type du Christ, ce qui indirecte-
ment implique que le vase se refére 4 Marie’. Dans l'i-
conographie, il se trouve souvent dans les mains de
Moise ou de Aaron, ou alors, dans le contexte de la
représentation du tabernacle du témoignage, il se rap-
proche de la Vierge a I’Enfant3.

Dans la scéne de I’Annonciation, le vase apparait régu-
lierement empli de fleurs et c’est un motif commun aussi
bien en Occident qu’d Byzance. Déja au Xe siécle, il
apparait dans un synaxaire copte (Morgan Library) et
dans un manuscrit de Salzburg®. Comme il a été
montré!?, les plantes, ’arbre ou le jardin a c6té d’autres
images du printemps sont des métaphores, la plupart du
temps puisées dans la Bible, qui ont été par excellence
utilisées par les auteurs byzantins pour commenter la
féte printaniére de I’Annonciation. Dans la prophétie
d’Isaie (11, 1) p. ex., on mentionne le baton fleuri. Le
Cantique (2, 2) cite de méme la fleur des champs, le lys
ou le jardin clos. Ces métaphores qui représentaient un
répertoire dans lequel les loueurs de Marie puisaient
constamment ont influencé les imagiers dans leur choix
de motifs iconographiques. Ainsi les fleurs dans le vase
font allusion a ces images printaniéres associées a Marie
et a la féte méme de I’Annonciation.

146

LA COLONNE DANS LA LITTERATURE SCRIPTURAIRE ET
PATRISTIQUE

Si dans la scéne de I’Annonciation le motif du vase et
des fleurs est courant, la colonne représente un élément
étrange. Afin de comprendre son réle nous nous propo-
sons de faire une investigation rapide sur la notion de la
colonne dans les textes scripturaires et patristiques et,
ensuite, d’évoquer certains exemples en matiere artis-
tique qui illustrent sa fonction en tant que symbole.
Dans certains textes de I’Ancien Testament la colonne a
une signification cosmologique. Dans le cadre d’une é-
piphanie divine il y est dit que Dieu fait trembler les
fondements de la terre ou du ciel qui originellement ont
été créés par Lui-méme!l. Dans ces cas, fondement ou
colonne (otdlog, Bsuédiov, orepéwua) sont des termes
synonymes!2. L’image qui est sous-entendue est celle
d’une maison construite par Dieu, image qui a I’époque
paléochrétienne a été appliquée en Orient a ’église. Par
ailleurs, la méme idée se retrouve lorsqu’il s’agit du réle
de la sagesse en tant que médiatrice de la création qui
“place son tréne sur une colonne de nuage”!?. Dans un
autre passage il est écrit de méme que la sagesse a con-
struit sa maison sur sept colonnes!'4. Egalement, la co-
lonne de nuage ou de feu est ou bien un signe de la
présence de Dieu qui montre le chemin a suivre!® ou
alors, une désignation de Sa présence dans le contexte
des idées relatives au culte de Dieu et au tabernacle'®.
Chez Jérémie la “columna ferrea”, d’aprés I’exégése
chrétienne!’, se refére a I’Eglise.

Dans la littérature patristique, pour sa part, ’élément de
la colonne est chargé de sens et de rapprochements,
parmi lesquels quelques-uns nous aideront & appuyer
nos arguments. Les textes exégétiques du moyen 4ge,
bien sir, utilisent abondamment des citations bibliques
et font un grand usage de la métaphore de la colonne.
Les Péres de I’Eglise orientale par la colonne symboli-
sent tant6t le Christ, comme Origéne!8, tant6t I’Eglise!®
ou I’Evangile?, tantét les apdtres?!, les saints?? ou les
archevéques??. D’autre part, parmi les théologiens lat-
ins, Saint Grégoire le Grand?* écrit que les colonnes du
ciel sont les grands prédicateurs de I’Eglise ou des égli-
ses-lieux de culte chrétiens. Pour Raban Maur? les co-
lonnes sont les apdtres, les prédicateurs, mais aussi le
progrés de la foi et la conduite de la vie suivant I’esprit
chrétien. Il affirme également que les colonnes signifient
les actions du Christ?, ses vertus?’, ou bien encore, le
Christ Lui-méme?8. Alcuin compare les colonnes aux
sept dons du Saint-Esprit?®. Comme la Sagesse a con-
struit sa maison sur sept colonnes (Prov. 9, 1), le Christ
a renforcé sa maison, ’Eglise, avec les sept dons du
Saint-Esprit. Alain de Lille?0, d’autre part, compare la



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L’ANNONCIATION

Fig. 2. L’Annonciation sur la porte d’iconostase no. T. 737 du
Musée Byzantin.

Sagesse a la sainte Vierge qui possédait les quatre vertus
cardinales de sagesse, de tempérance, de force et de jus-
tice et les trois vertus divines de foi, d’espoir et d’amour.
La description de ’abbé Suger3! de I’église de Saint-De-
nis met bien en évidence que les colonnes représentent
les douze apétres et les prophétes, alors que le Christ
Lui-méme est la pierre angulaire, métaphore qui revient
maintes fois dans les textes patristiques. L’abbé Gibert32
de Sainte-Marie a Novigento (1104) écrit: “Christ qui
¢était Lui-méme une colonne crée les prototypes de la
rectitude et de la force”. Saint Bruno?? dit que la nature
humaine du Christ est appelée colonne, car le support
de notre foi est fort comme une colonne. Enfin, pour le

7. Ce commentaire a été compris parmi les Catenae a ’Exode, cf. N.
Théotokes, Zerpd Evdg xai mevtrikovta dropvnuatot@v elg TV
*Oxktdtevyov kal 1d t@v Bacikeidv, Aewyia 1772-1773, 1, 741; cf.
Mouriki, op.cit., p. 220, note 10.

8. Mouriki, op.cit. et passim.

9. Robb, op.cit., p. 482.

10. H. Maguire, Art and Eloquence in Byzantium, Princeton 1981,
pp. 42 sq.

11. Grande Lessico del Nuovo Testamento, XII, 1393.

12. I. Tim. 3, 15; Job 9, 6; 38, 6 ; 26, 11.

13. Sap. 24, 4: &y év bynlois kateokrjvwoa kai 6 Bpdvog pov év
oTUAY VEQEATIG.

14. Prov. 9,1: “H cogia gdxodounocev éautij olkov kai énijpeice oTU-
Aovg éntd.

15. Ex. 14, 19. 24; 19.9; Num. 14, 14; Neem. 9, 12.19; Sap. 18, 3.
16. Num. 12, 5; Deut. 31, 15; ps. 98, 7.

17. Jer. 1, 18: Ego quippe dede te hodie in civitam munitam et in
columnam ferream et in murum aureum, super omnem terram.

18. Origenes, Comentari in Joannes, PG 14, 740B: xdv te otiiog
éne1dn) avtdg éoniv Edpainua tii¢ dAnbeiag... kdv te otdAog, dia 10
pwtevov tol nupds; Epiphanius Constantensis, Adversus hae-
reses, PG 42, 256D.

19. Theodorus Mopsuestenus, Epistolae Beati Pauli, I ad Timo-
theum, 3:15, PG 66, 941C: ZtdAov abrijv kai édpaioua tric dAnbeiag
ékdAeoev, d¢ dv év avtij thic dAnbeiag tjv olotactv éyovong...
ékkAnoiav T@dv nEmoTEVKSTOV TOV oUAAOYOV mpoonydpevoe. Tov-
toig Epn otblov tiic aAnbeiag. éni yap tiic nétpag énnpeiouévor...
Siauévouot... Sid TV mPayudToVv KnpovTTovieS TV TdV Soyudtov
dA1Beav.

20. Irenaeos Lugdunensis, PG 7, 885A.

21. Cyrillus Alexandrinus, De adoratione in spiritu et veritate,
PG 68, 133.

22. Gregorius Nyssenus, De vita Mosis, PG 44, 385A: tovg Umn-
pétag Tob Beiov pvatnpiov, olg kal atiAovg Tii¢ éEkkAnoias katovo-
udlet drootérovs kai SibackdAovg kai mpoertag... o yap puévov
ITétpog kai ’lodvvns kai IdkwPog otodot tij¢ “ExxAnaoiag eioiv...
dAAa mdvteg of 6t Eautdv Tijv éxkAnoiav épeidovreg.

23. Basilius Caesarensis Cappadociae, Epistulae, PG 32,908C.
24. Saint Grégoire le Grand, Moralium libri, Liber XVII, caput
XXIV beati Job; ph. LXXVI: 30.

25. Rabanus Maurus, Allegoriae in sacram scripturam, PL CXII:
899-900. Per ‘colomnas’ apostoli, ut in Paulo: ‘Jacobus et Cephas et
Joannes, qui videbantur columnae esse’, quod illi et caeteri apostoli
Ecclesian sustentant. Per ‘columnam praedicatores, ut in Exodo: ‘Fa-
cies columnas viginti, cum totidem basicus’, id est, constitues praedi-
catores sanctos, qui utrumque testamentum intelligentes prophetarum
doctrinis initiantur. Per ‘columnas’ Scripturae sacrae, ut in Cantico:
‘Columnas ejus fecit argenteas’, quod scripturas in sancta Ecclesia
fecit noster pacificus Chrstus intellectum daturas. Per ‘columnam’
rectituto fidei et strenuitas vitae, ut in libris Regum : ‘Statuit duas
columnas in introitu templi, quod celestis patriae introitum introire
nequimus, nisi et recte credamus, et sancte vivamus.

26. Idem, op.cit.: Per columnas actiones Christi ut in Cantico: ‘Cru-
ra ejus sicut columnae marmoreae’ quod actiones Christi et rectae
sunt et fortes.

27. Idem, op.cit., PL CXII: 900: Per columnas internae virtutes men-
tis ut in Psalmis: ‘Ego confirmavi columnas ejus (Liber Psalmorum
LXXIX, 4)’ Id est ego roboravi internas virtutes ejus.

28. Idem, op.cit., PL XCII: 899: Columna est divinitas Christi...
Columna humanitas Christi...

29. Alcuin, Epistole, epistola CCIII, PL C: 477.

30. PL CCX: 262.

31. Suger, Libellus de consecratione ecclesiae sancti Dionysii et tras-
latione corporum sancti Dionysii ac sociorum ejus; cité par E. Pa-
nowski, Abbot Suger on the Abbey Church of Saint Denis and its
Art and Treasures, Princeton, New Jersey 1946, pp. 104-105.

32. Gibertus, Gesta Dei per francos, Liber VIII, caput V, PL CLVI:
810: Christus ipse columna rectitudinis ac fortitudinis inspiravit e-
xempla.

33. Saint-Bruno, Expositio in Psalmos, psalmus XCVIII, PL CLII:
1157 : Convenienter etiam humanitas columna dicitur eo quod admo-
dum columnae firmissimum sit fidei nostrae sustentaculum.

147



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 3. Composition sur verre. Musée Vatican.

moine benedictin Candidus3, & propos de Eigil qui a
construit I’église de Fulda, le Christ est la fondation et la
colonne de cette église et celle-ci restera immobile pour
toujours grace au pouvoir de sa majesté perpetuelle.

Ces textes ont sans doute servi a I’inspiration artistique
des les premiers siécles chrétiens, puisque la premiére
référence a la colonne est faite dés le Nouveau Testa-
ment (I Tim. 3: 15;1 Cor. II1,9-17; II Cor. V 1-5; Eph.
II, 20-21; Gal. II, 9). Ainsi, comme il sera évoqué a la
suite de cette étude, nombreux exemples paléochrétiens
et du moyen 4ge témoignent d’un rapport étroit entre le
motif de la colonne dans I’art et dans la littérature.

LA COLONNE DANS L'ART PALEOCHRETIEN ET DU MOYEN
AGE OCCIDENTAL

Une série de représentations sur verre d’époque pale-
“ochrétienne faisant partie de la collection de la Biblio-
théque Vaticane représente le Christ imberbe en tunique
et pallium avec un couple marié. Au dessus de la téte de
chaque époux le Seigneur tient une couronne (Figs. 3,
4) Sur d’autres exemples, le Christ est représenté entre
Pierre et Paul en tenant une couronne au dessus de la
téte de chacun d’eux®. Dans des compositions simi-
laires®” a la place de I'image du Christ, on voit une
colonne surmontée par Son monogramme £. Ainsi, sur
un autre verre deux apétres, qu’une inscription désigne:

148

Fig. 4. Composition sur verre. Musée Vatican.

PETRUS PAULUS, sont représentés frontalement; une
colonne est placée entre eux deux. Au dessus d’elle est
placé un médaillon dans lequel est inscrit le mono-
gramme du Christ3%. Dans ces exemples il est clair que
I'image du Christ méme est remplacée par la présence de
la colonne, ce qui montre la valeur symbolique dont ce
motif est investi.

Ce fait est explicite dans une autre oeuvre paléochré-
tienne. Il s’agit d’un sarcophage provenant de Saint-
Ambroise de Milan* (Fig. 5). Dans la scéne de la face
postérieure, le Christ apparait entouré de ses apdtres. A
ses pieds se dresse ’Agneau entre les deux defunts pros-
ternés. Le groupe central du Christ et des Princes des
ap6tres semble encadré a la partie supérieure, par les
¢léments d’une architecture qui rappelle un portique.
Tandis que la téte du Christ se détache au centre de
’architrave incurvée et devant un chapiteau plus grand
que les autres, celles des deux apdétres sont situées im-
médiatement au-dessous des chapiteaux. Assis tres exac-
tement devant les colonnes qu’ils masquent, les apStres
semblent se substituer a celles-ci en leur empruntant leur
symbolisme. D’aprés les textes scripturaires et exégéti-
ques*®, la composition de cette image symbolise peut-&-
tre ’édification du temple de I’Eglise par I’enseignement
du Christ, qui en est sa pierre angulaire, et par la prédi-
cation des apdétres, qui en sont ses colonnes.

Par ailleurs, dans une enluminure du IXe siécle*!, Paris.
gr. 510, fol. 452 (Fig. 6), toute une page est occupée par



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L’ANNONCIATION

Fig. 5. Face postérieure de sarcophage. Saint-Ambroise, Mi-
lan.

Fig. 6. Cod. Paris. gr. 510, f. 452. Scénes de la vie de saint
Grégoire.

trois scénes de la vie de saint Grégoire. Dans la scéne
médiane, il s’agit de la consécration du hiérarche. Saint
Grégoire est placé au centre, debout et en orant. De
chaque c6té, deux personnages tiennent I’Evangile au
dessus de sa téte. A ’arriére, s’éléve une construction. A
gauche, un groupe de personnages témoignent de I’évé-
nement et d droite une colonne avec base et chapiteau
surmontée d’une croix limite la composition. La pré-
sence de la colonne est ici plus qu’un élément décoratif.
Une des interprétations possibles de ce motif serait qu’il
représente la qualité de saint Grégoire en tant que co-
lonne de I'orthodoxie. Pourtant, une autre explication
semble plus probable. La colonne illustre peut-étre I'i-
dée de I’Eglise. Car, dans le méme manuscrit (Fig. 7)
une autre scéne qui représente également la consécra-
tion du hiérarche se déroule devant un ciborium.

Dans son étude sur la signification des éléments de I’ar-
chitecture religieuse romane, F. Carlsson*? suggére que
certains éléments architecturaux non fonctionnels
étaient utilisés surtout pour des raisons symboliques.
Partant de I’observation que dans certaines églises de la
province romaine des premiers siécles chrétiens des co-
lonnes se trouvent placées sans raison fonctionnelle
dans la nef*3 ou dans ’abside*, alors que le méme phé-

34. Candidus de Fulda, Sancti Eigilii vita, PL CV: 397.

35. C. R. Morey, The Gold-glass Collection of the Vatican Library,
Vatican 1959 (MCMLIX), Nos. 109, 240, 397.

36. Idem, op.cit., nos. 241, 286, 314.

37. Idem, op.cit., nos. 76, 79, 88, 98.

38. Idem, op.cit., no. 455.

39. M. L. Thérel, Les symboles de 1’*“écclesia’, dans la création
iconographique de I’art chrétien du IIle au VIe siécle, préface de J.
Danielou, Rome 1973, p. 111.

40. Dans la littérature chrétienne des premiers siécles I’'Eglise est pré-
sentée sous 'image d’un édifice dont le Christ est la pierre angulaire,
cf.:ICor., I119-17; 2 Cor., V 1-5; Eph., I1 20-21 ; Saint-Ambroise,
Comment. In epist. ad Corinth. Prim., PL XVII, PG XXII: 1070,
1082C. De méme les apGtres sont comparés a des colonnes: Gal. II, 9;
Saint-Augustin, PL XXXIII: 853; XXXVI: 950; XXXVII: 1831;
Saint-Ambroise, PL XV: 1264; Saint-Paulin d’Aquilée, PL
XCIX: 183.

41.S. der Nersessian, The Illustrations of the Homilies of Gregory
of Nazianzus, Paris. gr. 510. A Study of the Connections between Text
and Images, DOP 16 (1962), fig. 10.

42. F. Carlsson, The Iconology of the Tectonics in Romanesque Art,
Hasslehorl 1976.

43. Il s’agit de la basilique de Tebessa en Tunisie, cf. A. Grabar, The
Beginnings of Christian Art (The Arts of Mankind), Londres 1967,
figs. 198, 199; de Deir-el-Akhmar et Deir-el-Abiad en Egypte (c. 400),
cf. idem, Byzantium (The Arts of Mankind), Londres 1967, figs. 34,
35 pour le premier monument et fig. 36 pour le deuxiéme.

44. 1l s’agit des églises syriennes de Qalaat Seman: cf. A. Grabar, op.
cit., fig. 53; et Qalbloze: idem, op.cit., figs. 44, 45. Ces églises ont une
série de colonnes sans fonction architecturale dans I’abside.

149



HELENE PAPASTAVROU

nomene est repris dans les églises carolingiennes ou mo-
sarabes des IXe, Xe, et Xle siécles*, il constate que les
éléments non fonctionnels sont nombreux dans I’archi-
tecture romane®. Pour ne citer que quelques exemples,
douze colonnes antiques en marbre ont été placées dans
le choeur de la Cathédrale de Magdeburg (1209) que
Carlsson interpréte comme une représentation des
douze apétres*’, comme autrefois a Jérusalem, au Saint-
Sepulcre, 12 colonnes, les 12 ap6tres gardaient la tombe
du Seigneur®. Pour la méme raison, les six colonnes a
I’extérieur de ’abside de I’église de Perse s’appuient sur
six pilliers (Fig. 8). Le motif frappant de la niche absi-
diale avec une seule colonne dans quatre églises scandi-
naves a été expliqué en tant que symbole du Christ.
Egalement, ce méme motif est placé au milieu de plu-
sieurs tympans comme p.ex. a I’église diocésaine de
Gernrode ot il se trouve dans le cloitre! ou dans I’église
paroissale de Griesheim, sur le portail sud2. Le symbo-
lisme du Christ en tant que pierre angulaire de I’Eglise
est evident dans les grands portails de certaines cathé-
drales en France comme celle d’Oloron dans les Pyré-
nées-Atlantiques (Fig. 9). Le pilier central, qui est de
style dorien-toscan, différe de ceux des c6tés. Il est sou-
tenu par deux atlantes et sur le c6té frontal de son chapi-
teau apparait une croix. Ce pilier est placé sur un axe, au
prolongement duquel est disposé, chacun par dessus
’autre un certain nombre de symboles christologiques:
le monogramme du Christ qui sert de base a la scéne de
la Descente de la croix, la téte d’un lion et plus haut,
I’Agneau.

Un autre exemple roman qui met bien en évidence la
valeur symbolique de la colonne provient de I’'ambon
d’une église d’Italie du Sud, & Trasacco’? (Fig. 10). Au
centre d’une composition, 1’agneau et une colonnette
occupe la place d’un Christ en majesté. Ces motifs sont
entourés par les symboles des quatre évangélistes et par
des éléments cosmiques, le soleil, la lune, et des planétes.
Dans ce cas, une représentation de la colonne de la
passion est difficilement admise, car, du bas de ce motif,
aussi bien que par la base de son chapiteau poussent de
longs rinceaux qui contiennent les planétes comme s’il
s’agissait de fleurs. Ainsi, en combinaison avec ’agneau,
la colonne devient ici le symbole du Christ créateur en
tant que pierre angulaire de l'univers’. Par ailleurs,
dans d’autres exemples la colonnette est souvent flan-
quée par quatre rosettes, autres symboles des évangé-
listes.

Les exemples innombrables de I’art occidental montrent
clairement combien la colonne y devient un motif de
valeur symbolique importante pendant le moyen 4ge.
Son caractére vivant se révéle également dans un autre
¢lément significatif pour notre étude. Au Xlle siécle

150

Fig. 7. Cod. Paris. gr. 510, f. 67v; détail avec la scéne de la
consécration de saint Grégoire.

Fig. 8. Eglise de Perse, vue de Ia partie Est.
Fig. 9. Cathédrale d’Oloron, portail ouest.

Fig. 10. Ambon de Trasacco.

saint Bonaventure®® raconte que, pendant la naissance
du Christ, Marie s’est appuyée sur une colonne et a
accouché sans douleurs. Ainsi, par une autre voie indi-
recte, la colonne se lie & ’Incarnation et, par extension,
a la Vierge. Elle devient symbole ““virginitatis in partu’.
Cette idée est reprise en matiére artistique. Les peintres
flamands, on le sait, font un usage abondant de sym-



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L’ANNONCIATION

boles. Pour ne citer que quelques exemples, dans le “re-
table de Bladelin’ (Kaiser Friedrich Museum, Berlin) de
R. van der Weyden (Fig. 11), la scéne de la Nativité du
Christ est placée dans une humble construction trés dé-
teriorée. Au premier plan est affichée une colonne en
marbre avec base et chapiteau. Une mise en scéne sem-
blable se trouve dans ’oeuvre de Hugo van der Goes
dans le retable Portarin (Uffizi, Florence) (Fig. 12), ainsi
que dans d’autres exemples’’.

Nous arrivons donc a une conclusion. Jusqu’a présent,
les exemples de I'art paléochrétien et occidental du
moyen dge ont montré que le motif de la colonne peut
étre un symbole de I’Eglise ou du Christ. Bien entendu,
¢galement, il se lie au théme de I'Incarnation et, par
extension, a la Vierge.

45. P. ex. Saint-Germigny-des-Prez: J. Huber, J. Porcher, W. F.
Volbach, Carolingian Art (The Arts of Mankind), Londres 1970,
figs. 42, 43; San-Pedro-della-Nave, cf. J. Fontaine, L’art préroman
hispanique (La pierre qui vire), 1973, fig. 68; San-Pere-de-Roda, cf.
Carlsson, op.cit., fig. 2.

46. P. ex. dans la cathédrale de Hildesheim ou de Dolby en Suéde, une
colonne était placée dans chaque niche des pilliers occidentaux de la

nef. Ces colonnes allégeaient les pilliers dont elles faisaient partie,
mais, sirement, en méme temps, elles communiquaient un message;
cf. Carlsson, op.cit., fig. 3.

47. Carlsson, op.cit., fig. 5.

48. G. Bandmann, Zur Bedeutung der romanischen Apsis, Wallrad-
Richards-Jahrbuch XV (1955), cité par Carlsson, op.cit., p. 54.

49. Carlsson, op.cit., fig. 6.

50. Il s’agit des églises de Fulltofta, Bosjo, Norre Jernlose et Rutsker;
cf. B. Thyren, Den kolonettdelade nischen a Bosjo Klosterkyrkas
absid samt dess mostvarigheter i Fulltofta, Norre Jernlose och
Rutsker (dissertation non publiée, Lund 1968 ; cité par Carlsson,
op.cit., p. 54.

51. W. Blankenburg, Heilige und demonische Tiere, Leipzig 1943,
fig. 68.

52. R. Beuerreiss, Das Lebenszeichen, Verdsffentlichungen der Bay-
erischen Benediktinerakademie, I (1961), fig. 28.

53. R. Reuterswird, The Forgotten Symbols of God. Five Essays
Reprinted from Konsthistorisk Tidskrift (Stockholm Studies in Histo-
ry of Art, 35), Uppsala 1986, p. 110.

54. Cette représentation rappelle la composition avec le motif central
d’une roue par ou poussent des rinceaux qui contiennent des planétes,
alors que les “zodias” des évangélistes prennent place autour de ce
schéma central, cf. Reutersward, op.cit. et passim.

55. Reutersward, op.cit., passim.

56. Cf. G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Guters-
locher, 1975, 1, pp. 86, 87.

57. E. Panowsky, Early Netherlandish Painting. Its Origins and
Character, Cambridge, Mass. 1964, 2, pls. 152, 153 etc.

151



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 11. Le retable “Bladelin” de
Roger van der Weyden; détail avec la
Nativité. Kaiser Friedrich Museum,
Berlin.

Fig. 12. Retable Portarin de Hugo
van der Goes; détail avec la Nativité.
Uttizi, Florence.

152



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L'ANNONCIATION

LE ROLE DE LA COLONNE DANS L’ANNONCIATION EN
OCCIDENT

Dans la tradition picturale de I’Annonciation du moyen
age occidental, la colonne se place ou bien a I’angle de
I’édicule de Marie, ou alors, faisant partie d’'une arca-
ture, elle crée des lieux figuratifs diversifiés pour chacun
des protagonistes. Dans certaines Annonciations occid-
entales du XVe siécle, la colonne a un emplacement
remarquable dans la disposition de la composition.
Quelquefois, elle occuppe un poste clé dans I’agence-
ment de la composition, comme p. ex. chez A. Lorenzet-
ti%8, qui I'utilise pour occulter le point de fuite de son
pavement, ou chez P. della Francesca® et chez Antonel-
lo da Messina® (Fig. 13) la colonne devenant le centre
de gravité de I’action. Dans d’autres cas, au contraire, sa
présence n’a pas de justification proprement architectu-
rale devenant ainsi un élément absurde. C’est le cas d’un
panneau de I’Annonciation de Masolino (Fig. 14), con-
servé a Washington. Contrairement a ce qu’on a vu
antérieurement, la colonne ici met en valeur le point de
fuite de la perspective, de sorte que D. Arasse®! a sug-
géré qu’il s’agit 1a d’un motif symbolique. Du reste,
d’autres exemples comportent cet élément de fagon plus
ou moins suggestive. Dans une enluminure®? de la fin du
X Ve siécle représentant le théme de I’ Annonciation, sur
le pupitre de Marie s’éléve une colonne avec chapiteau
surmontée d’une sculpture (Fig. 15). Par ailleurs, dans
I’Annonciation attribuée a Hubert van Eyck (?), deux
colonnes sont placées sur la fagcade de la maison de
Marie, symboles de I’Ancien et du Nouveau Testa-
ment®. Pourtant, le plus ancien exemple de I’Annoncia-
tion que nous connaissons, ou ’on peut considérer que
la présence du motif de la colonne transmet probable-
ment un message, provient de ’enluminure d’un évangé-
liaire marcien (cod. lat. I, 100) de la premiére moiti¢ de
X1Ve siécle (Fig. 16). Sur ’axe médian de la composi-
tion on voit superposés un certain nombre de motifs: un
socle d’ou de I’eau jaillit, une colonne et un jardin de
palmiers. Comme nous ’avons montré dans une autre
étude®, le fait que la colonne pourrait étre une méta-
phore est corroboré par I’association de celle-ci a d’au-
tres éléments iconographiques, dont la valeur symbo-
lique est plus claire: le jardin clos avec la plante paradi-
siaque, le palmier, et la source qui sont des métaphores
connues et associées a Marie.

Il semble qu’en effet, dans I’art occidental, le symbole
vivant de la colonne rattachée a I'image du Christ ou, en
tous cas, a ’ensemble du théme de I’Incarnation, tout
comme les homélies théologiques ou des textes plus po-
pulaires comme celui de Bonaventure, ont également
influencé la scéne de ’Annonciation. Des textes litur-

giques latins louent la Vierge pour son accouchement
sans douleurs (dont le symbole est devenu, on I’a vu, la
colonne), pour sa sainteté et son réle en tant que mére et
fondement, de Dieu: “pulchrae sunt genae tuae sicut
turturis... sancta Dei genitrix fundamenta ejus™%. Ainsi,
une nouvelle nuance s’attache au motif iconographique
de la colonne, qui s’associe & Marie, dans la scéne de
I’Annonciation occidentale, a la fin du moyen 4ge, et
qui accentue son réle en tant qu’instrument de 1'Incar-
nation. Par ailleurs, dans la méme scéne en Occident, on
met ’accent plus spécialement sur 1’idée de I’Incarna-
tion que sur le message angélique. Dans maints exem-
ples, ’Enfant (souvent avec la croix) descend du ciel et
se dirige vers Marie®. Une oeuvre de Nicola da Guar-
dagrele (entre 1433 et 1448) (Fig. 17) et d’une ““Liber
viaticus™ (vers 1355-1360)%7, ot ’Ange lui-méme s’ap-
proche de Marie et lui confie I’Enfant, constituent des
exemples particuliérement intéressants. Dans un “Liber
dipictus” (vers 1358) entre deux scénes, I’Annonciation
et la Nativité, on voit assez curieusement Jésus Christ
bénissant Marie: I’Incarnation est comprise 1ici comme
le choix de I’Epouse du Logos; la phrase de I’hymne
“Ave Sponsa insposata’ constitue la clé qui permet de
comprendre ce symbole®.

Nous retenons donc, que dans les Annonciations occid-
entales que nous avons mentionnées, la colonne, outre

58. E. Panowsky, Perspective comme forme symbolique, Paris 1978,
p. 124, pl. 22.

59. M. Baxandall, Painting and Experience in 15th Century in Italy,
Oxford 1980, fig. 1

60. Robb, op.cit. (n. 4), fig. 41.

61.D. Arasse, Espace pictural et image religieuse; le point de vue de
Masolino sur la perspective, tiré a part, p. 143, fig. 7a et 7b. L’auteur
explique que certaines particularités de Masolino dans sa fagon de
rendre la perspective étaient dues a une volonté certaine du peintre de
faire surgir dans I’espace mesurable des figures ce qui lui échappe,
c’est a dire, le spirituel non mesurable. Le peintre €tait, sirement,
proche des sermons et des textes exégétiques, dont ’influence porte
dans son oeuvre. Car, il est attesté qu’il se liait au cardinal Branda
Castiglione, son commanditaire et conseiller “‘iconographique”. Dans
la scéne de ’Annonciation, suggére I’auteur, la colonne symbolise le
Christ.

62. Livres d’heures, Cod. Guelf. 56.8 Augusteus 40, fol. 29r; cf. W.
Milde, Mittelalterliche Handschriften der Herzog August Bibliothek,
Frankfurt am Main 1972, p. 228.

63. Cf. LChrl, Saule, col. 55. Le symbolisme des deux Testaments par
deux colonnes peut se constater également en architecture comme p.
ex. sur la fagade ouest de Saint-Michel a Pavia ou sur la fagade ouest
de la Cathédrale de Piacenza; cf. Carlsson, op.cit., p. 54.

64. H. Papastavrou, Rapports artistiques (n. 1), et passim.

65. Breviarium Romanum, féte du 15 Aout.

66. Cf. Robb, op.cit. (n. 4), p. 523.

67. E. Guldan, Die Darstellung der Incarnation Christi im Verkiin-
digungsbild, RQ 1968, p. 145, fig. 19a, b et 23b respectivement.

68. Idem, op.cit. et passim.

153



HELENE PAPASTAVROU

Fig. 13. Antonello da Messina, I’Annonciation.

la présence invisible du Christ au moment du message
angélique, symbolise la pureté virginale de Marie et son
réle dans I’Incarnation en tant que meére et fondement
de Dieu. Cette derniére nuance deviendra encore plus
claire, lorsque nous examinerons le symbolisme de la
colonne dans I’Annonciation byzantine (cf. infra).

LA COLONNE DANS L’ANNONCIATION BYZANTINE

Notre €tude jusqu’a présent nous a montré que, dans
I’art paléochrétien et du moyen age occidental, une co-
lonne souvent remplagait I'image du Christ. Nous avons
vu également qu’a la fin de I’époque médiévale en Occi-
dent, ce symbole s’associait au théme de I’Incarnation et
par extension a la Vierge. Si dans I’art occidental le
caractére symbolique de la colonne est vivant notam-
ment dans le contexte de I’Annonciation, & Byzance, en
revanche, la colonne fonctionne rarement en tant que
symbole et ceci pour cause. Car, on le sait, aprés I’Ico-
noclasme, a Byzance, on représentait directement le Lo-
gos incarné et non pas son symbole. Trois questions
sont ainsi posées: la signification de la colonne dans
I’Annonciation byzantine, si ce motif iconographique
représente un emprunt de I’art byzantin dans le réper-
toire occidental et, enfin, s’il s’agit d’un motif occiden-
tal, en quelle époque il est passé dans l'iconographie
byzantine.

Du point de vue formel, la colonne surmontée par le

154

i s

Fig. 14. Masolino da Panicale, I’Annonciation. Washington,
d’aprés D. Arasse.

vase de fleurs est une réminiscence hellénistique. Ce fait
est établi par plusieurs exemples® (Fig. 18) et apparait
quelquefois dans des compositions de I’art byzantin,
nous pensons p. ex. a une enluminure du Paris. gr. 510,
dans une scéne de la vie de Job” (Fig. 19). Son appari-
tion dans la peinture byzantine avec une valeur symbo-
lique est parfaitement consciente, puisque le méme mo-
tif se trouve dans le théme de la Présentation au temple
(autre sujet de ’Incarnation), dans une icone crétoise du
XVe siécle’! (Fig. 20) et, évidemment, perdure dans
I’Annonciation. On le rencontre dans une oeuvre de
1475, a la Galerie Tretyakov (Fig. 21). En outre, dans
deux icones du XIVe siécle’, tout en faisant partie du
décor architectural, le motif de la colonne se met parti-
culierement en|évidcnce,en occupant I’axe médian. Tl est
donc possible que sa raison d’étre soit symbolique. De
méme, dans deux Annonciations de Patmos’?, une du
XVe (Fig. 22) et I’autre du XVIlIe siécle, trés probable-
ment la colonne qui est placée dans la fond de la compo-
sition représente une métaphore; le vase aux fleurs,
pourtant, figure au premier plan, a gauche de Marie.
Enfin, dans un triptyque macédonien du XVIle siécle’*
(Fig. 23), 4 c¢6té du tréne de la Vierge, par manque de
place la colonne coincide avec un élément du tréne et
apparait surmontée par le pot aux fleurs.

En effet, un arriére plan de littérature patristique, qui
loue Marie pour sa singularité dans le genre humain, en
lui attribuant certains “types’ bibliques’, justifie ’ap-



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L’ANNONCIATION

parition de cet élément, en matiére artistique. Le motif
complexe de la colonne avec un chapiteau corinthien, au
surplus surmontée par le vase empli de fleurs, en premi-
er lieu, rappelle le baton d’Aaron. Il se rapproche de
méme de I’'idée relative de ’arbre et, enfin, il fait direc-
tement appel a d’autres préfigurations typologiques de
la Vierge. Dans les lignes qui suivent nous examinerons
les trois cas.

Le miracle du baton fleuri, qui est associ¢ au prophéte
Aaron (Num. XVII, 16-24), se rapproche de I'Incarna-
tion et de la pureté de Marie, dans les textes théolo-
giques. Dans une homélie d’André de Creéte sur la Nais-
sance de Marie, la Vierge est appelée: pdfidoc, "Aapov
detfad1ic’®. Dans un autre texte de Theodore Stoudite
on lit: pafidoc 10 Bcdpurov Epvoc, € domopiac davli-
oaoa, et ainsi dans de nombreux exemples et des
hymnes. Ainsi, au début de la 3¢éme ode d’un chant dit la
veille de la Naissance de Marie (le 8 Septembre) on en-
tend: Zrjuepov éfAdotnoe tijg mapbeviag 1 pdPfdog, E&
¢ avbrjoet Gvlog, 6 putovpyog Nudv Oedc’’. Dans I'i-
conographie, le baton fleuri se place dans le contexte du
tabernacle du témoignage et en corrélation avec I’'image
de la Vierge. Notamment, dans la peinture monumen-
tale paléologue, le baton est un attribut régulier d’Aa-
ron’8. Le fait que le biton fleuri est une idée proche de
I’arbre est trés clairement représenté dans une composi-
tion occidentale. Dans un “Speculum humanae salvati-
onis” du XIVe siécle’, dans une scéne qui représente le
miracle du biaton d’Aaron, on note que parmi douze
pieux dressés dans le sol, seul celui d’Aaron posséde des g 15 Cod. Guelf. 56.8 Augusteus 40, £. 29r. L’Annonciation.
racines et des branches, devenant ainsi un véritable ar-

bre.

69.J. Charbonneaux, R. Martin, F. Villard, Gréce hellénistique
(L’univers des formes, 18), 1970, fig. 178 : Boscotrecase, peinture mu-
rale: paysage boucolique. Naples, Musée National.

70. H. Omont, Miniature des plus anciens manuscrits grecs de la
Bibliothéque Nationale, du VIe au XIVe siécle, Paris 1929, pl. XXVII,
fol. 71v.

71. Cf. Baltoyannis, op.cit. (n. 1), p. 59.

72. V. Lasarev, Byzantine Icons of the XIVth and XVth Centuries,
BurlMag, Decembre 1937, figs. A et B.

73. M. Chatzidakis, Icons of Patmos, Athénes 1985, pl. 81 et 86
respectivement.

74. Chr. Baltoyanni, Icons. The D. Ekonomopoulos Collection,
Athénes 1986, pl. 77.

75. Comme André de Créte a dit: ... (of mpogiitar tijv Ilapbévov)
kara tnjv év ovuforows pvotiknv énonteiav npofrentikds ovoud-
fovaov, cf. PG 97, 900.

76. PG 127, 609C. ‘ -
77. Mnvaiov, Septembre. L 2 AN . y : i "‘ 4
78. Mouriki, [Tpoewkoviceig tng [Mavayiag, op.cit (n. 4), pp. 218 sq. il 2

79. Speculum humanae salvationis. Described and prefaced by M. R. g p ;;It:g m1 Q’% lll’%f ag“ne
James, Oxford 1926, facs. of Hunterian ms of Mielot’s Prose Version,

chapter III. Fig. 16. Cod. lat. I, 100. L’Annonciation.

155



HELENE PAPASTAVROU

Comme il a été noté antérieurement, le réle des méta-
phores littéraires, d’images souvent printanifres, sur
I’introduction du motif de I’arbre ou de la plante dans la
scéne de I’Annonciation a été trés important. Dans
I’Hymne Akathiste qui célébre I'incarnation du Christ a
partir de ’Annonciation jusqu’a la Présentation au
temple on trouve toute une série de métaphores adres-
sées a la Vierge: Salut, qui plantes le planteur de la vie;
Salut, fleur d’immortalité; Salut, arbre de fruit magni-
fique, par lequel les fidéles sont nourris; Salut, arbre aux
feuilles qui donnent une bonne ombre, sous lequel
nombreux sont abrités...’0, Dans une homélie attribuée
a Jean Damascéne Marie est décrite comme plus suave
que le lys et plus rouge que la rose?!. Léon VI dépeint
Marie en tant que paradis plein de fruits, lys et roche par
ou sourd la fontaine de vie?2. Dans un poé¢me de Théo-
dore Lascaris Marie est I’odeur doux des champs, la
fleur...23,

Dans d’autres textes, I’idée de I’arbre ne représente plus
des métaphores printaniéres. Dans une homélie du Ve
siécle, Marie est louée en tant que baton fleuri de Jessé,
paradis de la pureté qui ne fane jamais, dans lequel
P'arbre de vie est planté qui portera les fruits de la ré-
demption pour tous®. Jean Damascéne s’adresse a

156

Fig. 17. Retable de Nicola da Guardagrele avec I’Annoncia-
tion.

Fig. 18. Boscotrecase, peinture murale: paysage boucolique
(détail). Naples, Musée National.

Fig. 19. Cod. Paris. gr. 510, f. 71v. Détail avec une scéne de la
vie de Job.



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L’ANNONCIATION

Marie de fagon similaire, dans une homélie sur I’An-
nonciation: Salut, paradis, site béate d’Edem, ou toute
Ia fleur de la vertu a fleuri et ou I’arbre de vie a appa-
ru®’. Ailleurs, André de Créte écrit: Le paradis intelligi-
ble de I’arbre qui donne la vie et la rédemption®®. Ainsi,
la notion de I’arbre implique celle de I’arbre de vie, de
I’arbre de Jessé, de I’arbre de la croix. Ces idées sont
plutét familiéres dans le contexte de I’Annonciation,
puisque a la féte méme du 25 Mars un chant se réfere a
la crucifixion du Seigneur: °Ev péow 6o Anotdv Dyao-
On¢ éri Zravpod Xpiote 6 Ocog kai énnjpOn 1jiiog
Tp0uE xai 1 oedrjvn év tfj tdel abrijg, 66ka tij Svvd-
uet oov Kipie.

En matiére artistique, trés explicites sont des exemples
d’Annonciations occidentales, bien que le motif de I’ar-
bre soit un élément trés courant dans I’Annonciation
byzantine$’. Dans un tableau des alentours de 1370-
1380, partie d’un retable provenant d’une ancienne é-
glise cistercienne de Netze, entre 1’ange et la Vierge de
I’Annonciation, on retrouve le motif de 1’arbre de Jessé
(Fig. 24). La prophétie messianique d’Isaie®® suivant la-
quelle de la branche poussera une fleur a été associée au
contexte de I’Annonciation par la littérature latine é-
galement, ceci depuis I’époque paléochrétienne®d.
Presque 4 la m&me époque que ce tableau de Westfalie,
un relief d’albatre a été exécuté en Angleterre avec I’An-
nonciation pour théme®. Dans un vase, entre Gabriel et

80. Xaipe putovpyov tii¢ (wijc udv pvovoa, PG 92, 1337D, yaipe
70 dvBog t1j¢ dpbapoiag, ibid., 1341C, Xaipe Sévépov dyiadkapmov,
£E 00 tpépovral motol, yaipe EbLov ebokidpuilov, D’ ol okémov-
a1 moAAol, ibid., 1341C-D.

81. In Annuntiationem, PG 96, 656C.

82. In Annuntiationem, PG 107, 24D-25B.

83. Eustratiades, Theotokarion, pp. 39-42.

84. In Sanctissimae Deipare Annuntiationem, PG 85, 441.

85. PG 96, 713B.

86. PG 97, 900.

87. Un arbre figure déja dans la fresque de I’Annonciation de Sainte-
Marie de Castelseprio, VIIe siécle (G. P. Bognetti, G. Chierici et
A. De Capitani D’Arzago, Santa Maria di Castelseprio, Milan
1948, pp. 544 sq. et pl. 38a). Un ou plusieurs arbres peuvent étre
repérés dans 'arriére plan de certaines Annonciations byzantines du
Xle siécle, comme p. ex., d’un lectionnaire du Mont Athos, Dionysiou
ms 587, fol. 150; (Maguire, op.cit. (n. 10), fig. 36). A la fin du moyen
age, des exemples de ce motif sont particulierement fréquents. P. ex.,
’arbre ne manque pas dans une icone du Musée de Recklinghausen
(D.and T. Talbot Rice, Icons and their Dating, Londres 1974, fig.
179), dans une icone de Temple Gallery (Byzantine Greek and Rus-
sian Icons, Exhibition 18th April to 4th August 1979, Temple Gallery,
Londres, no. 29, fig. 44) ou dans une autre icone, jadis au Musée de
Prague (N. M. Belajev, L’Annonciation. Monument nouveau de
peinture grecque sur bois (en russe avec traduction en frangais), Sem-
Kond, Prague 1927, I, pp. 224 sq., pl. XX.1, 2, 3). Cf. Baltoyannis,
op.cit. (n. 1), figs. 3, 4, 5.

88. Isaie, 11, 1 et sq.: Kai ééeAeboetar paPdos éx tig pilns 'lecoai
kai GvBog éx tiic pilnc dvaPricerar kai dvarabcerar én’ abTov
nvedua O¢od....

89. Tertullien, De carne Christi 21; Bernarnd de Clairvaux,
Homilia 2 Super missus est, PL 183, 63.

90. Guldan, op.cit. (n. 67), p. 161, pl. 28a.

Fig. 20. Icone crétoise du XVe siécle. La Présentation au
temple.

Fig. 21. Détail avec I’Annonciation sur porte d’iconostase de
la Galerie Tretyakov.

157



HELENE PAPASTAVROU

Marie, pousse une plante-arbre. Sur la partie supérieure
de la composition et au sommet de cette plante est
représenté le Crucifié, qui se détache devant le tréne de
Dieu le Pére. Ce n’est plus seulement I’arbre de Jessé qui
s’associe au vase de fleurs, mais aussi I’arbor crucis.
Cette représentation est trés riche en rapprochements
d’idées qui regardent le dessein divin pour le salut hu-
main. La scéne initiale de I’Incarnation, I’Annonciation,
marque également la fondation de ’Eglise sur terre, ce
qui a été seulement possible & travers la passion du
Christ dont le royaume €ternel est représenté par la pré-
sence du Dieu le Pére assis sur le tréne. Le vase et I’arbre
sont des types vétérotestamentaires de 1’Incarnation®!,
dont l’instrument est la Vierge. Autrement dit, deux
symboles préfigurants I’Avent et “types” de Marie, i-
mage méme de I’Eglise, se juxtaposent aux événements
historiques cruciaux de I’ére de la Gréce, le tout étant
dominé par ’existence éternelle de Dieu. En derniére
analyse, il s’agit 1a d’une composition de 1’ “Ecclesia
universalis”. Dans le cadre de la scéne de I’Annoncia-

158

tion, tout le dessein divin sur le salut de ’humanité est
évoqué.

Enfin, I’élément de la colonne est lié aux événements
décrits dans le livre de I’Exode (XIV, 19.24) ou ailleurs
(Num. XIV, 14; Neem. IX, 12, 19; Sap. XVII, 3), ou la
présence divine se manifestait au peuple juif en tant que
colonne de feu ou de nuée. Ce fait a été également inter-
prété par les théologiens en tant que préfiguration de
I’Incarnation et bien siir de Marie. L’importance de ces
chapitres vétérotestamentaires, on le sait, est trés grande
pour le culte marial, puisque le dernier chapitre de I’E-
xode, presque en entier est lu la veille du 21 Novembre,
féte de la Présentation au temple de Marie®2. Dans
I’Hymne Akathiste, a la 2éme stance, Marie est saluée
en tant que colonne de virginité, colonne de feu et
nuée®3, types de préfiguration de Marie, que Jean Da-
mascene rappelle dans son homélie de la Nativité de la
Vierge®*, aussi bien qu’un chant de la féte de I’Annonci-
ation, le 25 Mars. D’ailleurs, la colonne de feu, en sa
qualité de lumiére, par analogie, se rapproche d’autres



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L’ANNONCIATION

lumiéres-types du Christ et par extension de la Vierge.
Comme Grégoire de Nazianze disait: ... la lumiére en
tant que feu est apparu a Moise, lorsqu’elle briilait le
buisson, mais ne le consumait pas. La lumiére en tant
que colonne de feu conduisait Israel... La lumiére était
la beauté de I'étoile 4 Bethléhem qui conduisait les sages
hommes...%%. Ainsi Théodore Laskaris appelle Marie
lumiére splendide et étoile®. A la veille de la féte de
I’Annonciation, dans une ode a Marie on fait appel a /a
nuée lumineuse®. De son c6té, André de Créte, a I’occa-
sion de la Nativité de Marie®® mentionne certains pré-
figurations typologiques de la Vierge en juxtaposant le
chapitre biblique relatif. Entre autres, il cite la vision de
feu.... émanant par la nuée... et représentant la gloire du
Seigneur.

Nous arrivons donc a conclure que, dans 1’Annoncia-
tion byzantine de la fin du moyen age, le motif de la
colonne représente certains ‘“‘types” de préfigurations
bibliques de la Vierge.

En Occident, I’'usage fréquent du symbole de la colonne

Fig. 22. Détail avec I’Annonciation sur porte d’iconostase de
I’école crétoise du X Ve siécle, provenant de Patmos.

Fig. 23. Détail avec la Vierge de I’Annonciation sur un tripty-
que macédonien du XVlIle siécle.

Fig. 24. Retable de Netze.

91. En ce qui concerne I’arbre, entre autres cf. au psaume 1, 3 ou le
Christ se substitue & I’arbre planté prés de la source de I’eau qui
donnera ses fruits a temps : Kai éotat d¢ 16 EVAov 10 nepurevuévov
mapa tag d1eéédovg @V VédTwV, 6 TOV Kapmov abtol SdoEL Kal 10
@UAAoV adtol ovk dmoppurjoetar kal mdvra Soa dv moifj, Katev-
odobricetal.

92. Mnvaiov, Novembre; cf. Mouriki, [Ipogikoviceig g IMavayi-
ag, op.cit. (n. 4), p. 225; G. Babi¢, Image symbolique de la ‘porte
fermée’ a Saint-Clément d’Ohrid, Synthronon (Bibliothéque des Ca-
hiers Archéologiques II), Paris 1968, pp. 146-151.

93. Xaipe nipive otOle 6nydv t0Ug év OKOTEL Yaipe oKémn 100
Koopov mAatutépa vepéAng.

94. PG 96, 673B et 696A.

95. PG 36, 364D-365B.

96. Eustratiades, Theotokarion, pp. 39-42.

97. Mnvaiov, Mars: “ISete, idete 811 éye eipl 6 Oeog 6 Adyog, 6 Tijv
ITapBévov obpavov, oknvijv kai toAnv kai 8pog kai Avyviav ypuoiv
Kai VEQEANY poTetviy éuautd dvadeifag kai mapéywv 10 uéya £Agog. |
98. PG 97, 865-873: "Idov Spactv mupos kai t0 péyyog abtol KUKAQ
&g Gpacis tééov, Stav 1j év 1] vepéin év njuépq VeTob. Srws 1
ordoig 100 péyyovs KUkAwBev. altn 1 dpacis oporduatos d6Eng
Kupiov.

159



HELENE PAPASTAVROU

témoigne que les Byzantins ont sans doute puisé dans le
répertoire de I’art occidental. Ce motif doit étre passé
dans I'iconographie byzantine a la fin du moyen dge, ou
il a requ une forme d’origine hellénistique et ou son
symbolisme s’attache exclusivement a Marie. La Théo-
tokos a une place prépondérante dans la vie liturgique et
spirituelle de I’Eglise Orthodoxe. Son réle de médiatrice
y est affirmé avec insistance. Par ailleurs, comme les
textes le montrent en corrélation avec les exemples en
matiére artistique, dans les Annonciations occidentales,
également, I’accent est mis sur la représentation de la
colonne en tant que symbole mystique de la Mére de
Dieu, sans laquelle I'Incarnation n’est pas possible. Il
convient de rappeler que des hymnes comme 1’Akathiste
et que les homélies de théologiens grecs importants é-
taient traduits en latin et utilisés dans la liturgie. A la
Dormition de la Vierge p. ex., le 15 Aoiit, en I’église
romaine on lit un sermon de Jean Damascéne®. A la fin
du moyen dge, a Byzance, ’apparition d’un symbole de
I'Incarnation associé a la Vierge est parfaitement justi-
fiée, puisque, on le sait, 3 Constantinople, les idées de
tendences humanistes exprimaient avec force I’espoir du
salut humain a travers la premiére Venue du Christ. Le
fait que ce motif apparait dans la fresque de I’église de
Péribleptos de Mistra, dont I'iconographie exception-
nelle est connue en ce qui concerne les symboles de
I’Incarnation, corrobore nos arguments.

CONCLUSIONS

Dans notre étude nous avons essayé de comprendre le
message transmis par le motif de la colonne dans la
scéne de I’Annonciation. En examinant diverses oeuvres
paléochrétiennes et occidentales nous avons vu qu’une
colonne remplagait souvent 'image du Christ ou de I’E-
glise. A la fin du moyen dge occidental, ce symbole se
liait, également, au théme de I’Incarnation et par exten-
sion a la Vierge.

L’intense présense du caractére vivant de la colonne
dans I’art occidental représente sans doute un argument
pour conclure que ce motif est apparu d’abord dans
I’Annonciation occidentale, a la fin du moyen age, en

160

tant que symbole a la fois du Christ incarné au moment
du message angélique et de la pureté virginale de Marie.
De I’art occidental, ce motif est ensuite passé dans I’An-
nonciation byzantine de ’époque des Paléologues. Le
remplacement de I"image du Christ par une colonne é-
tait inadmissible & Byzance, ou aprés le Triomphe de
I’Orthodoxie, on représentait directement le Logos in-
carné et non pas son symbole. Dans I’Annonciation by-
zantine, donc, la colonne représente exclusivement cer-
tains “types” de préfiguration bibliques de la Vierge.

L’emprunt de I’art byzantin dans le répertoire occiden-
tal d’un symbole d’origine paléochrétienne, qui se liait a
I’Incarnation, a été d’autant plus facilité qu’a cette é-
poque, a Constantinople, les tendences théologiques et
spirituelles humanistes accentuaient I'idée du salut hu-
main a travers le Logos fait homme. A ’origine, 4 By-
zance, son apparition fut trés discréte (nous pensons p.
ex. aux icones paléologues). Par la suite, il a regu une
forme qui correspondait tout a fait a la tradition byzan-
tine, qui avait donc son origine dans I’art hellénistique.

Dans les pages précédentes, nous avons interprété le
motif iconographique de la colonne en tant que symbole
dans certaines compositions de I’Annonciation. Il se lie
au théme de I’Incarnation et devient un attribut de la
Vierge. Marie est une colonne, car cet élément ressemble
a un arbre, comme ’arbre de Jessé, le biton fleuri d’Aa-
ron, I’arbre de vie ou I’arbre de la croix. Elle est une
colonne, car Dieu se révélait en tant que colonne de
nuée ou de feu. Elle est une colonne, car la colonne de
feu-lumiére se rapproche de toutes les lumiéres qui pré-
figurent la Vierge. Enfin, elle est la colonne de virginité,
le fondement du Christ et I’Eglise. Grace a cette inter-
prétation, nous avons eu l’occasion de constater la ri-
chesse idéologique et I'importance magistrale de la féte
de la Salutation angélique, moment crucial pour le salut
de ’humanité, ou toute I’oeuvre de I’économie divine est
évoquée.

99. Breviarium Romanum, 15 Aoiit.


http://www.tcpdf.org

