
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 15 (1991)

   Δελτίον XAE 15 (1989-1990), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Ο συμβολισμός του κίονα στη σκηνή του
Ευαγγελισμού 

  Hélène PAPASTAVROU   

  doi: 10.12681/dchae.1039 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
PAPASTAVROU, H. (1991). Ο συμβολισμός του κίονα στη σκηνή του Ευαγγελισμού. Δελτίον της Χριστιανικής
Αρχαιολογικής Εταιρείας, 15, 145–160. https://doi.org/10.12681/dchae.1039

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:47:36



Le symbolisme de la colonne dans la scène de
l'Annonciation

Hélène  PAPASTAVROU

Δελτίον XAE 15 (1989-1990), Περίοδος Δ'• Σελ. 145-160
ΑΘΗΝΑ  1991



Helene Papastavrou 

LE SYMBOLISME DE LA COLONNE 
DANS LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION1 

-LJepuis l'antiquité, dans l'histoire de la civilisation, le 
motif de la colonne est employé fréquemment comme 
symbole politique ou religieux. On connaît les exemples 
de l'obélisque égyptien ou de la colonne votive de l'anti­
quité gréco-romaine. L'usage de cet élément a été légué 
à l'art paléochrétien et de l'époque médiévale. Souvent, 
son rôle dans l'art du moyen âge peut être symbolique, 
lorsque sa présence n'a pas une raison d'être fonction­
nelle. Le présent travail est consacré à l'examen du sym­
bolisme de la colonne dans certaines Annonciations oc­
cidentales et byzantines. Dans ce but et dans le cadre de 
la problématique que ce motif iconographique pose, 
nous allons plus particulièrement évoquer la manière 
dont les textes patristiques grecs et latins ainsi que les 
hymnes liturgiques ont pu influencer la création artis­
tique en Occident et à Byzance, depuis l'époque paléo­
chrétienne. 
Deux exemples byzantins ont soulevé notre probléma­
tique. Dans l'Annonciation de l'église de Péribleptos de 
Mistra2 (2ème moitié du XlVe siècle) de chaque côté de 
l'arc triomphal de l'abside, dans le fond de la composi­
tion, derrière la Vierge, on trouve une petite colonne 
avec chapiteau corinthien surmontée d'un vase de fleurs 
au feuillage abondant (Fig. 1). De même, sur une porte 
d'iconostase du Musée Byzantin3 attribuée à l'école Cre­
toise du XVe siècle, dans l'Annonciation, au premier 
plan, juste à côté du trône de Marie, une colonne est 
représentée sur laquelle prend place un vase de fleurs 
dotées d'un riche feuillage (Fig. 2). 
Dans ces deux oeuvres, la colonne avec le vase, n'ayant 
pas un rôle proprement architectural dans la composi­
tion, apparaît comme un motif étrange. Cet élément 
conduit à se demander s'il représente un motif icono­
graphique de valeur symbolique. 

LE VASE DE FLEURS 

Le vase de fleurs est un motif courant dans le sujet de 
l'Annonciation. Sa signification est bien connue4. Il est 
lié aux textes scripturaires et exégétiques. Le vase est 
associé au miracle de la manne relaté dans le livre de 
l'Exode (XVI, 13-34). Suivant les instructions de Moïse, 

Aaron a déposé un vase en or rempli de manne dans le 
tabernacle du témoignage. Ainsi, depuis l'époque paléo­
chrétienne le vase devient le symbole d'une des théo-
phanies prophétiques, qui préfigurent l'Incarnation et 
par extension Marie et la pureté virginale. Marie est 
appelée ή χρνσήλατος στάμνος, Χριστον το μάννα το 
ούράνιον φέρουσα (le vase en or qui porte le Christ, la 
manne du ciel)5, ou encore: Χαίρε στάμνε πάγχρυσε 
ένδον το μάννα φέρουσα (Salut vase en or qui contiens 
la manne)6. Dans un commentaire de Cyrille d'Alexan-

1. Le présent travail avait été communiqué au Congrès d'Art Byzantin 
et Post-Byzantin de Christianiké Archaeologiké Etaeria, Athènes 
1989, cf. H. Papas t av rou , Ο κίονας στο θέμα του Ευαγγελισμού, 
Programme et résumés de communications. Par ailleurs, est faite une 
brève référence sur le même sujet, dans notre article plus général: 
Contribution à l'étude des rappors artistiques entre Byzance et Venise. 
Le thème de l'Annonciation, à paraître in Cahiers Balkaniques (His­
toire de l'art), 1990. 
J'exprime mes remerciements à Mgr. A. Niero, à Venise, pour ses 
conseils précieux sur le plan théologique. Mes remerciements vont 
également à Mmes M. Acheimastou-Potamianou, Directrice du Mu­
sée Byzantin, pour les facilités de mon travail à ce musée et pour la 
permission de la reproduction de la photo Fig. 2 provenant de l'ar­
chive du Musée Byzantin. D'ailleurs, ma reconnaissance va à Mme C. 
Baltoyannis dont les suggestions ont toujours été positives à mon 
travail. Plus particulièrement, sa publication : The Annunciation 
under a Later Painting on the Royal Door T. 737 in the Byzantine 
Museum (en grec avec résumé en anglais), AAA XVII (1984), pp. 
43-73, a corroboré mon argumentation à une idée qui jusque-là restait 
difficile à prouver. Enfin j'adresse mes remerciements à Mme D. Mou-
riki, Professeur en Histoire de l'Art à l'Ecole Polytechnique, pour sa 
bienveillance de me procurer la photo provenant de l'église de Péri­
bleptos de Mistra (Fig. 1). 

2. G. Millet, Monuments byzantins de Mistra, Paris 1910, pi. 116.3. 
3. C. Bal toyannis , op.cit. et passim. 
4. Sur ce sujet cf. Yrjo Hirn , The Sacred Shrine, Londres 1912, pp. 
281-283 ; D. Robb, The Iconography of the Annunciation in 14th and 
15th Centuries, ArtB XVIII (1936), p. 482; D. Mo uri ki, Αϊ βιβλικαί 
προεικονίσεις της Παναγίας είς τόν τροϋλλον της Περιβλέπτου του 
Μυστρά, ΑΔ 25 (1970): Μελέται, ρ. 218. 

5. PG 97, 865Β; une expression pareille se trouve dans un chant à la 
conception d'Anne : στάμνε ένδον το μάννα φέρουσα, Α. de Crète, 
PG 97, 1312Α. 
6. S. E u s t r a t i a d e s , Theotokarion I, Chennevières-sur Marne, 1931, 
p. 305. 

145 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 1. La Vierge de l'Annonciation, détail. Péribleptos, Mi­
st ra. 

drie compris dans les Catenae à propos de l'Exode, la 
manne représente un type du Christ, ce qui indirecte­
ment implique que le vase se réfère à Marie7. Dans l'i­
conographie, il se trouve souvent dans les mains de 
Moïse ou de Aaron, ou alors, dans le contexte de la 
représentation du tabernacle du témoignage, il se rap­
proche de la Vierge à l'Enfant8. 
Dans la scène de l'Annonciation, le vase apparaît régu­
lièrement empli de fleurs et c'est un motif commun aussi 
bien en Occident qu'à Byzance. Déjà au Xe siècle, il 
apparaît dans un synaxaire copte (Morgan Library) et 
dans un manuscrit de Salzburg9. Comme il a été 
montré10, les plantes, l'arbre ou le jardin à côté d'autres 
images du printemps sont des métaphores, la plupart du 
temps puisées dans la Bible, qui ont été par excellence 
utilisées par les auteurs byzantins pour commenter la 
fête printanière de l'Annonciation. Dans la prophétie 
d'Isaïe (11, 1) p. ex., on mentionne le bâton fleuri. Le 
Cantique (2, 2) cite de même la fleur des champs, le lys 
ou le jardin clos. Ces métaphores qui représentaient un 
répertoire dans lequel les loueurs de Marie puisaient 
constamment ont influencé les imagiers dans leur choix 
de motifs iconographiques. Ainsi les fleurs dans le vase 
font allusion à ces images printanières associées à Marie 
et à la fête même de l'Annonciation. 

LA COLONNE DANS LA LITTÉRATURE SCRIPTURAIRE ET 
PATRISTIQUE 

Si dans la scène de l'Annonciation le motif du vase et 
des fleurs est courant, la colonne représente un élément 
étrange. Afin de comprendre son rôle nous nous propo­
sons de faire une investigation rapide sur la notion de la 
colonne dans les textes scripturaires et patristiques et, 
ensuite, d'évoquer certains exemples en matière artis­
tique qui illustrent sa fonction en tant que symbole. 
Dans certains textes de l'Ancien Testament la colonne a 
une signification cosmologique. Dans le cadre d'une é-
piphanie divine il y est dit que Dieu fait trembler les 
fondements de la terre ou du ciel qui originellement ont 
été créés par Lui-même11. Dans ces cas, fondement ou 
colonne (στύλος, θεμέλιον, στερέωμα) sont des termes 
synonymes12. L'image qui est sous-entendue est celle 
d'une maison construite par Dieu, image qui à l'époque 
paléochrétienne a été appliquée en Orient à l'église. Par 
ailleurs, la même idée se retrouve lorsqu'il s'agit du rôle 
de la sagesse en tant que médiatrice de la création qui 
"place son trône sur une colonne de nuage"13. Dans un 
autre passage il est écrit de même que la sagesse a con­
struit sa maison sur sept colonnes14. Egalement, la co­
lonne de nuage ou de feu est ou bien un signe de la 
présence de Dieu qui montre le chemin à suivre15 ou 
alors, une désignation de Sa présence dans le contexte 
des idées relatives au culte de Dieu et au tabernacle16. 
Chez Jérémie la "columna ferrea", d'après l'exégèse 
chrétienne17, se réfère à l'Eglise. 

Dans la littérature patristique, pour sa part, l'élément de 
la colonne est chargé de sens et de rapprochements, 
parmi lesquels quelques-uns nous aideront à appuyer 
nos arguments. Les textes exégétiques du moyen âge, 
bien sûr, utilisent abondamment des citations bibliques 
et font un grand usage de la métaphore de la colonne. 
Les Pères de l'Eglise orientale par la colonne symboli­
sent tantôt le Christ, comme Origene18, tantôt l'Eglise19 

ou l'Evangile20, tantôt les apôtres21, les saints22 ou les 
archevêques23. D'autre part, parmi les théologiens lat­
ins, Saint Grégoire le Grand24 écrit que les colonnes du 
ciel sont les grands prédicateurs de l'Eglise ou des égli­
ses-lieux de culte chrétiens. Pour Raban Maur25 les co­
lonnes sont les apôtres, les prédicateurs, mais aussi le 
progrès de la foi et la conduite de la vie suivant l'esprit 
chrétien. Il affirme également que les colonnes signifient 
les actions du Christ26, ses vertus27, ou bien encore, le 
Christ Lui-même28. Alcuin compare les colonnes aux 
sept dons du Saint-Esprit29. Comme la Sagesse a con­
struit sa maison sur sept colonnes (Prov. 9, 1), le Christ 
a renforcé sa maison, l'Eglise, avec les sept dons du 
Saint-Esprit. Alain de Lille30, d'autre part, compare la 

146 



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L'ANNONCIATION 

Fig. 2. L'Annonciation sur la porte d'iconostase no. T. 737 du 

Musée Byzantin. 

Sagesse à la sainte Vierge qui possédait les quatre vertus 
cardinales de sagesse, de tempérance, de force et de jus­
tice et les trois vertus divines de foi, d'espoir et d'amour. 
La description de l'abbé Suger31 de l'église de Saint-De­
nis met bien en évidence que les colonnes représentent 
les douze apôtres et les prophètes, alors que le Christ 
Lui-même est la pierre angulaire, métaphore qui revient 
maintes fois dans les textes patristiques. L'abbé Gibert32 

de Sainte-Marie à Novigento (1104) écrit: "Christ qui 
était Lui-même une colonne crée les prototypes de la 
rectitude et de la force". Saint Bruno33 dit que la nature 
humaine du Christ est appelée colonne, car le support 
de notre foi est fort comme une colonne. Enfin, pour le 

7. Ce commentaire a été compris parmi les Catenae à l'Exode, cf. N. 
T h é o t o k e s , Σειρά ενός καί πεντήκοντα όπομνηματιστών είς την 
Όκτάτευχον καί τά των Βασιλειών, Λειψία 1772-1773, Ι, 741; cf. 
Mour ik i , op.ck., p. 220, note 10. 

8. Mour ik i , op.cit. et passim. 
9. Robb, op.cit., p. 482. 
10. H. Maguire, Art and Eloquence in Byzantium, Princeton 1981, 
pp. 42 sq. 
11. Grande Lessico del Nuovo Testamento, XII, 1393. 
12. I. Tim. 3, 15; Job 9, 6 ; 38, 6 ; 26, 11. 

13. Sap. 24, 4 : έγώ έν ύψηλοϊς κατεσκήνωσα καί ό θρόνος μου έν 
στύλω νεφέλης. 
14. Prov. 9,1 : Ή σοφία ώκοδόμησεν εαυτή οίκον καί έπήρεισε στύ­
λους επτά. 
15. Ex. 14, 19. 24; 19.9; Num. 14, 14; Neem. 9, 12.19; Sap. 18, 3. 
16. Num. 12, 5 ; Deut. 31, 15 ; ps. 98, 7. 
17. Jer. I, 18 : Ego quippe dede te hodie in civitam munitam et in 
columnam ferream et in murum aureum, super omnem terram. 
18. Origenes, Comentari in Joannes, PG 14, 740B: καν τε στύλος 
επειδή αυτός έστιν έδραίωμα της αληθείας... καν τε στύλος, δια τό 
φωτεινόν του πυρός; E p i p h a n i u s C o n s t a n t e n s i s , Adversus hae-
reses, PG 42, 256D. 
19. T h e o d o r u s M o p s u e s t e n u s , Epistolae Beati Pauli, I ad Timo-
theum, 3:15, PG 66,941C: Στΰλον αυτήν καί έδραίωμα τής αληθείας 
έκάλεσεν, ώς αν έν αυτή τής αληθείας την σύστασιν έχούσης... 
έκκλησίαν των πεπιστευκότων τον σύλλογον προσηγόρευσε. τού­
τοις εφη στΰλον τής αληθείας, έπί γαρ τής πέτρας έπηρεισμένοι... 
διαμένουσι... δια των πραγμάτων κηρύττοντες τήν των δογμάτων 
άλήθειαν. 

20. I r e n a e o s Lugdunensis , PG 7, 885Α. 
21. Cyri l lus A l e x a n d r i n u s , De adoratione in spiritu et ventate, 
PG 68, 133. 
22. G r e g o r i u s Nyssenus, De vita Mosis, PG 44, 385A: τους ύπη-
ρέτας του θείου μυστηρίου, ους καί στύλους τής εκκλησίας κατονο­
μάζει αποστόλους καί διδασκάλους καί προφήτας... ου γαρ μόνον 
Πέτρος καί 'Ιωάννης καί Ιάκωβος στύλοι τής 'Εκκλησίας είσίν... 
άλλα πάντες οί δι ' εαυτών τήν έκκλησίαν έρείδοντες. 

23. Basi l ius Caesarens i s C a p p a d o c i a e , Epistulae, PG 32,908C. 
24. Saint Grégoi re le G r a n d , Moralium libri, Liber XVII, caput 
XXIV beati Job; ph. LXXVI: 30. 
25. R a b a n u s Maurus , Allegoriae in sacram scripturam, PL CXII: 
899-900. Per 'colomnas' apostoli, ut in Paulo: 'Jacobus et Cephas et 
Joannes, qui videbantur columnae esse', quod UH et caeteri apostoli 
Ecclesian sustentant. Per 'columnam praedicatores, ut in Exodo: 'Fa­
cies columnas viginti, cum totidem basicus ', id est, constitues praedi­
catores sanctos, qui utrumque testamentum intelligentesprophetarum 
doctrìnis initiantur. Per 'columnas' Scripturae sacrae, ut in Cantico: 
'Columnas ejus fecit argenteas', quod scripturas in sancta Ecclesia 
fecit noster pacifìcus Christus intellectum daturas. Per 'columnam ' 
rectituto fidei et strenuitas vitae, ut in libris Regum : 'Statuii duas 
columnas in introitu templi, quod celestis patriae introitum introire 
nequimus, nisi et recte credamus, et sancte vivamus. 

26. Idem, op.cit.: Per columnas actiones Christi ut in Cantico: 'Cru­
ra ejus sicut columnae marmoreae' quod actiones Christi et rectae 
sunt et fortes. 
27. Idem, op.cit., PL CXII: 900: Per columnas internae virtutes men­
tis ut in Psalmis: 'Ego con firmavi columnas ejus (Liber Psalmorum 
LXXIX, 4) ' Id est ego roboravi internas virtutes ejus. 
28. Idem, op.cit., PL XCII: 899: Columna est divinitas Christi... 
Columna humanitas Christi... 
29. Alcuin, Epistole, epistola CCIII, PL C: 477. 
30. PLCCX:262. 
31. Suger, Libellus de consecratione ecclesiae sancti Dionysii et tras-
latione corporum sancti Dionysii ac sociorum ejus; cité par E. Pa­
no wski, Abbot Suger on the Abbey Church of Saint Denis and its 
Art and Treasures, Princeton, New Jersey 1946, pp. 104-105. 
32. G i b e r t u s , Gesta Dei per francos, Liber VIII, caput V, PL CLVI : 
810: Christus ipse columna rectitudinis ac fortitudinis inspiravit e-
xempla. 
33. Sa in t -Bruno , Expositio in Psalmos, psalmus XCVIII, PL CLII: 
1157 : Convenienter edam humanitas columna dicitur eo quod admo-
dum columnae fìrmissimum sit fidei nostrae sustentaculum. 

147 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 3. Composition sur verre. Musée Vatican. 

moine benedictin Candidus34, à propos de Eigil qui a 
construit l'église de Fulda, le Christ est la fondation et la 
colonne de cette église et celle-ci restera immobile pour 
toujours grâce au pouvoir de sa majesté perpétuelle. 
Ces textes ont sans doute servi à l'inspiration artistique 
dès les premiers siècles chrétiens, puisque la première 
référence à la colonne est faite dès le Nouveau Testa­
ment (I Tim. 3: 15; I Cor. III, 9-17; II Cor. V 1-5; Eph. 
II, 20-21 ; Gai. II, 9). Ainsi, comme il sera évoqué à la 
suite de cette étude, nombreux exemples paléochrétiens 
et du moyen âge témoignent d'un rapport étroit entre le 
motif de la colonne dans l'art et dans la littérature. 

LA COLONNE DANS L'ART PALÉOCHRÉTIEN ET DU MOYEN 
AGE OCCIDENTAL 

Une série de représentations sur verre d'époque pale-
'ochrétienne faisant partie de la collection de la Biblio­
thèque Vaticane représente le Christ imberbe en tunique 
et pallium avec un couple marié. Au dessus de la tête de 
chaque époux le Seigneur tient une couronne35 (Figs. 3, 
4) Sur d'autres exemples, le Christ est représenté entre 
Pierre et Paul en tenant une couronne au dessus de la 
tête de chacun d'eux36. Dans des compositions simi­
laires37 à la place de l'image du Christ, on voit une 
colonne surmontée par Son monogramme*. Ainsi, sur 
un autre verre deux apôtres, qu'une inscription désigne: 

Fig. 4. Composition sur verre. Musée Vatican. 

PETRUS PAULUS, sont représentés frontalement; une 
colonne est placée entre eux deux. Au dessus d'elle est 
placé un médaillon dans lequel est inscrit le mono­
gramme du Christ38. Dans ces exemples il est clair que 
l'image du Christ même est remplacée par la présence de 
la colonne, ce qui montre la valeur symbolique dont ce 
motif est investi. 
Ce fait est explicite dans une autre oeuvre paléochré­
tienne. Il s'agit d'un sarcophage provenant de Saint-
Ambroise de Milan39 (Fig. 5). Dans la scène de la face 
postérieure, le Christ apparaît entouré de ses apôtres. A 
ses pieds se dresse l'Agneau entre les deux défunts pros­
ternés. Le groupe central du Christ et des Princes des 
apôtres semble encadré à la partie supérieure, par les 
éléments d'une architecture qui rappelle un portique. 
Tandis que la tête du Christ se détache au centre de 
l'architrave incurvée et devant un chapiteau plus grand 
que les autres, celles des deux apôtres sont situées im­
médiatement au-dessous des chapiteaux. Assis très exac­
tement devant les colonnes qu'ils masquent, les apôtres 
semblent se substituer à celles-ci en leur empruntant leur 
symbolisme. D'après les textes scripturaires et exégéti-
ques40, la composition de cette image symbolise peut-ê­
tre l'édification du temple de l'Eglise par l'enseignement 
du Christ, qui en est sa pierre angulaire, et par la prédi­
cation des apôtres, qui en sont ses colonnes. 
Par ailleurs, dans une enluminure du IXe siècle41, Paris, 
gr. 510, fol. 452 (Fig. 6), toute une page est occupée par 

148 



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L'ANNONCIATION 

Fig. 5. Face postérieure de sarcophage. Saint-Ambroise, Mi­
lan. 

Fig. 6. Cod. Paris, gr. 510, f. 452. Scènes de la vie de saint 
Grégoire. 

trois scènes de la vie de saint Grégoire. Dans la scène 
médiane, il s'agit de la consécration du hiérarche. Saint 
Grégoire est placé au centre, debout et en orant. De 
chaque côté, deux personnages tiennent l'Evangile au 
dessus de sa tête. A l'arrière, s'élève une construction. A 
gauche, un groupe de personnages témoignent de l'évé­
nement et à droite une colonne avec base et chapiteau 
surmontée d'une croix limite la composition. La pré­
sence de la colonne est ici plus qu'un élément décoratif. 
Une des interprétations possibles de ce motif serait qu'il 
représente la qualité de saint Grégoire en tant que co­
lonne de l'orthodoxie. Pourtant, une autre explication 
semble plus probable. La colonne illustre peut-être l'i­
dée de l'Eglise. Car, dans le même manuscrit (Fig. 7) 
une autre scène qui représente également la consécra­
tion du hiérarche se déroule devant un ciborium. 
Dans son étude sur la signification des éléments de l'ar­
chitecture religieuse romane, F. Carlsson42 suggère que 
certains éléments architecturaux non fonctionnels 
étaient utilisés surtout pour des raisons symboliques. 
Partant de l'observation que dans certaines églises de la 
province romaine des premiers siècles chrétiens des co­
lonnes se trouvent placées sans raison fonctionnelle 
dans la nef43 ou dans l'abside44, alors que le même phé-

34. C a n d i d u s d e F u l d a , Sancii Eigilii vita, PL CV: 397. 
35. C. R. Morey, The Gold-glass Collection of the Vatican Library, 
Vatican 1959 (MCMLIX), Nos. 109, 240, 397. 
36. Idem, op.cit., nos. 241, 286, 314. 
37. Idem, op.cit., nos. 76, 79, 88, 98. 
38. Idem, op.cit., no. 455. 
39. M. L. Thérel , Les symboles de P"écclesia", dans la création 
iconographique de l'art chrétien du Ille au Vie siècle, préface de J. 
Danielou, Rome 1973, p. 111. 
40. Dans la littérature chrétienne des premiers siècles l'Eglise est pré­
sentée sous l'image d'un édifice dont le Christ est la pierre angulaire, 
cf. : I Cor., III 9-17 ; 2 Cor., V 1-5 ; Eph., II 20-21 ; Sa in t -Ambro i se , 
Comment. In epist. ad Corinth. Prim., PL XVII, PG XXII: 1070, 
1082C. De même les apôtres sont comparés à des colonnes: Gai. II, 9; 
Sa in t -Augus t in , PL XXXIII : 853; XXXVI : 950 ; XXXVII : 1831 ; 
S a i n t - A m b r o i s e , PL XV: 1264; Sa in t -Pau l in d 'Aqui l ée , PL 
XCIX: 183. 
41. S. der Nersess ian, The Illustrations of the Homilies of Gregory 
of Nazianzus, Paris, gr. 510. A Study of the Connections between Text 
and Images, DOP 16 (1962), fig. 10. 
42. F. Car l sson , The Iconology of the Tectonics in Romanesque Art, 
Hasslehorl 1976. 
43. Il s'agit de la basilique de Tebessa en Tunisie, cf. A. G r a b a r , The 
Beginnings of Christian Art (The Arts of Mankind), Londres 1967, 
figs. 198, 199; de Deir-el-Akhmar et Deir-el-Abiad en Egypte (c. 400), 
cf. idem, Byzantium (The Arts of Mankind), Londres 1967, figs. 34, 
35 pour le premier monument et fig. 36 pour le deuxième. 
44. Il s'agit des églises syriennes de Qalaat Seman: cf. A. Graba r , op. 
cit., fig. 53 ; et Qalbloze: idem, op.cit., figs. 44, 45. Ces églises ont une 
série de colonnes sans fonction architecturale dans l'abside. 

149 



HELENE PAPASTAVROU 

nomène est repris dans les églises carolingiennes ou mo-
sarabes des IXe, Xe, et Xle siècles45, il constate que les 
éléments non fonctionnels sont nombreux dans l'archi­
tecture romane46. Pour ne citer que quelques exemples, 
douze colonnes antiques en marbre ont été placées dans 
le choeur de la Cathédrale de Magdeburg (1209) que 
Carlsson interprète comme une représentation des 
douze apôtres47, comme autrefois à Jérusalem, au Saint-
Sepulcre, 12 colonnes, les 12 apôtres gardaient la tombe 
du Seigneur48. Pour la même raison, les six colonnes à 
l'extérieur de l'abside de l'église de Perse s'appuient sur 
six pilliers (Fig. 8). Le motif frappant de la niche absi-
diale avec une seule colonne dans quatre églises Scandi­
naves a été expliqué en tant que symbole du Christ50. 
Egalement, ce même motif est placé au milieu de plu­
sieurs tympans comme p.ex. à l'église diocésaine de 
Gernrode où il se trouve dans le cloître51 ou dans l'église 
paroissale de Griesheim, sur le portail sud52. Le symbo­
lisme du Christ en tant que pierre angulaire de l'Eglise 
est evident dans les grands portails de certaines cathé­
drales en France comme celle d'Oloron dans les Pyré­
nées-Atlantiques (Fig. 9). Le pilier central, qui est de 
style dorien-toscan, diffère de ceux des côtés. Il est sou­
tenu par deux atlantes et sur le côté frontal de son chapi­
teau apparaît une croix. Ce pilier est placé sur un axe, au 
prolongement duquel est disposé, chacun par dessus 
l'autre un certain nombre de symboles christologiques : 
le monogramme du Christ qui sert de base à la scène de 
la Descente de la croix, la tête d'un lion et plus haut, 
l'Agneau. 

Un autre exemple roman qui met bien en évidence la 
valeur symbolique de la colonne provient de l'ambon 
d'une église d'Italie du Sud, à Trasacco53 (Fig. 10). Au 
centre d'une composition, l'agneau et une colonnette 
occupe la place d'un Christ en majesté. Ces motifs sont 
entourés par les symboles des quatre évangélistes et par 
des éléments cosmiques, le soleil, la lune, et des planètes. 
Dans ce cas, une représentation de la colonne de la 
passion est difficilement admise, car, du bas de ce motif, 
aussi bien que par la base de son chapiteau poussent de 
longs rinceaux qui contiennent les planètes comme s'il 
s'agissait de fleurs. Ainsi, en combinaison avec l'agneau, 
la colonne devient ici le symbole du Christ créateur en 
tant que pierre angulaire de l'univers54. Par ailleurs, 
dans d'autres exemples la colonnette est souvent flan­
quée par quatre rosettes, autres symboles des évangé­
listes55. 
Les exemples innombrables de l'art occidental montrent 
clairement combien la colonne y devient un motif de 
valeur symbolique importante pendant le moyen âge. 
Son caractère vivant se révèle également dans un autre 
élément significatif pour notre étude. Au Xlle siècle 

Fig. 7. Cod. Paris, gr. 510, f. 67v; détail avec la scène de la 
consécration de saint Grégoire. 

Fig. 8. Eglise de Perse, vue de la partie Est. 

Fig. 9. Cathédrale d'Oloron, portail ouest. 

Fig. 10. Ambon de Trasacco. 

saint Bonaventure56 raconte que, pendant la naissance 
du Christ, Marie s'est appuyée sur une colonne et a 
accouché sans douleurs. Ainsi, par une autre voie indi­
recte, la colonne se lie à l'Incarnation et, par extension, 
à la Vierge. Elle devient symbole "virginitatis in partu". 
Cette idée est reprise en matière artistique. Les peintres 
flamands, on le sait, font un usage abondant de sym-

150 



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L'ANNONCIATION 

boles. Pour ne Citer que quelques exemples, dans le "re­
table de Bladelin" (Kaiser Friedrich Museum, Berlin) de 
R. van der Weyden (Fig. 11), la scène de la Nativité du 
Christ est placée dans une humble construction très dé­
tériorée. Au premier plan est affichée une colonne en 
marbre avec base et chapiteau. Une mise en scène sem­
blable se trouve dans l'oeuvre de Hugo van der Goes 
dans le retable Portarin (Uffizi, Florence) (Fig. 12), ainsi 
que dans d'autres exemples57. 
Nous arrivons donc à une conclusion. Jusqu'à présent, 
les exemples de l'art paléochrétien et occidental du 
moyen âge ont montré que le motif de la colonne peut 
être un symbole de l'Eglise ou du Christ. Bien entendu, 
également, il se lie au thème de l'Incarnation et, par 
extension, à la Vierge. 

45. P. ex. Saint-Germigny-des-Prez: J. Huber , J. Porcher , W. F. 
Vol bac h, Carolingian Art (The Arts of Mankind), Londres 1970, 
figs. 42, 43; San-Pedro-della-Nave, cf. J. Fon t a ine , L'art préroman 
hispanique (La pierre qui vire), 1973, fig. 68; San-Pere-de-Roda, cf. 
Car lsson, op.cit., fig. 2. 
46. P. ex. dans la cathédrale de Hildesheim ou de Dolby en Suède, une 
colonne était placée dans chaque niche des pilliers occidentaux de la 

nef. Ces colonnes allégeaient les pilliers dont elles faisaient partie, 
mais, sûrement, en même temps, elles communiquaient un message; 
cf. Car lsson, op.cit., fig. 3. 
47. Car lsson, op.cit., fig. 5. 
48. G. Bandmann , Zur Bedeutung der romanischen Apsis, Wallrad-
Richards-Jahrbuch XV (1955), cité par Car lsson, op.cit., p. 54. 
49. Car lsson, op.cit., fig. 6. 
50. Il s'agit des églises de Fulltofta, Bosjo, Norre Jernlose et Rutsker ; 
cf. Β. Thyren, Den kolonettdelade nischen a Bosjo Klosterkyrkas 
absid samt dess mostvarigheter i Fulltofta, Norre Jernlose och 
Rutsker (dissertation non publiée, Lund 1968; cité par Car lsson, 
op.cit., p. 54. 
51. W. B lankenburg , Heilige und demonische Tiere, Leipzig 1943, 
fig. 68. 
52. R. Beuerreiss , Das Lebenszeichen, Veröffentlichungen der Bay­
erischen Benediktinerakademie, I (1961), fig. 28. 
53. R. Reute rswärd , The Forgotten Symbols of God. Five Essays 
Reprinted from Konsthistorisk Tidskrift (Stockholm Studies in Histo­
ry of Art, 35), Uppsala 1986, p. 110. 
54. Cette représentation rappelle la composition avec le motif central 
d'une roue par où poussent des rinceaux qui contiennent des planètes, 
alors que les "zodias" des évangélistes prennent place autour de ce 
schéma central, cf. Reuterswärd , op.cit. et passim. 
55. Reu te r swärd , op.cit., passim. 
56. Cf. G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Guters-
locher, 1975, 1, pp. 86, 87. 
57. E. Panowsky, Early Netherlandish Painting. Its Origins and 
Character, Cambridge, Mass. 1964, 2, pis. 152, 153 etc. 

151 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 11. Le retable "Bladelin" de 
Roger van der Weyden; détail avec la 
Nativité. Kaiser Friedrich Museum, 
Berlin. 

Fig. 12. Retable Portarin de Hugo 
van der Goes; détail avec la Nativité. 
Uffìzi, Florence. 

152 



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L'ANNONCIATION 

LE ROLE DE LA COLONNE DANS L'ANNONCIATION EN 
OCCIDENT 

Dans la tradition picturale de l'Annonciation du moyen 
âge occidental, la colonne se place ou bien à l'angle de 
l'édicule de Marie, ou alors, faisant partie d'une arca-
ture, elle crée des lieux figuratifs diversifiés pour chacun 
des protagonistes. Dans certaines Annonciations occid­
entales du XVe siècle, la colonne a un emplacement 
remarquable dans la disposition de la composition. 
Quelquefois, elle occuppe un poste clé dans l'agence­
ment de la composition, comme p. ex. chez A. Lorenzet-
ti58, qui l'utilise pour occulter le point de fuite de son 
pavement, ou chez P. della Francesca59 et chez Antonel­
lo da Messina60 (Fig. 13) la colonne devenant le centre 
de gravité de l'action. Dans d'autres cas, au contraire, sa 
présence n'a pas de justification proprement architectu­
rale devenant ainsi un élément absurde. C'est le cas d'un 
panneau de l'Annonciation de Masolino (Fig. 14), con­
servé à Washington. Contrairement à ce qu'on a vu 
antérieurement, la colonne ici met en valeur le point de 
fuite de la perspective, de sorte que D. Arasse61 a sug­
géré qu'il s'agit là d'un motif symbolique. Du reste, 
d'autres exemples comportent cet élément de façon plus 
ou moins suggestive. Dans une enluminure62 de la fin du 
XVe siècle représentant le thème de l'Annonciation, sur 
le pupitre de Marie s'élève une colonne avec chapiteau 
surmontée d'une sculpture (Fig. 15). Par ailleurs, dans 
l'Annonciation attribuée à Hubert van Eyck (?), deux 
colonnes sont placées sur la façade de la maison de 
Marie, symboles de l'Ancien et du Nouveau Testa­
ment63. Pourtant, le plus ancien exemple de l'Annoncia­
tion que nous connaissons, où l'on peut considérer que 
la présence du motif de la colonne transmet probable­
ment un message, provient de l'enluminure d'un évangé-
liaire marcien (cod. lat. I, 100) de la première moitié de 
XIVe siècle (Fig. 16). Sur l'axe médian de la composi­
tion on voit superposés un certain nombre de motifs : un 
socle d'où de l'eau jaillit, une colonne et un jardin de 
palmiers. Comme nous l'avons montré dans une autre 
étude64, le fait que la colonne pourrait être une méta­
phore est corroboré par l'association de celle-ci à d'au­
tres éléments iconographiques, dont la valeur symbo­
lique est plus claire: le jardin clos avec la plante paradi­
siaque, le palmier, et la source qui sont des métaphores 
connues et associées à Marie. 

Il semble qu'en effet, dans l'art occidental, le symbole 
vivant de la colonne rattachée à l'image du Christ ou, en 
tous cas, à l'ensemble du thème de l'Incarnation, tout 
comme les homélies théologiques ou des textes plus po­
pulaires comme celui de Bonaventure, ont également 
influencé la scène de l'Annonciation. Des textes litur­

giques latins louent la Vierge pour son accouchement 
sans douleurs (dont le symbole est devenu, on l'a vu, la 
colonne), pour sa sainteté et son rôle en tant que mère et 
fondement, de Dieu: "pulchrae sunt genae tuae sicut 
turturis... sancta Dei genitrix fundamenta ejus"65. Ainsi, 
une nouvelle nuance s'attache au motif iconographique 
de la colonne, qui s'associe à Marie, dans la scène de 
l'Annonciation occidentale, à la fin du moyen âge, et 
qui accentue son rôle en tant qu'instrument de l'Incar­
nation. Par ailleurs, dans la même scène en Occident, on 
met l'accent plus spécialement sur l'idée de l'Incarna­
tion que sur le message angélique. Dans maints exem­
ples, l'Enfant (souvent avec la croix) descend du ciel et 
se dirige vers Marie66. Une oeuvre de Nicola da Guar-
dagrele (entre 1433 et 1448) (Fig. 17) et d'une "Liber 
viaticus" (vers 1355-1360)67, où l'Ange lui-même s'ap­
proche de Marie et lui confie l'Enfant, constituent des 
exemples particulièrement intéressants. Dans un "Liber 
dipictus" (vers 1358) entre deux scènes, l'Annonciation 
et la Nativité, on voit assez curieusement Jésus Christ 
bénissant Marie : l'Incarnation est comprise ici comme 
le choix de l'Epouse du Logos; la phrase de l'hymne 
"Ave Sponsa insposata" constitue la clé qui permet de 
comprendre ce symbole68. 
Nous retenons donc, que dans les Annonciations occid­
entales que nous avons mentionnées, la colonne, outre 

58. E. Panowsky, Perspective comme forme symbolique, Paris 1978, 
p. 124, pi. 22. 
59. M. Baxanda l l , Painting and Experience in 15th Century in Italy, 
Oxford 1980, fig. 1 
60. Robb, op.cit. (n. 4), fig. 41. 
61. D. Arasse , Espace pictural et image religieuse; le point de vue de 
Masolino sur la perspective, tiré à part, p. 143, fig. 7a et 7b. L'auteur 
explique que certaines particularités de Masolino dans sa façon de 
rendre la perspective étaient dues à une volonté certaine du peintre de 
faire surgir dans l'espace mesurable des figures ce qui lui échappe, 
c'est à dire, le spirituel non mesurable. Le peintre était, sûrement, 
proche des sermons et des textes exégétiques, dont l'influence porte 
dans son oeuvre. Car, il est attesté qu'il se liait au cardinal Branda 
Castiglione, son commanditaire et conseiller "iconographique". Dans 
la scène de l'Annonciation, suggère l'auteur, la colonne symbolise le 
Christ. 
62. Livres d'heures, Cod. Guelf. 56.8 Augusteus 40, fol. 29r; cf. W. 
Milde, Mittelalterliche Handschriften der Herzog August Bibliothek, 
Frankfurt am Main 1972, p. 228. 
63. Cf. LChrl, Säule, col. 55. Le symbolisme des deux Testaments par 
deux colonnes peut se constater également en architecture comme p. 
ex. sur la façade ouest de Saint-Michel à Pavia ou sur la façade ouest 
de la Cathédrale de Piacenza; cf. Car lsson, op.cit., p. 54. 
64. H. Papas t av rou , Rapports artistiques (n. 1), et passim. 
65. Breviarium Romanum, fête du 15 Août. 
66. Cf. Robb, op.cit. (n. 4), p. 523. 
67. E. Gu ldan , Die Darstellung der Incarnation Christi im Verkün­
digungsbild, RQ 1968, p. 145, fig. 19a, b et 23b respectivement. 
68. Idem, op.cit. et passim. 

153 



HELENE PAPASTAVROU 

Fig. 13. Antonello da Messina, Γ'Annonciation. 

la présence invisible du Christ au moment du message 
angélique, symbolise la pureté virginale de Marie et son 
rôle dans l'Incarnation en tant que mère et fondement 
de Dieu. Cette dernière nuance deviendra encore plus 
claire, lorsque nous examinerons le symbolisme de la 
colonne dans l'Annonciation byzantine (cf. infra). 

LA COLONNE DANS L'ANNONCIATION BYZANTINE 

Notre étude jusqu'à présent nous a montré que, dans 
l'art paléochrétien et du moyen âge occidental, une co­
lonne souvent remplaçait l'image du Christ. Nous avons 
vu également qu'à la fin de l'époque médiévale en Occi­
dent, ce symbole s'associait au thème de l'Incarnation et 
par extension à la Vierge. Si dans l'art occidental le 
caractère symbolique de la colonne est vivant notam­
ment dans le contexte de l'Annonciation, à Byzance, en 
revanche, la colonne fonctionne rarement en tant que 
symbole et ceci pour cause. Car, on le sait, après l'Ico-
noclasme, à Byzance, on représentait directement le Lo­
gos incarné et non pas son symbole. Trois questions 
sont ainsi posées: la signification de la colonne dans 
l'Annonciation byzantine, si ce motif iconographique 
représente un emprunt de l'art byzantin dans le réper­
toire occidental et, enfin, s'il s'agit d'un motif occiden­
tal, en quelle époque il est passé dans l'iconographie 
byzantine. 
Du point de vue formel, la colonne surmontée par le 

Fig. 14. Masolino da Panicele, l'Annonciation. Washington, 
d'après D. Arasse. 

vase de fleurs est une réminiscence hellénistique. Ce fait 
est établi par plusieurs exemples69 (Fig. 18) et apparaît 
quelquefois dans des compositions de l'art byzantin, 
nous pensons p. ex. à une enluminure du Paris, gr. 510, 
dans une scène de la vie de Job70 (Fig. 19). Son appari­
tion dans la peinture byzantine avec une valeur symbo­
lique est parfaitement consciente, puisque le même mo­
tif se trouve dans le thème de la Présentation au temple 
(autre sujet de l'Incarnation), dans une icone Cretoise du 
XVe siècle71 (Fig. 20) et, évidemment, perdure dans 
l'Annonciation. On le rencontre dans une oeuvre de 
1475, à la Galerie Tretyakov (Fig. 21). En outre, dans 
deux icônes du XlVe siècle72, tout en faisant partie du 
décor architectural, le motif de la colonne se met parti­
culièrement en|évidence,en occupant l'axe médian.Il est 
donc possible que sa raison d'être soit symbolique. De 
même, dans deux Annonciations de Patmos73, une du 
XVe (Fig. 22) et l'autre du XVIIe siècle, très probable­
ment la colonne qui est placée dans la fond de la compo­
sition représente une métaphore; le vase aux fleurs, 
pourtant, figure au premier plan, à gauche de Marie. 
Enfin, dans un triptyque macédonien du XVIIe siècle74 

(Fig. 23), à côté du trône de la Vierge, par manque de 
place la colonne coincide avec un élément du trône et 
apparaît surmontée par le pot aux fleurs. 
En effet, un arrière plan de littérature patristique, qui 
loue Marie pour sa singularité dans le genre humain, en 
lui attribuant certains "types" bibliques75, justifie l'ap-

154 



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L'ANNONCIATION 

parition de cet élément, en matière artistique. Le motif 
complexe de la colonne avec un chapiteau corinthien, au 
surplus surmontée par le vase empli de fleurs, en premi­
er lieu, rappelle le bâton d'Aaron. Il se rapproche de 
même de l'idée relative de l'arbre et, enfin, il fait direc­
tement appel à d'autres préfigurations typologiques de 
la Vierge. Dans les lignes qui suivent nous examinerons 
les trois cas. 
Le miracle du bâton fleuri, qui est associé au prophète 
Aaron (Num. XVII, 16-24), se rapproche de l'Incarna­
tion et de la pureté de Marie, dans les textes théolo­
giques. Dans une homélie d'André de Crète sur la Nais­
sance de Marie, la Vierge est appelée: ράβδος, Ααρών 
αειθαλής10. Dans un autre texte de Theodore Stoudite 
on lit: ράβδος το θεόφυτον ερνος, εξ άσπορίας άνθί-
σασα, et ainsi dans de nombreux exemples et des 
hymnes. Ainsi, au début de la 3ème ode d'un chant dit la 
veille de la Naissance de Marie (le 8 Septembre) on en­
tend: Σήμερον έβλάστησε της παρθενίας ή ράβδος, εξ 
ής ανθήσει άνθος, ό φυτουργος ημών Θεός11. Dans l'i­
conographie, le bâton fleuri se place dans le contexte du 
tabernacle du témoignage et en corrélation avec l'image 
de la Vierge. Notamment, dans la peinture monumen­
tale paléologue, le bâton est un attribut régulier d'Aa­
ron78. Le fait que le bâton fleuri est une idée proche de 
l'arbre est très clairement représenté dans une composi­
tion occidentale. Dans un "Speculum humanae salvati-
onis" du XlVe siècle79, dans une scène qui représente le 
miracle du bâton d'Aaron, on note que parmi douze 
pieux dressés dans le sol, seul celui d'Aaron possède des 
racines et des branches, devenant ainsi un véritable ar­
bre. 

69. J. C h a r b o n n e a u x , R. Mar t in , F. Vil lard, Grèce hellénistique 
(L'univers des formes, 18), 1970, fig. 178 : Boscotrecase, peinture mu­
rale : paysage boucolique. Naples, Musée National. 
70. H. Ο mont , Miniature des plus anciens manuscrits grecs de la 
Bibliothèque Nationale, du Vie au XlVe siècle, Paris 1929, pi. XXVII, 
fol. 71v. 
71. Cf. Bal toyannis , op.cit. (n. 1), p. 59. 
72. V. Lasarev, Byzantine Icons of the XIVth and XVth Centuries, 
BurlMag, Décembre 1937, figs. A et B. 
73. M. Cha tz idak i s , Icons of Patmos, Athènes 1985, pi. 81 et 86 
respectivement. 
74. Chr . Ba l toyann i , Icons. The D. Ekonomopoulos Collection, 
Athènes 1986, pi. 77. 
75. Comme André de Crète a dit: ... (oi προφήται την Παρθένον) 
κατά την έν συμβόλοις μυστικήν έποπτείαν προβλεπτικώς όνομά-
ζονσιν, cf. PG 97, 900. 
76. PG 127, 609C. 
77. Μηναΐον, Septembre. 
78. M o u r i k i , Προεικονίσεις της Παναγίας, op.cit(n. 4), pp. 218 sq. 
79. Speculum humanae salvationis. Described and prefaced by M. R. 
James, Oxford 1926, facs. of Hunterian ms of Mielot's Prose Version, 
chapter III. 

Fig. 15. Cod. Guelf. 56.8Augusteus 40, f. 29r. L'Annonciation. 

Fig. 16. Cod. lat. I, 100. L'Annonciation. 

155 



HELENE PAPASTAVROU 

Comme il a été noté antérieurement, le rôle des méta­
phores littéraires, d'images souvent printanières, sur 
l'introduction du motif de l'arbre ou de la plante dans la 
scène de l'Annonciation a été très important. Dans 
l'Hymne Akathiste qui célèbre l'incarnation du Christ à 
partir de l'Annonciation jusqu'à la Présentation au 
temple on trouve toute une série de métaphores adres­
sées à la Vierge : Salut, qui plantes le planteur de la vie; 
Salut, fleur d'immortalité; Salut, arbre de fruit magni­
fique, par lequel les fidèles sont nourris; Salut, arbre aux 
feuilles qui donnent une bonne ombre, sous lequel 
nombreux sont abrités...*0. Dans une homélie attribuée 
à Jean Damascène Marie est décrite comme plus suave 
que le lys et plus rouge que la rose*1. Léon VI dépeint 
Marie en tant que paradis plein de fruits, lys et roche par 
où sourd la fontaine de vie82. Dans un poème de Théo­
dore Lascaris Marie est l'odeur doux des champs, la 
fleur.. P. 
Dans d'autres textes, l'idée de l'arbre ne représente plus 
des métaphores printanières. Dans une homélie du Ve 
siècle, Marie est louée en tant que bâton fleuri de Jessé, 
paradis de la pureté qui ne fane jamais, dans lequel 
l'arbre de vie est planté qui portera les fruits de la ré­
demption pour fous84. Jean Damascène s'adresse à 

156 

Fig. 17. Retable de Nicola da Guardagrele avec Γ Annoncia­
tion. 

Fig. 18. Boscotrecase, peinture murale: paysage boucolique 
(détail). Naples, Musée National. 

Fig. 19. Cod. Paris, gr. 510, f. 71v. Détail avec une scène de la 
vie de Job. 



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCÈNE DE L'ANNONCIATION 

Marie de façon similaire, dans une homélie sur l'An­
nonciation: Salut, paradis, site béate d'Edem, où toute 
la fleur de la vertu a fleuri et où l'arbre de vie a appa­
ru*5. Ailleurs, André de Crète écrit : Le paradis intelligi­
ble de l'arbre qui donne la vie et la rédemption*6. Ainsi, 
la notion de l'arbre implique celle de l'arbre de vie, de 
l'arbre de Jessé, de l'arbre de la croix. Ces idées sont 
plutôt familières dans le contexte de l'Annonciation, 
puisque à la fête même du 25 Mars un chant se réfère à 
la crucifixion du Seigneur: Ένμέσω δύο ληστών νψώ-
θης επί Σταύρου Χρίστε ô Θεός και έπήρθη ήλιος 
τρόμω και ή σελήνη εν τή τάξει αυτής, δόξα τή δυνά­
μει σου Κύριε. 

En matière artistique, très explicites sont des exemples 
d'Annonciations occidentales, bien que le motif de l'ar­
bre soit un élément très courant dans l'Annonciation 
byzantine87. Dans un tableau des alentours de 1370-
1380, partie d'un retable provenant d'une ancienne é-
glise cistercienne de Netze, entre l'ange et la Vierge de 
l'Annonciation, on retrouve le motif de l'arbre de Jessé 
(Fig. 24). La prophétie messianique d'Isaïe88 suivant la­
quelle delà branche poussera une Heur a été associée au 
contexte de l'Annonciation par la littérature latine é-
galement, ceci depuis l'époque paléochrétienne89. 
Presque à la même époque que ce tableau de Westfalie, 
un relief d'albâtre a été exécuté en Angleterre avec l'An­
nonciation pour thème90. Dans un vase, entre Gabriel et 

80. Χαίρε φυτουργόν της ζωής ημών φύονσα, PG 92, 1337D, χαίρε 
το άνθος της αφθαρσίας, ibid., 134IC, Χαίρε δένδρον άγλαόκαρπον, 
εξ ου τρέφονται πιστοί, χαίρε ξύλον εύσκιόφυλλον, νφ ' ου σκέπον-
ται πολλοί, ibid., 1341C-D. 

81. In Annuntiationem, PG 96, 656C. 
82. In Annuntiationem, PG 107, 24D-25B. 
83. E u s t r a t i a d e s , Theotokarion, pp. 39-42. 
84. In Sanctissimae Deipare Annuntiationem, PG 85, 441. 
85. PG 96, 713B. 
86. PG 97, 900. 
87. Un arbre figure déjà dans la fresque de l'Annonciation de Sainte-
Marie de Castelseprio, Vile siècle (G. P. Bognet t i , G. Chier ic i et 
A. De C a p i t a n i D ' A r z a g o , Santa Maria di Castelseprio, Milan 
1948, pp. 544 sq. et pi. 38a). Un ou plusieurs arbres peuvent être 
repérés dans l'arrière plan de certaines Annonciations byzantines du 
Xle siècle, comme p. ex., d'un lectionnaire du Mont Athos, Dionysiou 
ms 587, fol. 150;(Maguire, op.cit. (n. 10), fig. 36). A la fin du moyen 
âge, des exemples de ce motif sont particulièrement fréquents. P. ex., 
l'arbre ne manque pas dans une icone du Musée de Recklinghausen 
(D. and T. Ta lbo t Rice, Icons and their Dating, Londres 1974, fig. 
179), dans une icone de Temple Gallery (Byzantine Greek and Rus­
sian Icons, Exhibition 18th April to 4th August 1979, Temple Gallery, 
Londres, no. 29, fig. 44) ou dans une autre icone, jadis au Musée de 
Prague (N. M. Belajev, L'Annonciation. Monument nouveau de 
peinture grecque sur bois (en russe avec traduction en français), Sem-
Kond, Prague 1927,1, pp. 224 sq., pi. XX.1, 2, 3). Cf. Ba l toyannis , 
op.cit. (n. 1), figs. 3, 4, 5. 

88. Isaïe, 11, 1 et sq. : Και έξελεύσεται βαβδος έκ της βίζης Ίεσσαί 
και άνθος έκ της βίζης άναβήσεται και άναπαύσεται έπ' αυτόν 
πνεύμα Θεού.... 
89. Ter tu l l ien, De carne Christi 21; B e r n a r n d de Clairvaux, 
Homilia 2 Super missus est, PL 183, 63. 
90. G u l d a n , op.cit. (n. 67), p. 161, pl. 2«a. 

Fig. 20. Icone crétoise du XVe siècle. La Présentation au 

temple. 

Fig. 21. Détail avec l'Annonciation sur porte d'iconostase de 

la Galerie Tretyakov. 

157 



HELENE PAPASTAVROU 

22 

Marie, pousse une plante-arbre. Sur la partie supérieure 
de la composition et au sommet de cette plante est 
représenté le Crucifié, qui se détache devant le trône de 
Dieu le Père. Ce n'est plus seulement l'arbre de Jessé qui 
s'associe au vase de fleurs, mais aussi Y arbor crucis. 
Cette représentation est très riche en rapprochements 
d'idées qui regardent le dessein divin pour le salut hu­
main. La scène initiale de l'Incarnation, l'Annonciation, 
marque également la fondation de l'Eglise sur terre, ce 
qui a été seulement possible à travers la passion du 
Christ dont le royaume éternel est représenté par la pré­
sence du Dieu le Père assis sur le trône. Le vase et l'arbre 
sont des types vétérotestamentaires de l'Incarnation91, 
dont l'instrument est la Vierge. Autrement dit, deux 
symboles préfigurants l'Avent et "types" de Marie, i-
mage même de l'Eglise, se juxtaposent aux événements 
historiques cruciaux de l'ère de la Grâce, le tout étant 
dominé par l'existence éternelle de Dieu. En dernière 
analyse, il s'agit là d'une composition de Γ "Ecclesia 
universalis". Dans le cadre de la scène de l'Annoncia­

tion, tout le dessein divin sur le salut de l'humanité est 
évoqué. 
Enfin, l'élément de la colonne est lié aux événements 
décrits dans le livre de l'Exode (XIV, 19.24) ou ailleurs 
(Num. XIV, 14; Neem. IX, 12, 19; Sap. XVII, 3), où la 
présence divine se manifestait au peuple juif en tant que 
colonne de feu ou de nuée. Ce fait a été également inter­
prété par les théologiens en tant que préfiguration de 
l'Incarnation et bien sûr de Marie. L'importance de ces 
chapitres vétérotestamentaires, on le sait, est très grande 
pour le culte mariai, puisque le dernier chapitre de l'E­
xode, presque en entier est lu la veille du 21 Novembre, 
fête de la Présentation au temple de Marie92. Dans 
l'Hymne Akathiste, à la 2ème stance, Marie est saluée 
en tant que colonne de virginité, colonne de feu et 
nuée92, types de préfiguration de Marie, que Jean Da­
mascène rappelle dans son homélie de la Nativité de la 
Vierge94, aussi bien qu'un chant de la fête de l'Annonci­
ation, le 25 Mars. D'ailleurs, la colonne de feu, en sa 
qualité de lumière, par analogie, se rapproche d'autres 

158 



LE SYMBOLISME DE LA COLONNE DANS LA SCENE DE L'ANNONCIATION 

lumières-types du Christ et par extension de la Vierge. 
Comme Grégoire de Nazianze disait: ... la lumière en 
tant que feu est apparu à Moïse, lorsqu'elle brûlait le 
buisson, mais ne le consumait pas. La lumière en tant 
que colonne de feu conduisait Israel... La lumière était 
la beauté de l'étoile à Bethlehem qui conduisait les sages 
hommes...95. Ainsi Théodore Laskaris appelle Marie 
lumière splendide et étoile96. A la veille de la fête de 
l'Annonciation, dans une ode à Marie on fait appel à la 
nuée lumineuse91. De son côté, André de Crète, à l'occa­
sion de la Nativité de Marie98 mentionne certains pré­
figurations typologiques de la Vierge en juxtaposant le 
chapitre biblique relatif. Entre autres, il cite la vision de 
feu.... émanant par la nuée... et représentant la gloire du 
Seigneur. 
Nous arrivons donc à conclure que, dans l'Annoncia­
tion byzantine de la fin du moyen âge, le motif de la 
colonne représente certains "types" de préfigurations 
bibliques de la Vierge. 
En Occident, l'usage fréquent du symbole de la colonne 

Fig. 22. Détail avec l'Annonciation sur porte d'iconostase de 

l'école Cretoise du XVe siècle, provenant de Patmos. 

Fig. 23. Détail avec la Vierge de l'Annonciation sur un tripty­

que macédonien du XVIIe siècle. 

Fig. 24. Retable de Netze. 

91. En ce qui concerne l'arbre, entre autres cf. au psaume 1, 3 où le 
Christ se substitue à l'arbre planté près de la source de l'eau qui 
donnera ses fruits à temps : Και εσται ώς το ξύλον το πεφυτευμένον 
παρά τάς διεξόδους των υδάτων, δ τον καρπον αύτοΰ δώσει και το 
φύλλον αύτοΰ ούκ όπορρυήσεται και πάντα οσα αν ποιη, κατευ-
οδοθήσεται. 
92. Μηνανον, Novembre; cf. Mour ik i , Προεικονίσεις της Παναγί­
ας, op.cit. (n. 4), p. 225; G. Babic, Image symbolique de la 'porte 
fermée' à Saint-Clément d'Ohrid, Synthronon (Bibliothèque des Ca­
hiers Archéologiques II), Paris 1968, pp. 146-151. 
93. Χαϊρε πύρινε στϋλε οδηγών τους εν σκότει. χαίρε σκέπη τοΰ 
κόσμου πλατυτέρα νεφέλης. 
94. PG 96, 673Β et 696Α. 
95. PG 36, 364D-365B. 
96. E u s t r a t i a d e s , Theotokarion, pp. 39-42. 
97. Μηναϊον, Mars : "Ιδετε, ϊδετε δτι εγώ ειμί ό Θεός ό Λόγος, ό την 
Παρθένον ούρανόν, σκηνήν και πύλην και ορός και λυχνίαν χρυσή ν 
και νεφέλην φωτεινήν έμαυτω άναδείξας και παρέχων το μέγα έλεος. 
98. PG 97, 865-873 : "Ιδον δρασιν πυρός και το φέγγος αύτοΰ κύκλω 
ώς δρασις τόξου, όταν ή έν τη νεφέλη εν ημέρα ύετοΰ. δπως ή 
στάσις τοΰ φέγγους κύκλωθεν. αύτη ή δρασις ομοιώματος δόξης 
Κυρίου. 

159 



HELENE PAPASTAVROU 

témoigne que les Byzantins ont sans doute puisé dans le 
répertoire de l'art occidental. Ce motif doit être passé 
dans l'iconographie byzantine à la fin du moyen âge, où 
il a reçu une forme d'origine hellénistique et où son 
symbolisme s'attache exclusivement à Marie. La Théo-
tokos a une place prépondérante dans la vie liturgique et 
spirituelle de l'Eglise Orthodoxe. Son rôle de médiatrice 
y est affirmé avec insistance. Par ailleurs, comme les 
textes le montrent en corrélation avec les exemples en 
matière artistique, dans les Annonciations occidentales, 
également, l'accent est mis sur la représentation de la 
colonne en tant que symbole mystique de la Mère de 
Dieu, sans laquelle l'Incarnation n'est pas possible. Il 
convient de rappeler que des hymnes comme l'Akathiste 
et que les homélies de théologiens grecs importants é-
taient traduits en latin et utilisés dans la liturgie. A la 
Dormition de la Vierge p. ex., le 15 Août, en l'église 
romaine on lit un sermon de Jean Damascène". A la fin 
du moyen âge, à Byzance, l'apparition d'un symbole de 
l'Incarnation associé à la Vierge est parfaitement justi­
fiée, puisque, on le sait, à Constantinople, les idées de 
tendences humanistes exprimaient avec force l'espoir du 
salut humain à travers la première Venue du Christ. Le 
fait que ce motif apparaît dans la fresque de l'église de 
Péribleptos de Mistra, dont l'iconographie exception­
nelle est connue en ce qui concerne les symboles de 
l'Incarnation, corrobore nos arguments. 

CONCLUSIONS 

Dans notre étude nous avons essayé de comprendre le 
message transmis par le motif de la colonne dans la 
scène de l'Annonciation. En examinant diverses oeuvres 
paléochrétiennes et occidentales nous avons vu qu'une 
colonne remplaçait souvent l'image du Christ ou de l'E­
glise. A la fin du moyen âge occidental, ce symbole se 
liait, également, au thème de l'Incarnation et par exten­
sion à la Vierge. 
L'intense présense du caractère vivant de la colonne 
dans l'art occidental représente sans doute un argument 
pour conclure que ce motif est apparu d'abord dans 
l'Annonciation occidentale, à la fin du moyen âge, en 

tant que symbole à la fois du Christ incarné au moment 
du message angélique et de la pureté virginale de Marie. 
De l'art occidental, ce motif est ensuite passé dans l'An­
nonciation byzantine de l'époque des Paléologues. Le 
remplacement de l'image du Christ par une colonne é-
tait inadmissible à Byzance, où après le Triomphe de 
l'Orthodoxie, on représentait directement le Logos in­
carné et non pas son symbole. Dans l'Annonciation by­
zantine, donc, la colonne représente exclusivement cer­
tains "types" de préfiguration bibliques de la Vierge. 
L'emprunt de l'art byzantin dans le répertoire occiden­
tal d'un symbole d'origine paléochrétienne, qui se liait à 
l'Incarnation, a été d'autant plus facilité qu'à cette é-
poque, à Constantinople, les tendences théologiques et 
spirituelles humanistes accentuaient l'idée du salut hu­
main à travers le Logos fait homme. A l'origine, à By­
zance, son apparition fut très discrète (nous pensons p. 
ex. aux icônes paléologues). Par la suite, il a reçu une 
forme qui correspondait tout à fait à la tradition byzan­
tine, qui avait donc son origine dans l'art hellénistique. 

Dans les pages précédentes, nous avons interprété le 
motif iconographique de la colonne en tant que symbole 
dans certaines compositions de l'Annonciation. Il se lie 
au thème de l'Incarnation et devient un attribut de la 
Vierge. Marie est une colonne, car cet élément ressemble 
à un arbre, comme l'arbre de Jessé, le bâton fleuri d'Aa­
ron, l'arbre de vie ou l'arbre de la croix. Elle est une 
colonne, car Dieu se révélait en tant que colonne de 
nuée ou de feu. Elle est une colonne, car la colonne de 
feu-lumière se rapproche de toutes les lumières qui pré­
figurent la Vierge. Enfin, elle est la colonne de virginité, 
le fondement du Christ et l'Eglise. Grâce à cette inter­
prétation, nous avons eu l'occasion de constater la ri­
chesse idéologique et l'importance magistrale de la fête 
de la Salutation angélique, moment crucial pour le salut 
de l'humanité, où toute l'oeuvre de l'économie divine est 
évoquée. 

99. Breviarium Romanum, 15 Août. 

160 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

