
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 15 (1991)

   Deltion ChAE 15 (1989-1990), Series 4

  

 

  

  Une icone de l'Ascension du Christ d'un type
particulier 

  Ιωάννης ΒΑΡΑΛΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1040 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΒΑΡΑΛΗΣ Ι. (1991). Une icone de l’Ascension du Christ d’un type particulier. Deltion of the Christian Archaeological
Society, 15, 161–178. https://doi.org/10.12681/dchae.1040

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 06:22:54



Εικόνα με ιδιότυπη παράσταση Ανάληψης

Ιωάννης  ΒΑΡΑΛΗΣ

Δελτίον XAE 15 (1989-1990), Περίοδος Δ'• Σελ. 161-178
ΑΘΗΝΑ  1991



Ιωάννης Βαραλής 

ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ* 

2mtz ιδιωτική συλλογή της Αθήνας ξεχωρίζει μια φο­
ρητή εικόνα με παράσταση Ανάληψης, που φέρει την 
υπογραφή του ζωγράφου Γεωργίου Σκορδίλη και τη 
χρονολογία 16601. Στην εργασία που ακολουθεί θα 
ασχοληθούμε κυρίως με την ιδιόμορφη εικονογραφία 
της παράστασης, ενώ οι τεχνοτροπικές παρατηρήσεις 
θα μας οδηγήσουν να εντάξουμε το έργο στο χώρο και 
το χρόνο της δημιουργίας του. 

Ι 

Για την εικόνα (Εικ. 1) έχουν συναρμοσθεί δύο σανί­
δες άνισου πλάτους, με δύο ξύλινα τρέσα στην πίσω 
πλευρά. Κατευθείαν πάνω στο ξύλο έχει τοποθετηθεί 
ένα πολύ λεπτό στρώμα γύψου, που χρησιμεύει για την 
προετοιμασία αφ' ενός του χρυσού κάμπου και αφ' 
ετέρου των χρωμάτων τέμπερας και αβγού. Το αρχικό 
σχέδιο της παράστασης, που ο ζωγράφος δεν έχει 
ακολουθήσει πιστά σε αρκετά σημεία, χαράχτηκε με 
αιχμηρό εργαλείο πάνω στην προετοιμασία. Ολόγυρα 
στο πλαίσιο η ζωγραφική επιφάνεια έχει απολεπιστεί, 
ενώ στα αριστερά παρατηρείται μία μεγάλη κατακό­
ρυφη ρωγμή, που δηλώνει ότι στο σημείο αυτό η προ­
ετοιμασία στον αρμό επαφής των σανίδων έσκασε με 
την πάροδο του χρόνου. 

Η παράσταση απλώνεται σε τρεις επάλληλες ζώνες. 
Στο κέντρο της ανώτερης, ο Χριστός κάθεται πάνω σε 
ουράνιο τόξο από χρυσοκοντυλιά. Ευλογεί και με τα 
δύο χέρια και στρέφει το κεφάλι προς τα αριστερά, 
κοιτάζοντας κάτω χαμηλά. Φέρει ένσταυρο χρυσό φω­
τοστέφανο και φορεί χιτώνα και ιμάτιο σε χρώμα 
ώχρας, που ποικίλλονται με χρυσοκοντυλιές2. Περι­
βάλλεται από στρογγυλή βαθυγάλανη δόξα με χρυσές 
ακτίνες, που τονίζουν το περίγραμμα της μορφής του. 
Στην αριστερή παρυφή της δόξας υπάρχουν δύο ανι-
σοπαχείς λευκές ταινίες σε σχήμα μισοφέγγαρου, ενώ 
τη στεφάνη της κρατούν δύο άγγελοι που πετούν. Και 
οι δύο φορούν γαλάζιους χιτώνες, ενώ ο αριστερός 
άγγελος ντύνεται με ιμάτιο κόκκινο κιννάβαρι και ο 
δεξιός με πορτοκαλί. Στο μέτωπο της εικόνας και μέσα 
από βαθυγάλανα τεταρτοκύκλια, προβάλλουν δύο Χε-
ρουβίμ, με φτερά κόκκινα κιννάβαρι, που φαίνεται ότι 
παρακολουθούν τη σκηνή. 

Στη μεσαία ζώνη, το τοπίο απαρτίζεται από χαμηλά 

ωχροκίτρινα εξάρματα εδάφους, που καταλήγουν 

μπροστά σε σχεδόν απόκρημνες σκουροκάστανες 
όχθες, και από πέντε δέντρα στο βάθος, που προφανώς 
δηλώνουν το Ό ρ ο ς των Ελαιών3. Πίσω εικονίζεται 
ποταμός να κυλά τα βαθυγάλανα νερά του κάτω από 
μια γέφυρα και να πλαταίνει μπροστά, στο πρώτο επί­
πεδο. Σε μικρότερη κλίμακα, κάτω δεξιά, υπάρχει ένα 
οίκημα κτισμένο με ισοδομικό σύστημα και επίπεδη 
στέγη. Οι τοίχοι χρωματίζονται ρόδινοι, με μαύρο και 
λευκό στους αρμούς των λίθων, ενώ η στέγη βάφεται 
πορτοκαλιά. Μέσα στο τοπίο αυτό, τοποθετούνται η 
Θεοτόκος στο κέντρο, πλαισιωμένη από δύο αγγέλους, 
και σε δύο ημιχόρια οι απόστολοι, επίγειοι μάρτυρες 
του γεγονότος της Ανάληψης. 

* Πρέπει να εκφράσω τη βαθιά μου ευγνωμοσύνη στον καθηγητή 
μου κ. Π. Λ. Βοκοτόπουλο, που με προέτρεψε να μελετήσω την 
εικόνα και με καθοδήγησε με τις πολύτιμες συμβουλές του σε όλα τα 
στάδια της έρευνας μου, καθώς επίσης και στον ακαδημαϊκό κ. Μ. 
Χατζηδάκη για τις πληροφορίες και τις σοφές παρατηρήσεις του. 
Ευχαριστώ επίσης τις επιμελήτριες αρχαιοτήτων κ. Ρ. Ετζέογλου 
για την άδεια δημοσίευσης της εικόνας και την κ. Ζ. Μυλωνά για 
την άδεια φωτογράφησης τριών αδημοσίευτων εικόνων του Μου­
σείου Ζακύνθου, καθώς επίσης και την προϊσταμένη της 5ης Εφο­
ρείας Βυζαντινών Αρχαιοτήτων Σπάρτης κ. Αιμ. Μπακούρου για 
την αποστολή φωτογραφίας αδημοσίευτης εικόνας του Μουσείου 
Μυστρά. Ο αρχιτέκτονας κ. Π. Σιατερλής και η ζωγράφος κ. Β. 
Γεωργουδάκη έκαναν το σχέδιο της Εικ. 4. Τους ευχαριστώ για την 
πολύτιμη βοήθεια τους. Θερμές, τέλος, ευχαριστίες οφείλω στον Μ. 
Α. του Πανεπιστημίου του Λονδίνου κ. Γ. Κακαβά για τις διορθώ­
σεις και βελτιώσεις του στο κείμενο μου, όπως και για τη συμπαρά­
σταση του. Η εργασία αυτή, σε μία πρώιμη μορφή της, αποτέλεσε 
ανακοίνωση στο Ένατο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής 
Αρχαιολογίας και Τέχνης, που διοργανώθηκε από τη Χ.Α.Ε. στην 
Αθήνα στις 26-28 Μαΐου 1989, βλ. Πρόγραμμα εισηγήσεων και ανα­
κοινώσεων, σ. 28. 

1. Διαστ. 0.505x0.413x0.02 μ. Η εικόνα δεν είναι άγνωστη στη βι­
βλιογραφία, αλλά αναφέρεται απλά ως έργο του Γεωργίου Σκορδί­
λη. Βλ. Δ. Σ ι σ ι λ ι ά ν ο ς , Έλληνες αγιογράφοι μετά την Άλωσιν, 
Αθήναι 1935, σ. 193-194. Φ. Ι. Π ι ο μ π ί ν ο ς , Έλληνες αγιογράφοι 
μέχρι το 1821, Αθήνα 1984 (2η έκδ.), σ. 358. 

2. Η περιοχή ανάμεσα στα πόδια του Χριστού έχει απολεπιστεί 
εξαιτίας της διάβρωσης ενός καρφιού, που συνδέει τη σανίδα με το 
πίσω εγκάρσιο ξύλο. Το ίδιο συμβαίνει κοντά στην απόληξη της 
ζώνης του αριστερού αγγέλου που κρατά τη δόξα. 
3. Κείμενο-πηγή για την εικονογραφία της παράστασης αποτελούν 
οι Πράξεις των Αποστόλων (α' 9-12), όπου το γεγονός τοποθετείται 
στο Ό ρ ο ς των Ελαιών. Απλή μνεία, χωρίς αναφορά στο χώρο, 
γίνεται στο ευαγγέλιο του Μάρκου ( w ' 19) και διεξοδικότερα στο 
ευαγγέλιο του Λουκά (κδ ' 50-52). Για τα δέντρα στη βυζαντινή τέ­
χνη βλ. Α. Boonen, La figuration de l'arbre dans les scènes du 
Nouveau Testament à Byzance du IXe au XVe siècle, Byzantion LV 
(1985), σ. 417-430. 

161 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

^^^^^ ^ 1 ^ ^ ^ ^ 

m'm 

Εικ. 1. Φορητή εικόνα με παράσταση Ανάληψης από ιδιωτική συλλογή της Αθήνας. Δεύτερο μισό 17ον αιώνα. 

162 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

Η Παναγία στρέφει προς τα αριστερά, κοιτάζοντας 
πλάγια το θεατή και φέρνοντας το δεξί χέρι στο στή­
θος, με την παλάμη προς τα έξω, και το αριστερό προς 
τα κάτω, μπροστά στην κοιλιακή χώρα. Φορεί σκου-
ρογάλανο χιτώνα και πορφυρό μαφόριο, ενώ τα υποδή­
ματα της είναι κόκκινα κιννάβαρι. Πίσω της εικονίζο­
νται δύο λευκοντυμένοι άγγελοι σε αντισυμμετρικά 
κοντραπόστο, που κρατούν με το ένα χέρι σταυροφόρο 
ράβδο και υψώνουν το άλλο δείχνοντας τον αναλαμ­
βανόμενο Χριστό. 
Οι απόστολοι αποδίδονται με συγκρατημένες στάσεις, 
βλέπουν προς τα επάνω και χειρονομούν δείχνοντας 
ψηλά. Στο αριστερό ημιχόριο εικονίζονται έξι από­
στολοι με πρώτο τον Πέτρο, που γονατίζει με το δεξί 
πόδι και σηκώνει το αριστερό χέρι σε ένδειξη θαυμα­
σμού. Τον ακολουθούν, συνωστισμένοι σε δύο επάλ­
ληλες σειρές, δύο γέροντες με λευκά μαλλιά και γέ-
νεια, ένας καστανογένης μεσόκοπος και δύο νεαροί 
αγένειοι απόστολοι (πιθανότατα ο Φίλιππος και ο 
Θωμάς), δείχνοντας τα συναισθήματα τους με τις χει­
ρονομίες τους. Από τους πέντε αποστόλους του δεξιού 
ημιχορίου, ο πρώτος —πιθανότατα ο Ανδρέας— εικο­
νίζεται σε στάση σχεδόν συμμετρική με αυτήν του Πέ­
τρου. Γονατίζει με το αριστερό πόδι και τείνει τα χέ­
ρια μπροστά, σε έκφραση δέους. Παριστάνεται με λί­
γα ψαρά κυματιστά μαλλιά και λευκό μυτερό γένι, ενώ 
οι τρεις απόστολοι, που εικονίζονται πίσω του όρθιοι, 
είναι καστανογένηδες και χειρονομούν εκφραστικά. 
Ανάμεσα τους ξεχωρίζει ο Λουκάς, σε άνετη στάση 
τριών τετάρτων. Φέρνει το αριστερό χέρι πάνω στο 
στήθος με την παλάμη προς τα έξω, ενώ το δεξί χάνε­
ται πίσω από τον ώμο του Ανδρέα. Στην άκρη, μόλις 
διακρίνεται ένας αγένειος απόστολος, που υψώνει και 
αυτός τα χέρια του. Ό λ ο ι τους φορούν βαθυγάλανους 
χιτώνες εκτός από το Λουκά που φέρει χιτώνα κόκκινο 
κιννάβαρι. Στο αριστερό ημιχόριο, ο Πέτρος φορεί 
καστανό ιμάτιο, ο γέροντας πίσω του πράσινο και ο 
νεαρός στην άκρη κόκκινο κιννάβαρι, ενώ ο αγένειος 
απόστολος της δεύτερης σειράς πορτοκαλί. Ο Αν­
δρέας και ο Λουκάς φορούν ιμάτια πορτοκαλιά, ενώ οι 
τρεις απόστολοι πίσω τους πράσινα. 
Στην κατώτερη ζώνη (Εικ. 2), μέσα στον ποταμό, εικο­
νίζονται συνολικά δέκα άνθρωποι4, από τους οποίους 
οι επτά είναι άνδρες —ένας ηλικιωμένος, τρεις μεσό­
κοποι και τρεις νέοι— και οι υπόλοιποι γυναίκες. Οι 
μορφές εικονίζονται να πλένονται με το νερό. Μια γυ­
ναίκα μάλιστα, κάτω αριστερά, λούζει όρθια τα μαλ­
λιά της, ενώ ένας άντρας, πίσω δεξιά, προσπαθεί να 
ισορροπήσει μέσα στο ρεύμα του ποταμού. Οι λουό-
μενοι είναι σχεδόν γυμνοί, με ένα περίζωμα κόκκινο 
κιννάβαρι ή ρόδινο γύρω από τη μέση και τους μη­
ρούς. 

Ο προπλασμός στα πρόσωπα και τα γυμνά μέλη όλων 
των μορφών είναι καστανός, τα σαρκώματα ρόδινα και 
τα φώτα αποδίδονται με λευκές φευγαλέες πινελιές. Τα 
κύματα, τέλος, του ποταμού ζωγραφίζονται με παράλ­
ληλες κοφτές γραμμές από λευκό χρώμα πάνω σε σκού­
ρο γαλάζιο βάθος (Εικ. 1, 2 και 3). 
Στο επάνω μέρος της παράστασης, από τη μία και από 
την άλλη πλευρά της δόξας, διακρίνεται η μεγαλο-
γράμματη επιγραφή (Εικ. 1): Η ΤΟΥΧ(ΡΙΣΤΟ)Υ/ ΑΓΙΑ 
ΑΝΑΑΗΨΟΙϋ (sic). Ανάμεσα στα χέρια των λευκοντυ-
μένων αγγέλων και πάνω από το φωτοστέφανο της 
Παναγίας, συντομογραφείται η επιγραφή: Μ(ΗΤΗ)Ρ 
Θ(ΕΟ)Υ. Κάτω δεξιά, μέσα σε ανοικτό ειλητό, σημειώ­
νεται η, επίσης μεγαλογράμματη, υπογραφή (Εικ. 3): 
ΧΕΙΡ / ΓΕΩΡΓΙΟΥ / CKOPAHAAH / α.χ.ξ. {- 1660). 
Η εικόνα έχει δεχθεί σε μεγάλη έκταση επιζωγραφή-
σεις, στις οποίες χρησιμοποιήθηκε λευκό χρώμα στην 
απόδοση των φώτων στα γυμνά μέλη και στα ενδύματα 
των μορφών, καθώς επίσης και στις όχθες του ποτα­
μού. Επιπλέον, με κόκκινο κιννάβαρι και πορτοκαλί 
έγιναν διορθώσεις-αποκαταστάσεις παλαιών φθορών, 
οι κυριότερες από τις οποίες εντοπίζονται στα μαλλιά 
και στο ιμάτιο του αριστερού αγγέλου που κρατά τη 
δόξα, στα φτερά των Χερουβίμ και στα ενδύματα του 
τελευταίου αποστόλου στο αριστερό ημιχόριο (Εικ. 

1). 
Εξάλλου, η λεπτομερής εξέταση του ειλητού, όπου 
αναγράφονται η υπογραφή του ζωγράφου και η χρο­
νολογία, έδειξε ότι πρόκειται για μεταγενέστερη 
επέμβαση. Πράγματι, το ειλητό καλύπτει τα κύματα 
του ποταμού (Εικ. 3), γεγονός που μαρτυρεί ότι ειλητό 
και υπογραφή τοποθετήθηκαν εκεί αργότερα, προφα­
νώς την εποχή που η εικόνα δέχθηκε τις εκτεταμένες 
επιζωγραφήσεις. Αν όντως ο ζωγράφος είχε την πρό­
θεση να υπογράψει σ ' αυτό το σημείο της παράστα­
σης, είναι βέβαιο ότι δε θα συνέχιζε να ζωγραφίζει τα 
κύματα. Επιπλέον, τα γράμματα της υπογραφής, όπως 
φάνηκαν στο μεγεθυντικό φακό, δεν ακολουθούν τα 
σκασίματα της ζωγραφικής επιφάνειας, που στην κά­
τω δεξιά γωνία της είναι αρκετά. Τέλος, από παλαιο-
γραφική άποψη η υπογραφή διαφέρει από την αντί­
στοιχη επιγραφή της παράστασης (Εικ. 1 και 3). 
Στην παράσταση της Ανάληψης, η σύνθεση έχει ορ­
γανωθεί με βάση ένα καλά διαρθρωμένο σύστημα αξό­
νων (Εικ. 4). Στην ίδια κατακόρυφη ευθεία, που απέχει 
λίγο από το κέντρο, τοποθετούνται ο Χριστός και η 
Παναγία. 'Αλλοι δύο κατακόρυφοι άξονες, που ορίζο­
νται από τα ιμάτια των αγγέλων που φέρουν τη δόξα 
και τα φτερά των λευκοντυμένων δορυφόρων της Θεο-

4. Ο Δ. Σισιλιάνος (ό.π., σ. 194) αναφέρει από παραδρομή ότι 
«λούονται εντός λίμνης 12 γυμνά πρόσωπα». 

163 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

Εικ. 2-3. Λεπτομέρειες της Εικ. 1. 

164 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

ο £ ί 

Εικ. 4. Σχεδιαστική αποτύπωση της Εικ. Ι. 

τόκου, απομονώνουν τον Κύριο στην ανώτερη ζώνη 
και περιορίζουν την κεντρική ομάδα στη μεσαία. Επι­
πλέον, ανάμεσα στους κατακόρυφους άξονες λειτουρ­
γούν και άλλοι δύο συμπληρωματικοί, που συγκλίνουν 
επάνω, στο πρόσωπο του Χριστού. Πράγματι, οι ρά­
βδοι των λευκοντυμένων αγγέλων, καθώς και τα υψωμέ­
να τους χέρια, βρίσκονται σχεδόν στην ίδια ευθεία, 
που τονίζεται ακόμη περισσότερο από το αντισυμμε-
τρικό τους κοντραπόστο και την κλίση των κεφαλιών 
τους. 

Στην ανώτερη ζώνη, δύο πλάγιοι άξονες που σχηματί­
ζουν αμβλεία γωνία ξεκινούν από το φωτοστέφανο του 
Χριστού και ακολουθούν τη φορά των σωμάτων των 
αγγέλων που κρατούν τη δόξα. Η τριγωνική αυτή 
«επίστεψη» της εικόνας ακολουθείται και από τα τε-
ταρτοκύκλια των Χερουβίμ. Άλλοι δύο πλάγιοι άξο­
νες ορίζονται από τις κορυφές των δέντρων του βά­
θους, από τα φτερά και από τα κεφάλια των λευκοντυ­
μένων αγγέλων, καταλήγοντας στο μέτωπο της Πανα­
γίας. Με τον τρόπο αυτό ολοκληρώνεται ο αποχωρι­
σμός του συμπλέγματος του Χριστού και των αγγέλων 
από την υπόλοιπη παράσταση. 

Τέλος, στην κατώτερη ζώνη, οι λουόμενοι είναι έτσι 
τοποθετημένοι, ώστε με τις κλίσεις των σωμάτων τους 
να σχηματίζεται ένα νοητό αμβλυγώνιο τρίγωνο, του 
οποίου η μεγαλύτερη πλευρά είναι παράλληλη με την 
κάτω παρυφή της εικόνας, ενώ οι υπόλοιπες δύο πλευ­
ρές του τονίζονται από άλλους δύο άξονες, που ακο­
λουθούν τη διαμόρφωση στις όχθες του ποταμού και 
συγκλίνουν στην περιοχή κάτω από τα πόδια της Πα­
ναγίας. 
Η οργάνωση αυτή λειτουργεί ουσιαστικά ως γεωμε­
τρικά πειθαρχημένη σύλληψη και βοηθεί στο να κα­
τευθυνθεί αβίαστα το μάτι του θεατή από κάτω προς τα 
επάνω, ώστε από το τρίγωνο των λουσμένων να μετα­
βεί μέσα από τους κάθετους άξονες στο ανώτερο τρί­
γωνο, που περικλείει τη Θεότητα, με κορυφή την 
ιδιαίτερα τονισμένη και απομονωμένη μορφή του 
Χριστού. Αξίζει ακόμη να σημειωθεί η απουσία οριζό­
ντιων αξόνων, εκτός από την ευθεία που ορίζει η 
γραμμή του τοπίου στο μέσο της παράστασης, καθώς 
και η αύξηση της έντασης, εξαιτίας της μετάβασης 
από την αμβλεία γωνία της κατώτερης ζώνης στην 
οξεία γωνία των ευθειών που συγκλίνουν ανάμεσα 
στους κατακόρυφους άξονες. 

Τη γεωμετρία της σύνθεσης εξυπηρετεί και η κατανο­
μή των χρωμάτων στο τοπίο και τα ενδύματα των μορ­
φών. Τα βαθύτονα και έντονα χρώματα της παλέτας 
του ζωγράφου έρχονται σε αντίθεση με το μονότονο 
χρυσό του κάμπου και το λαμπρό ωχροκάστανο του 
τοπίου. Έτσι, τα πρόσωπα προβάλλονται καλύτερα 
στο χώρο και αποκτούν μία ξεχωριστή οντότητα στο 
περιβάλλον τους, παρ' όλη τη συμπαγή και πυκνή 
τους διάταξη και παρ' όλες τις φθορές και τις επιζω-
γραφήσεις που έχουν υποστεί. 

Στην ανώτερη ζώνη, η απομόνωση του λαμπρού χρυ­
σού στα ενδύματα του Χριστού από το ψυχρό βαθυγά-
λανο της δόξας δημιουργεί αντίθεση, με αποτέλεσμα 
να απομονώνεται η μορφή του Κυρίου και να προκαλεί 
ιδιαίτερη εντύπωση. Επίσης, το πορτοκαλί στα ιμάτια 
των αγγέλων που κρατούν τη δόξα μεταβαίνει σε κόκ­
κινο κιννάβαρι στα φτερά των Χερουβίμ έτσι, ώστε να 
αποδυναμώνεται αισθητικά το κέντρο και να τονίζο­
νται οι επάνω άκρες της παράστασης. Στα ημιχόρια 
των αποστόλων της μεσαίας ζώνης κυριαρχούν το βα-
θυγάλανο, το κιννάβαρι, το πορτοκαλί, το πράσινο και 
το καστανό. Αυτή η πολυχρωμία, σε συνδυασμό με 
κάποια αδυναμία του ζωγράφου να εναλλάσσει ισόρ­
ροπα τους ζεστούς και τους ψυχρούς τόνους, «φορτώ­
νει» τα πλάγια της εικόνας. Στην κεντρική ομάδα, το 
λευκό στα ιμάτια των δύο αγγέλων, περιβάλλοντας το 
πορφυρό στο μαφόριο της Θεοτόκου, δημιουργεί ένα 
απομονωμένο σύνολο στο κέντρο της σύνθεσης, που 
λειτουργεί αφ' ενός ως επιτηδευμένο στοιχείο για έλ-

165 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

ξη της προσοχής και αφ' ετέρου ως χρωματικό αντί­
βαρο στις ομάδες των αποστόλων. Τέλος, στην κατώ­
τερη ζώνη κυριαρχεί το σκουρογάλανο στα νερά του 
ποταμού, όπου τα λευκά κύματα, οργανωμένα σε σύ­
ντομες δέσμες από παράλληλες γραμμές και αποδοσμέ-
να χωρίς φυσικότητα, σχεδόν αυτονομούνται από τη 
φορά του ρεύματος και από τις κινήσεις των λουσμέ­
νων, ακολουθώντας διαφορετικές κατευθύνσεις. 
Από κάτω προς τα επάνω, το μάτι του θεατή κινείται 
από το σκούρο γαλάζιο του ποταμού στην πολυχρωμία 
της δεύτερης ζώνης και, μέσω των κάθετων αξόνων και 
της αντίθεσης του λευκού και του πορφυρού στην κε­
ντρική ομάδα, άγεται στο χρυσό της Θεότητας. Έτσι, 
ο σαφής διαχωρισμός της παράστασης σε τρεις ζώνες 
τονίζεται ιδιαίτερα από τη χρήση των χρωμάτων, η 
οποία παράλληλα καθορίζει και το σημασιολογικό -
σωτηριολογικό περιεχόμενο των τριών επιπέδων: από 
τη σκοτεινιά της αμαρτωλής ανθρωπότητας, που ζητά 
εξαγνισμό, ο θεατής αποβλέπει στην πολυχρωμία της 
αγιότητας και μέσω της λευκότητας που περιβάλλει 
την Ενσάρκωση, της οποίας κατεξοχήν σύμβολο είναι 
η Παναγία, υψώνεται στο ανέσπερο φως του Θεού. 
Επομένως, η ατμόσφαιρα του επεισοδίου καθίσταται 
δραματική εξαιτίας του θεολογικά κατοχυρωμένου 
σκεπτικού του ζωγράφου και όχι από τα εξωτερικά 
εικονογραφικά στοιχεία της παράστασης, όπως οι στά­
σεις και οι χειρονομίες των προσώπων, που στο σύνο­
λο τους εκφράζουν τα συναισθήματα τους με στατικές 
και τυποποιημένες κινήσεις. Τα καθαρά και έντονα 
περιγράμματα, η γραμμική πτυχολογία και η αντίθεση 
ανάμεσα στο σκούρο προπλασμό και στα ρόδινα σαρ­
κώματα συντελούν επίσης στην άτονη σχεδόν απόδο­
ση των μορφών. Η έλλειψη εναλλαγών στη φωτεινό­
τητα και στην ένταση των τόνων στα ενδύματα έχει ως 
αποτέλεσμα το άτονο πλάσιμο των όγκων και τη σχη­
ματική απόδοση της πλαστικότητας. Αυτό φαίνεται 
καλύτερα στο πλάσιμο των γυμνών μελών στα σώματα 
των λουσμένων, όπου δεν αναδεικνύεται η μυώδης διά­
πλαση τους, αλλά αντίθετα οι όγκοι επιπεδοποιούνται. 
Γίνεται έτσι φανερό ότι ο αγιογράφος οργανώνει επι­
τυχημένα τη σύνθεση με τρόπο εντελώς προσωπικό, 
χωρίς όμως να συμβαδίζουν η ζωγραφική με τη σχε­
διαστική του ικανότητα. Το γεγονός αυτό μας βάζει σε 
σκέψεις για τους λόγους που τον ώθησαν στο να ζω­
γραφίσει τη συγκεκριμένη εικόνα. 

II 

Η παράσταση της Ανάληψης σε γενικές γραμμές δεν 
ξεφεύγει από τη βυζαντινή εικονογραφία του θέμα­
τος5, όπως αυτή υιοθετείται και διαμορφώνεται από 
τους ζωγράφους του 15ου, του 16ου και του 17ου αιώ­
να. Παρουσιάζει όμως σημαντικές ιδιοτυπίες, η μελέ­

τη των οποίων θα μπορούσε να συμβάλει στην ανί­
χνευση των πηγών έμπνευσης των μεταβυζαντινών ζω­
γράφων. 
1. Ο τύπος του αναλαμβανόμενου Χριστού, που ευλο­
γεί και με τα δύο χέρια6, απαντά σε αρκετά υστεροβυ­
ζαντινά και μεταβυζαντινά μνημεία. Στα παραδείγματα 
που έχουν συγκεντρώσει ο Ν. Γκιολές7 και η Ε. Γεωρ-
γιτσογιάννη8, ας προστεθούν άλλες δύο εικόνες με 
παράσταση Ανάληψης, μία στη συλλογή Γ. Τσακύρο-
γλου, που φέρει πλαστή υπογραφή του ζωγράφου Βί­
κτορα9, και μία από το ναό της Παναγίας Φανερωμέ­
νης στη Ζάκυνθο1 0, έργα και τα δύο των μέσων του 
Που αιώνα. 

2. Αν ερμηνεύουμε σωστά ως ημισέληνο την ταινία σε 
σχήμα μισοφέγγαρου, που εικονίζεται στην παρυφή 
της δόξας του Χριστού, θα πρέπει να σημειώσουμε ότι 
η μέχρι τώρα έρευνα δε βοήθησε να εντοπίσουμε κανέ­
να άλλο παράλληλο από τη βυζαντινή και τη μεταβυ­
ζαντινή τέχνη. Η συγκεκριμένη μορφή της σελήνης 
πρέπει να απαντά εξαιρετικά σπάνια, αν και συναντού­
με παραστάσεις του ήλιου και της σελήνης σε απεικο­
νίσεις της Ανάληψης ήδη από τα παλαιοχριστιανικά 
χρόνια". Συνήθως οι δύο αστέρες ή οι προσωποποιή­
σεις τους τοποθετούνται έξω από τη δόξα του Χρι­
στού, άλλοτε σε τεταρτοκύκλια στις άνω γωνίες της 
παράστασης και άλλοτε σε ξεχωριστά μετάλλια12. 

3. Οι άγγελοι που κρατούν τη δόξα φαίνονται επηρεα­
σμένοι από τη δυτική εικονογραφία. Η τοποθέτηση 
όμως των χεριών τους γύρω από τη στεφάνη της δόξας 
πλησιάζει παλαιότερα βυζαντινά πρότυπα, στα οποία 
μερικές φορές οι άγγελοι εικονίζονται προφίλ, δεί­
χνοντας στο θεατή τα φτερά τους από πίσω 1 3. Σχεδόν 
όμοια στάση συναντούμε και στους αγγέλους της εικό­
νας από την Παναγία Φανερωμένη Ζακύνθου14, μόνο 
που εκεί ο αριστερός άγγελος κοιτάζει το Χριστό και 
όχι τους αποστόλους, όπως στην εικόνα που μας απα­
σχολεί, καθώς και της εικόνας με αριθ. έκθ. 130 στο 
Μουσείο Ζακύνθου15, όπου και οι δύο άγγελοι κοιτούν 
τον Κύριο. 

4. Στην καθιερωμένη εικονογραφία της Ανάληψης, η 
παρουσία των Χερουβίμ συνήθως παραλείπεται, αν και 
απαντά σε πολύ πρώιμα παραδείγματα, όπως στην 
ομώνυμη μικρογραφία του κώδικα του Ραμπουλά, του 
586 μ.Χ.16. Εξάλλου, Χερουβίμ ανοίγουν τα θυρόφυλλα 
της Ουράνιας Πύλης στην τοιχογραφία της Ανάλη­
ψης στο ναό του Αγίου Πέτρου στο Bijelo Polje, γύρω 
στο 132017, ενώ, τέλος, απαντούν και ως θρόνος του 
Χριστού στις εικόνες από τους ναούς του Αγίου Γεωρ­
γίου των Ελλήνων στη Βενετία, που αποδίδεται στο 
να απευθύνεται στη Θεοτόκο, ενώ στο άλλο ηγείται ο 

5. Για την εικονογραφία της Ανάληψης βλ. Α. Π α π α δ ό π ο υ λ ο ς -
Κεραμεύς, Διονυσίου του εκ Φουρνά, Ερμηνεία της ζωγραφικής 

166 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

τέχνης και cu κύριαι αυτής πηγαί, Εν Πετρουπόλει 1909, σ. 112-113. 
Ε. Τ. Dewald, The Iconography of the Ascension, AJA 19 (1915), σ. 
277-319. Η. G u t b e r i e t , Himmelfahrt Christi in der bildenden Kunst 
von den Anfängen bis ins Höhe Mittelalter, Strassburg 1935. S. 
Tsuji, Les Portes de Saint-Sabine. Particularités de l'Ascension, 
CahArch XIII (1962), σ. 13-28. G. Schiller, Ikonographie der christ­
lichen Kunst, III, 1971, σ. 144-150 (στο εξής Schil ler, Ikonogra­
phie). A. A. Schmid, Himmelfahrt Christi, LChrl 2 (1970), στ. 268-
276. Κ. Wessel, Himmelfahrt, RbK II (1971), στ. 1244-1262. M. 
Π α ν α γ ι ω τ ί δ η , Η παράσταση της Ανάληψης στον τρούλλο της 
Αγίας Σοφίας Θεσσαλονίκης. Εικονογραφικά προβλήματα, ΕΕΠΣ 
ΑΠΘ ΣΤ'-2 (1974), σ. 64-89. S. Kalopiss i-Vert i , Die Kirche der 
Hagia Triada bei Kranidi in der Argolis (1244). Ikonographische und 
stilistische Analyse der Malereien, München 1975, σ. 104-116, πίν. E 
αν. στις σ. 120 και 121 (στο εξής Kalopiss i-Vert i , Hagia Triada). 
Ν. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις του Χριστού βάσει των μνημείων της Α ' 
χιλιετηρίδος, Αθήναι 1981 (στο εξής Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις). 

6. Βλ. σχετικά Κ. Wessel, RbK, ό.π., στ. 1243-1244. 
7. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις, σ. 282 σημ. 24. 
8. Ε. Ν. G e o r g i t s o y a n n i , Les peintures murales du Vieux Catholi-
con du monastère de la Transfiguration aux Météores (1483) (Thèse 
de Nouveau Doctorat, δακτ., Paris 1987), Ι, σ. 325, σημ. 679. Ενδει­
κτικά αναφέρω ακόμη τις παραστάσεις του Χριστού στην τοιχο­
γραφία της Ανάληψης στο ναό του Αγίου Νικολάου στην Αγόριανη 
της Λακωνίας (γύρω στο 1300) (Μ. Ε μ μ α ν ο υ ή λ , Οι τοιχογραφίες 
του Αγίου Νικολάου στην Αγόριανη της Λακωνίας, ΔΧΑΕ, περ. Δ ' -
τ. ΙΔ' (1987-1988), σ. 117-118, 132-133, εικ. 13), καθώς επίσης και 
στη μικρογραφία του φ. 164α του Τριωδίου από το ναό του Mrkïsa, 
που τυπώθηκε το 1566 και που μάλλον αντιγράφει κάποιο κρητικό 
πρότυπο (D. Medakovic, Grafika srpskih stampanih Kniga XV-
XVII veka, Beograd 1958, σ. 230-231, πίν. CXXII.l). 

9. Α. Κ α ρ α κ α τ σ ά ν η , Εικόνες, Συλλογή Γεωργίου Τσακύρογλου, 
Αθήναι 1980, σ. 68, αριθ. 69, σ. 84 (στο εξής Κ α ρ α κ α τ σ ά ν η , Εικό­
νες Τσακύρογλου). Για την πλαστότητα της υπογραφής βλ". Μ. Χα­
τ ζ η δ ά κ η ς , Έλληνες ζωγράφοι μετά την Άλωση (1450-1830), Ι, 
Αθήνα 1987, σ. 199, εικ. αριθ. 8 (στο εξής Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Έλληνες 
ζωγράφοι). 

10. Ντ. Ko νόμος, Ζακυνθινές εκκλησίες. Συμβολή στην ιστορία 
της νεοελληνικής τέχνης, Ηώς, περ. Γ', αριθ. 48-49 (1961), σ. 26 
επάνω αριστερά. Ο ίδ ιος , Ναοί και μονές στη Ζάκυνθο, Αθήνα 
1964, σ. 26 επάνω αριστερά. Με τα δύο χέρια ευλογεί ο Χριστός και 
σε δύο αδημοσίευτες εικόνες του Μουσείου Ζακύνθου με αριθ. έκθ. 
122 και 130 (Φωτ. Αρχείο Μουσείο Μπενάκη, αριθ. εισ. 874 και 875 
αντίστοιχα), της ίδιας εποχής ή λίγο πρωιμότερες, καθώς και σε 
άλλες δύο εικόνες του Που αι., που ακολουθούν την κρητική τεχνο­
τροπία, αλλά πιθανότατα προέρχονται από εργαστήριο της Βόρειας 
Ελλάδας, και που σήμερα βρίσκονται στη Βουλγαρία (Α. Bozkov, 
L'icône bulgare, Sofia 1984 (βουλγ.), σ. 46-47, εικ. 21-22, σ. 96, εικ. 
97). 

11. Η παρουσία του ήλιου και της σελήνης σε αψίδες κοπτικών 
ναών του 6ου αι. ερμηνεύεται ως επίδραση από λειτουργικά κείμενα 
ή από την αυτοκρατορική εικονογραφία. Βλ. σχετικά Γ κ ι ο λ έ ς , Η 
Ανάληψις, σ. 118-122, 124, 129, 138. Τους δύο αστέρες συναντούμε 
στο φ. 13ν του κώδικα του Ραμπουλά, του 586 μ.Χ. (C. Cecchel l i -
J. F u r l a n i - M . Salmi, The Rabbuia Gospels, Olton-Lausanne 1959, 
εικ. 13b. Schil ler, Ikonographie, III, σ. 489, εικ. 459. Γ κ ι ο λ έ ς , Η 
Ανάληψις, εικ. 33). Πρβλ. τις προσωποποιήσεις του ήλιου και της 
σελήνης στην εικόνα Β. 42 της μονής Σινά, του 9ου αι. (Κ. Weitz-
mann, The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai. The Icons, 
I, Princeton 1976, σ. 69-71. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις, σ. 230-231, εικ. 
51), σε ελεφαντοστέινο κάλυμμα βιβλίου, του 9ου-10ου αι. (Schil­
ler, Ikonographie, III, σ. 495, εικ. 473), σε αχρονολόγητο στεατίτη 

δυτικής τέχνης (Dewald, ό.π. (υποσημ. 5), σ. 319, σημ. 1, εικ. 26), 
σε τρίπτυχο από τη Ρουμανία, του 1563 (C. Nikolescu, Rumänische 
Ikonen, Berlin 1969, σ. 41, αριθ. 11, πίν. 16) και στην τοιχογραφία 
της Ανάληψης στο Sucevij:a της Μολδαβίας, γύρω στα 1600 (Ρ. 
Henry, Les églises de la Moldavie du Nord des origines à la fin du 
XVIe siècle, Paris 1930, σ. 254, πίν. XLVIII). Πρβλ. ακόμη πέτασμα 
Ωραίας Πύλης του 1484 από τη μονή της Poutna στη Ρουμανία, 
όπου τοποθετούνται δύο ήλιοι στις επάνω γωνίες της παράστασης 
της Ανάληψης (V. Vätäs janu , L'arte bizantina in Romania. I rica­
mi liturgici, Roma 1945, σ. 25-26, πίν. XII, εικ. 19). 

12. Ο 23(24)ος ψαλμός, που κατανοήθηκε ήδη από το 2ο μ.Χ. αι. ως 
προφητεία της Ανάληψης, εικονογραφείται συχνά με «συνεπτυγμέ-
νο»-υμνολογικό τύπο Ανάληψης (βλ. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις, σ. 60 
κ.ε., σ. 240-242). Στο ψαλτήριο Barberini (Vat. Barb. gr. 372), του 
1 Ιου αι., στο φ. 41r μικρογραφείται η Ανάληψη με παράσταση του 
ήλιου και της σελήνης ως αστέρων-πλανητών. Βλ. Κ. Wessel, Das 
Himmelfahrtsbild von Sveti Petar in Bijelo Polje, JOB 21 (1972), σ. 
303, εικ. 13. S. G. Tsuji, Destruction des Portes de l'Enfer et ouver­
ture des Portes du Paradis. A propos des illustrations du psaume 23, 
7-10 et du psaume 117, 19-20, CahArch 31 (1983), σ. 9, εικ. 6. Ο Κ. 
Wessel (RbK II, στ. 1254) παρατηρεί ότι τα δύο άστρα τέθηκαν στον 
εσωτερικό κύκλο, που συμβολίζει τον «ουρανό των ουρανών», από 
παρανόηση του μικρογράφου (την άποψη αυτή αναφέρει και ο 
Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις, σ. 241, σημ. 100). Παρόμοιες εικονογραφή­
σεις του ψαλμού απαντούν στο φ. 22r του ψαλτηρίου Χλουντόφ και 
στο φ. 25r ψαλτηρίου του Θεοδώρου στο Βρετανικό Μουσείο (Μ. V. 
Sepkina, Miniatjurij Hludovskoj Psaltiri Greòeskij iljustrinovannij 
kodeks IX veka, Moskva 1977, φ. 22r. S. der Nersess ian, L'illustra­
tion des psautiers grecs du Moyen Age, IL Londres Add. 19352, Paris 
1970, εικ. 46. Tsuji, ό.π., σ. 8, εικ. 4, 5), όπου όμως δεν παριστάνο­
νται ο ήλιος και η σελήνη. Για τη χρονολόγηση και τη σχέση των 
τριών ψαλτηρίων βλ. επίσης T. C. Anderson, The Date and Purpo­
se of the Barberini Psalter, CahArch 31 (1983), σ. 35-67. Ch. Wal­
ter, Christological Themes in Byzantine Marginal Psalters from the 
Ninth to the Eleventh Century, REB 44 (1986), σ. 268-287 σποράδην. 
Ο ί δ ι ο ς , 'Later Day' Saints in the Model for the London and Barbe­
rini Psalters, REB 46 (1988), σ. 211-228, όπου και η παλαιότερη 
βιβλιογραφία. 

13. Για συγκεντρωμένα παραδείγματα βλ. πρόχ. G e o r g i t s o y a n n i , 
ό.π. (υποσημ. 8), σ. 229, 325, σημ. 680-681. Πρβλ. τους αγγέλους σε 
φλωρεντινές χαλκογραφίες του 15ου αι. Α. Μ. Hind, Early Italian 
Engraving. A Critical Catalogue with Complete Reproduction of all 
the Prints Described, I, II, London 1938, πίν. 8 (δεξιά, τρίτη παρά­
σταση από κάτω), 9 (δεξιά, στο μέσον), 15, 160. 

14. Βλ. υποσημ. 10. 
15. Αδημοσίευτη, διαστάσεων 0.46x0.335 μ. Προέρχεται από το ναό 
του Αγίου Αντωνίου στους Κήπους (Φωτ. Αρχείο Μουσείου Μπενά­
κη, αριθ. εισ. 875). 
16. Βλ. υποσημ. 11. Πρβλ. Schil ler, Ikonographie, III, σ. 499, εικ. 
483, σ. 502, εικ. 505. 
17. Βλ. Wessel, ό.π. (υποσημ. 12), σ. 295-305, εικ. 1. P. Simic, 
Freska Vaznesenja Hristovog u Bijelom Polju i ujena liturgiSka pod-
loga, Zograf 6 (1975), σ. 21-24, εικ. 1. V. J. Djur ic , Byzantinische 
Fresken in Jugoslawien, München 1976, σ. 74, εικ. 47. Γ κ ι ο λ έ ς , Η 
Ανάληψις, σ. 242 σημ. 102. Ο ί δ ι ο ς , Οι λειτουργικές πηγές της 
Ανάληψης στο ναό του Αγίου Ηρακλειδίου της Μονής του Αγίου 
Ιωάννη του Λαμπαδιστή, Πρακτικά Β' Διεθνούς Κυπριολογικού 
Συνεδρίου, Β', Λευκωσία 1986, σ. 515, πίν. 3. Πρβλ. τα Χερουβίμ 
στην τοιχογραφία της Ανάληψης στο καθολικό της μονής Drago-
mirna στη Ρουμανία, του 1609 (Ι. D. Stefänescu, L'évolution de la 
peinture religieuse en Bucovine et en Moldavie depuis les origines 
jusqu'au XIXe siècle, Paris 1928, σ. 157, πίν. LXXXIX.2). 

167 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

Μιχαήλ Δαμασκηνό και χρονολογείται στην περίοδο 
1574-157918, και της Παναγίας Φανερωμένης19. Ο ει­
κονογραφικός τύπος των Χερουβίμ στην εικόνα μας 
αποδίδει πιθανότατα το στιχηρό ιδιόμελο του Μεγά­
λου Εσπερινού της γιορτής: Κύριε, ττ} ση Άναλήψει, 
έξεπλάγησαν τα Χερουβίμ, θεωρήσαντά σε τον Θεόν, 
επί νεφελών άνερχόμενον, τον έπ' αυτών καθεζόμε-
νον, και δοξάζομέν σε, οτι χρηστον το ελεός σου, δόξα 
σοι20. 

5. Η Θεοτόκος, σύμφωνα με το συναξάριο και την 
υμνολογία της εορτής, βρισκόταν στο Ό ρ ο ς των 
Ελαίων μαζί με τους μαθητές ως συμμάρτυρας του γε­
γονότος2 1. Στη μορφή της, όπως αυτή αποδίδεται στην 
εικόνα που μας απασχολεί, αποτελεί ασυνήθιστη ιδιο­
μορφία η θέση του δεξιού χεριού της μπροστά στο 
στήθος2 2. Αντίθετα, απαντά συχνότερα με ανοιχτή 
προς τα έξω την παλάμη του αριστερού χεριού της, 
εκτείνοντας το δεξί σε δέηση2 3. Επίσης, σπάνια φαίνε­
ται ότι είναι και η θέση του δεξιού χεριού της μπροστά 
στην κοιλιά2 4, ιδιοτυπία που ίσως δεν έχει ιδιαίτερη 
σημασία, αφού και με αυτό τον τρόπο η Παναγία εκ­
φράζει έντονα το θαυμασμό και την απορία της για την 
Ανάληψη του Υιού της2 5. 

6. Οι λευκοντυμένοι άγγελοι, που συνοδεύουν τη Θεο­
τόκο, είναι οι άνδρες δύο... εν εσθήτι λευκή των Πρά­
ξεων των Αποστόλων (α ' ΙΟ)26. Παράλληλα με τη συ­
χνή απεικόνιση των δύο αγγέλων, που κρατούν ειλη-
τά, όπου γράφονται τα λόγια που απηύθυναν στους 
αποστόλους (Πράξ. α' II) 2 7 , συχνά επίσης παριστά­
νονται και να κρατούν ράβδους με το ένα τους χέρι, 
ενώ με το άλλο δείχνουν τον αναλαμβανόμενο Χριστό. 
Ο εικονογραφικός αυτός τύπος των αγγέλων απαντά 
σε αρκετά υστεροβυζαντινά και μεταβυζαντινά μνη­
μεία28, όπως επίσης και στις εικόνες της Ανάληψης 
στη μονή της Μεγίστης Λαύρας, του 1535 ή και λίγο 
αργότερα29, και στη μονή Σταυρονικήτα, του 1545-
154630, που αποδίδονται στο Θεοφάνη Στρελίτζα 
Μπαθά και το γιο του Συμεών αντίστοιχα, στην εικόνα 
της Βενετίας που αποδίδεται στο Μιχαήλ Δαμασκη­
νό 3 1, στην εικόνα της συλλογής Τσακύρογλου32, κα­
θώς και σε εικόνα του Μουσείου Μπενάκη, του Που 
αιώνα, με το ίδιο θέμα33. Παρόμοια όμως αντισυμμε-
τρικά κοντραπόστο, όπως στην παράσταση που μας 
απασχολεί, πρέπει να είναι αρκετά σπάνια. 

7. Από τους αποστόλους ξεχωρίζουν με τη γονατιστή 
τους στάση ο Πέτρος και ο Ανδρέας34, του οποίου 
μάλιστα τα προσωπογραφικά χαρακτηριστικά διαφο­
ροποιούνται από το γέροντα με τη «φλογώδη, λευκή 
κόμη»35. Ακόμη και αυτή η τοποθέτηση των δύο απο­
στόλων στην πρώτη θέση των ημιχορίων είναι αξιο­
πρόσεκτη. Συνήθως ο Πέτρος εικονίζεται πρώτος στο 
δεξί ημιχόριο με το ένα χέρι τυλιγμένο στο ιμάτιο του 

Παύλος, που κοιτάζει προς τα επάνω σε στάση θαυμα­
σμού3 6. Ο Παύλος απουσιάζει από την παράσταση που 
μας απασχολεί3 7 και τη θέση του έχει καταλάβει ο 
Ανδρέας38, όπως συμβαίνει και στην εικόνα της Πα-

18. M. C h a t z i d a k i s , Icônes de Saint-Georges des Grecs et de la 
Collection de l'Institut, Venise 1962, σ. 66-67, αριθ. 44 (231), πίν. 31 
(στο εξής C h a t z i d a k i s , Icônes de Venise). M. Ι. Μ α ν ο ύ σ α κ α ς -
Α. Δ. Π ά λ ι ο ύ ρ α ς , Οδηγός του Μουσείου των εικόνων και του 
ναού του Αγίου Γεωργίου, Βενετία 1976, σ. 52, αριθ. 170. Μ. Χα­
τ ζ η δ ά κ η ς , Έλληνες ζωγράφοι, σ. 243, εικ. αριθ. 26. 

19. Βλ. υποσημ. 10. Για τη θέση των Χερουβίμ ως θρόνων του Χρι­
στού κατά την Ανάληψη βλ. μνείες σε σχετικούς λόγους του Μεγά­
λου Αθανασίου (PG 28, 1093) και του αγίου Ιωάννη του Χρυσόστο­
μου (PG 50, 445 και PG 52, 800). Η. P. L 'Orange, Studies on the 
Iconography of Cosmic Kingship in the Ancient World, Oslo 1953, σ. 
124-133. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις, σ. 299-300. Φαίνεται πως τα τροπά­
ρια Ψάλλων ό Δαυίδ βοά- Χριστός έπέβη, έπί Χερουβίμ αΰτοΰ και 
έπετάσθη σαφώς, έπί πτερύγων των λογικών τα/μάτων (Πεντηκοστά-
ριον, Αθήναι 1959, σ. 151 β) και "Ασωμεν πάντες λαοί, τω έπί ώμων 
Χερουβίμ άναληφθέντι μετά δόξης Χριστώ (ό.π., σ. 161 β) αποτέλε­
σαν πηγή έμπνευσης για τις εικόνες της Βενετίας και της Ζακύνθου. 
Πρβλ. την κατάληξη της ευχής του Τρισάγιου Ύμνου κατά τη Θεία 
Λειτουργία: Ευλογημένος εΐ, ό έπί θρόνου δόξης της βασιλείας σου, 
ό καθήμενος έπί τώνΧερουβίμ πάντοτε, Ιερατικόν, Αθήναι 1987 (3η 
έκδ.), σ. 112 (Θεία Λειτουργία του αγίου Ιωάννη του Χρυσόστομου), 
σ. 163 (Θεία Λειτουργία του Μεγάλου Βασιλείου). J. G o a r , Eucho-
logion sive rituale Graecorum, Βενετία 1730, ανατύπ. Graz 1960, σ. 
55. Π. Ν. Τ ρ ε μ π έ λ α ς , Αι τρεις Λειτουργίαι κατά τους εν Αθήναις 
κώδικας, Αθήναι 19822, σ. 46, 164. Για τις επιδράσεις της Θείας 
Λειτουργίας στην εικονογραφία της Ανάληψης βλ. Ν. Γ κ ι ο λ έ ς , Οι 
λειτουργικές πηγές της Ανάληψης, ό.π. (υποσημ. 17), σ. 515 κ.ε. 
Ίσως όμως οι ζωγράφοι να δανείστηκαν αυτόν τον εικονογραφικό 
τύπο του Χριστού από ύστερες παραστάσεις του γνωστού θέματος 
Majestas Domini, όπως η εικόνα του Χριστού με τους δώδεκα απο­
στόλους, των μέσων του 14ου αι., που σήμερα βρίσκεται στη Βενε­
τία (Μ. C h a t z i d a k i s , Icônes de Venise, σ. 7-8, αριθ. 2 (17), πίν. 1). 
Ανάλογες παραστάσεις απαντούν και στα μεταβυζαντινά χρόνια, 
όπως μία εικόνα του Που αι. στο ναό του Αγίου Νικολάου Γαρίτσας 
στην Κέρκυρα (Π. Β ο κ ο τ ό π ο υ λ ο ς , ΑΔ 23 (1968), σ. 324, πίν. 
269α), εκείνη του Εμμ. Τζάνε από το ναό του Αγίου Σπυρίδωνα στο 
ίδιο νησί, περ. 1648-1654/57 (Α. Χωρέμης, Νέο εικονογραφικό 
σύνολο του Τζάνε στην Κέρκυρα, ΚερκΧρον XXV (1981), σ. 219, 
αριθ. Α (1), σ. 229, φωτ. 1) και άλλη μία του 18ου αι. στη συλλογή 
Τσακύρογλου ( Κ α ρ α κ α τ σ ά ν η , Εικόνες Τσακύρογλου, σ. 125, 
αριθ. 180 (65), σ. 162). Σε μερικά παραδείγματα εικόνων με Ανάλη­
ψη, όπως στην εικόνα της Βενετίας που αποδίδεται στο Δαμασκηνό, 
σε άλλη μία μη εκτεθειμένη εικόνα του Μουσείου Ζακύνθου, του 
τέλους του 16ου αι. (Φωτ. Αρχείο Μουσείου Μπενάκη, αριθ. εισ. 
870, 871), καθώς και στην εικόνα με αριθ. έκθ. 122 στο ίδιο Μουσείο 
(βλ. υποσημ. 10), που μάλλον την αντιγράφει, στην παρυφή της 
δόξας του Χριστού εικονίζονται φτερωτές κεφαλές αγγέλων, που 
αποτελούν συνηθισμένα θέματα στη δυτική εικονογραφία από τα 
υστερογοτθικά χρόνια και εξής. 

20. Πεντηκοστάριον, σ. 156β. 

21. Ό . π . , σ. 160β, 164β, 168α. Kalopiss i-Vert i , Hagia Triada, σ. 
110. Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , Οι τοιχογραφίες του Σωτήρα κοντά στο Αλε-
ποχώρι της Μεγαρίδος, Αθήναι 1978, σ. 30-31. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανά­
ληψις, σ. 304-305, 310 κ.ε. Μ. Ε μ μ α ν ο υ ή λ - Γ ε ρ ο ύ σ η , Οι τοιχο­
γραφίες του Αγίου Δημητρίου στο Μακρυχώρι και της Κοιμήσεως 
της Θεοτόκου στον Οξύλιθο της Εύβοιας (διδ. διατρ., Αθήνα 1984), 
σ. 53. 

168 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

22. Το εικονογραφικό στοιχείο του χεριού μπροστά στο στήθος με 
την παλάμη προς τα έξω χρησιμοποιείται σε μορφές αποστόλων σε 
παραστάσεις Ανάληψης και Πεντηκοστής για να δηλώσει την έκ­
πληξη των προσώπων. Βλ. Χ. Μ π α λ τ ο γ ι ά ν ν η , Παράσταση Ευαγ­
γελισμού κάτω από νεότερη επιζωγράφηση στο βημόθυρο Τ. 737 
του Βυζαντινού Μουσείου, AAA XVII (1984), σ. 66. Φαίνεται ότι 
αυτή η στάση της Θεοτόκου έχει βυζαντινή καταγωγή, όπως παρα­
τηρούμε στις εξής παραστάσεις Ανάληψης: α) στην Αγία Τριάδα 
Κρανιδίου, του 1244 (Kalopiss i-Vert i , Hagia Triada, σχέδ. 32, 
πίν. 7)· β) στην ξυλόγλυπτη θύρα από το ναό της Παναγίας στο 
Παλαιό Κάιρο (Ail Moâlaqua), που σήμερα βρίσκεται στο Βρετανι­
κό Μουσείο και χρονολογείται στο 13ο αι. (Ο. Μ. Da It ο n, Cata­
logue of Early Christian Antiquities and Objects from the Christian 
East in the Department of British and Medieval Antiquities and Eth­
nography of the British Museum, London 1901, πίν. XXXV. Ο 
ί δ ι ο ς , Byzantine Art and Archaeology, Oxfort 1911, σ. 163, 164, εικ. 
95)· γ) στον Ά γ ι ο Δημήτριο στο Μακρυχώρι, του 1302/3 (Μ. Εμ-
μ α ν ο υ ή λ - Γ ε ρ ο ύ σ η , ό.π., σ. 53). Πρβλ. τη θέση των χεριών της 
Παναγίας στην τοιχογραφία της Ανάληψης στο ναό του Αρχαγγέ­
λου Μιχαήλ κοντά στα Πρεβελιανά Μονοφατσίου, των αρχών του 
Μου αι. (Βυζαντινές τοιχογραφίες και εικόνες, Κατάλογος Έκθε­
σης, Εθνική Πινακοθήκη, Σεπτ.-Δεκ. 1976, Αθήνα 1976, σ. 45, αριθ. 
84, πίν. 40), και στην εικόνα με αριθ. έκθ. 130 του Μουσείου Ζακύν­
θου (βλ. υποσημ. 10). Πρβλ. ακόμη τη στάση της Θεοτόκου στη 
μικρογραφία του Ευαγγελισμού στο φ. 55β του ψαλτηρίου 61 της 
μονής Παντοκράτορος στο Άγιον Ό ρ ο ς (Στ. Π ε λ ε κ α ν ί δ η ς - Π. 
Χ ρ ή σ τ ο υ - Χ. Μ α υ ρ ο π ο ύ λ ο υ - Τ σ ι ο ύ μ η - Σ. Κ α δ ά ς - Α. Κα­
τ σ α ρ ό ς , Οι θησαυροί του Αγίου Όρους, Γ' , Αθήναι 1979, σ. 138, 
εικ. 194). 

23. Ενδεικτικά αναφέρω τις παραστάσεις Ανάληψης σε τετράπτυχο 
της μονής Σινά, των μέσων του 14ου αι. (Γ. και Μ. Σ ω τ η ρ ί ο υ , 
Εικόνες της Μονής Σινά, Α ' (πίνακες), Αθήναι 1956, εικ. 210, Β' 
(κείμενο), Αθήναι 1958, σ. 189-190), στην εικόνα της Βενετίας που 
αποδίδεται στο Μιχαήλ Δαμασκηνό (βλ. υποσημ. 18), σε δύο εικό­
νες του Μουσείου Ζακύνθου, ίσως του τέλους του 16ου αι. (Φωτ. 
Αρχείο Μουσείου Μπενάκη, αριθ. εισ·. 871 και 876), σε εικόνα του 
Εμμανουήλ Τζάνε από το ναό του Αγίου Σπυρίδωνα στην Κέρκυρα, 
περ. 1648-1654/57 (Α. Χωρέμης, ό.π. (υποσημ. 19), σ. 222, αριθ. 6, 
σ. 235, φωτ. 6), σ' εκείνη της Παναγίας Φανερωμένης στη Ζάκυνθο 
(βλ. υποσημ. 10) και σε άλλες δύο της συλλογής Τσακύρογλου 
( Κ α ρ α κ α τ σ ά ν η , Εικόνες Τσακύρογλου, σ. 84, αριθ. 68, 69). 

24. Η Θεοτόκος φέρει το χέρι μπροστά στην κοιλιά και σε δύο 
εικόνες με Ανάληψη από το Μουσείο Ζακύνθου (Φωτ. Αρχείο Μου­
σείου Μπενάκη, αριθ. εισ. 871 και 875), μόνο που εκεί δεν αποδίδε­
ται τόσο καμπυλωμένο, όσο στην εικόνα που μας απασχολεί. Πρβλ. 
ακόμη τη θέση του δεξιού χεριού της Θεοτόκου σε εικόνα με παρά­
σταση Ευαγγελισμού στη συλλογή Οικονομόπουλου, του 16ου αι. 
(Χ. Μ π α λ τ ο γ ι ά ν ν η , Εικόνες. Συλλογή Δ. Οικονομόπουλου, Αθή­
να 1985, σ. 50-51, αριθ. 53, πίν. 52). 

25. Η διαφοροποίηση της στάσης της Θεοτόκου υπογραμμίζει το 
ρόλο της ως μάρτυρα της Θεοφάνειας. Βλ. Μ. Ε μ μ α ν ο υ ή λ - Γ ε ρ ο ύ -
ση, ό.π. (υποσημ. 21), με παλαιότερη βιβλιογραφία στη σημ. 241. 
26. Για τους δύο λευκοντυμένους αγγέλους βλ. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανά-
ληψις, σ. 315-321. 
27. Σύμφωνα με τις οδηγίες του Διονυσίου του εκ Φουρνά, Π α π α δ ό -
π ο υ λ ο ς - Κ ε ρ α μ ε ύ ς , ό.π. (υποσημ. 5). 
28. Για παράδειγμα, στον Ά γ ι ο Νικόλαο του Prilep, του τελευταίου 
τετάρτου του Που αι. (G. Millet - Α. Fro low, La peinture du 
Moyen Age en Yougoslavie, III, Paris 1962, πίν. 27.1), στην Αγία 
Παρασκευή της Επισκοπής Πεδιάδας στην Κρήτη, ίσως των αρχών 
του 14ου αι. (Στ. Π α π α δ ά κ η - O k l a n d , ΑΔ 21 (1966), Χρονικά, σ. 
435, πίν. 477α), στην Περίβλεπτο του Μυστρά, περίπου 1360-1380 

(G. Millet, Les monuments byzantins de Mistra, Paris 1910, πίν. 
109.1), στο καθολικό της μονής Ξενοφώντος στο Άγιον Ό ρ ο ς , του 
1544 (ο ί δ ι ο ς , Monuments de l'Athos, Ι. Les peintures, Paris 1927, 
πίν. 169.4), στο παρεκκλήσιο του Αγίου Γεωργίου στη μονή Αγίου 
Παύλου στον Άθωνα, του 1555 (ό.π., πίν. 188.2) και στον Ά γ ι ο 
Νικόλαο της Κράψης Ηπείρου, του 1563 (Δ. Ε υ α γ γ ε λ ί δ η ς , Ο ζω­
γράφος Φράγκος Κατελάνος εν Ηπείρω, ΔΧΑΕ, περ. Δ ' - τ. Α ' 
(1959), πίν. 20.1). 
29. M. C h a t z i d a k i s , Recherches sur le peintre Théophane le Cretois, 
DOP 23-24 (1969-1970), σ. 323-324, εικ. 43. 
30. Ό . π . , σ. 325-326, εικ. 80. Χρ. Π α τ ρ ι ν έ λ η ς - Α. Κ α ρ α κ α τ σ ά ­
νη -Μ. Θ ε ο χ ά ρ η , Μονή Σταυρονικήτα, Ιστορία-Εικόνες-Χρυσο-
κεντήματα, Αθήνα 1974, σ. 92, αριθ. 17, σ. 93, πίν. 27. 
31. Βλ. υποσημ. 18. 
32. Βλ. υποσημ. 9. 
33. Α. Ξ υ γ γ ό π ο υ λ ο ς , Μουσείον Μπενάκη. Κατάλογος των εικό­
νων, Αθήναι 1936, σ. 35-36, αριθ. 22, πίν. 17Β. Η εικόνα φέρει πλα­
στή υπογραφή του ζωγράφου Εμμ. Τζανφουρνάρη. Βλ. σχετικά ο 
ί δ ι ο ς , Σχεδίασμα ιστορίας της θρησκευτικής ζωγραφικής μετά την 
Άλωσιν, Αθήναι 1957, σ. 172. Ενδεικτικά αναφέρω ακόμη τις δύο 
εικόνες του Μουσείου Ζακύνθου, ίσως του τέλους του 16ου αι. (βλ. 
υποσημ. 23), καθώς και μία εικόνα από το Burgas της Βουλγαρίας, 
που, αν και ακολουθεί την τεχνική της κρητικής σχολής, μάλλον 
είναι προϊόν εργαστηρίου της Βόρειας Ελλάδας (Α. Bozkov, ό.π. 
(υποσημ. 10), σ. 96, εικ. 97). 

34. Στη δυτική εικονογραφία της Ανάληψης οι απόστολοι εικονί­
ζονται γονατιστοί από τα υστερογοτθικά χρόνια και εξής. Βλ. E. De-
wald, ό.π. (υποσημ. 5), σ. 316-317. Schiller, Ikonographie, III, σ. 
514, εικ. 513 κ.ε. Για την τέχνη της Αναγέννησης και του ευρω­
παϊκού μπαρόκ βλ. Α. H i n d , ό.π. (υποσημ. 13) και F. W.H. Hol l­
stein, Dutch and Flemish Etchings, Engravings and Woodcuts ca. 
1450-1700, Amsterdam, χ. χρ., V, σ. 5, αριθ. 63. Ο ί δ ι ο ς , German 
Engravings, Etchings and Woodcuts ca. 1400-1700, Amsterdam, 
χ.χρ., Ι, σ. 240, αριθ. 37, III, σ. 168, VII, σ. 131. Γονατιστοί απόστο­
λοι απαντούν και σε ασημένια χυτή πλάκα, που χρησιμεύει ως κά­
λυμμα του τετραευάγγελου A.d. 1475 στη Walters Art Gallery της 
Βαλτιμόρης, του Που αι. (S. der Nersess ian, Armenian Manu­
scripts in the Walters Art Gallery, Baltimore 1973, σ. 50-51, πίν. 129, 
εικ. 196). 

35. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις, σ. 325 και σημ. 10. Χ. Μ π α λ τ ο γ ι ά ν ­
νη, ό.π. (υποσημ. 22), σ. 70. 
36. Πρβλ. την τοιχογραφία της Ανάληψης στο καθολικό της μονής 
Σταυρονικήτα, του 1545-1546. Μ. Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Ο κρητικός ζωγρά­
φος Θεοφάνης. Η τελευταία φάση της τέχνης του στις τοιχογραφίες 
της Ιεράς Μονής Σταυρονικήτα, Άγιον Ό ρ ο ς 1986, εικ. 102. 
37. Η περίπτωση αυτή εξηγείται ως επίδραση «άπό τήν Ιστορική 
παράδοση». Βλ. Γ. Γ ο ύ ν α ρ η ς , Οι τοιχογραφίες του Αγίου Ιωάννη 
Θεολόγου της Μαυριώτισσας στην Καστοριά, Μακεδόνικα 21 
(1981), σ. 28, σημ. 5. 

38. Συνήθως τη θέση του Παύλου καταλαμβάνει ο Ιωάννης, όπως 
συμβαίνει σε εικόνα Ανάληψης που αποδίδεται στους ζωγράφους 
Μιχαήλ Αστραπά και Ευτύχιο, γύρω στα 1300 (P. Mil jkovic-Pe-
pek, L'évolution des maîtres Michel Astrapas et Eutychios comme 
peintres d'icônes, JOBG XVI (1967), σ. 299, εικ. 6. M. C h a t z i d a k i s -
G. Babic, Les icônes de la péninsule balkanique et des îles grecques 
(1) στο Κ. Weitzmann κ.ά., Les icônes, Paris 1982, σ. 133, 169) και σε 
τοιχογραφίες με το ίδιο θέμα στο ναό του Αγίου Ιωάννη του Θεολό­
γου στη Μαυριώτισσα της Καστοριάς, του 1552 ( Γ ο ύ ν α ρ η ς , ό.π., 
πίν. 15α) και στο καθολικό της μονής Αγίου Γεωργίου Σκάρων στη 
Λευκάδα, του 1621-1624 (Γ. Π. Ρ ο ν τ ο γ ι ά ν ν η ς , Η χριστιανική 
τέχνη στη Λευκάδα, ΕΕΛΜ Γ' (1973), σ. 60-63, πίν. 25, 28, 29). Σε 
άλλες περιπτώσεις, ο Ιωάννης αντικαθιστά τον Πέτρο και εικονίζε­

ι 69 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

ναγίας Φανερωμένης. Για την απόδοση του Πέτρου3 9, 
του Ανδρέα και του Λουκά ο ζωγράφος ίσως χρησιμο­
ποίησε κάποιο δυτικό πρότυπο, γεγονός για το οποίο 
συνηγορεί η αντίθεση ανάμεσα στις μανιεριστικές 
μαλακές πτυχές, στα ιμάτια των τριών αποστόλων, με 
την καθαρά «βυζαντινότροπη» πτυχολογία στα ενδύ­
ματα των υπόλοιπων μορφών. 

8. Βέβαια, η βασική εικονογραφική ιδιομορφία της 
παράστασης έγκειται στην προσθήκη του ποταμού 
στην κατώτερη ζώνη, με τους λουσμένους μέσα σ' αυ­
τόν. Ό σ ο γνωρίζω, κανένα ανάλογο έργο της βυζα­
ντινής και μεταβυζαντινής τέχνης δεν παρουσιάζει αυ­
τή την απόκλιση από την καθιερωμένη εικονογραφία 
της Ανάληψης, με αποτέλεσμα η εικόνα που μας απα­
σχολεί να φαντάζει σαν το μοναδικό παράδειγμα συ­
σχετισμού του θέματος με το στοιχείο του νερού, ο 
οποίος όμως γίνεται έμμεσα σε λειτουργικά κείμενα. 
Πράγματι, στο Μεγάλο Εσπερινό της γιορτής της Ανά­
ληψης διαβάζεται η εξής προφητεία του Ζαχαρία 
(κεφ. ι δ ' , 4 και 8-11): ιδού ήμερα 'έρχεται Κυρίου, και 
στήσονται οι πόδες αύτοϋ εν τη ήμερα εκείνη επί το 

Ορος των ' Ελαίων, το κατέναντι 'Ιερουσαλήμ, εξ 
ανατολών ηλίου. Kai εν τη ημέρα εκείνη έξελεύσεται 
ύδωρ ζών εξ 'Ιερουσαλήμ, το ήμισυ αύτοϋ εις την θά­
λασσαν τήν πρώτην, και το ήμισυ αύτοϋ εις τήν θά­
λασσαν τήν έσχατη ν έν θέρει και έν εαρι εσται ούτω1 

και εσται Κύριος εις βασιλέα επί πασαν τήν γήν έν τη 
ήμερα εκείνη εσται Κύριος εις, και το όνομα αύτοϋ εν, 
κύκλων πασαν τήν γήν καί τήν έρημον από Γαβαα έως 
'Ρεμμών, κατά νότον 'Ιερουσαλήμ...40. Η προφητεία 

ήδη από το 2ο μ.Χ. αιώνα κατανοήθηκε ως κείμενο 
που αναφέρεται στην Ανάληψη του Χριστού σε συν­
δυασμό με τη Δευτέρα Παρουσία4 1. 
Επιπλέον, στη μνημειακή ζωγραφική, ως επίδραση 
της προφητείας αυτής, θεωρείται η δόξα του αναλαμ­
βανόμενου Χριστού στο ναό του Αγίου Γεωργίου στο 
Kurbinovo, του 1191, όπου γύρω από τον Κύριο, μέσα 
σε λευκούς κυματισμούς που αποδίδουν το στοιχείο 
του νερού, κολυμπούν ψάρια4 2. Εξάλλου, σύμφωνα με 
το Ν. Γκιολέ, οι ιριδισμοί που παρατηρούνται στη 
δόξα του Χριστού στους ναούς της Αγίας Τριάδας 
Κρανιδίου, του 124443, του ' Αι-Στράτηγου Μονεμβα­
σίας, των μέσων του 13ου αιώνα44, του Αγίου Νικήτα 
στη Μέσα Μάνη, περ. 1270-129045, του Αγίου Νικολά­
ου, της Κοίμησης της Θεοτόκου, περ. 1280-129046, της 
Μεταμόρφωσης στο Πυργί και της Αγίας Θέκλας, περ. 
129647, στην Εύβοια, πρέπει να ερμηνευτούν ως «μία 
εκφυλισμένη ανάμνηση της ιδιόμορφης δόξας του 
Kurbinovo»48. Αν και η άποψη αυτή δε φαίνεται και 
τόσο πειστική4 9, ωστόσο οι κυματισμοί φανερώνουν 
ένα γενικότερο προβληματισμό γύρω από το θεολογι­
κό περιεχόμενο της Ανάληψης, σε συνδυασμό τόσο με 

την εσχατολογική σημασία της προφητείας του Ζα­
χαρία και άλλων προφητειών της Αγίας Γραφής, όσο 
και με σχετικά κείμενα της πατερικής γραμματείας, τα 
οποία συνδέουν το Θεό, και ιδιαίτερα το τρίτο πρόσω­
πο της Αγίας Τριάδας, το Ά γ ι ο Πνεύμα, με το «ΰδωρ 
ζών»50. 
Επίσης, η σύνδεση της εικονογραφίας της Ανάληψης 
με απεικονίσεις προφητειών της Παλαιάς Διαθήκης, 
που αποδίδουν οράματα του «ύδατος ζώντος», αποτελεί 
ένα ακόμη βοηθητικό στοιχείο στη μελέτη μας5 1. 
Έ ν α από τα πρώτα μνημεία με κύριο θέμα το Χριστό 
ως «πηγή ύδατος ζώντος» είναι το ψηφιδωτό του 
Οσίου Δαβίδ στη Θεσσαλονίκη, του τέλους του 5ου ή 
των αρχών του 6ου αιώνα52, που αποτέλεσε πηγή 
έμπνευσης για την παράσταση του « Έ ν Λατόμω Θαύ­
ματος» στη μία πλευρά της αμφιπρόσωπης εικόνας 
από τη μονή του Poganovo στη Βουλγαρία, του τέλους 
του 14ου αιώνα5 3, ενώ στην εικονογραφική του παρά­
δοση ανήκει και η παράσταση του οράματος των προ­
φητών Ιεζεκιήλ και Αββακούμ στο τεταρτοσφαίριο 
της αψίδας του καθολικού της μονής Ντίλιου στο νησί 
των Ιωαννίνων, του 154354. 

Επομένως, η απεικόνιση του ποταμού στην εικόνα που 
μας απασχολεί, μπορεί να θεωρηθεί ως αποτέλεσμα 
επηρεασμού από την προφητεία του Ζαχαρία και από 
άλλα βιβλικά χωρία, που αναφέρουν το ύδωρ ζων, που 
σχετίζονται με τον εσχατολογικό χαρακτήρα προφη­
τικών οραμάτων και που συνδέονται στενά με την ει­
κονογραφία της Ανάληψης. Αν μάλιστα ακολουθή-

ται απέναντι από τον Παύλο, όπως για παράδειγμα στο ναό των Τα­
ξιαρχών Δεσφίνης, του 1332 (Μ. Σ ω τ η ρ ί ο υ , Αι τοιχογραφίαι του 
βυζαντινού ναϋδρίου των Ταξιαρχών Δεσφίνης, ΔΧΑΕ, περ. Δ' -
τ. Γ ' (1962-1963), σ. 192-193, πίν. 53). Στο ψηφιδωτό της Ανάλη­
ψης στον καθεδρικό ναό του Monreale στη Σικελία, περ. 1180-1194 
(Ο. Demus, The Mosaics of Norman Sicily, London 1949, σ. 118, 
291, πίν. 74B), πρώτος στο δεξιό ημιχόριο εικονίζεται ο Ανδρέας, 
ενώ στο ναό του Αγίου Ιωάννη του Προδρόμου στη Μεγάλη Καστα­
νιά της Μάνης, των αρχών του 13ου αι., ο Ιάκωβος εικονίζεται 
πρώτος στο δεξί ημιχόριο και ακολουθεί ο Παύλος ή ο Ανδρέας (Φ. 
Δ ρ ο σ ο γ ι ά ν ν η , Σχόλια στις τοιχογραφίες της εκκλησίας του 
Αγίου Ιωάννη του Προδρόμου στη Μεγάλη Καστανιά της Μάνης, 
Αθήνα 1982, σ. 41, πίν. XI). 

39. Η κάπως δυσανάλογη μορφή του Πέτρου παρουσιάζει αναλογίες 
με τον ίδιο απόστολο, που αποδίδεται γονατιστός σε παραστάσεις 
Μεταμόρφωσης, όπως για παράδειγμα στην εικόνα του ζωγράφου 
Βίκτωρα από το ναό του Παντοκράτορα στη Ζάκυνθο του 1670 (Μ. 
Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Έλληνες ζωγράφοι, σ. 199, εικ. 60-61), σε άλλη μία 
από τη συλλογή Τσακύρογλου, που την αντιγράφει ( Κ α ρ α κ α τ σ ά -
νη, Εικόνες Τσακύρογλου, σ. 127, αριθ. 186 (291), σ. 166), καθώς και 
σε τρίπτυχο του Που αι., που βρίσκεται σε ιδιωτική συλλογή του 
Λιβάνου (Icônes Melkites, Κατάλογος Έκθεσης, Beyrouth 1969, σ. 
231, 237-238, αριθ. 102 - Μ. Χατζηδάκης). 

40. Πεντηκοστάριον, σ. 159β. 
41. Γ κ ι ο λ έ ς, Η Ανάληψις, σ. 273. Για την παλαιότητα της χρήσης 

170 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

της στο Μεγάλο Εσπερινό της Ανάληψης βλ. Α. Rahlfs, Die altte-
stamentlichen Lektionen der griechischen Kirche, NachrGött 1915, σ. 
44 (γνωστό μου από παραπομπή). Η προφητεία αναφέρεται στο Τυ­
πικό της Μεγάλης Εκκλησίας, του τέλους του 9ου αι. (J. M a t e o s , 
Le Typicon de la Grande Eglise. Ms Saint-Croix n. 40, Xe siècle, 
Roma 1963, II, σ. 126), ενώ δεν υπάρχει σε πρωιμότερα συστήματα 
αναγνωσμάτων από την Παλαιά Διαθήκη, όπως λ.χ. το Συριακό. Βλ. 
σχετ. P. Van Moorsel , Analepsis? Some Patristic Remarks on a 
Coptic Double-Composition, Studien zur spatantiken und byzantini­
schen Kunst, F. W. Deichmann gewidmet, 3, Bonn 1986, σ. 139. 

42. L. H a d e r m a n n - M i s g u i c h , Les eaux vives de l'Ascension dans 
le contexte visionnaire des théophanies de Kurbinovo, Byzantion 
XXXVIII (1968), σ. 374-385, πίν. IV. H ίδ ια, Kurbinovo. Les fres­
ques de Saint-Georges et la peinture byzantine du Xlle siècle en Grè­
ce, Bruxelles 1975, σ. 171-175, εικ. 81-83, 85. V. J. Djur ic, ό.π. 
(υποσημ. 17), εικ. 8. 

43. Kalopiss i-Vert i , Hagia Triada, σ. 104-106, σχέδ. 32, πίν. 7. Μ. 
C h a t z i d a k i s , Aspects de la peinture murale du XHIe siècle, Sympo­
sium de Sopocani, Beograd 1967, σ. 68, εικ. 18. 
44. Ν. Γ κ ι ο λ έ ς , Ο ναός του Άι-Στράτηγου στον Ά γ ι ο Νικόλαο 
Μονεμβασίας, ΛακΣπουδ Θ' (1988), σ. 430-432 (ιδιαίτ. σ. 431), σ. 
455, εικ. 3, 4. 
45. Ν. Γ κ ι ο λ έ ς , Ο ναός του Αγίου Νικήτα στον Καραβά Μέσα 
Μάνης, ΛακΣπουδ Ζ ' (1983), σ. 166-170, 192, πίν. 3β. 
46. Ε μ μ α ν ο υ ή λ - Γ ε ρ ο ύ σ η , ό.π. (υποσημ. 21), σ. 133-134, πίν. 51 
(Κοίμηση Θεοτόκου). Ευχαριστώ τον κ. Γ. Κακαβά για την παρα­
χώρηση φωτογραφίας της αδημοσίευτης τοιχογραφίας της Ανάλη­
ψης στο ναό του Αγίου Νικολάου. 
47. Kalopiss i-Vert i , Hagia Triada, σ. 108 και σημ. 19. Ν. Γ κ ι ο -
λές, Άγ ιος Νικήτας, ό.π., σ. 167 και σημ. 2. Α. K o u m o u s s i , Les 
peintures murales de la Transfiguration de Pyrgi et de la Sainte-Thècle 
en Eubée (Rapports avec l'art occidental), Athènes 1987, σ. 99, σχέδ. 
6a, σ. 101 (Μεταμόρφωση στο Πυργί), σ. 162, 400, εικ. 41.1 (Αγία 
Θέκλα). 

48. Ν. Γ κ ι ο λ έ ς , Άγιος Νικήτας, ό.π., σ. 167. Ο ί δ ι ο ς , Ο ναός του 
Άι-Στράτηγου, ό.π. (υποσημ. 44), σ. 431. 
49. Πρόκειται μάλλον για τους ιριδισμούς της νεφέλης, που παρέ­
λαβε το Χριστό, σύμφωνα με τις Πράξ. α ' 9. Βλ. Kalopiss i-Vert i , 
Hagia Triada, σ. 108-109. Α. Koumouss i , ό.π., σ. 101. Την άπο­
ψη του Ν. Γκιολέ φαίνεται ότι υιοθετεί ο καθηγητής Ν. Β. Δρανδά-
κης(Ν. Β. Δ ρ α ν δ ά κ η ς , Παρατηρήσεις στις τοιχογραφίες του Που 
αιώνα που σώζονται στη Μάνη, The 17th International Byzantine 
Congress - Major Papers, Dumbarton Oaks-Georgetown University, 
August 3-8, Washington D.C. 1986, σ. 690-691), κατά το σχολιασμό 
της δόξας του Χριστού στην παράσταση της Μεταμόρφωσης στην 
Αγια Σωτήρα Καλόπυργου Δρυ, που ανήκει στο α' στρώμα της 
τοιχογράφησης και χρονολογείται στα μέσα (;) του 13ου αι. Για την 
τοιχογραφία αυτή βλ. ακόμη ο ί δ ι ο ς , ΠΑΕ 1975, σ. 190-191, πίν. 
172α. 

50. Στην Παλαιά Διαθήκη ο όρος «ύδωρ ζών» απαντά σε προφητικά 
οράματα, που αναφέρονται στην «έσχατη ήμερα» και στη «Νέα Ι ε ­
ρουσαλήμ», η οποία θα εγκαθιδρυθεί μετά τη Δευτέρα Παρουσία, 
όπως στον Ησαΐα (ιβ ' 3), τον Ιεζεκιήλ (λς·' 25-27 και μζ' 1-10), τον 
Ιωήλ (δ ' 17-18) και το Ζαχαρία ( ι δ \ 8-14). Για το ύδωρ ζων και τα 
προφητικά οράματα βλ. J. Dan ié lou , Les symboles chrétiens primi­
tifs, Paris 1961, σ. 49-63 (L'eau vive et le poisson). L. H a d e r m a n n -
Misguich, Les eaux vives de l'Ascension, ό.π. (υποσημ. 42), σ. 380 
κ.ε. Στην Καινή Διαθήκη οι όροι «ύδωρ ζών» και «ύδωρ ζωής» απα­
ντούν στο Ευαγγέλιο του Ιωάννη (δ' 10, 14 και ζ ' 37-39) και στην 
Αποκάλυψη (ζ' 17· κα' 6" κβ ' 17) και αναφέρονται στο Ά γ ι ο Πνεύ­
μα (βλ. πρόχ. Αρχιμ. Χ. Δ. Β α σ ι λ ό π ο υ λ ο ς , Η Αποκάλυψις εξη­
γημένη (το κατά δύναμιν), τ. 5ος (κεφ. ιζ ' 1-κβ' 21), Αθήναι 1974, σ. 

254-257). Στην πατερική γραμματεία το ύδωρ ζων και το ύδωρ ζωής 
συνδυάζονται τόσο με το Ά γ ι ο Πνεύμα, όσο και με το Βάπτισμα. 
Βλ. πρόχ. G. W. E. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 1968, 
σ. 1424-1425. Για τους συμβολισμούς του ύδατος ζώντος στη δυτική 
θεολογία βλ. P. Α. U n d e r w o o d , The Fountain of Life in Manu­
scripts of the Gospels, DOP 5 (1950), σ. 41-138 (ιδιαίτ. σ. 53 κ.ε.). Τ. 
Velmans, L'iconographie de la 'Fontaine de Vie' dans la tradition 
byzantine de la fin du Moyen Age, Synthronon. Art et archéologie de 
la fin de l'Antiquité et du Moyen Age, Paris 1968, σ. 120-121. 
51. Για τη σύνδεση αυτή βλ. Α. G r a b a r , Christian Iconography. A 
Study of its Origins, Washington-Princeton 1968, σ. 44, 118. Ο ί δ ι ο ς , 
Les voies de la création en iconographie chrétienne. Antiquité et 
Moyen Age, Paris 1979, σ. 45, 122. M. Π α ν α γ ι ω τ ί δ η , H παράστα­
ση της Ανάληψης, ό.π. (υποσημ. 5), σ. 80 κ.ε. Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάλη-
ψις, σ. 300. P. Van Moorse l , Forerunners of the Lord. Saints of the 
Old Testament in Medieval Coptic Church Decoration, CahArch 37 
(1989), σ. 129, 131. Για τα εικονογραφικά θέματα που εμπνέονται 
από την Παλαιά Διαθήκη και συνδέονται με την Ανάληψη βλ. 
Schil ler, Ikonographie, III, σ. 159-160. Για τα προφητικά κείμενα 
που σχετίζονται με τη Δευτέρα Παρουσία και την εικονογραφία της 
Ανάληψης βλ. Υ. Chr i s te , La vision de Matthieu (Matth. XXIV-
XXV). Origines et développement d'une image de la Seconde Parousie 
(Βασιλεία του Θεοϋ I), Paris 1973, σποράδην ( σ. 27, 51 κ.ε., 79). 

52. Α. Ξ υ γ γ ό π ο υ λ ο ς , Το καθολικόν της Μονής Λατόμου εν Θεσ­
σαλονίκη και το εν αυτώ ψηφιδωτόν, ΑΔ 12 (1929), σ. 142-180. Στ. 
Π ε λ ε κ α ν ί δ η ς , Παλαιοχριστιανικά μνημεία Θεσσαλονίκης. Αχει-
ροποίητος-Μονή Λατόμου, Θεσσαλονίκη 1973 (2η έκδ.), σ. 45-68. J. 
Snyder, The Meaning of the 'Maiestas Domini' in Hosios David, 
Byzantion XXXVII (1967), σ. 143-152. Ν. Γ κ ι ο λ έ ς , Εικονογραφι­
κές παρατηρήσεις στο μωσαϊκό της μονής Λατόμου στη Θεσσαλο­
νίκη, Παρουσία Β' (1984), σ. 83-93. Για άλλα παραδείγματα που 
εικονίζουν το Χριστό ως «πηγή ύδατος ζώντος» βλ. Τ. Velmans, 
Quelques versions rares du thème de la Fontaine de Vie dans l'art 
paléochrétien, CahArch XIX (1969), σ. 29-43, ενώ για μικρογραφίες 
ψαλτηρίων, στις οποίες διαπιστώνονται εικονογραφικές αναλογίες 
με το ψηφιδωτό της μονής Λατόμου, βλ. Α. Cutler, The Spencer 
Psalter, A Thirteenth Century Byzantine Manuscript in the New York 
Public Library, CahArch XXIII (1974), σ. 139. H. L. Kessler, The 
Illustrated Bibles from Tours, Princeton, New Jersey 1977, σ. 39 κ.ε. 
A. Weyl Carr, Gospel Frontiespieces from the Comnenian Period, 
Gesta XXI/1 (1982), σ. 7 κ.ε. 

53. T. G e r a s i m o v , L'icône bilatérale de Poganovo au Musée Arché­
ologique de Sofia, CahArch X (1959), σ. 279-288. A. G r a b a r , A 
propos d'une icône byzantine du IVe siècle, ό.π., σ. 289-304. A. Xyn-
g o p o u l o s , Sur l'icône bilatérale de Poganovo, CahArch XII (1962), 
σ. 341-350. A. G r a b a r , Sur les sources des peintres byzantins des 
XlIIe et XlVe siècles, ό.π., σ. 372 κ.ε. A. Bozkov, ό.π. (υποσημ. 10), 
σ. 89-90, εικ. 88, 89. Ch. Walter, The Iconography of the Prophet 
Habakkuk, REB 47 (1989), σ. 258-260. 

54. Θ. Λ ί β α - Ξ α ν θ ά κ η , Οι τοιχογραφίες της μονής Ντίλιου, Ιωάν­
νινα 1980, σ. 18-19, εικ. 3, όπου και η παλαιότερη βιβλιογραφία για 
την επίδραση του οράματος των προφητών Ιεζεκιήλ και Αββακούμ 
στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή μνημειακή ζωγραφική. Είναι πι­
θανό ότι η εικονογραφία του οράματος των προφητών, όπως αυτή 
παρουσιάζεται σε μεταβυζαντινά μνημεία, ξεκινά από ανάλογη πα­
ράσταση στην κεντρική καμάρα του ναού των Αγίων Αποστόλων 
στο Pec, που χρονολογείται γύρω στο 1350 (Ch. Walter, ό.π., σ. 
251, εικ. 1-2). Πρβλ. επίσης το όραμα των προφητών στο κεντρικό 
φουρνικό του νάρθηκα της μονής Φιλανθρωπηνών (Μ. Α χ ε ι μ ά -
σ τ ο υ - Π ο τ α μ ι ά ν ο υ , Η μονή των Φιλανθρωπηνών και η πρώτη 
φάση της μεταβυζαντινής ζωγραφικής, Αθήναι 1983, σ. 39-40, πίν. 
79). 

171 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

σουμε την άποψη του Α. Ξυγγόπουλου, αναγνωρίζο­
ντας πως το πρότυπο της εικόνας του Poganovo υπήρ­
ξε μικρογραφία που κοσμούσε το κείμενο της «Διηγή-
σεως» του μοναχού Ιγνάτιου5 5, θα δεχόμασταν ίσως 
την ύπαρξη κάποιου αντιγράφου μέχρι τα μεταβυζα­
ντινά χρόνια. Η υπόθεση ότι για την εικόνα μας θα 
μπορούσε να έχει χρησιμοποιηθεί σαν πρότυπο μία 
τέτοια μικρογραφία ή κάποια δυτική χαλκογραφία με 
θέμα συγγενικό5 6 φαίνεται πολύ ελκυστική. Το ερώ­
τημα όμως που προκύπτει είναι αν μία τέτοια μικρο­
γραφία αποτέλεσε άμεση και μοναδική πηγή έμπνευ­
σης για το ζωγράφο. Στην περίπτωση αυτή δύσκολα 
θα μπορούσε να ερμηνευθεί επαρκώς η τοποθέτηση 
των λουσμένων μέσα στον ποταμό. Γι ' αυτό θα ήταν 
απαραίτητο να εντοπιστούν εικονογραφικά πρότυπα, 
όπου αποδίδεται ποταμός σε συνδυασμό με απεικονί­
σεις λουομένων. 

Τα περισσότερα σωζόμενα παραδείγματα αφορούν 
παραστάσεις Βάπτισης57. Ό σ ο ν αφορά μάλιστα την 
τοποθέτηση κολυμβητών μέσα στον Ιορδάνη ποταμό, 
αυτό είναι εικονογραφικό στοιχείο που παρατηρείται 
για πρώτη φορά τον 1 Ιο αιώνα5 8, ενώ γνωρίζει μεγάλη 
διάδοση το 14ο αιώνα, όταν η εικονογραφία της Βά­
πτισης εμπλουτίζεται ιδιαίτερα με παραστάσεις από 
την καθημερινή ζωή και λατρεία59. Σε όλα όμως τα 
παραδείγματα αυτά οι λουόμενοι δεν εικονίζονται να 
πλένονται μέσα στον Ιορδάνη, αλλά τη στιγμή που 
ετοιμάζονται να πέσουν στο νερό, όπως στην εικόνα 
με αριθ. ευρ. 4348 στο Μεσαιωνικό Τμήμα του Εθνι­
κού Μουσείου του Βελιγραδίου, των μέσων του 14ου 
αιώνα6 0, καθώς και στην τοιχογραφία της Περιβλέ­
πτου του Μυστρά, περ. 1360-138061. Ο εικονογραφικός 
αυτός τύπος των λουομένων φαίνεται ότι επιβιώνει και 
κατά τη μεταβυζαντινή περίοδο, όπως μαρτυρεί και η 
παράσταση της Βάπτισης στο θόλο της φιάλης στη 
μονή Μεγίστης Λαύρας στο Άγιον Όρος, του 163562. 
Θα μπορούσε εύλογα ο ζωγράφος μας να έχει σαν πρό­
τυπο μία τέτοια παράσταση Βάπτισης, αφού μάλιστα 
την ημέρα της γιορτής των Θεοφανείων το νερό αγιά­
ζεται, έτσι ώστε κάθε ανθρώπινη αμαρτία ή αρρώστια 
να θεραπεύεται63. Η ίδια ακριβώς αντίληψη συνοδεύει 
την εορτή της Ανάληψης, όπου ο αναλαμβανόμενος 
Χριστός υπόσχεται να στείλει το Ά γ ι ο Πνεύμα, δη­
λαδή το «ύδωρ ζωής»64, στους αποστόλους6 5 και κατ' 
επέκταση σε όλους τους ανθρώπους, για να τους δωρή-
σει τα χαρίσματα του και να τους εξαγνίσει από κάθε 
αμαρτία και αρρώστια6 6. Η πεποίθηση αυτή εκφράζε­
ται και στα λειτουργικά κείμενα της εορτής της Ανά-

55. Α. Xyngopoulos , ό.π. (υποσημ. 53), σ. 342-343. Ά λ λ η άποψη 
έχει διατυπώσει ο Α. Grabar, ό.π. (υποσημ. 53), σ. 373. Κατά το V. 
Grumel (La mosaïque du 'Dieu Sauveur' au monastère du 'Latome' à 
Salonique, EO XXIX (1930), σ. 165) έχουν σωθεί δύο χειρόγραφα 

της «Διήγησης»: ο κώδικας 390 της Συνοδικής Βιβλιοθήκης της 
Μόσχας, του 12ου αι. (Ar hi m. Vladimir, Sistematiceskoe opisanie 
rukopisej Moskovskoj sinodal' noj (patriarsej) Biblioteki, Moskva 
1894, σ. 586, κ.ε., σ. 588, αριθ. 24 (φ. 244-251), και αυτός της μονής 
Κοσινίτζης, του 1307, ο οποίος όμως σήμερα βρίσκεται στο Ίδρυμα 
Ivan Dujòev στη Σόφια της Βουλγαρίας. Ευχαριστώ τον κ. Β. Κα­
τσαρό για την πληροφορία. 

56. Στη δυτική εικονογραφία, για το Χριστό ως «πηγή ζωής» (fons 
vitae) βλ. Α. T h o m a s , Brunnen, LChrl 1 (1968), στ. 331-336. Schil­
ler, Ikonographie, IV. 1, 1976, σ. 63-67, 255, εικ. 141 κ.ε. Kessler, 
ό.π. (υποσημ. 52), σ. 46 κ.ε. D. T r i a n t a p h y l l o p o u l o s , Die 
nachbyzantinische Wandmalerei auf Kerkyra und den anderen ionis­
chen Inseln, München 1985, Α, σ. 139, σημ. 57. Για το, επίσης δυτι­
κό, εικονογραφικό θέμα "fons pietatis", που παρουσιάζεται σε ξυ­
λογραφίες και χαλκογραφίες από το 17ο αι. και εξής, βλ. Μ.-Β. 
Wadel, Fons Pietatis. Eine ikonographische Studie, Göteborg 1969 
(γνωστό μου από παραπομπή). Η επίδραση του θέματος αυτού στη 
μεταβυζαντινή τέχνη δεν έχει ακόμη ερευνηθεί επαρκώς, αν και μία 
αξιόλογη προσπάθεια έγινε από το D. Meda ko vi e, Barokne teme 
srpske umetnosti, ZLU 15 (1979), σ. 348 κ.ε. Ο ερευνητής δημοσιεύει 
τη φωτογραφία μιας εικόνας (ό.π., εικ. 11), του 18ου αι. (;), από το 
τέμπλο του ναού στο Segedinu (Madarska), στο κάτω τμήμα της 
οποίας εικονίζονται λουόμενοι (η φωτογραφία δεν είναι καθαρή). 
Πολλές από τις στάσεις των προσώπων στη σερβική εικόνα παρου­
σιάζουν αναλογίες με εκείνες των αποστόλων στην εικόνα που μας 
απασχολεί. 

57. G. Millet, Recherches sur l'iconographie de l'Evangile aux XlVe, 
XVe et XVIe siècles d'après les monuments de Mistra, de la Macédoi­
ne et du Mont-Athos, Paris 1960 (2η έκδ.), σ. 206-208. G. Ristow, 
Die Taufe Christi, Recklinghausen 1965, σ. 57-59. Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , Οι 
τοιχογραφίες του Αγίου Νικολάου στην Πλάτσα της Μάνης, Αθή­
ναι 1975, σ. 38-39. Ch. Walter, Baptism in Byzantine Iconography, 
Sobornost Β (1980), σ. 15. D. M o u r i k i , Revival Themes with Ele­
ments of Daily Life in two Palaeologan Frescoes Depicting the Ba­
ptism, Okeanos. Essays presented to Ihor Sevcenco on his Sixtieth 
Birthday, Harvard Ukrainian Studies VII (1983), σ. 469. D. Piguet-
P a n a y o t o v a , Recherches sur la peinture en Bulgarie du bas moyen 
âge, Paris 1987, σ. 34-36. Υπάρχουν και άλλα εικονογραφικά θέματα 
που σχετίζονται με το στοιχείο του νερού, αλλά ποτέ δεν παριστά­
νονται σ ' αυτά λουόμενοι. Ενδεικτικά αναφέρω παραστάσεις των 
αγίων Σαράντα, όπου οι μάρτυρες στέκονται όρθιοι μέσα στα νερά 
της λίμνης της Σεβάστειας στριμωγμένοι σε πολλές σειρές (βλ. 
σχετ. Ο. De mu s, Two Palaeologan Mosaic Icons in the Dumbarton 
Oaks Collection, DOP 14 (1960), σ. 96-109. M. C h a t z i d a k i s , Icônes 
de Venise, σ. 108-109), όπως επίσης και παραστάσεις της Θεοτόκου 
ως Ζωοδόχου Πηγής, όπου παριστάνονται πιστοί που θεραπεύονται 
καθώς πίνουν από το «ήγιασμένον ύδωρ». Για την καταγωγή του 
θέματος αυτού από θεολογικές έννοιες της Παναγίας ως «Ζωοδό-
τριας» ή και ως «Πηγής Ζωής», βλ. Α. Α δ α μ α ν τ ί ο υ , Αγνείας Πεί­
ρα, Λαογραφία Β' (1910), σ. 529 και Γ ' (1911), σ. 442, και Κ. Δ. 
Κ α λ ο κ ύ ρ η ς , Η Θεοτόκος εις την εικονογραφίαν Ανατολής καί 
Δύσεως, Θεσσαλονίκη 1972, σ. 202 κ.ε. (πρβλ. Πεντηκοστάριον, σ. 
16-2 Ια), ενώ για την εικονογραφία του βλ. Δ. Π άλλα ς, Η Θεοτόκος 
Ζωοδόχος Πηγή, ΑΔ 26 (1971), Μελέται, σ. 201-224. Είναι εξάλλου 
γνωστό ότι ο αυτοκράτορας και οι αυλικοί του παλατιού γιόρταζαν 
την Ανάληψη στο ναό «της Θεοτόκου της Πηγής» (T. Velmans, 
L'iconographie de la 'Fontaine de Vie', ό.π. (υποσημ. 50), σ. 123-124 
και σημ. 20), στον κεντρικό τρούλο του οποίου εικονιζόταν η Ανά­
ληψη ( Μ ι σ ν , Η Ζωοδόχος Πηγή, Ιστανπούλ 1937, σ. 131. R. S. 
C o r m a c k , Ninth Century Monumental Painting and Mosaic in Thes-
saloniki (Ph. D. Thesis, London 1968), σ. 81 και σημ. 50. A. Whar-
t o n - E p s t e i n , Tokali Kilisse, Washington D.C. 1986, σ. 17). Για τη 

172 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

σημασία της παρουσίας της Ανάληψης σε τρούλους ναών, καθώς 
και για άλλα παραδείγματα, βλ. Μ. Π α ν α γ ι ω τ ί δ η , Η παράσταση 
της Ανάληψης, ό.π. (υποσημ. 5), σ. 69 κ.ε. 

58. Σκηνές λουομένων απαντούν κυρίως σε χειρόγραφα, όπου μι-
κρογραφούνται αναπτυγμένοι κύκλοι Βάπτισης. G. Millet, Recher­
ches, σ. 207-208. Ν τ. Μ ο υ ρ ί κ η , Τα ψηφιδωτά της Νέας Μονής 
Χίου, Α, Αθήνα 1985, σ. 137. Στην ψηφιδωτή παράσταση της Βά­
πτισης στη Νέα Μονή Χίου εικονίζονται για πρώτη ίσως φορά στη 
μνημειακή ζωγραφική μία μορφή που κολυμπά στα νερά του Ιορδά­
νη και άλλη μία που βγάζει τα ρούχα της για να πέσει στο νερό. Βλ. 
σχετ. Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , ό.π., σ. 58-59, 137-138. J. L a f o n t a i n e - D o -
sogne, La tradition byzantine des baptistères et de leur décor, et les 
fonts de Saint-Barthélémy à Liège, CahArch 37 (1989), σ. 52-53, 56. 

59. D. P i g u e t - P a n a y o t o v a , ό.π., σ. 35-36. 
60. M. T a t i c - D j u r i c , Le Baptême de Jésus-Christ. Icône datant de 
l'époque de la rénaissance des Palaiologues, ZNM 4 (1964), σ. 267-
281. Κ. W e i t z m a n n - M . C h a t z i d a k i s - K . M i a t e v - S . R a d o j -
cic, Frühe Ikonen, Wien und München 1965, σ. LXVII, 175. 

61. G. Millet, Mistra, πίν. 118.3. P. Underwood, Some Problems 
in Programs and Iconography of Ministry Cycles, The Kariye Djami, 
4, Studies in the Art of the Kariye Djami (έκδ. P. A. Underwood), 
Princeton-New Jersey 1975, σ. 276, εικ. 11. Μ. Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Η 
ύστερη βυζαντινή τέχνη 1204-1453, ΙστΕΕ Θ' (1979), σ. 448. Ο 
ί δ ι ο ς , Mystras. The Medieval City and the Castle, Athens 1981, σ. 82, 
εικ. 50. Πρβλ. δύο πρωιμότερα παραδείγματα που αναφέρει η Τ. 
Velmans (T. Velmans, Les fresques d'Ivanovo et la peinture byzan­
tine à la fin du Moyen Age, JSav 1965, σ. 362): την τοιχογραφία της 
Βάπτισης στον εξωνάρθηκα της Παναγίας Λιέβισκας στο Prizren, 
περ. 1310-1313 (Ρ. H a m a n n - M a c l e a n - Η. Hal lens leben, Die 
Monumentalmalerei in Serbien und Makedonien, Giessen 1963, εικ. 
208, D. Panic - G. Babic, Bogorodica Ljeviska, Beograd 1975, πίν. 
XLIII, σ. 140, σχέδ. 31. P. U n d e r w o o d , ό.π., σ. 275-276, εικ. lOa-b. 
D. P i g u e t - P a n a y o t o v a , ό.π., σ. 35 και σημ. 67) και εκείνη στον 
εξωνάρθηκα του ναού της Θεοτόκου στην Gracanica, του 1319/20 ή 
μετά το 1383, κατά τα τέλη του 14ου αι. (G. Millet, Recherches, σ. 
199, εικ. 172). Για την ασυμφωνία των μελετητών σχετικά με το αν η 
τοιχογραφία της Βάπτισης είναι σύγχρονη ή όχι με τον υπόλοιπο 
τοιχογραφικό διάκοσμο του ναού, καθώς και για προτεινόμενη χρο­
νολόγηση βλ. S. Curcic, The Original Baptismal Font of Gracanica 
and its Iconographie Setting, ZNM IX-X (1979), σ. 314 και σημ. 7, σ. 
319-320. P. Mijovic, La signature du peintre et la datation des pein­
tures de Gracanica, Studia Slavico-Byzantina et Medievalia Europen-
sia I (1988), In memoriam Ivan Dujcev, Sofia 1988, σ. 149-154. Στα 
παραδείγματα αυτά ας προστεθούν τα σπαράγματα από την παρά­
σταση της Βάπτισης στο ναό του Αγίου Γεωργίου στο Staro Nagori-
cino, του 1317-1318, όπου ένας άνθρωπος είναι έτοιμος να πέσει στο 
νερό (G. Mil let - Α. Fr οίο w, La peinture du Moyen Age en 
Yougoslavie, πίν. 125.5), καθώς και η ομώνυμη παράσταση του κα­
θολικού της μονής Χελανδαρίου στο Άγιον Ό ρ ο ς , του 1319, όπου 
εικονίζονται πολυάριθμοι κολυμβητές (G. Millet, Athos, πίν. 64.2, 
66.1-2, 67.2. P. U n d e r w o o d , ό.π., σ. 276, εικ. 9, 9a, 9b). Για τη 
χρονολόγηση των τοιχογραφιών αυτών βλ. V. J. Djur ic , Fresques 
médiévales à Chilandar. Contribution au catalogue des fresques du 
Mont-Athos, Actes du Xlle Congrès International d'Etudes Byzanti­
nes, Ochride 10-16 Sept. 1961, III, Beograd 1964, σ. 77-83. Ο ί δ ι ο ς , 
Byzantinische Fresken (υποσημ. 17), σ. 74. D. B o g d a n o v i c - V. J. 
Djur ic - D. Medakovic, Chilandar on the Holy Mountain, Belgra­
de 1978, σ. 81 κ.ε. 

62. Για την επιγραφή της παράστασης βλ. G. Millet - J. Pargoire-
L. Pet i t , Recueil des inscriptions chrétiennes de l'Athos, I, Paris 
1901, σ. 128, αριθ. 391, ενώ γενικές φωτογραφίες της βλ. G. Millet, 
Athos, πίν. 152.1-2. L. Bouras , Some Observations in the Lavra 

Phiale at Mount Athos and its Bronze Strobilion, ΔΧΑΕ, περ. Δ ' - τ. 
Η ' (1975-1976), σ. 87, πίν. 46. Αξίζει ακόμη να σημειωθούν όσα 
αναφέρει σχετικά ο Δ. Τριανταφυλλόπουλος (ό.π. (υποσημ. 56), σ. 
141) ξεκινώντας από άλλη αφορμή: "Selbst die Ikonographie dieser 
Phiale... zeigt jedoch daß die Auffassung des Wassers als aqua viva 
immer noch lebendig war". Επίσης, σε μια εικόνα με τη Βάπτιση, 
των μέσων του Που αι., από τη μονή Πατέρων της Ζίτσας Ηπείρου, 
ανάμεσα στα πλήθη ξεχωρίζουν δύο μητέρες που ρίχνουν τα γυμνά 
παιδιά τους στον Ιορδάνη (Βυζαντινή και Μεταβυζαντινή Τέχνη, 
Κατάλογος Έκθεσης, Αθήνα 1986, σ. 163, 165-166, αριθ. 165 - Ε. 
Χαλκιά). Και το θέμα αυτό των μητέρων, που ρίχνουν τα παιδιά τους 
στα αγιασμένα νερά του Ιορδάνη, έλκει την καταγωγή του από ανε­
πτυγμένους κύκλους Βάπτισης των βυζαντινών χρόνων (βλ. Ρ. 
U n d e r w o o d , ό.π., σ. 276. Μ. Α χ ε ι μ ά σ τ ο υ - Π ο τ α μ ι ά ν ο υ , Η 
Μονή των Φιλανθρωπηνών, σ. 186, σημ. 14). 

63. Βλ. σχετ. Μηναίον του Ιανουαρίου, Εν Αθήναις 1961, σ. 77β, 
78β, 79α. Πρβλ. την ευχή του ιερέα κατά το Μυστήριο του Βαπτί­
σματος: ποίησον αυτό (το νερό) αφθαρσίας πηγήν, αγιασμού δώρον, 
αμαρτημάτων λυτήριον, νοσημάτων άλεξιτήριον, δαίμοσιν όλέ-
θριον, ταϊς έναντίαις δννάμεσιν άπρόσιτον, αγγελικής ισχύος πε-
πληρωμένον... άλλα σύ, Δέσποτα των απάντων, άνάδειξον τούτο 
ύδωρ άπολυτρώσεως, ύδωρ αγιασμού, καθαρισμον σαρκός και πνεύ­
ματος, ανεσιν δεσμών, άφεσιν παραπτωμάτων, φωτισμόν ψυχών, λύ-
τρον παλιγγενεσίας, άνακαινισμον πνεύματος, υιοθεσίας χάρισμα, 
ένδυμα αφθαρσίας, πηγήν ζωής (J. Goar , ό.π. (υποσημ. 19), σ. 289, 
ενώ γενικότερα για τη σχέση του νερού με το Βάπτισμα βλ. Π. Ν. 
Τ ρ ε μ π έ λ α ς , Μικρόν Ευχολόγιον, Α ' , Αθήναι 1950, σ. 287 κ.ε. Ο 
ί δ ι ο ς , Δογματική της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας, III, Αθή­
ναι 1961, σ. 69-70, 79-83, 84 κ.ε. σποράδην). Πρβλ. επίσης την πα­
λαιοχριστιανική αντίληψη ότι το βάπτισμα έπρεπε να τελείται σε 
«ϋδωρ ζών», δηλαδή σε τρεχούμενο νερό. Βλ. σχετικά Δ. Π ά λ λ α ς , 
ΠΑΕ 1976, σ. 167 και σημ. 2. Ο ί δ ι ο ς , Η παλαιοχριστιανική Νο­
τιοανατολική Αττική, Πρακτικά Β' Επιστημονικής Συνάντησης 
ΝΑ. Αττικής, Οκτώβρης 1985, Καλύβια 1986, σ. 47-48 και σημ. 22. 
Πολλά είναι τα χωρία που θα μπορούσαμε να αναφέρουμε και από 
την ακολουθία του Μεγάλου Αγιασμού. Ειδικότερα, για τη σχέση 
των ακολουθιών του Μεγάλου και του Μικρού Αγιασμού, καθώς και 
της «ακολουθίας της φιάλης» και του Μυστηρίου του Βαπτίσματος 
βλ. G. Millet, Recherches au Mont Athos. III. Phiale et simandre à 
Lavra, BCH XXIX (1905), σ. 109-123, όπου επισημαίνεται: "L'eau 
bénite non seulement purifiait, protégeait contre le mal et la faute, 
mais encore elle renouvelait les effets du baptême" (ό.π., σ. I l l - πρβλ. 
Α. Κ. Ο ρ λ ά ν δ ο ς . Η ξυλόστεγος παλαιοχριστιανική βασιλική της 
μεσογειακής λεκάνης, Α ' , Αθήναι 1952, σ. 124). S. J. de J e r p h a -
nion, Epiphanie et Théophanie. Le Baptême de Jésus dans la Liturgie 
et dans l'art chrétien, La Voix des Monuments, I (1930), σ. 172-177. 
Π. Ν. Τ ρ ε μ π έ λ α ς . Μικρόν Ευχολόγιον, Β', Αθήναι 1955, σ. 5-17, 
49-51. Th. C h a t z i d a k i s - B a c h a r a s , Les peintures murales de Ho-
sios Loukas. Les chapelles occidentales, Athènes 1982, σ. 115-118. J. 
L a f o n t a i n e - D o s o g n e , La tradition byzantine des baptistères, ό.π. 
(υποσημ. 58), σ. 50-51. Εξάλλου, στην κοινή νεοελληνική «άγια­
σμα» σημαίνει αγιασμένο νερό με θεραπευτικές ιδιότητες ή μικρό 
κτίριο κοντά σε μοναστήρι, όπου τελούνται οι ακολουθίες του Μι­
κρού και του Μεγάλου Αγιασμού. Βλ. σχετικά Γ. Α ν τ ο υ ρ ά κ η ς , 
Επιλογή λαϊκών όρων γύρω από το χριστιανικό ναό και τις γιορτές, 
ΕΕΘΣΠΑ ΚΣΤ' (1986), σ. 30 και σημ. 25 του ανατύπου. 

64. Για το συνδυασμό του ύδατος ζωής ή του ύδατος ζώντος με το 
'Αγιο Πνεύμα βλ. υποσημ. 50. 
65. Οι απόστολοι με την Ανάληψη λαμβάνουν τη δωρεά της υπό­
σχεσης του Αγίου Πνεύματος. Βλ. σχετικά PG 33, 857 (Κύριλλος 
Ιεροσολύμων), PG 50, 450 και PG 52, 777, 778, 784, 785, 786, 789, 
789, 795-796, 801, 802 (άγιος Ιωάννης Χρυσόστομος), Γ κ ι ο λ έ ς , Η 

173 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

λήψης, όπου, στο Μεγάλο Εσπερινό συγκεκριμένα, 
ψάλλεται: Κύριος άνελήφθη εις ουρανούς 'ίνα πέμψη 
τον Παράκλητον τω κόσμω61. 
Η υπόθεση αυτή ενισχύεται από λαογραφικά δεδομέ­
να, που σχετίζονται άρρηκτα με τα έθιμα της Ανάλη­
ψης. Πράγματι, σε κάθε παραλιακή περιοχή της Ελλά­
δας και της Μικράς Ασίας συνηθιζόταν την ημέρα αυ­
τή να κατεβαίνουν όλοι, μικροί και μεγάλοι, στη θά­
λασσα για το πρώτο καλοκαιρινό κολύμπημα68, ενώ 
στις ορεινές περιοχές, όπου η θάλασσα απέχει αρκετά, 
κατέβαιναν σε ποτάμια και πηγές6 9. Μέχρι σήμερα το 
έθιμο κρατά όλη την τελετουργία του, ιδιαίτερα στα 
νησιά, δικαιολογώντας τις αντιλήψεις του λαού για τις 
καθαρτήριες ιδιότητες του θαλασσινού νερού70, καθώς 
επίσης και την πεποίθηση του ότι όσοι λούζονται την 
ημέρα της Ανάληψης θεραπεύονται από κάθε ασθέ­
νεια7 1. 
Επομένως, η απόκλιση που παρουσιάζει η εικόνα μας 
από την καθιερωμένη εικονογραφία της Ανάληψης θα 
μπορούσε να ερμηνευθεί σαν μία προσωπική δημιουρ­
γία του ζωγράφου, ο οποίος κάνει ένα συγκερασμό 
εικονογραφικών στοιχείων, που έλκουν την καταγωγή 
τους από παραστάσεις Βάπτισης, και εθιμικών στοι­
χείων, που σχετίζονται με την εορτή της Ανάληψης. 
Το αποτέλεσμα είναι να προσθέσει στην παραδοσιακή 
λίγο-πολύ απόδοση του θέματος, στην κατώτερη ζώνη 
και σε μικρότερη κλίμακα, τον ποταμό με τους λουσμέ­
νους. Στο συγκερασμό αυτό ίσως έπαιξε κάποιο ρόλο 
και ένας έμμεσος ή άμεσος επηρεασμός από θεολογικά 
και λειτουργικά κείμενα, που συσχετίζουν την Ανά­
ληψη και το Θεό με το ύδωρ ζων. 
Βέβαια, επειδή η τέχνη της εικόνας που μας απασχο­
λεί είναι μέτρια, θα μπορούσε κανείς δίκαια να ισχυ­
ρισθεί ότι αυτή ίσως αντιγράφει κάποιο παλαιότερο, 
άγνωστο σε μας, μεταβυζαντινό ή δυτικό πρότυπο. Η 
περίπτωση, σύμφωνα με την οποία ο ζωγράφος αναπα­
ράγει τον εικονογραφικό τύπο της Ανάληψης από κά­
ποια παλαιότερη εικόνα, δεν μπορεί να παρουσιαστεί 
ως λύση οριστική, εξαιτίας της έλλειψης σχετικών 
στοιχείων, αν και δεν είναι καθόλου απίθανη. Έργα 
όπως αυτά του Γεωργίου Κλόντζα7 2 ή του Θεόδωρου 
Πουλάκη 7 3 μπορεί να χρησίμευσαν ως πρότυπα για το 
ζωγράφο μας, αν πρέπει να αποκαταστήσουμε κάποιο 
υποθετικό πρότυπο ενός καλλιτέχνη παλαιότερου ή 
σύγχρονου με αυτόν. Το ίδιο πιθανή φαίνεται και η 
περίπτωση, κατά την οποία η εικόνα αποτελεί «εκβυ-
ζαντινισμένο» αντίγραφο κάποιου δυτικού προτύπου74. 
Αξίζει όμως να σημειωθεί εδώ ότι στη δυτική εικονο­
γραφία το θέμα της Ανάληψης συνήθως δε συνδυάζε­
ται με το στοιχείο του νερού7 5, αν και είναι γνωστό ότι 
λίμνη, ποταμός ή θάλασσα απαντούν συχνά στο βάθος 
πινάκων ιταλών ζωγράφων ως στοιχεία του τοπίου7 6. 
Ενδεικτικά αναφέρω τον πίνακα του Tintoretto «Η 

Ανάληψη του Χριστού» (περ. 1577-1581), όπου το γε­
γονός τοποθετείται κοντά σε ένα ρυάκι77. 
Η αναφορά στα παραπάνω έγινε με σκοπό να δοκιμα­
στούν ποικίλες πιθανότητες σχετικά με το ή τα πρότυ­
πα του ζωγράφου της εικόνας που μας απασχολεί. Η 
υπόθεση ότι επηρεάστηκε από το έθιμο του πρώτου 
λουτρού την ημέρα της Ανάληψης προτείνεται με κά­
θε επιφύλαξη, γιατί έτσι τον προάγουμε σε ζωγράφο 
ικανό να δημιουργεί νέους εικονογραφικούς τύπους, 
έχοντας εντρυφήσει σε αρκετά παλαιά πρότυπα και 
επιλέξει τα πιο σπάνια από αυτά78. 

Έστω όμως και αν δεν είχε επιτυχία ή συνέχεια ο 
τύπος της Ανάληψης που δημιούργησε (;), τον φέρνει 
κοντά σε μία τάση των αγιογράφων των ενετοκρατού-
μενων περιοχών, που εντοπίζεται χρονικά από τα μέσα 
του Που αιώνα και εξής και που εκφράζεται με τον 
εμπλουτισμό της βυζαντινής εικονογραφίας με απει­
κονίσεις αξιοσημείωτων γεγονότων της καθημερινής 
ζωής, περιστατικών που αφηγείται η σύγχρονη λογο­
τεχνική παραγωγή και άλλων λαϊκών αντιλήψεων. 
Σαν παραδείγματα αυτής της τάσης αναφέρω μερικές 
εικόνες με παραστάσεις θαυμάτων αγίων79, μία εικόνα 
του ζωγράφου Παρθενίου Βλαστού στη Νάξο, όπου 
διαπιστώνονται επιδράσεις από την Ερωφίλη8 0, καθώς 

Ανάληψις, σ. 48-49. 

66. Γενικότερα, για το ρόλο του Αγίου Πνεύματος ως «δοτήρος» και 
«χορηγού» της Θείας Χάριτος, καθώς και ως ανακαινιστή της αν­
θρώπινης ζωής βλ. πρόχ. Χ. Α ν δ ρ ο ύ τ σ ο ς , Δογματική της Ορθοδό­
ξου Ανατολικής Εκκλησίας, Εν Αθήναις 1907, σ. 76-77, 220. Π. Ν. 
Τ ρ ε μ π έ λ α ς , Δογματική (υποσημ. 63), Ι, Αθήναι 1959, σ. 257-268 
σποράδην, II, Αθήναι 1959, σ. 224-225, 226, 227. J. Meyendorff, 
Το Ά γ ι ο Πνεύμα στη θεολογία του αγίου Γρηγορίου του Παλαμά, 
Πρακτικά Θεολογικού Συνεδρίου εις τιμήν και μνήμην του εν αγίοις 
πατρός ημών Γρηγορίου Αρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης του Παλα­
μά, Νοέμβριος 1984, Θεσσαλονίκη 1986, σ. 151-152. Πρβλ. και τα 
εξής τροπάρια του α' αντιφώνου των αναβαθμών του Δ' ήχου: 
Άγίω Πνεύματι πάσα ψυχή ζωοΰται και καθάρσει ύψοΰται, λαμπρύ­
νεται, ττ} Τριαδική Μονάδι ίεροκρυφίως και Άγίφ Πνεύματι ανα­
βλύζει τα της χάριτος ρείθρα, άρδεύοντα άπασαν την κτίσιν προς 
ζωογονίαν. 
67. Πεντηκοστάριον, σ. 158β. Πρβλ. σ. 159, 160, 162β, 166α κ.ά. Τη 
σύνδεση της Ανάληψης με τη Βάπτιση του Κυρίου μαρτυρεί και 
παλαιοχριστιανική επιγραφή, που σχολιάζει εύστοχα ο Schrade (Η. 
Schrade, Zur Ikonographie der Himmelfahrt Christi, Vorträge der 
Bibliothek Warburg 1928-1929, σ. 118): "Ascentio fontis /Ascende in 
caelos, animam qui in fonte labisti (= lavasti) /idque semel factum sit 
tibiperpetuum". Για τη θεολογική σχέση των δύο γεγονότων βλ. 
ακόμη J. G. Davies, He Ascended into Heaven. A Study in the 
History of Doctrine, London 1958, σ. 43 (η παραπομπή από το 
Γ κ ι ο λ έ ς , Η Ανάληψις, σ. 209, σημ. 78). Εξάλλου, η ανάληψη του 
προφήτη Ηλία, που αποτελεί τύπο της Βάπτισης του Χριστού, ανα­
φέρεται συχνά σε πατερικούς λόγους για την Ανάληψη (ό.π., σ. 
48-49) και περιγράφεται αναλυτικά στην ακολουθία των Ωρών της 
γιορτής των Θεοφανείων (Μηναίον Ιανουαρίου, σ. 71 β), όπου ψάλ­
λεται και σχετικό τροπάριο (ό.π., σ. 59α, 61 β, 64α, 66β). Πρβλ. τις 
οδηγίες του Διονυσίου του εκ Φουρνά για την αγιογράφηση φιάλης, 
όπου αναφέρεται ότι πρέπει να εικονιστεί και η ανάληψη του προφή­
τη Ηλία. Α. Π α π α δ ό π ο υ λ ο ς - Κ ε ρ α μ ε ύ ς , ό.π. (υποσημ. 5), σ. 221-

174 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

322. 

68. Μ. H a m i l t o n , Greek Saints and their Festivals, Edinburgh and 
London 1910, σ. 151-154. Δ. Α. Π ε τ ρ ό π ο υ λ ο ς , Της Αναλήψεως τα 
έθιμα. Κατέβασμα στη θάλασσα-'πέτρα μαλλιαρή', Νέα Εστία 43 
(1948), σ. 777-779. Δ. Σ. Λ ο υ κ ά τ ο ς , Η λαογραφία του μπάνιου (ο 
γιαλός και η πλαζ), Καινούρια Εποχή 2-Β (1957), σ. 66-71. G. Α. 
Megas, Greek Calendar Customs, Athens 1958, σ. 126-127. ΘΗΕ, 2, 
Αθήναι 1963, στ. 515-516 (Δ. Σ. Λουκάτος). Γ. Β. Σ ι έ τ τ ο ς , Έθιμα 
στις γιορτές, Πειραιάς 1975, σ. 290-298 σποράδην. Γ. Α. Μέγας, 
Ελληνικοί εορταί και έθιμα της λαϊκής λατρείας, Αθήναι 1976 (2η 
έκδ.) σ. 205. Φ. Ι. Β ρ ε τ τ ά κ ο ς , Οι δώδεκα μήνες του έτους και αι 
κυριώτεραι εορταί των, Εν Αθήναις 1980, σ. 238. Δ. Σ. Λουκάτος, 
Πασχαλινά και της άνοιξης, Αθήνα 1980, σ. 161-163. Σ. Μ ά ν ε σ η ς, 
Ο κύκλος του χρόνου (εθιμικά, λατρευτικά-μετεωρολογικά), Αθήνα 
1981, σ. 129-130. 

69. Δ. Σ. Λουκάτος, Η λαογραφία του μπάνιου, ό.π., σ. 70, σημ. 10. 
70. Το νερό, και ιδιαίτερα το θαλασσινό, πιστεύεται ότι καθαρίζει 
κάθε μίασμα και ότι αναγεννά τον άνθρωπο. Βλ. σχετικά Α. Αδα­
μ α ν τ ί ο υ , Αγνείας Πείρα, Λαογραφία Γ ' (1911), σ. 404 και σημ. 4, 
σ. 405 κ.ε. Π ε τ ρ ό π ο υ λ ο ς , ό.π., σ. 778. Δ. Σ. Λουκάτος, Η λαο­
γραφία του μπάνιου, ό.π., σ. 68, 70, 71. 
71. Σ ι σ ι λ ι ά ν ο ς , ό.π. (υποσημ. 1), σ. 194. Δ. Σ. Λουκάτος, Πα­
σχαλινά και της άνοιξης, σ. 161 κ.ε., όπου σε γενικές γραμμές επα­
ναλαμβάνει όσα γράφει στο άρθρο του Η λαογραφία του μπάνιου, 
ό.π., σ. 68, 70. 

72. Για το ζωγράφο Γ. Κλόντζα βλ. Μ. Α χ ε ί μ α σ τ ο υ - Π ο τ α μ ι ά -
νου, Η Κοίμηση της Θεοτόκου σε δύο κρητικές εικόνες της Κω, 
ΔΧΑΕ, περ. Δ ' -τ. ΙΓ" (1985-1986), σ. 132 κ.ε. με όλη την παλαιότε­
ρη βιβλιογραφία. 
73. Για το ζωγράφο Θ. Πουλάκη βλ. Ι. Κ. Ρ η γ ό π ο υ λ ο ς , Ο αγιογρά­
φος Θεόδωρος Πουλάκης και η φλαμανδική χαλκογραφία, Αθήναι 
1979. 
74. Είναι κοινός τόπος ότι ιδιαίτερα κατά το δεύτερο μισό του Που 
αι. οι κρητικοί ζωγράφοι είχαν προτίμηση στις ιταλικές και φλα­
μανδικές χαλκογραφίες και ότι αρκετές φορές προσπαθούσαν να 
πετύχουν ένα «μετασχηματισμό» των ξένων προτύπων, σύμφωνα με 
τις αρχές της βυζαντινής παράδοσης. Βλ. σχετικά Μ. Χ α τ ζ η δ ά ­
κης, Η κρητική ζωγραφική και η ιταλική χαλκογραφία, ΚρητΧρον 
Α ' (1947), σ. 42-46, ενώ για αναφορές σε έγγραφα και συμπληρωμα­
τική βιβλιογραφία βλ. Μ. Κ ω ν σ τ α ν τ ο υ δ ά κ η , Μαρτυρίες ζωγρα­
φικών έργων στο Χάνδακα σε έγγραφα του 16ου και Που αιώνα, 
Θησαυρίσματα 12 (1975), σ. 42-43 και σημ. 21, σ. 95-97. 

75. Για τη δυτική εικονογραφία του θέματος της Ανάληψης βλ. 
υποσημ. 13 και 34. 
76. Ν. Β. Δ ρ α ν δ ά κ η ς . Ο Εμμανουήλ Τζάνε Μπουνιαλής θεωρού­
μενος εξ εικόνων του σωζόμενων κυρίως εν Βενετία, Εν Αθήναις 
1962, σ. 103, σημ. 3 με πολλά παραδείγματα. Πρβλ. εικόνα του αγίου 
Γεωργίου από την Κύπρο, στο κάτω τμήμα της οποίας εικονίζεται 
θαλάσσιο τοπίο με βραχώδεις ακτές (Μ. Κ ω ν σ τ α ν τ ο υ δ ά κ η - Κ ι -
τ ρ ο μ η λ ί δ ο υ , Εικόνα του αγίου Γεωργίου εφίππου από την Κύπρο, 
Έβδομο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής Αρχαιολογίας 
και Τέχνης, Πρόγραμμα και περιλήψεις ανακοινώσεων, Αθήνα 
1987, σ. 41). 

77. Ε. Von Der Bercken, Die Gemälde des Jacobo Tintoretto, 
München 1942, πίν. 274. Schil ler, Ikonographie, III, σ. 515, εικ. 
516. Μ. Α. Bianchini , Tintoretto, στη σειρά I maestri dei colore, 
Milano 1976-1977, πίν. VI (λεπτ.). Το έργο φυλάσσεται στη Scuola di 
San Rocco της Βενετίας. Πρβλ. δύο πρωιμότερα έργα που βρίσκο­
νται στην Εθνική Πινακοθήκη της Σιένας: τον υπογεγραμμένο πί­
νακα «Η Ανάληψη του Χριστού» του ζωγράφου Benvenuto di Gio­
vanni, που φέρει τη χρονολογία 1491 (P. T o r r i t i , La Pinacoteca 
Nazionale di Sienna, 2, Genova 1981, σ. 16, αριθ. 434, εικ. 8-9), όπου 
στο βάθος εικονίζεται παραλιακή πόλη και το λιμάνι της, και τον 

πίνακα «Η Ανάληψη του Ιησού» του ζωγράφου Giacomo Pacchiarot-
ti, των αρχών του 16ου αι. (ό.π., σ. 88, αριθ. 422, εικ. 88-89), όπου 
στο βάθος εικονίζεται ποταμός. Πρβλ. επίσης και τον πίνακα του 
ζωγράφου Lorenzo Lotto με τίτλο «Η Ανάληψη του αγίου Νικολάου 
από το Μπάρι», του 1529, όπου στο κάτω τμήμα του παριστάνεται το 
λιμάνι της πόλης (R. Pa l lucchin i - G. M a r i a n i - C a n o v a , L'opera 
completa del Lotto, στη σειρά Classici dell'arte, 79, Μιλάνο 1975, σ. 
I l l , εικ. 196, σ. 113, αριθ. 196. Α. Chas tel, Chronique de la peinture 
italienne à la Rénaissance 1280-1580, Fribourg 1983, σ. 176, εικ. 157). 
Δεν είναι γνωστές χαλκογραφίες που αναπαράγουν τα παραπάνω 
έργα. Ο Εμμ. Τζάνες αντέγραψε ελεύθερα τον όμιλο των αποστόλων 
στην εικόνα της Σαμαρίτισσας, του 1698, από τον πίνακα της Ανά­
ληψης του Tintoretto (Ν. Β. Δ ρ α ν δ ά κ η ς , ό.π., σ. 103, πίν. 41α-β. Ο 
ί δ ι ο ς , Συμπληρωματικά εις τον Εμμανουήλ Τζάνε. Δύο άγνωστοι 
εικόνες του, Θησαυρίσματα 11 (1974), σ. 50-51, εικ. 7). 

78. 'Οπως η τοποθέτηση της σελήνης στην παρυφή της δόξας του 
Χριστού, η παρουσία των Χερουβίμ, η θέση των χεριών της Θεοτό­
κου και οι γονατιστοί απόστολοι. Επιπλέον νεωτερικά στοιχεία 
στην εικονογραφία της Ανάληψης είναι ο ποταμός και το μικρό 
οίκημα στη δεξιά όχθη, μοτίβα που δίνουν στην παράσταση το 
χαρακτήρα τοπιογραφίας. 

79. Η πρώτη χρονολογικά εικόνα αυτής της ομαοας προέρχεται απο 
το ναό του Αγίου Βασιλείου της κοινότητας Καλλιγάτων Κεφαλλη­
νίας (σήμερα στο Βυζαντινό Μουσείο) και σ ' αυτήν εικονίζεται μία 
πειρατική επίθεση του 1628 εναντίον ενός πλοίου της Κοινότητας 
Κεφαλληνίας με προορισμό την Κέρκυρα, στο οποίο επέβαιναν ο 
πρεσβευτής Αλέξανδρος Δεόρτζης, αφιερωτής της εικόνας μετά τη 
διάσωση του, και άλλοι απεσταλμένοι (Σπ. Μ α ρ ι ν ά τ ο ς , Βυζαντι­
νή εικών μετά θαλασσομαχίας, ΑΔ 6 (1920-1921), Παράρτημα, σ. 
194-199. Θ. Β ε λ λ ι α ν ί τ η ς , Μία ιστορική εικών του Βυζαντινού 
Μουσείου παριστώσα ναυμαχίαν με πειρατάς, ΔΧΑΕ, περ. Δ ' - τ. Α ' 
(1959), σ. 149-154). Ο κύριος όγκος, όμως, των παραδειγμάτων αρχί­
ζει μετά το 1641, χρονολογία στην οποία ανήκει μία εικόνα από τη 
συλλογή Σταθάτου που φέρει την παράσταση της θαυματουργής διά­
σωσης μιας γαλέρας από πειρατική επιδρομή στον κόλπο της Ναυ­
πάκτου το 1641 (Α. Ξ υ γ γ ό π ο υ λ ο ς , Συλλογή Ελένης Α. Σταθάτου, 
Εν Αθήναις 1951, σ. 24-25, αριθ. 20, πίν. 22). Ανάμεσα σε άλλες 
εικόνες της ομάδας, πολλές από τις οποίες βρίσκονται στο Βυζαντι­
νό Μουσείο της Αθήνας (βλ. σχετικά Ι. Ρ η γ ό π ο υ λ ο ς , Θεόδωρος 
Πουλάκης, σ. 285, σημ. 31), ξεχωρίζω τη δεσποτική εικόνα από το 
ναό του Χριστού στο Κάστρο της Κιμώλου, που απεικονίζει τη σω­
τηρία ενός καραβιού από τον άγιο Νικόλαο, του Που αι. (Μ. Α χ ε ί ­
μ α σ τ ο υ - Π ο τ α μ ι ά ν ο υ , ΑΔ 36 (1981), Χρονικά, σ. 385, πίν. 275γ) 
την εικόνα της Παναγίας της «Καζοπήτρας», του Θεόδωρου Πουλά­
κη, που χρονολογείται στο 1670 και που απεικονίζει τη θεραπεία 
του τυφλού Στεφάνου (ό.π., σ. 150-151, αριθ. 6), την εικόνα Τ 781 
του Βυζαντινού Μουσείου με την παράσταση της σωτηρίας του κυρ-
Αρδαβάνη κάτω από προτομή της Παναγίας Οδηγήτριας, του γ ' 
τετάρτου του Που αι. (ό.π., σ. 145-146), την εικόνα της Κοίμησης 
της Θεοτόκου από τη συλλογή Μ. Κοσμετάτου στο Αργοστόλι της 
Κεφαλληνίας, του 1698, με την απεικόνιση της διάσωσης του Γεωρ­
γίου Ντούσμανη από τη δολοφονική απόπειρα κάποιου εχθρού του, 
που κόστισε τη ζωή δύο μελών της οικογένειας του δωρητή (Βυζα­
ντινή και Μεταβυζαντινή Τέχνη, σ. 172-173, αριθ. 175), την εικόνα 
της Παναγίας της «Κασοπήτρας», που βρίσκεται στο ναό της Υπα­
παντής της Κέρκυρας και που χρονολογείται στο δεύτερο μισό του 
Που αιώνα, με παράσταση ναυμαχίας (Π. Β ο κ ο τ ό π ο υ λ ο ς , ΑΔ 23 
(1968), Χρονικά, σ. 324, πίν. 268β), την εικόνα του αγίου Κοδράτου 
στο Μουσείο της Κέρκυρας, του 1708, με παράσταση ενός θαύματος 
του (ο ί δ ι ο ς , ΑΔ 25 (1970), Χρονικά, σ. 338, πίν. 287α-β) και, τέλος, 
άλλη μία στο μητροπολιτικό ναό της ίδιας πόλης με την υπογραφή 
του Κ. Κονταρίνη και την ίδια χρονολογία, όπου εικονίζεται θαύμα 
του αγίου Λουκιανού (Π. Γ. Κ α λ λ ι γ ά ς , ΑΔ 23 (1968), Χρονικά, σ. 

175 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

και άλλες με θρησκευτικές αλληγορίες ηθικοδιδακτι-
κου χαρακτήρα8 1. Σ αυτή την τάση έρχεται να εντα­
χθεί και η εικόνα που μας απασχολεί, όχι κυρίως επει­
δή μια τέτοια απεικόνιση εθίμου είναι μοναδική, όσο 
γνωρίζω, αλλά ιδίως γιατί εκφράζει με ολοφάνερο τρό­
πο την πλούσια ευρηματικότητα των ζωγράφων, συ­
μπληρώνοντας έτσι τη γνώση μας για την ποικιλία 
των σκηνών από τη ζωή του λαού, οι οποίες μπορούν 
να συνδυαστούν με τα παραδοσιακά θρησκευτικά ει­
κονογραφικά θέματα. 
Αν και η πλαστογράφηση της υπογραφής του ζωγρά­
φου Γεωργίου Σκορδίλη, που είναι γνωστός από τρία 
τουλάχιστον ενυπόγραφα έργα του8 2, δυσχεραίνει την 
προσπάθεια εντοπισμού του τόπου και του χρόνου που 
έδρασε ο ζωγράφος της εικόνας μας, οι δυσκολίες αυ­
τές αμβλύνονται όσον αφορά τη χρονολόγηση της. 
Δεν είναι μόνο οι εικονογραφικές ιδιομορφίες που την 
φέρνουν κοντά σε πρωτότυπες δημιουργίες των αγιο­
γράφων των ενετοκρατούμενων περιοχών, που χρονο­
λογούνται μετά τα μέσα του 17ου αιώνα. Είναι ακόμη 
και αυτή η μικρογραφική ικανότητα του ζωγράφου 
στη διατύπωση των προσωπογραφικών χαρακτηρι­
στικών της κάθε μορφής. Όμοιοι φυσιογνωμικοί τύ­
ποι αποδοσμένοι με όμοια τεχνική απαντούν σε εικό­
νες του Εμμανουήλ Σκορδίλη, ενός ζωγράφου που 
«εμφανίζεται ό σημαντικότερος αγιογράφος των Κυ­
κλάδων στην τρίτη εικοσιπενταετία του Που αιώ­
να»83. Συγκεκριμένα, η μορφή του Χριστού στην εικό­
να μας παρουσιάζει ομοιότητες με εκείνη του έφιππου 
βασιλιά, του πατέρα του αγίου Ονούφριου, σε παρά­
σταση περιθωρίου της ομώνυμης εικόνας του αγίου 
που βρίσκεται στο Νέο Σκευοφυλάκιο της μονής του 
Αγίου Ιωάννη του Θεολόγου στην Πάτμο και που 
χρονολογείται στην εικοσαετία 1650-167084. Στην ίδια 
εικόνα, η μορφή του αγγέλου που εμφανίζεται στον 
άγιο Παφνούτιο8 5 παρουσιάζει αναλογίες με τους δύο 
λευκοφορεμένους αγγέλους της εικόνας μας, καθώς 
και με τα χαρακτηριστικά των αγγέλων που κρατούν 
τη δόξα του αναλαμβανόμενου Χριστού86. Εύλογη 
λοιπόν είναι η χρονική τοποθέτηση της εικόνας μας 
στη δεύτερη πενηνταετία του Που αιώνα. 

Συμπερασματικά, η φορητή εικόνα που μας απασχό­
λησε παρουσιάζει ιδιαίτερο ενδιαφέρον, αρχικά για 
τον ιδιόμορφο εικονογραφικό της τύπο, αφού αποτε­
λεί το μοναδικό γνωστό παράδειγμα συνδυασμού του 
θέματος της Ανάληψης με ποταμό και λουομένους μέ­
σα σ' αυτόν. 'Επειτα, γιατί ενδεχομένως προσφέρει 
την παλαιότερη, και ίσως τη μοναδική, απεικόνιση 
του εθίμου του θαλασσινού λουτρού την ημέρα της 
Ανάληψης. Και τέλος, διότι ο ζωγράφος της παραμέ­
νει μία αινιγματική προσωπικότητα, για την οποία 
μπορούμε μόνο να υποθέσουμε ότι έδρασε σε κάποια 

ενετοκρατούμενη περιοχή κατά τη δεύτερη πενηνταε­
τία του Που αιώνα, όπου είναι βέβαιο ότι υπήρχαν 
ποικίλες ευκαιρίες για να ενδιαφερθεί για τις εκδηλώ­
σεις του λαϊκού βίου, καθώς και για ασυνήθιστα εικο­
νογραφικά θέματα από το βυζαντινό παρελθόν ή τη 
σύγχρονη δυτική πραγματικότητα. 

319, πίν. 258α). Για περισσότερη βιβλιογραφία, καθώς και για προ­
τεινόμενη ταξινόμηση του παραπάνω υλικού βλ. Π. Λ. Β ο κ ο τ ό -
π ο υ λ ο ς , Κερκυραϊκές αναθηματικές εικόνες, Δελτίο Αναγνωστι­
κής Εταιρείας Κερκύρας 22 (1988), σ. 31-40 (ευχαριστώ την κ. Ευαγ­
γελία Κυπραίου για την παραπομπή). 
80. Γ. Μ α σ τ ο ρ ό π ο υ λ ο ς , Μία ναξιακή εικόνα του ΙΖ ' αιώνα με 
επιδράσεις από την κρητική ποίηση, ΕΕΚΜ ΙΑ' (1979-1984), σ. 
507-552. 
81. Ό π ω ς μία εικόνα με παράσταση Αλληγορίας της Εξομολόγη­
σης, του 18ου αι., από το ναό της Παναγίας των Ξένων στην Κέρκυ­
ρα (Π. Β ο κ ο τ ό π ο υ λ ο ς , ΑΔ 25 (1970), Χρονικά, σ. 340, πίν. 292α-

β)· 
82. α) Εικόνα με παράσταση του αρχαγγέλου Μιχαήλ, που βρίσκε­
ται στο παρεκκλήσιο της πρώην Σχολής Ευελπίδων. Μ. Α χ ε ί μ α ­
στου - Π ο τ α μ ι ά ν ο υ , AAA IX (1976), σ. 156-158, εικ. 5. Η ίδια, 
ΑΔ 31 (1976), Χρονικά, σ. 16, αριθ. 18, πίν. 16α-β. Βυζαντινή και 
Μεταβυζαντινή Τέχνη, σ. 157, αριθ. 160 (Μ. Αχειμάστου-Ποταμιά-
νου). 
β) Εικόνα με παράσταση των αγίων Σαράντα, που βρίσκεται στις 
αποθήκες του Μουσείου Ζακύνθου. Ευχαριστώ τον καθηγητή μου κ. 
Π. Βοκοτόπουλο, που μου παραχώρησε φωτογραφία της. Την εικό­
να περιέγραψε για πρώτη φορά ο Δ. Σ. Πελεκάσης (Δ. Σ. Π ε λ ε κ ά -
σης, Έ ρ γ α καλλιτεχνικά εν Ζακύνθω, Δ' , εφημ. Νέον Πνεύμα, έτ. 
Β', εν Ζακύνθφ 28 Μαΐου 1908, αριθ. φύλλ. 59, σ. 2). Ο Δ. Σισιλιά-
νος (ό.π.) αναφέρει από παραδρομή ότι προέρχεται από το ναό της 
Αγίας Κυριακής των Κήπων, ενώ είναι εξακριβωμένο ότι ανήκε στο 
ναό της Αγίας Πελαγίας ή των Αγίων Σαράντα στους Κήπους. Βλ. 
ακόμη Λ. Χ. Ζώης, Οδηγός Μουσείου Ζακύνθου, εν Ζακύνθω 1931, 
σ. 29. Ο ί δ ι ο ς , Zante et son Musée, Zante 1935, σ. 25. Ν τ . Κ ο ν ό -
μος, Το Μουσείο Ζακύνθου, Αθήναι 1967, σ. 7. Ο ί δ ι ο ς , Εκκλησίες 
και μοναστήρια στη Ζάκυνθο, Αθήνα 1967, σ. 142. Ο ί δ ι ο ς , Ζάκυν­
θος. Πεντακόσια χρόνια (1478-1978), Ε ' (Τέχνης Οδύσσεια), τχ. Α ' 
(Θρησκευτική τέχνη-Ζωγραφική), Αθήνα 1988, σ. 80, εικ. 41 (λε-
πτ.). Γ. Ρ η γ ό π ο υ λ ο ς , Μεταβυζαντινά μνημεία στις αποθήκες (;) 
του Μουσείου Ζακύνθου, περ. Περίπλους, τχ. 21-22, άνοιξη-καλο-
καίρι 1989, σ. 42, αριθ. 126. 
γ) Εικόνα με παράσταση της Κοίμησης της Θεοτόκου στο Μουσείο 
του Μυστρά με αριθ. ταξ. 1607 (διαστ. 0.362x0.29x0.015 μ.), που 
συντηρήθηκε το 1981. Βλ. σχετ. Αιμ. Μ π α κ ο ύ ρ ο υ , ΑΔ 36 (1981), 
Χρονικά, σ. 138, εικ. αριθ. 8. Ευχαριστώ τον ακαδημαϊκό κ. Μ. 
Χατζηδάκη για την πληροφορία. Με την ευκαιρία αυτή, θα ήθελα 
να σημειώσω ότι επιφυλάσσομαι να αποδώσω και τις τρεις εικόνες 
στον ίδιο ζωγράφο, γιατί αυτές παρουσιάζουν σημαντικές τεχνο-
τροπικές διαφορές μεταξύ τους. 

83. Μ. Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Εικόνες της Πάτμου. Ζητήματα βυζαντινής 
και μεταβυζαντινής ζωγραφικής, Αθήναι 1977, σ. 173. Για βιογρα­
φικά στοιχεία του ζωγράφου βλ. Δ. Σ ι σ ι λ ι ά ν ο ς , ό.π. (υποσημ. 1), 
σ. 194, Φ. Ι. Π ι ο μ π ί ν ο ς , ό.π. (υποσημ. 1), σ. 358-359. 
84. Μ. Χ α τ ζ η δ ά κ η ς , Εικόνες της Πάτμου, σ. 173-174, αριθ. 151, 
πίν. 73 (αριστερά πρώτη παράσταση από επάνω). 
85. Ό . π . (αριστερά, δεύτερη παράσταση από κάτω). 
86. Οι επιζωγραφήσεις της εικόνας που μας απασχολεί καθιστούν 
παρακινδυνευμένη τη συστηματική παράθεση συγκρίσεων που 
αφορούν την πτυχολογία και την απόδοση των γυμνών μελών των 
λουσμένων. 

176 



ΕΙΚΟΝΑ ΜΕ ΙΔΙΟΤΥΠΗ ΠΑΡΑΣΤΑΣΗ ΑΝΑΛΗΨΗΣ 

Ioannis Varalis 

UNE ICONE DE L'ASCENSION DU CHRIST 
D'UN TYPE PARTICULIER 

L/' une des icônes d'une collection privée d'Athènes, 
qui illustre l'Ascension du Christ, se distingue non seu­
lement parce qu'on y lit, en bas, la signature apocryphe 
du peintre Georges Scordilis, datée de 1660, mais aussi 
par son type iconographique particulier. 
La scène est composée de trois zones (Fig. 1). En haut, 
le Christ est représenté assis dans une mandorle ronde. 
Il bénit avec ses deux mains. Sa mandorle est portée par 
deux anges volants. De part et d'autre du complexe du 
Christ et des anges, deux Chérubins assistent à l'évé­
nement miraculeux. 
Au-dessous du Christ montant au ciel, un groupe terre­
stre, composé de la Vierge, de deux anges et des apôtres, 
suit du regard l'Ascension. La scène a lieu dans un pay­
sage traversé par une rivière. Au centre, la Vierge est 
tournée de trois quarts et elle est flanquée de deux anges 
vêtus de blanc, qui tiennent des bâtons de messager. Sur 
les bords de la rivière, les apôtres se répartissent en deux 
groupes, que conduisent Pierre à gauche et André à 
droite, agenouillés. 
En bas, dix personnes torse nu, dont trois femmes et 
sept hommes, se baignent dans la rivière. Dans l'angle 
droit inférieur, sur un philactère se lit la signature apo­
cryphe du peintre (Fig. 3): ΧΕΙΡ / ΓΕΩΡΓΙΟΥ/CKOP-
ΔΗΛΛΗ / α.χ.ξ (=1660). 
L'image que cette icône nous offre ne suit pas fidèlement 
le type iconographique qui est en usage pendant l'é­
poque postbyzantine. Voici les traits les plus exception­
nels: D'abord, la représentation de la lune dans la man­
dorle du Christ est un motif d'origine paléochrétienne 
qui est très rarement utilisé à l'époque byzantine et post­
byzantine. Ensuite, la présence des Chérubins qui assi­
stent à l'événement est évoquée dans des stichères que 
l'on chante pendant les vêpres de la fête de l'Ascension. 
En plus, le motif des apôtres agenouillés peut être un 
emprunt à l'art occidental. Enfin, l'organisation des 
axes picturaux (Fig. 4), ainsi que la distribution des cou­
leurs, ne peuvent être que le résultat d'une étude ap­
profondie, rare dans les oeuvres d'art de l'époque. 
Mais le point le plus remarquable de cette icône, qui lui 

confère un caractère laïque sans en effacer le sens pri­
mordial, est la représentation de la rivière et des bai­
gneurs. Mon étude iconographique n'a pas fourni de 
parallèle analogue dans l'art byzantin et postbyzantin, 
ce qui autorise plusieurs suppositions sur le message de 
cette icône. 
L'association de la théophanie de l'Ascension avec le 
thème des "eaux vives", voire le thème de Dieu-source 
vivifiante qui nourrit les âmes pieuses (association par 
ailleurs fondée sur l'iconographie et les textes liturgi­
ques), explique sans doute la présence de la rivière sous 
le Christ triomphant et montant au ciel. Les seules oeu­
vres d'art qui puissent être plus ou moins comparées avec 
notre icône sont d'une part la peinture murale de l'As­
cension dans l'église de Saint Georges à Kurbinovo 
(1191) et d'autre part la mosaïque paléochrétienne de 
Hossios David à Thessalonique (fin Vème ou début 
Vlème siècle) dont la tradition iconographique a duré 
jusqu' à l'époque tardo-byzantine, avec l'icône bilatérale 
de Poganovo (fin XlVème siècle) ou même jusqu'à 
1543, date de la peinture murale dans l'abside du 
catholicon du monastère de Diliou à Jannina. 
La présence des baigneurs est d'ailleurs fréquente sur les 
représentations du Baptême du Christ, dès le début du 
XlVème siècle. En plus, il existe des liens théologiques 
entre l'Ascension et le Baptême, qui justifient ainsi les 
relations iconographiques des deux événements sacrés. 
Par conséquent, Γ association du thème des "eaux vives" 
avec l'iconographie du Baptême aurait eu pour résultat 
l'addition de la rivière et des baigneurs à la troisième 
zone de notre icône. Mais, on pourrait aussi supposer 
que la coutume grecque de prendre le premier bain de 
mer de l'été le jour de la fête de l'Ascension, coutume 
encore vivant de nos jours dans les îles, a pu émouvoir et 
inspirer un peintre comme le nôtre. 
Cette supposition se rend hypothétique, si l'on juge l'art 
du peintre. Malgré sa capacité à construire un schéma 
iconographique rare, fruit d'une synthèse fondée sur les 
textes liturgiques et sur les oeuvres des Pères, sa techni­
que est commune pour la 2ème moitié du XVIIème sièc-

177 



ΙΩΑΝΝΗΣ ΒΑΡΑΛΗΣ 

le. Les similitudes entre la technique des modelés et des 
lumières de notre icône avec celle d'une autre qui porte 
la signature du peintre Emmanuel Scordilis et qui se 
trouve à Patmos, datée des années 1650-1670, justifient 
le cadre chronologique proposé. Par ailleurs, notre icô­
ne peut être intégrée au courant de la peinture Cretoise 
après le milieu du XVIIème siècle, qui s'exprime par 

l'enrichissement de l'iconographie traditionnelle avec la 
représentation des événements de la vie quotidienne, 
dont la coutume maritime pourrait constituer un exem­
ple pittoresque. Enfin, le milieu social du peintre ne peut 
être que la société grecque des régions sous domination 
vénitienne. 

178 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

