
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 17 (1994)

   Δελτίον XAE 17 (1993-1994), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη της Ντούλας Μουρίκη (1934-1991)

  

 

  

  Δύο εικόνες της Θεοτόκου Πορταΐτισσας (των
Ιβήρων) στην Βουλγαρία 

  Elka BAKALOVA   

  doi: 10.12681/dchae.1117 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
BAKALOVA, E. (1994). Δύο εικόνες της Θεοτόκου Πορταΐτισσας (των Ιβήρων) στην Βουλγαρία. Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 17, 347–358. https://doi.org/10.12681/dchae.1117

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 26/01/2026 05:07:52



Zwei Ikonen der Muttergottes Portaitissa (von Iviron)
in Bulgarien

Elka  BAKALOVA

Δελτίον XAE 17 (1993-1994), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη της
Ντούλας Μουρίκη (1934-1991)• Σελ. 347-358
ΑΘΗΝΑ  1994



Elka Bakalova 

ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA (VON IVIRON) 
IN BULGARIEN 

VJ nter den interessanten und weit verbreiteten Legen­
den vom Berg Athos kommt denjenigen, die über die 
Erscheinung und die Wundertaten besonders verehrter 
Ikonen der Muttergottes berichten ein besonderer Platz 
zu. Eine von ihnen ist mit der Ikone der Muttergottes 
Portaitissa — dem Hauptheiligtum des Iviron-Klosters 
verbunden. Die legendäre Geschichte dieser wundertä­
tigen Ikone erlangte eine so große Popularität, daß sie 
zur Herstellung von Kopien (Repliken) führte, die in 
einer Reihe von Gebieten der christlich-orthodoxen 
Welt vor allem aber in Rußland und der Ukraine ver­
breitet wurden1. Keine der bekannten Repliken der Iko­
ne der Muttergottes Portaitissa (oder der Muttergottes 
von Iviron, wie sie in Rußland und der Ukraine bekannt 
ist) noch das Original selbst, enthält Szenen über die 
Geschichte der Ikone und die durch sie vollbrachten 
Wunder. Daher sind die in Bulgarien erhaltenen zwei 
Ikonen der Muttergottes Portaitissa, die entfaltete male­
rische Zyklen mit interessanten Illustrationen der er­
wähnten Athos-Legende enthalten besonders interes­
sant. Obwohl in einigen allgemeinen Arbeiten über die 
Ikonen in Bulgarien erwähnt, waren sie kein Gegen­
stand einer besonderen Forschung und Veröffentli­
chung. 

Eine dieser Ikonen befindet sich auch heute im Marien­
geburt-Kloster in Rozhen (6 km östlich der Stadt Mel-
nik), wohin sie direkt aus dem Iviron-Kloster gebracht 
wurde (Abb. I)2. Wie die Aufschrift auf der Ikone selbst 
berichtet Δια χειρός 'Ιακώβου μονάχου Ίβηρίτου, 
wurde sie vom Iviron-Mönch Jakob gemalt. Im Jahre 
1790 wurde im Auftrag der Gerber von Melnik und mit 
dem Segen des Iviron-Ab tes Redestinos für diese Ikone 
ein spezieller holzgeschnitzter Proskynetarion ausge­
arbeitet. Die Aufschrift lautet: Έτελειώθει το παρόν 
προσκυνητάριον δια συνδρομής και εξόδων του πανο-
σιωτάτου προηγουμένου Ίβηρίτου 'Ιγνατίου 'Ραι-
δεστινου όμου μετά του ευλογημένου ρουφετίου ταμπά-
κιδων των έν τη πόλει Μελενίκου. Μηνός ' Ιανουαρίου 
5. 17903. 
Die historischen Angaben bestätigen vielmals die engen 
Beziehungen zwischen dem Rozhen-Kloster und dem 
Berg Athos und insbesondere mit dem Iviron-Kloster4. 
Das Iviron-Kloster besaß schon seit dem 14. Jh. ein 
kleines Stift in der Umgebung von Melnik mit einer 
Klosterkirche, die dem Hl. Georg geweiht war. Die früh­

este zuverlässige Angabe über die Existenz des Rozhen-
Klosters selbst und über die in ihm abgewickelte schrift­
liche Tätigkeit ist in der Marginalie zu einem Oktoechos-
Manuskript, das heute in der Bibliothek des Lawra-
Klosters St. Athanasius auf dem Berg Athos (Nr. I, 14) 
aufbewahrt wird, enthalten. Darin wird berichtet, daß 
das Manuskript 1551 vom damaligen Abt des Klosters 
der "allheiligen Muttergottes Rosinotissa" (d.h. von 
Rozhen) dem Mönchspriester Kozma abgeschrieben 
wurde. Es sind auch weitere schriftliche Angaben von 
der Mitte des 16. Jh. bis zum Ende des 19. Jh. erhalten, 
die eine Rekonstruktion wichtiger Momente aus der 
Geschichte des Rozhen-Klosters ermöglichen. So z.B. be­
richtet das neulich von S. Kissas veröffentlichte Sigillium 
des Patriarchen von Konstantinopel, datiert auf 1728, 
das heute im Iviron-Archiv aufbewahrt wird, daß das 

1. Zu den russischen und ukrainischen Repliken der Muttergottes 
von Iviron s. E. T ihomirov , Zhisn Presvjatyja Bogorodizy i skazani-
ja ο vseh öudotvornyh ikonah ee ν pravoslavnoj Zerkvi, Moskva 1884; 
Α. M e r s l u k i n e , Istorija Iverskoj ikony presvjatoj Bogorodizy, Paris 
1967; D. Stepovik, Iverskaja ikona Bogomateri i ee interoretazija ν 
ukrainskoj ikonopisi, in: IVe Symposium International sur l'art gé­
orgien, Tbilissi 1983. 
2. Über diese Ikone berichtete zum ersten Mal Sein Hochwürden der 
Metropolit von Nevrokop Pimel (s. Rozhenski manastir, Carkoven 
vestnik, Ν 17, 30 April 1960), den sie in seinem Buch (Sveta Bogorodi-
za - zivot i proslava, Sofia 1981, S. 291) eingehend beschrieb. A. 
Vassil iev (Prouövanija na izobrazitelnite izkustva iz njakoi seliSta po 
dolinata na Struma, in: Izvestija na Instituta za izobrazitelni izkustva 
VII (1964) veröffentlichte die Aufschrift mit dem Namen des Zogra-
phen Jakov Iviritis. S. auch einen Hinweis bei V. P a n d u r s k i (Car-
kovni starini v. Melnik, Rozhenskijat manastir i Sandanski, in: Du-
hovna Kultura XLIV (1964), Bd. 4). Eine gute Reproduktion und ge­
nauere Angaben über die Ikone s. bei L. K o i n o v a - A r n a u d o v a 
(Ikoni ot MelniSkija kraj, Sofia 1980, S. 15-16, Abb. 45-47). S. auch E. 
B a k a l o v a , Rozhenskijat manastir, Sofia 1990, S. 19-20, Abb. 81-83. 

3. Mein Dank gilt dem Kollegen Sotiris Kissas (f 1994), der bei seinem 
Besuch im Rozhen-Kloster, im Oktober 1988, sowohl die Stifterauf­
schriften, als auch die Aufschriften der einzelnen Szenen für mich 
gelesen und redigiert hat. 
4. Wichtigere Forschungen über das Rozhen-Kloster s. P. P e r d r i -
zet, Melnik et Rosno, BCH XXXI (1907); E. G. T a p e i n o s , Ή περί 
τό Μελένικον τής Μακεδονίας Ιστορική μονή Ροζινοΰ, Μακεδονι-
κόν Ήμερολόγιον V (1912), S. 94-97; Α. P r e p i s , Rozhenskijat ma­
nastir prez perioda XVI, naialoto na XX vek, in: Paleobulgarika 2 
(1987), S. 85-104; Bakalova, a.O. 

347 



ELKA BAKALOVA 

Rozhen-Kloster, das der Geburt der Muttergottes ge­
weiht war, immer ein Stauropegialkloster war und die 
Unabhängigkeit und die Rechte dieses Status genossen 
hat5. Aber vor vielen Jahren (d.h. vor 1728) wurde das 
Kloster niedergebrannt samt seinem Archiv, in dem das 

Abb. 1. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Muttersge­
burt-Kloster in Rozhen. 18. Jh. 

Abb. 2. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo­
ster. Detail. 

früheste, die Stauropegie des Rozhen-Klosters bestäti­
gende Sigillium des Patriarchen aufbewahrt wurde. Die 
Christen aus der Region von Melnik unternahmen 
große Anstrengungen, opferten viel Geld, um das Klo­
ster wiederaufzubauen, und wandten sich an den öku­
menischen Patriarchen mit der Bitte dessen Unabhän­
gigkeit und Rechte zu bestätigen. Ungefähr 30 Jahre 
später führte ein neues Sigillium des Patriarchen wesent­
liche Änderungen in den Status des Rozhen-Klosters ein. 
Im August 1761 bestätigte der Patriarch Ioanikios I. die 
Abhängigkeit des Rozhen-Klosters vom Kloster Iviron 
auf dem Berg Athos. Mit der Unterstellung des berühm­

ten Stauropegialklosters wurde der Einfluß des Klosters 
Iviron in der Melnik-Region wesentlich verstärkt. Die 
Tatsache, daß das offizielle Schreiben des Patriarchen 
ausser von ihm auch vom Metropoliten von Melnik 
Makarios III. (1755-1763) unterschrieben wurde, zeugt 

davon, daß der hohe Geistliche gezwungen war, diese 
Verordnung zu berücksichtigen6. Es ist nicht bekannt, 
wie lange diese Abhängigkeit des Klosters von Rozhen 
von Iviron gedauert hat; es ist jedoch klar, daß die 
Herstellung der Ikone der Muttergottes Portaitissa samt 
ihrem Proskynetarion in Iviron und ihre Überführung ins 
Kloster von Rozhen eben in der Zeit der engen Kontakte 
zwischen beiden Klöstern in der zweiten Hälfte des 18. 
Jh. erfolgt ist. 
Die wundertätige Ikone vom Rozhen-Kloster bildet den 
Urtyp möglichst genau nach. Davon zeugen sowohl ihre 
Größe (137 * 94 cm) und ihre Bezeichnung Μ Ρ 0 Ϋ Η 

348 



ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN 

Abb. 3. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detail. 

nOPTAHTHCCA ΤΩΝ ΙΒΗΡΩΝ als auch ihre ikono-
graphischen Besonderheiten7. Davon zeugt auch die 
Aufschrift unter dem Bild der Muttergottes selbst: 
Ίστορήθη ί παρούσα άγήα είκών εις άντίτυπον της 
Πορταϊτίσσης δία συνδρομής του πανοσιοτάτου αγίου 
προηγουμένου κυρίου κυρίου 'Ιγνατίου Ίβηρίτου δι' 
εξόδων δέ κ(αί) ευλάβειας των ευσεβέστατων κυρίον 
Μανικάτη Ταμπάκη. κ(αί) Κώνστα Καλτζούνη εις 
ψυχικής των σοτηρίας. 

Abb. 4. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-

ster. Detail. 

5. S. Kissas, Contribution to the History of Rozen Monastery near 
Melnik, Cyrillomethodianum XI (1987), S. 195-213. 
6. a.O., S. 199-201. 
7. Die Abmessungen des Originals der Ikone der Muttergottes Portai­
tissa s. bei G. Smirnakis, Τό "Αγιον "Ορος, Καρυές, "Αγιον "Ο­
ρος 1988, S. 467. Zum ikonographischen Typ der Muttergottes Portai­
tissa s. I. Komninos, Προσκυνητάριον του 'Αγίου "Ορους τοΰ 
"Αθωνος, S. Petersburg 1701, S. 52-55; Ν. Kondakov, Ikonografija 
Bogomateri, Petrograd 1915, Bd. 2, S. 216. Die wundertätige Ikone 
selbst ist bei S. Kadas, Der Berg Athos. Illustrierter Führer der 
Klöster: Geschichte und Schätze. Athen 1989, S. 169. 

349 



ELKA BAKALOVA 

Abb. 5. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detail. 

Die Komposition (auch im Original selbst), ist die 
gleiche wie bei der Muttergottes Hodegetria mit dem 
Jesuskind auf dem linken Arm. Nach N. Kondakov 
besteht der wichtigste Unterschied des ikonographischen 
Typus der Muttergottes Portaitissa (von Iviron) in der 
Stellung des Kopfes der Muttergottes, der zum Jesus­
kind gewandt und geneigt ist, während sein Kopf völlig 
frontal abgebildet ist8. Es sollten noch die Spuren einer 
Wunde (manchmal ein Riß, eine schmale Blutspur oder 
ein paar Bluttropfen) unten auf der rechten Wange oder 
am Hals der Muttergottes erwähnt werden. (Es sei dar­
an erinnert, daß dies die Spuren des Schlages sind, der 
der Ikone durch den arabischen Piraten Barbaros ver­
setzt wurde, wobei die Wunde auf dem Bild der Mutter­
gottes zu bluten begonnen hatte). 
Der wesentlichste Unterschied zwischen der Ikone von 

Rozhen und dem Original besteht in 10 zu beiden Seiten 
des Bildes der Muttergottes angebrachten Szenen, die 
die wichtigsten Ereignisse aus der Geschichte der Ikone 
(und einige ihrer Wundertaten) schildern. Die Szenen 
sind in der Reihenfolge von oben nach unten und von 
links nach rechts wie folgt dargestellt: 
1. Die Soldaten des Bildstreiterkaisers Theophilos (829-
842) befehlen der frommen Witwe, die Ikone ins Meer zu 
werfen. Die begleitende Aufschrift lautet: Προστάζεται 
ή χήρα παρά των στρατιοτόν να εύγάλη τίν άγίαν 
είκόνα. 
2. Die Witwe wirft die Ikone ins Meer, doch diese geht 
nicht unter: Φοβηθίσα ή χήρα τους στρατιότας ξρριψεν 
τη άγίαν εικόνα εις τήν θάλασσαν (Abb. 2). 
3. Die Ikone erscheint in einem feurigen Schein vor den 
Mauern des Iviron-Klosters: ' Εφάνη ή αγία ίκων φλό­
γα πυρός απέναντι της μονίς τών Ίβηρων (Abb. 3). 
4. Die Mönche versuchen die Ikone aus dem Meer zu 
bergen, doch sie entfernt sich: 'Απερχομένων τών πα­
τέρων εις το λαβίν τήν άγίαν ίκό[να] αυτί έμακρύνθη 
άπ' αυτών. 
5. Die Muttergottes erscheint im Traum des Mönchs 
Gavriil und befehlt ihm die Ikone aus dem Meer zu 
holen: ' Η Θεοτόκος προστάζυ τον Γαβριίλ να εΰγάλι 
τήν εικόνα τις άπό τήν θάλασσαν (Abb. 4). 
6. Gavriil holt die Ikone aus dem Meer, die Mönche 
erwarten ihn am Ufer: Ό Γαβριήλ εύγάζωντας τήν 
άγίαν εικόνα άπό της θαλάσης έδέξαντον αυτόν. 
7. Die Mönche bringen die Ikone ins Kloster und zeleb­
rieren einen Gottesdienst: Φέροντες τήν άγίαν εικόνα 
είς τό καθολικόν έψαλαν άγρυπνίαν. 
Die letzten drei Szenen stellen drei der berühmtesten 
Wundertaten der Ikone dar: 
8. Die Muttergottes versenkt die Schiffe der Korsaren 
(Araber oder Perser), die das Kloster überfallen haben: 
Θαΰμα τίς Θεοτόκου όπου έσύντριψε τα κάτεργα τών 
κουρσάρων. 
9. In Zeit der Hungernot, wenn das Mehl nicht aus­
reicht, erscheint die Muttergottes wieder vor dem 
Mönch Gavriil und teilt ihm mit, daß die Scheunen voll 
sind: Έλίποντα τα άλευρα ή Θεοτόκος παραδόξως τα 
έπλήθυνε (Abb. 6). 
10. Ein Mönch betet vor der Ikone der Muttergottes. 
Die Aufschrift berichtet: Θαύμα νεότερον παρά της 
Θεοτόκου. ' Ο παρών μοναχός κατατρέκον τήν μονήν 
κ(αί) κουλαθείς ίαθείς δια μετανή(ας) (Abb. 7). "Ein 
neuer Wunder der Muttergottes: er war ein Feind des 
Klosters, doch wurde sein Arm lahm und er wurde durch 
Buße wieder gesund". Wahrscheinlich ist das eine 
Variante der bereits erwähnten Legende vom arabischen 
Piraten Barbaros, der die Ikone der Muttergottes mit 
einem Messer zerschnitten hatte und danach seine Tat 

350 



ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN 

Abb. 6. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detail. 

bereute, sich zum Christentum bekehrte und Gott fleißig 
diente. 

In stilistischer Hinsicht bietet die wundertätige Ikone 
von Rozhen ein Meisterwerk der Balkankunst des 18. 
Jhs. nämlich derjeniger Richtung dieser Kunst, die unter 
dem starken Einfluß des Barocks stand. Die zentrale 
Gestalt der Muttergottes mit dem Jesuskind vor golde­
nem Hintergrund ist statisch und zurückhaltend model­
liert zwecks möglichst genauer Nachahmung der Stili­
stik des Originals (das nach N. Kondakov aus dem 12. 
Jh. stammte)9. Diese Gestalt sowie der goldene Hinter­
grund stehen in starkem Kontrast zur Dynamik und zur 
ausgesprochen malerischen Interpretierung der einzel­
nen Szenen in den Randfeldern. Eine wichtige abgren­
zende Verzierungsfunktion kommt dem Ornament in 

Abb. 7. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detail. 

den prächtigen Barockrahmen zu, die die Szenen von­
einander abgrenzen und sie auf in sich geschlossenen 
selbständigen Abbildungen hervorheben. Die genau 
nachgebildeten Rosen, Schwertlilien, Dahlien, Sonnen­
blumen gehen schwebend in gekrümmte, in der für den 
Barock typischen Art stilisierte Akanthusblätter über. 
Sie bilden dekorative Formen, die sich in der Mitte ver-
jüngern und an den Enden erweitern, infolgedessen die 
Felder zwischen ihnen ovale Konturen erlangen. Die 
Szenen selbst sind durch architektonische und land­
schaftliche Formen sowie mit einer großen Zahl von 

8. Kondakov, a.O., S. 216. 
9. a.O., S. 216. 

351 



ELKA BAKALOVA 

Abb. 8. Szenen aus der Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa. Wandmalereien im Narthex der Portaitissa-Kapelle 
im Iviron-Kloster. 18. Jh. 

handelnden Personen erfüllt. Die Handlungen enfalten 
sich in mehreren räumlichen Perspektiven. Die Figuren 
sind oft in komplizierten räumlichen Posen, lebendig 
gestikulierend dargestellt. Die Färbung baut auf der 
Gegenüberstellung von warmen und kühlen Farbtönen 
(mit vorherrschendem Rot und Blaugrün), was den ma­
lerischen Reichtum der Ikone verstärkt. 
Wie bereits erwähnt, fehlen in dem Vorbild der Ikone 
der Muttergottes Portaitissa von Iviron (wie in einer 
großen Anzahl ihrer Repliken) die Illustrationen ihrer 
Geschichte und ihrer Wundertaten. Es ergibt sich die 
Frage: wann und wie ist der Bilderzyklus entstanden, 
dem wir in der Ikone vom Rozhen-Kloster begegnen? 
Welche sind die Denkmäler, mit denen diese bildende 
Tradition verbunden war? Soweit bekannt, waren diese 
Fragen bis jetzt kein Gegenstand einer besonderen For­
schung. 
Die Versuche, die Wege der Gestaltung des die legendä­
re Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa 
und ihrer Wunder bildenden Zyklus zu finden, zeigen, 
daß dieses Problem mit dem Problem der Entstehung 
der Legende selbst verbunden ist. Es sei sofort bemerkt, 
daß fast alle Forscher der Legende (und sie sind nicht 
gerade zahlreich!) die Ansicht vertreten, daß sie wesent­
lich später entstanden ist als die Ikone selbst10. Diese 
Annahme wird bekräftigt durch das Bestehen chronolo­

gischer Unstimmigkeiten sowie einer Reihe von für an­
dere Legenden vom Berg Athos kennzeichnenden topoi. 
So z.B. ist der Anfang der Geschichte mit der Ikone auf 
die Zeit der Kaisers Theophilos (829-842) zurückzu­
führen, d.h. vor der Gründung des Iviron-Klosters, der 
Räuberangriff — wobei die Räuber bald Araber, bald 
Perser, bald Katalanen genannt werden — bezieht sich 
nach einigen Versionen auf das Jahr 1044 und nach 
anderen auf die Jahre 1306-1308. Auch in anderen 
Legenden wird der Kaiser Theophilos als ein Bildstrei­
terkaiser par excellence geschildert11. Auch andere 
wundertätige Ikonen auf dem Berg Athos gelangten im 
Meer, wie z.B. die Ikone der Muttergottes Glykophilou-
sa im Philotheou-Kloster12, die Ikonen des Hl. Georg im 
Zographou-Kloster, die eine aus Palästinien, die andere 
aus Arabien13, die Ikone im Watopediou-Kloster u.a.14. 
Bevor sie das Kloster erreichte, wurde die Ikone nach 
manchen Versionen 70 Jahre lang vom Meer getrieben 
— und genau diese Zahl wird auch in der Geschichte 
der Ikone der Muttergottes Yerondissa im Pantokrator-
Kloster erwähnt etc.15. Leider liegt keine Forschung der 
schriftlichen Quellen der Legende und der Manuskripte 
darüber vor. Die einzige Möglichkeit besteht darin, die 
Angaben der Reisenden und die Beschreibungen der 
alten Denkmaler im Iviron-Kloster zu verfolgen. Daraus 
wird klar, daß im 18. Jh. die Legende schon gut bekannt 

352 



ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN 

Abb. 9. Szenen aus der Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa. Wandmalereien im Narthex der Portaitissa-Kapelle 
im Iviron-Kloster. 18. Jh. 

Abb. 10. Szenen aus der Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa. Wandmalereien im Narthex der Portaitissa-
Kapelle im Iviron-Kloster. 

war. W. Barskij, der das Kloster 1747 besuchte, schil­
derte schon die Legende mit allen Details16. Besonders 
wertvoll für uns sind jedoch die Angaben des georgi­
schen Reisenden aus dem 18. Jh. Timote GabaisVili 
(Abb. 15). Er bietet eine Aufzeichnung nicht nur der 
ganzen Legende, so wie sie damals erzählt wurde, mit 

10. Zur Frage der späten Entstehung der Legende hat sich R. D a w ­
k ins (The Monks of Athos, London 1936, S. 257-270) geäußert. Einen 
ähnlichen Standpunkt begründet auch die georgische Forscherin E. 
M e t r e v e l i (Timote GabaiSvili. Puteäestvije, Tbilissi 1956, S. 19-21). 
Ihr gilt mein besonderer Dank für die mir zur Verfügung gestellten 
Angaben aus ihrem Buch, für deren Übertragung und für die Fotoauf­
nahme der hier veröffentlichten Zeichnung von T. GabaiSvili (Abb. 
15). 
11. D a w k i n s , a.O.,S. 257. 
12. K o m n i n o s . a . O . passim. Auch P. H u b e r , Athos. Wundertätige 
Ikonen, Stuttgart, Taf. 9. 
13. V. B a r s k i j , Vtoroje poseStenije Svjatoj Gory Afonskoj, S. Peters­
burg 1887, S. 257-259. 
14. Das gleiche gilt auch für die wundertätige Ikone des Hl. Nikolaos 
vom Stavronikita-Kloster. K o m n i n o s , a.O., S. 92. Auch Chr. 
P a t r i n e l i s - A . K a r a k a t s a n i s - M . T h e o c h a r i s , Stavronikita 
Monastery. History - Icons - Embroideries, Athen 1974, S. 61, Abb. 6, 
11. Cf. A. K a r a k a t s a n i s , Marine Subjects in Post-Byzantine Art, 
in: The Greek Merchant Marine, Athen 1972, S. 230-231. 
15. D a w k i n s , a.O., S. 259. 
16. B a r s k i j , a.O., S. 181-182. 

353 



ELKA BAKALOVA 

den einzelnen Wundern, die wahrscheinlich aus späterer 
Zeit stammten, sondern berichtet auch über ein Wunder, 
das 1755 (d.h. zwei Jahre vor seinem Besuch auf dem 
Berg Athos) beobachtet wurde17. Dabei geht es um die 
wunderbare Rettung des Klosters von einem Brand. 
Diese Angabe zeigt, daß in der zweiten Hälfte des 18. 
Jhs. die Hauptvariante der Legende bereits existierte, 
aber das Schaffen der Mönche die mündliche Tradition 
durch neue Elemente weiter ergänzte. Soweit nach den 
von uns gesammelten Angaben zu urteilen ist, befinden 
sich die frühesten Illustrationen dieser Legende in 
Denkmälern, die vor dem Ende des 17. und dem Anfang 
des 18. Jhs. nicht zu datieren sind. In den bekannten 
früheren Kopien der Muttergottes Portaitissa von Iviron 
fehlen diese Illustrationen immer noch. Damit ist in 
erster Linie die Ikone gemeint, die im Auftrag des 
russischen Zaren Alexej Michailovitsch (1645-1676) 
hergestellt und 1648 nach Moskau überführt wurde, die 
heute im Katholikon des Nowodewitschi-Klosters in 
Moskau aufbewahrt wird18 (Abb. 11). Das gleiche gilt 
auch für die andere Replik aus dem Jahre 1656, die vom 
Patriarchen Nikon für das Baldai-Kloster bestellt 
wurde19. 

Sechs Ereignisse aus der Geschichte der wundertätigen 
Ikone der Muttergottes Portaitissa sind in der Mutter­
gottes Portaitissa-Kirche im Iviron-Kloster abgebildet. 
Diese Kirche, nach der wundertätigen Ikone benannt, 
bleibt in den historischen Quellen vor der zweiten Hälfte 
des 12. Jhs. unerwähnt20. Nach dem Synodikon des 
Klosters wurde diese Kirche 1680 völlig umgebaut. Die 
eine Aufschrift (auf einer Fassadenplatte) präzisiert, daß 
die Bemahlung der Kirche durch den Herrscher der 
Ugrowalachei Scherban Kantakusin im AD 1683, am 
30. September, in der Zeit des Abtes Eutymius, des 
Patriarchen von Konstantinopel Dionysios IV. und des 
georgischen Katholikos Nikolai gestiftet wurde21. Diese 
Aufschrift bezieht sich auf die Bemahlung des Naos und 
kann als terminus post quem für die Datierung der 
Wandmalereien im Narthex, wo die behandelten Szenen 
sich befinden betrachtet werden22 (Abb. 8, 9 und 10). 
Sowohl die Ereignisse selbst als auch das ikonogra-
phische Schema der sie veranschaulichenden Szenen 
stimmen (mit geringfügigen Abweichungen) mit den 
ersten sechs Szenen in der behandelten Ikone aus dem 
Rozhen-Kloster überein. Es ist die Möglichkeit nicht 
auszuschließen, daß diese Wandmalereien auch die 
ersten Abbildungen der Ereignisse aus der Legende über 
die wundertätige Ikone darstellen. Jedenfalls wäre es 
durchaus gesetzmäßig und logisch, daß eben im Iviron-
Kloster, wo auch der Kult zur Ikone der Muttergottes 
Portaitissa entstanden und herausgebildet wurde, wo 
wahrscheinlich auch die Legende darüber entstanden ist, 

schon herausgebildete Ikonographie dieses Zyklus 
wiederholt sich in allen späteren Repliken der wundertä­
tigen Ikone, in die auf Wunsch der Auftraggeber 
Abbildungen ihrer Geschichte und ihrer Wunder aufge­
nommen werden. Dies ist auch mit der für das Rozhen-
Kloster bestellten Ikone der Fall. Es wäre interessant 
hervorzuheben, daß ihr Autor, der Mönch Jakob Iviri-
tis, auch durch andere Werke aus den 80er und 90er 
Jahren des 18. Jhs. als Ikonenmaler bekannt war. So 
berichtet G. Smirnakis z.B., daß in der Drei-Hierarchen-
(oder Saravaren-) Zelle, die dem Iviron-Kloster gehört, 
eine 1793 durch die Hand Jakob Iviritis bemalte Altar­
türe existiert und daß das Kruzifix der Ikonostase von 
ihm 1785 gemalt wurde23. 
Unter den seltenen Illustrationen der Legende der Mut­
tergottes Portaitissa seien die acht Silbermedallions ge­
nannt, die den Überzug der Ikone der Muttergottes von 
Iviron zieren; diese Ikone wird in die 80er Jahre des 17. 
Jhs. datiert und wird im Nowodewitschi-Kloster in 
Moskau aufbewahrt. Nach der Überlieferung gehörte 
daß in diesem Kloster auch die Ikonographie der sie 
veranschaulichenden Szenen herausgebildet wurde. Die 

17. G a b a i ä v i l i . a . O . , S. 20-21. 
18. Für die Aufnahmen der Ikone der Muttergottes vom Nowodewi­
tschi-Kloster möchte ich den Kollegen Lilia Ewseeva und Lew 
Lifschits aus Moskau meinen besonderen Dank aussprechen. Diese 
Ikone wurde in die Ausstellung postbyzantinischer Ikonenmalerei 
während des 18. Internationalen Byzantinistenkongress in Moskau 
aufgenommen. Vollständige Angaben darüber s. Podlinnye akty 
otnosjashtiesja k Ivirskoj ikone Bozijej Materi, prinesennye ν Rossiju ν 
1648 godu, Moskva 1879; Ν. A n t o u S e v , Istoriòeskoje opisanije 
Moskovskogo Novodevicjego Monastyrja, Moskva 1885, S. 48-49; Ν. 
Lie h a δε ν, Istoriòeskoje znacenije italo-greöeskoj ikonopisi. Izobra-
zenije Bogomateri ν proizvedenijah italogreèeskih ikonopiszev i ih 
vlijanije na komposizii nekotoryh proslavlennyh russkih ikon, S. 
Petersburg 1911, S. 13-16; Katalog vystavki "Postvizantijskaja zivopisj 
Ikony XV-XVIII vekov", Moskva 1991 (im Druck), Nr. 81. 
19. M e r z l u k i n e , a.O., S. 25-26. Hier sind noch weitere in Russland 
bekannte Repliken der Ikone der Muttergottes Portaitissa aufgezählt. 
20. Actes d'Iviron, I. Edition diplomathique par J. Lefort, N. Oiko-
nomidès, D. Papachryssanthou, I, Paris 1985, S. 63. 
21. S m i r n a k i s , a.O., S. 470-471; Cf. 'Υπόμνημα περί τοϋ 'Αγίου 
"Ορους τοΰ "Αθω καί περί των κτητόρων τής ... μονής των 'Ιβήρων, 
καί περί της... Πορταϊτίσσης, in: Προσκυνητάριον τοΰ μοναστη­
ρίου των 'Ιβήρων, ed. Serapheim de Sinope, Athen 1857. 
22. Der Narthex wurde 1774 ausgemalt. S. Κ ad as, a.O. (Anm. 7), S. 
54. Die bis jetzt nicht veröffentlichten Wandmalereien in diesem 
Narthex hat für mich der Kollege Georgi Gerov bei seinem Besuch im 
Iviron-Kloster 1985 aufgenommen; dafür spreche ich ihm meinen 
herzlichen Dank aus. 
23. S m i r n a k i s , a.O., S. 474. 
24. M e r z l u k i n e , a.O., S. 18. Ausführliche Angaben über diese Iko­
ne habe ich bei meinem Besuch in Moskau von den Kolleginnen L. 
Ewseeva und M. Svedova, die eine Veröffentlichung darüber vorberei­
tet, erhalten. Beiden möchte ich meinen besonderen Dank ausspre­
chen. 

354 



ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN 

... 

Abb. 11. Die Muttergottes Portaitissa (Iverskaja). Ikone im Nowodewitschi-Kloster in Moskau. 1648. 

355 



ELKA BAKALOVA 

diese Ikone der russischen Prinzessin Sophia, die in die­
ses Kloster durch ihren Bruder, Peter den Großen ver­
bannt wurde24. In den Medallions sind auf goldenem 
Hintergrund in Emailtechnik acht Szenen abgebildet, die 
die Geschichte der Ikone und eines ihrer Wunder bei 
dem Überfall der Perser veranschaulicht25. Übrigens 
wurde bei der Aufdeckung der Ikone und ihrer Freile­
gung vom Emailüberzug im Jahre 1974 festgestellt, daß 
auch die malerische Abbildung der Ikone um die Mit­
telgestalt anordnete und die Geschichte der wundertäti­
gen Ikone der Muttergottes Portaitissa veranschauli­
chende Szenen enthielt. Die Szenen sind 10 oder 12, die 
Ikonengröße ist 77x60,5x4 cm, Inv. Nr. 5647/125626. 
Wahrscheinlich ist dies auch der früheste bis jetzt be­
kannte Zyklus. 
Alle weiteren mir bekannten ähnlichen Zyklen sind in 
Ikonen aus späterer Zeit zu finden. Als einen späten 
Sprößling dieser Tradition wäre die Ikone der Mutter­
gottes Portaitissa aus dem 19. Jh. zu nennen, die aus 
Trjavna stammt und die heute im Museum von Veliko 
Tarnovo zu sehen ist (Abb. 12). Die Ikone hat eine 
Größe von 63,5x51 χ 3 cm, Inv. Nr. 163. Die Aufschrift 
im unteren Teil berichtet von dem Namen des Stifters 
Janko 2 7. Und während die Ikone vom Rozhen-Kloster 
ein Meisterwerk des balkanischen Barocks aus dem 18. 

Abb. 12. Die Muttergottes Por­
taitissa. Ikone aus Trjavna. 
19. Jh. 

• Abb. 13. Die Muttergottes Portai-
I tissa. Ikone aus Trjavna. De­

tail-Panorama des Iviron-
Klosters. 

356 



Jh. darstellt, ist die Ikone von Trjavna ein lebensfrohes 
Primitivwerk, das für die bulgarische religiöse Kunst aus 
der zweiten Hälfte des 19. Jhs. typisch ist. Die Auswahl 
und die Ikonographie der Szenen aus dem malerischen 
Zyklus stimmen mit diesen der Ikone von Rozhen im 
Großen und Ganzen überein. Es besteht aber ein we­
sentlicher Unterschied: der untere Teil des Bildfeldes 
unmittelbar unter dem Bild der Muttergottes Portaitissa 
zeigt ein Panorama des Iviron-Klosters (Abb. 13). Durch 
diese Besonderheit weist die Ikone von Trjavna auf 
andere mögliche Vorbilder hin, die der Maler vielleicht 
vor Augen gehabt hatte. Dies sind die Stiche mit dem 
Bild der Muttergottes Portaitissa, ihrer Geschichte und 
ihren Wundern, die immer auch ein Panorama des 
Klosters im unteren Teil des Bildfeldes enthalten, unter 
der Gestalt der Muttergottes. Die Praxis der Verbreitung 
von Stichen (und insbesondere Lithographien) mit der 
Ansicht eines Klosters oder eines berühmten Heiligtums 
dieses Klosters ist von fast allen großen Klöstern des 19. 
Jhs. sowohl auf dem Berg Athos als auch in der ganzen 
christlich-orthodoxen Welt bekannt. An das Iviron-
Kloster erinnerten sowohl die üblichen. Panoramalitho-

25. Nach M. Swedova wurden diese Szenen sowie der ganze Überzug 
der Ikone von russischen Meistern von der Rüstkammer in Kreml 
ausgearbeitet. Sogar die Ansicht des Iviron-Klosters und die Land­
schaften im Hintergrund erinnern an den Aufbau eines russischen 
Klosters aus dem 17. Jh. 
26. Der Malereizyklus sowie das Bild der Muttergottes wurden wahr­
scheinlich von einem griechischen Meister ausgearbeitet. In einer der 
Szenen sieht das Katholikon von Iviron den bekannten Vorbildern aus 
den Lithographien sehr ähnlich aus. Cf. P. My lo na s, Athos and its 
Monastic Institutions through Old Engravings and other Works of 
Art, Athen 1963, Abb. 29. 
27. Eine Reproduktion der Ikone s.S. Β ο s s i 1 k ο ν, Arbanassi. Icono­
stases and Religious Easel Art (15th-18th and 19th Centuries), Sofia 
1989, S. 346, Abb. 358. Kurze Angaben darüber s. auch in: Trevnen-
ska zivopisna Skola, ed. Α. Β οδ ko ν, Sofia 1986, Nr 115. In Bulgarien 
gibt es auch andere Repliken der wundertätigen Ikone der Muttergot­
tes Portaitissa, jedoch ohne Szenen aus ihrer Geschichte und ihren 
Wundertaten; z.B. stammt die bekannteste Ikone aus Preslav (1815), 
heute im Geschichte- und Kunst-Museum von Varna. 

Abb. 14. Die Muttergottes Portaitissa. Lithographie im Ma­

rienkloster in Arbanassi. 19. Jh. 

Abb. 15. Panorama des Iviron-Klosters. (Zeichnung des geor­

gischen Reisenden Timote GabaiSvili). 18. Jh. 

ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN 

. / f f <· * Λ φ * » ή*»>φΤ«»·90ί»ρΛ 

357 



ELKA BAKALOVA 

graphien mit der allgemeinen Ansicht des Klosters28, als 
auch diejenigen die sein berühmtes Heiligtum — die 
Ikone der Muttergottes Portaitissa mit Szenen aus ihrer 
Geschichte und über ihre Wunder schilderten. Eine de­
rartige Lithographie wurde auch nach dem Marienklo­
ster in Arbanassi gebracht und wird heute in dessen 
Katholikon aufbewahrt (Abb. 14). 
Auch ein oberflächiger Vergleich der Ikone von Trjavna 
mit dieser Lithographie zeigt die Gemeinsamkeiten der 
Komposition und der Ikonographie der einzelnen Sze­
nen. Nur die Aufschriften sind kürzer und in bulgari­
scher Sprache ausgeführt. Besonders stark fallen die 
Gemeinsamkeiten bei den Architekturdetails des Iviron-
Panoramas auf — der allgemeine Aufbau der Kloster­
mauern, der Hafen, der Turm neben dem Haupttor, das 
fünfkuppelige Katholikon etc. — wobei auch die Diffe­
renzen die Abbildungstechniken (Graphik im ersten Fall 
und Malerei im zweiten) zu berücksichtigen sind. 
Offensichtlich hat der Maler von Trjavna diese oder eine 
ähnliche Lithographie benutzt, um im Auftrag des Stif­
ters Janko eine Ikone für eine andere Kirche in Arba­

nassi zu schaffen (es sei daran erinnert, daß die Ikone 
aus der Christi-Geburt-Kirche in Arbanassi stammt). 
Die Benutzung von Stichen vom Berg Athos als Vorbil­
der der Ikonen von den Ikonenmalern von Trjavna ist 
eine interessante Erscheinung in der bulgarischen Kunst 
des 19. Jhs., die bei weitem nicht auf dieses Beispiel 
beschränkt bleibt29. 
Die behandelten Ikonen stellen nicht nur zwei interes­
sante Werke der Ikonenmalerei aus dem 18.-19. Jh. Sie 
ermöglichen auch eine Feststellung der Kontinuität einer 
bildenden Tradition vom Berg Athos, die fast bis zum 
Ende des 19. Jhs. andauerte und gleichzeitig Licht in die 
Entstehung einer Legende vom Athos Berg und in ihre 
Auswirkungen auf die christliche Kunst zu werfen. 

28. Mylonas, a.O. 
29. Bossilkov, a.O., S. 346-348. 

358 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

