AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 17 (1994)

AgAtiov XAE 17 (1993-1994), Mepiodog A'. Ztn pvriun tg NTtouAag Moupikn (1934-1991)

AUo elkoveg Tng O©coTokou MopTtaitiooag (Twv
IBipwv) otnv BouAyapia

AEATION
THX Elka BAKALOVA
XPIXTIANIKHX
APXAIOAOI'IKHY ETAIPEIAX doi: 10.12681/dchae. 1117

MNEPIOAOE X TOMOE 1Z°

1993 - 1994

BiBALoypa@ikn avagopa:

BAKALOVA, E. (1994). Auo elkéveg Tng Ocotdkou Moptaitiooag (tTwv IBRpwv) otnv Boulyapia. AeAtiov tng
Xpiotiavikn G ApxatoAoyikniG Etaipeiag, 17, 347-358. https://doi.org/10.12681/dchae. 1117

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpdoBaon: 26/01/2026 05:07:52




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Zwei Ikonen der Muttergottes Portaitissa (von Iviron)
in Bulgarien

Elka BAKALOVA

AeAtiov XAE 17 (1993-1994), [Tepiodog A'. Xt pvrun g
NtovAag Movoikr) (1934-1991)e XeA. 347-358

AOHNA 199%4

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




Elka Bakalova

ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA (VON IVIRON)
IN BULGARIEN

Unter den interessanten und weit verbreiteten Legen-
den vom Berg Athos kommt denjenigen, die iiber die
Erscheinung und die Wundertaten besonders verehrter
Ikonen der Muttergottes berichten ein besonderer Platz
zu. Eine von ihnen ist mit der Ikone der Muttergottes
Portaitissa — dem Hauptheiligtum des Iviron-Klosters
verbunden. Die legendidre Geschichte dieser wunderta-
tigen Ikone erlangte eine so grofe Popularitit, daB sie
zur Herstellung von Kopien (Repliken) fiihrte, die in
einer Reihe von Gebieten der christlich-orthodoxen
Welt vor allem aber in Ruflland und der Ukraine ver-
breitet wurden!. Keine der bekannten Repliken der Iko-
ne der Muttergottes Portaitissa (oder der Muttergottes
von Iviron, wie sie in RuBlland und der Ukraine bekannt
ist) noch das Original selbst, enthélt Szenen iiber die
Geschichte der Ikone und die durch sie vollbrachten
Wunder. Daher sind die in Bulgarien erhaltenen zwei
Ikonen der Muttergottes Portaitissa, die entfaltete male-
rische Zyklen mit interessanten Illustrationen der er-
wihnten Athos-Legende enthalten besonders interes-
sant. Obwohl in einigen allgemeinen Arbeiten iiber die
Ikonen in Bulgarien erwahnt, waren sie kein Gegen-
stand einer besonderen Forschung und Verdffentli-
chung.

Eine dieser Ikonen befindet sich auch heute im Marien-
geburt-Kloster in Rozhen (6 km 6stlich der Stadt Mel-
nik), wohin sie direkt aus dem Iviron-Kloster gebracht
wurde (Abb. 1)2. Wie die Aufschrift auf der Ikone selbst
berichtet Awd yeipog “lak®Bov povayod ’IPnpitov,
wurde sie vom Iviron-Monch Jakob gemalt. Im Jahre
1790 wurde im Auftrag der Gerber von Melnik und mit
dem Segen des Iviron-Abtes Redestinos fiir diese Ikone
ein spezieller holzgeschnitzter Proskynetarion ausge-
arbeitet. Die Aufschrift lautet: *EteAei®Bet 10 noapdv
npockuvntdplov dia cuvdpopfig koi 68wy Tob navo-
olwwtdtov mponyovpévov ‘IPnpitov ‘Iyvatiov “Pat-
SecTIvOD OpoD pHETA TOD EVAOYNUEVOL POVPETIOL TAUTG-
Kdwv t@dv &v 1f) tédAer Merevikov. Mnvdg *lavovapiov
5. 17903,

Die historischen Angaben bestitigen vielmals die engen
Beziehungen zwischen dem Rozhen-Kloster und dem
Berg Athos und insbesondere mit dem Iviron-Kloster*.
Das Iviron-Kloster besaBl schon seit dem 14. Jh. ein
kleines Stift in der Umgebung von Melnik mit einer
Klosterkirche, die dem Hl. Georg geweiht war. Die friih-

este zuverldssige Angabe iiber die Existenz des Rozhen-
Klosters selbst und iiber die in ihm abgewickelte schrift-
liche Tatigkeit ist in der Marginalie zu einem Oktoechos-
Manuskript, das heute in der Bibliothek des Lawra-
Klosters St. Athanasius auf dem Berg Athos (Nr. I, 14)
aufbewahrt wird, enthalten. Darin wird berichtet, daf3
das Manuskript 1551 vom damaligen Abt des Klosters
der ‘‘allheiligen Muttergottes Rosinotissa” (d.h. von
Rozhen) dem Monchspriester Kozma abgeschrieben
wurde. Es sind auch weitere schriftliche Angaben von
der Mitte des 16. Jh. bis zum Ende des 19. Jh. erhalten,
die eine Rekonstruktion wichtiger Momente aus der
Geschichte des Rozhen-Klosters ermoglichen. So z.B. be-
richtet das neulich von S. Kissas veroffentlichte Sigillium
des Patriarchen von Konstantinopel, datiert auf 1728,
das heute im Iviron-Archiv aufbewahrt wird, dal das

1. Zu den russischen und ukrainischen Repliken der Muttergottes
von Ivirons. E. Tihomirov, Zhisn Presvjatyja Bogorodizy i skazani-
ja o vseh &udotvornyh ikonah ee v pravoslavnoj Zerkvi, Moskva 1884;
A. Merslukine, Istorija Iverskoj ikony presvjatoj Bogorodizy, Paris
1967; D. Stepovik, Iverskaja ikona Bogomateri i ee interoretazija v
ukrainskoj ikonopisi, in: IVe Symposium International sur I’art gé-
orgien, Tbilissi 1983.

2. Uber diese Ikone berichtete zum ersten Mal Sein Hochwiirden der
Metropolit von Nevrokop Pimel (s. Rozhenski manastir, Carkoven
vestnik, N 17, 30 April 1960), den sie in seinem Buch (Sveta Bogorodi-
za - %ivot i proslava, Sofia 1981, S. 291) eingehend beschrieb. A.
Vassiliev (Proutvanija na izobrazitelnite izkustva iz njakoi seli§ta po
dolinata na Struma, in: Izvestija na Instituta za izobrazitelni izkustva
VII (1964) verdffentlichte die Aufschrift mit dem Namen des Zogra-
phen Jakov lviritis. S. auch einen Hinweis bei V. Pandurski (Car-
kovni starini v. Melnik, Rozhenskijat manastir i Sandanski, in: Du-
hovna Kultura XLIV (1964), Bd. 4). Eine gute Reproduktion und ge-
nauere Angaben iiber die Ikone s. bei L. Koinova-Arnaudova
(Ikoni ot Melni¥kija kraj, Sofia 1980, S. 15-16, Abb. 45-47). S. auch E.
Bakalova, Rozhenskijat manastir, Sofia 1990, S. 19-20, Abb. 81-83.
3. Mein Dank gilt dem Kollegen Sotiris Kissas (1 1994), der bei seinem
Besuch im Rozhen-Kloster, im Oktober 1988, sowohl die Stifterauf-
schriften, als auch die Aufschriften der einzelpen Szenen fiir mich
gelesen und redigiert hat.

4. Wichtigere Forschungen iiber das Rozhen-Kloster s. P. Perdri-
zet, Melnik et Rosno, BCH XXXI (1907); E. G. Tapeinos, ‘H nepi
16 Meklévikov 1iig Makedoviag iotopikry povii Polivod, Maxkedovi-
kv “Huepordyov V (1912), S. 94-97; A. Prepis, Rozhenskijat ma-
nastir prez perioda XVI, nafaloto na XX vek, in: Paleobulgarika 2
(1987), S. 85-104; Bakalova, a.0.

347



ELKA BAKALOVA

Rozhen-Kloster, das der Geburt der Muttergottes ge-
weiht war, immer ein Stauropegialkloster war und die
Unabhingigkeit und die Rechte dieses Status genossen
hat’. Aber vor vielen Jahren (d.h. vor 1728) wurde das
Kloster niedergebrannt samt seinem Archiv, in dem das

Abb. 1. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Muttersge-
burt-Kloster in Rozhen. 18. Jh.

Abb. 2. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detalil.

fritheste, die Stauropegie des Rozhen-Klosters bestiiti-
gende Sigillium des Patriarchen aufbewahrt wurde. Die
Christen aus der Region von Melnik unternahmen
groBBe Anstrengungen, opferten viel Geld, um das Klo-
ster wiederaufzubauen, und wandten sich an den dku-
menischen Patriarchen mit der Bitte dessen Unabhin-
gigkeit und Rechte zu bestitigen. Ungefdahr 30 Jahre
spater fiihrte ein neues Sigillium des Patriarchen wesent-
liche Anderungen in den Status des Rozhen-Klosters ein.
Im August 1761 bestitigte der Patriarch Ioanikios I. die
Abhingigkeit des Rozhen-Klosters vom Kloster Iviron
auf dem Berg Athos. Mit der Unterstellung des beriihm-

348

ten Stauropegialklosters wurde der EinfluB des Klosters
Iviron in der Melnik-Region wesentlich verstiarkt. Die
Tatsache, daBl das offizielle Schreiben des Patriarchen
ausser von ihm auch vom Metropoliten von Melnik
Makarios III. (1755-1763) unterschrieben wurde, zeugt

davon, dafl der hohe Geistliche gezwungen war, diese
Verordnung zu beriicksichtigenS. Es ist nicht bekannt,
wie lange diese Abhédngigkeit des Klosters von Rozhen
von Iviron gedauert hat; es ist jedoch klar, dafl die
Herstellung der Ikone der Muttergottes Portaitissa samt
ihrem Proskynetarion in Iviron und ihre Uberfiihrung ins
Kloster von Rozhen eben in der Zeit der engen Kontakte
zwischen beiden Klostern in der zweiten Hilfte des 18.
Jh. erfolgt ist.

Die wundertitige Ikone vom Rozhen-Kloster bildet den
Urtyp moglichst genau nach. Davon zeugen sowohl ihre
GréBe (137 % 94 cm) und ihre Bezeichnung MP ©Y H



i
i
!
|

pr——

Abb. 3. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detail.

[TIOPTAHTHCCA TQN IBHPQN als auch ihre ikono-
graphischen Besonderheiten’. Davon zeugt auch die
Aufschrift unter dem Bild der Muttergottes selbst:
‘IotopniOn i mapoloa dyna eikov eig dvtitvmov tiig
MMopraiticong dia cuvdpopfic Tob mavooiotdTov ¢yiov
nponyoupévou kupiov Kupiov *Iyvatiov *Ifnpitov &t
EE6Swv 8& k(ai) edhaPeiag t@v edoefectdtmv xupiov
Mavikatn Tapndkn. k(ai) Koévota Koitlodvn eig
Yuyikiig Twv cotnpiag.

ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN

Abb. 4. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detalil.

5. 8. Kissas, Contribution to the History of RoZen Monastery near
Melnik, Cyrillomethodianum XI (1987), S. 195-213.

6. a.0., S. 199-201.

7. Die Abmessungen des Originals der Ikone der Muttergottes Portai-
tissa s. bei G. Smirnakis, T “Aywov "Opog, Kapuég, “Ayrov “O-
pog 1988, S. 467. Zum ikonographischen Typ der Muttergottes Portai-
tissa s. I. Komninos, IIpookuvntdpiov 10b “Ayiov “Opoug t0d
“ABovog, S. Petersburg 1701, S. 52-55; N. Kondakov, Ikonografija
Bogomateri, Petrograd 1915, Bd. 2, S. 216. Die wundertatige Ikone
selbst ist bei S. Kadas, Der Berg Athos. Illustrierter Fiihrer der
Kloster: Geschichte und Schitze. Athen 1989, S. 169.

349



ELKA BAKALOVA

Abb. 5. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detail.

Die Komposition (auch im Original selbst), ist die
gleiche wie bei der Muttergottes Hodegetria mit dem
Jesuskind auf dem linken Arm. Nach N. Kondakov
besteht der wichtigste Unterschied des ikonographischen
Typus der Muttergottes Portaitissa (von Iviron) in der
Stellung des Kopfes der Muttergottes, der zum Jesus-
kind gewandt und geneigt ist, wihrend sein Kopf vollig
frontal abgebildet ist®. Es sollten noch die Spuren einer
Wunde (manchmal ein Rif}, eine schmale Blutspur oder
ein paar Bluttropfen) unten auf der rechten Wange oder
am Hals der Muttergottes erwdahnt werden. (Es sei dar-
an erinnert, daB} dies die Spuren des Schlages sind, der
der Ikone durch den arabischen Piraten Barbaros ver-
setzt wurde, wobei die Wunde auf dem Bild der Mutter-
gottes zu bluten begonnen hatte).

Der wesentlichste Unterschied zwischen der Ikone von

350

Rozhen und dem Original besteht in 10 zu beiden Seiten
des Bildes der Muttergottes angebrachten Szenen, die
die wichtigsten Ereignisse aus der Geschichte der Ikone
(und einige ihrer Wundertaten) schildern. Die Szenen
sind in der Reihenfolge von oben nach unten und von
links nach rechts wie folgt dargestellt:

1. Die Soldaten des Bildstreiterkaisers Theophilos (829-
842) befehlen der frommen Witwe, die Ikone ins Meer zu
werfen. Die begleitende Aufschrift lautet: [Ipootdaletot
1 xfipa mopd t@v otpatiotédv va evydAn Tiv dyiav
gikova.

2. Die Witwe wirft die Ikone ins Meer, doch diese geht
nicht unter: ®opnbica 1 yx1ipa tovg otpatidtag Eppryev
1 Gyiav eikéva eig v Bdrlacoav (Abb. 2).

3. Die Ikone erscheint in einem feurigen Schein vor den
Mauern des Iviron-Klosters: *E@dvn 1 dyia ikov @Ad-
ya mupog drévavtt tfig povig Tdv “Ifnpwv (Abb. 3).
4. Die Monche versuchen die Ikone aus dem Meer zu
bergen, doch sie entfernt sich: * Anepyopéveov 1dv To-
tépov gig 10 Aafiv v dyiav ikd[va] adti Epaxpivin
an’ adtdv.

5. Die Muttergottes erscheint im Traum des Monchs
Gavriil und befehlt ihm die Ikone aus dem Meer zu
holen: *H @®¢otdkog npootdly tov 'afpiir va edydit
v eikéva T1g 4nod v 6dAaccav (Abb. 4).

6. Gavriil holt die Ikone aus dem Meer, die Mdnche
erwarten ihn am Ufer: ‘O TafpiiA edydlovrag v
ayiav gixdva dnd 1fig Bardong EdéEavtov adTov.

7. Die Mdnche bringen die Ikone ins Kloster und zeleb-
rieren einen Gottesdienst: ®épovteg thv Gyiav eikdva
eig 10 xaBoAikdv Eyorav dypumviav.

Die letzten drei Szenen stellen drei der berithmtesten
Wundertaten der Ikone dar:

8. Die Muttergottes versenkt die Schiffe der Korsaren
(Araber oder Perser), die das Kloster iiberfallen haben:
Oadpa tic Ocotdkov Mol Ecvvipiye td KdTEpYR TMV
KOLPOoapwV.

9. In Zeit der Hungernot, wenn das Mehl nicht aus-
reicht, erscheint die Muttergottes wieder vor dem
Monch Gavriil und teilt ihm mit, daB die Scheunen voll
sind: *EMinovta ta dlevpa 1| @cotokog nopaddEwg td
¢nAnBuve (Abb. 6).

10. Ein Monch betet vor der Ikone der Muttergottes.
Die Aufschrift berichtet: @abpo vedtepov mapa Tiig
®cotdkov. O nopAv povayog KaTaTpEKOV TV HOVTV
k(ol) kovhaBeig iaBeig d1d petavii(ag) (Abb. 7). “Ein
neuer Wunder der Muttergottes: er war ein Feind des
Klosters, doch wurde sein Arm lahm und er wurde durch
BuBle wieder gesund”. Wahrscheinlich ist das eine
Variante der bereits erwahnten Legende vom arabischen
Piraten Barbaros, der die Ikone der Muttergottes mit
einem Messer zerschnitten hatte und danach seine Tat



Abb. 6. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detail.

bereute, sich zum Christentum bekehrte und Gott fleilig
diente.

In stilistischer Hinsicht bietet die wundertétige Ikone
von Rozhen ein Meisterwerk der Balkankunst des 18.
Jhs. ndmlich derjeniger Richtung dieser Kunst, die unter
dem starken EinfluB des Barocks stand. Die zentrale
Gestalt der Muttergottes mit dem Jesuskind vor golde-
nem Hintergrund ist statisch und zuriickhaltend model-
liert zwecks moglichst genauer Nachahmung der Stili-
stik des Originals (das nach N. Kondakov aus dem 12.
Jh. stammte)’. Diese Gestalt sowie der goldene Hinter-
grund stehen in starkem Kontrast zur Dynamik und zur
ausgesprochen malerischen Interpretierung der einzel-
nen Szenen in den Randfeldern. Eine wichtige abgren-
zende Verzierungsfunktion kommt dem Ornament in

ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN

Abb. 7. Die Muttergottes Portaitissa. Ikone im Rozhen-Klo-
ster. Detalil.

den prachtigen Barockrahmen zu, die die Szenen von-
einander abgrenzen und sie auf in sich geschlossenen
selbstindigen Abbildungen hervorheben. Die genau
nachgebildeten Rosen, Schwertlilien, Dahlien, Sonnen-
blumen gehen schwebend in gekriimmte, in der fiir den
Barock typischen Art stilisierte Akanthusblitter iiber.
Sie bilden dekorative Formen, die sich in der Mitte ver-
jingern und an den Enden erweitern, infolgedessen die
Felder zwischen ihnen ovale Konturen erlangen. Die
Szenen selbst sind durch architektonische und land-
schaftliche Formen sowie mit einer groflen Zahl von

8. Kondakov, a.0,, S. 216.
9.a.0., S. 216.

351



ELKA BAKALOVA

Abb. 8. Szenen aus der Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa. Wandmalereien im Narthex der Portaitissa-Kapelle
im Iviron-Kloster. 18. Jh.

handelnden Personen erfiillt. Die Handlungen enfalten
sich in mehreren rdumlichen Perspektiven. Die Figuren
sind oft in komplizierten rdumlichen Posen, lebendig
gestikulierend dargestellt. Die Fiarbung baut auf der
Gegeniiberstellung von warmen und kiihlen Farbtonen
(mit vorherrschendem Rot und Blaugriin), was den ma-
lerischen Reichtum der Ikone verstirkt.

Wie bereits erwihnt, fehlen in dem Vorbild der Ikone
der Muttergottes Portaitissa von Iviron (wie in einer
groflen Anzahl ihrer Repliken) die Illustrationen ihrer
Geschichte und ihrer Wundertaten. Es ergibt sich die
Frage: wann und wie ist der Bilderzyklus entstanden,
dem wir in der Ikone vom Rozhen-Kloster begegnen?
Welche sind die Denkméler, mit denen diese bildende
Tradition verbunden war? Soweit bekannt, waren diese
Fragen bis jetzt kein Gegenstand einer besonderen For-
schung.

Die Versuche, die Wege der Gestaltung des die legenda-
re Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa
und ihrer Wunder bildenden Zyklus zu finden, zeigen,
daf dieses Problem mit dem Problem der Entstehung
der Legende selbst verbunden ist. Es sei sofort bemerkt,
dal fast alle Forscher der Legende (und sie sind nicht
gerade zahlreich!) die Ansicht vertreten, daf} sie wesent-
lich spéter entstanden ist als die Ikone selbst!0. Diese
Annahme wird bekriftigt durch das Bestehen chronolo-

352

gischer Unstimmigkeiten sowie einer Reihe von fiir an-
dere Legenden vom Berg Athos kennzeichnenden topoi.
So z.B. ist der Anfang der Geschichte mit der Ikone auf
die Zeit der Kaisers Theophilos (829-842) zuriickzu-
fithren, d.h. vor der Griindung des Iviron-Klosters, der
Réuberangriff — wobei die Rduber bald Araber, bald
Perser, bald Katalanen genannt werden — bezieht sich
nach einigen Versionen auf das Jahr 1044 und nach
anderen auf die Jahre 1306-1308. Auch in anderen
Legenden wird der Kaiser Theophilos als ein Bildstrei-
terkaiser par excellence geschildert!!. Auch andere
wundertitige Ikonen auf dem Berg Athos gelangten im
Meer, wie z.B. die Ikone der Muttergottes Glykophilou-
sa im Philotheou-Kloster!2, die Ikonen des Hl. Georg im
Zographou-Kloster, die eine aus Palistinien, die andere
aus Arabien!3, die Ikone im Watopediou-Kloster u.a.!4.
Bevor sie das Kloster erreichte, wurde die Ikone nach
manchen Versionen 70 Jahre lang vom Meer getrieben
— und genau diese Zahl wird auch in der Geschichte
der Ikone der Muttergottes Yerondissa im Pantokrator-
Kloster erwihnt etc.!S. Leider liegt keine Forschung der
schriftlichen Quellen der Legende und der Manuskripte
dariiber vor. Die einzige Moglichkeit besteht darin, die
Angaben der Reisenden und die Beschreibungen der
alten Denkmtiler im Iviron-Kloster zu verfolgen. Daraus
wird klar, daB3 im 18. Jh. die Legende schon gut bekannt



ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN

Abb. 9. Szenen aus der Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa. Wandmalereien im Narthex der Portaitissa-Kapelle
im Iviron-Kloster. 18. Jh.

Abb. 10. Szenen aus der Geschichte der Ikone der Muttergottes Portaitissa. Wandmalereien im Narthex der Portaitissa-
Kapelle im Iviron-Kloster.

war. W. Barskij, der das Kloster 1747 besuchte, schil-
derte schon die Legende mit allen Details!®. Besonders
wertvoll fiir uns sind jedoch die Angaben des georgi-
schen Reisenden aus dem 18. Jh. Timote Gabaisvili
(Abb. 15). Er bietet eine Aufzeichnung nicht nur der
ganzen Legende, so wie sie damals erzdhlt wurde, mit

10. Zur Frage der spiten Entstehung der Legende hat sich R, Daw-
kins (The Monks of Athos, London 1936, S. 257-270) geduBert. Einen
dhnlichen Standpunkt begriindet auch die georgische Forscherin E.
Metreveli (Timote Gabai§vili. Putedestvije, Tbilissi 1956, S. 19-21).
Ihr gilt mein besonderer Dank fiir die mir zur Verfiigung gestellten
Angaben aus ihrem Buch, fiir deren Ubertragung und fiir die Fotoauf-
nahme der hier verdffentlichten Zeichnung von T. Gabaisvili (Abb.
15).

11. Dawkins, a.0., S. 257.

12. Komninos,a.0. passim. Auch P. Huber, Athos. Wundertitige
Ikonen, Stuttgart, Taf. 9.

13. V. Barskij, Vtoroje posestenije Svjatoj Gory Afonskoj, S. Peters-
burg 1887, S. 257-259.

14. Das gleiche gilt auch fiir die wundertétige Ikone des Hl. Nikolaos
vom Stavronikita-Kloster. Komninos, a.0., S. 92. Auch Chr.
Patrinelis - A. Karakatsanis - M. Theocharis, Stavronikita
Monastery. History - Icons - Embroideries, Athen 1974, S. 61, Abb. 6,
11. Cf. A. Karakatsanis, Marine Subjects in Post-Byzantine Art,
in: The Greek Merchant Marine, Athen 1972, S. 230-231.

15. Dawkins, a.0., S. 259.

16. Barskij, a.0., S. 181-182.

353



ELKA BAKALOVA

den einzelnen Wundern, die wahrscheinlich aus spiterer
Zeit stammten, sondern berichtet auch iiber ein Wunder,
das 1755 (d.h. zwei Jahre vor seinem Besuch auf dem
Berg Athos) beobachtet wurde!”. Dabei geht es um die
wunderbare Rettung des Klosters von einem Brand.
Diese Angabe zeigt, dafl in der zweiten Hilfte des 18.
Jhs. die Hauptvariante der Legende bereits existierte,
aber das Schaffen der M6nche die miindliche Tradition
durch neue Elemente weiter ergidnzte. Soweit nach den
von uns gesammelten Angaben zu urteilen ist, befinden
sich die friithesten Illustrationen dieser Legende in
Denkmilern, die vor dem Ende des 17. und dem Anfang
des 18. Jhs. nicht zu datieren sind. In den bekannten
friiheren Kopien der Muttergottes Portaitissa von Iviron
fehlen diese Illustrationen immer noch. Damit ist in
erster Linie die Ikone gemeint, die im Auftrag des
russischen Zaren Alexej Michailovitsch (1645-1676)
hergestellt und 1648 nach Moskau iiberfiihrt wurde, die
heute im Katholikon des Nowodewitschi-Klosters in
Moskau aufbewahrt wird!® (Abb. 11). Das gleiche gilt
auch fiir die andere Replik aus dem Jahre 1656, die vom
Patriarchen Nikon fiir das Baldai-Kloster bestellt
wurde!?,

Sechs Ereignisse aus der Geschichte der wundertétigen
Ikone der Muttergottes Portaitissa sind in der Mutter-
gottes Portaitissa-Kirche im Iviron-Kloster abgebildet.
Diese Kirche, nach der wundertitigen Ikone benannt,
bleibt in den historischen Quellen vor der zweiten Hélfte
des 12. Jhs. unerwdhnt?, Nach dem Synodikon des
Klosters wurde diese Kirche 1680 vollig umgebaut. Die
eine Aufschrift (auf einer Fassadenplatte) prizisiert, dafl
die Bemahlung der Kirche durch den Herrscher der
Ugrowalachei Scherban Kantakusin im AD 1683, am
30. September, in der Zeit des Abtes Eutymius, des
Patriarchen von Konstantinopel Dionysios IV. und des
georgischen Katholikos Nikolai gestiftet wurde?!. Diese
Aufschrift bezieht sich auf die Bemahlung des Naos und
kann als terminus post quem fiir die Datierung der
Wandmalereien im Narthex, wo die behandelten Szenen
sich befinden betrachtet werden?? (Abb. 8, 9 und 10).
Sowohl die Ereignisse selbst als auch das ikonogra-
phische Schema der sie veranschaulichenden Szenen
stimmen (mit geringfiigigen Abweichungen) mit den
ersten sechs Szenen in der behandelten Ikone aus dem
Rozhen-Kloster iiberein. Es ist die Moglichkeit nicht
auszuschlieBen, daB diese Wandmalereien auch die
ersten Abbildungen der Ereignisse aus der Legende iiber
die wundertitige Ikone darstellen. Jedenfalls wire es
durchaus gesetzmiBig und logisch, daB eben im Iviron-
Kloster, wo auch der Kult zur Ikone der Muttergottes
Portaitissa entstanden und herausgebildet wurde, wo
wahrscheinlich auch die Legende dariiber entstanden ist,

354

schon herausgebildete Ikonographie dieses Zyklus
wiederholt sich in allen spédteren Repliken der wunderti-
tigen Ikone, in die auf Wunsch der Auftraggeber
Abbildungen ihrer Geschichte und ihrer Wunder aufge-
nommen werden. Dies ist auch mit der fiir das Rozhen-
Kloster bestellten Ikone der Fall. Es wire interessant
hervorzuheben, daB ihr Autor, der Ménch Jakob Iviri-
tis, auch durch andere Werke aus den 80er und 90er
Jahren des 18. Jhs. als Ikonenmaler bekannt war. So
berichtet G. Smirnakis z.B., daf} in der Drei-Hietarchen-
(oder Saravaren-) Zelle, die dem Iviron-Kloster gehort,
eine 1793 durch die Hand Jakob Iviritis bemalte Altar-
tiire existiert und daB das Kruzifix der Ikonostase von
ihm 1785 gemalt wurde?.

Unter den seltenen Illustrationen der Legende der Mut-
tergottes Portaitissa seien die acht Silbermedallions ge-
nannt, die den Uberzug der Ikone der Muttergottes von
Iviron zieren; diese Ikone wird in die 80er Jahre des 17.
Jhs. datiert und wird im Nowodewitschi-Kloster in
Moskau aufbewahrt. Nach der Uberlieferung gehorte
daB in diesem Kloster auch die Ikonographie der sie
veranschaulichenden Szenen herausgebildet wurde. Die

17. Gabaidvili, a.0., S. 20-21.

18. Fiir die Aufnahmen der Ikone der Muttergottes vom Nowodewi-
tschi-Kloster mdchte ich den Kollegen Lilia Ewseeva und Lew
Lifschits aus Moskau meinen besonderen Dank aussprechen. Diese
Ikone wurde in die Ausstellung postbyzantinischer Ikonenmalerei
wiahrend des 18. Internationalen Byzantinistenkongress in Moskau
aufgenommen. Vollstindige Angaben dariiber s. Podlinnye akty
otnosjashtiesja k Ivirskoj ikone BoZijej Materi, prinesennye v Rossiju v
1648 godu, Moskva 1879; N. Antoulev, Istoriteskoje opisanije
Moskovskogo Novodevi&jego Monastyrja, Moskva 1885, S. 48-49; N.
Lichadev, Istori¢eskoje znadenije italo-greteskoj ikonopisi. Izobra-
Zenije Bogomateri v proizvedenijah italogre¢eskih ikonopiszev i ih
vlijanije na komposizii nekotoryh proslavlennyh russkih ikon, S.
Petersburg 1911, S. 13-16; Katalog vystavki *“Postvizantijskaja Zivopisj
Ikony XV-XVIII vekov”, Moskva 1991 (im Druck), Nr. 81.

19. Merzlukine, a.0., S. 25-26. Hier sind noch weitere in Russland
bekannte Repliken der Ikone der Muttergottes Portaitissa aufgezéhlt.
20. Actes d’Iviron, I. Edition diplomathique par J. Lefort, N. Oiko-
nomides, D. Papachryssanthou, I, Paris 1985, S. 63.

21. Smirnakis, a.0., S. 470-471; Cf. ‘Ynduvnua nepi tod ‘Ayiov
“Opoug tob “Abo kai nepi tdV kTNTOPOV TG ... HOVTig TdV " IBrpwv,
kai mepi tfig... [Toptaitioong, in: ITpookuvvnrtdpiov tobd povaotn-
piov Tdv IPvipwv, ed. Serapheim de Sinope, Athen 1857.

22. Der Narthex wurde 1774 ausgemalt. S. Kadas, a.0. (Anm. 7), S.
54. Die bis jetzt nicht verdffentlichten Wandmalereien in diesem
Narthex hat fiir mich der Kollege Georgi Gerov bei seinem Besuch im
Iviron-Kloster 1985 aufgenommen; dafiir spreche ich ihm meinen
herzlichen Dank aus.

23. Smirnakis, a.0., S. 474.

24. Merzlukine,a.0.,S. 18. Ausfithrliche Angaben iiber diese Iko-
ne habe ich bei meinem Besuch in Moskau von den Kolleginnen L.
Ewseeva und M. Svedova, die eine Verdffentlichung dariiber vorberei-
tet, erhalten. Beiden mochte ich meinen besonderen Dank ausspre-
chen.



ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN

Abb. 11. Die Muttergottes Portaitissa (Iverskaja). Ikone im Nowodewitschi-Kloster in Moskau. 1648.

355



ELKA BAKALOVA

diese Ikone der russischen Prinzessin Sophia, die in die-
ses Kloster durch ihren Bruder, Peter den GrofBlen ver-
bannt wurde?*. In den Medallions sind auf goldenem
Hintergrund in Emailtechnik acht Szenen abgebildet, die
die Geschichte der Ikone und eines ihrer Wunder bei
dem Uberfall der Perser veranschaulicht?>, Ubrigens
wurde bei der Aufdeckung der Ikone und ihrer Freile-
gung vom Emailiiberzug im Jahre 1974 festgestellt, daf3
auch die malerische Abbildung der Ikone um die Mit-
telgestalt anordnete und die Geschichte der wundertéti-
gen Ikone der Muttergottes Portaitissa veranschauli-
chende Szenen enthielt. Die Szenen sind 10 oder 12, die
IkonengroBe ist 77x60,5x4 cm, Inv. Nr. 5647/1256%.
Wabhrscheinlich ist dies auch der friiheste bis jetzt be-
kannte Zyklus.

Alle weiteren mir bekannten dhnlichen Zyklen sind in
Ikonen aus spéterer Zeit zu finden. Als einen spiten
SproBling dieser Tradition wire die Ikone der Mutter-
gottes Portaitissa aus dem 19. Jh. zu nennen, die aus
Trjavna stammt und die heute im Museum von Veliko
Tarnovo zu sehen ist (Abb. 12). Die Ikone hat eine
GroBe von 63,5%x51x3 cm, Inv. Nr. 163. Die Aufschrift
im unteren Teil berichtet von dem Namen des Stifters
Janko?’. Und wihrend die Ikone vom Rozhen-Kloster
ein Meisterwerk des balkanischen Barocks aus dem 18.

& Abb. 12. Die Muttergottes Por-
‘s taitissa. Ikone aus Trjavna.
19. Jh.

. Abb. 13. Die Muttergottes Portai-
4 tissa. Ikone aus Trjavna. De-
tail-Panorama des Iviron-

i Klosters.




Jh. darstellt, ist die Ikone von Trjavna ein lebensfrohes
Primitivwerk, das fiir die bulgarische religiose Kunst aus
der zweiten Halfte des 19. Jhs. typisch ist. Die Auswahl
und die Ikonographie der Szenen aus dem malerischen
Zyklus stimmen mit diesen der Ikone von Rozhen im
GroBen und Ganzen iiberein. Es besteht aber ein we-
sentlicher Unterschied: der untere Teil des Bildfeldes
unmittelbar unter dem Bild der Muttergottes Portaitissa
zeigt ein Panorama des Iviron-Klosters (Abb. 13). Durch
diese Besonderheit weist die Ikone von Trjavna auf
andere mogliche Vorbilder hin, die der Maler vielleicht
vor Augen gehabt hatte. Dies sind die Stiche mit dem
Bild der Muttergottes Portaitissa, ihrer Geschichte und
ihren Wundern, die immer auch ein Panorama des
Klosters im unteren Teil des Bildfeldes enthalten, unter
der Gestalt der Muttergottes. Die Praxis der Verbreitung
von Stichen (und insbesondere Lithographien) mit der
Ansicht eines Klosters oder eines beriihmten Heiligtums
dieses Klosters ist von fast allen groflen Klostern des 19.
Jhs. sowohl auf dem Berg Athos als auch in der ganzen
christlich-orthodoxen Welt bekannt. An das Iviron-
Kloster erinnerten sowohl die iiblichen. Panoramalitho-

25. Nach M. Swedova wurden diese Szenen sowie der ganze Uberzug
der Ikone von russischen Meistern von der Riistkammer in Kreml
ausgearbeitet. Sogar die Ansicht des Iviron-Klosters und die Land-
schaften im Hintergrund erinnern an den Aufbau eines russischen
Klosters aus dem 17. Jh.

26. Der Malereizyklus sowie das Bild der Muttergottes wurden wahr-
scheinlich von einem griechischen Meister ausgearbeitet. In einer der
Szenen sieht das Katholikon von Iviron den bekannten Vorbildern aus
den Lithographien sehr dhnlich aus. Cf. P. Mylonas, Athos and its
Monastic Institutions through Old Engravings and other Works of
Art, Athen 1963, Abb. 29.

27. Eine Reproduktion der Ikone s. S. Bossilkov, Arbanassi. Icono-
stases and Religious Easel Art (15th-18th and 19th Centuries), Sofia
1989, S. 346, Abb. 358. Kurze Angaben dariiber s. auch in: Trevnen-
ska Zivopisna $kola, ed. A. Bo§kov, Sofia 1986, Nr 115. In Bulgarien
gibt es auch andere Repliken der wundertatigen Ikone der Muttergot-
tes Portaitissa, jedoch ohne Szenen aus ihrer Geschichte und ihren
Wundertaten; z.B. stammt die bekannteste Ikone aus Preslav (1815),
heute im Geschichte- und Kunst-Museum von Varna.

Abb. 14. Die Muttergottes Portaitissa. Lithographie im Ma-
rienkloster in Arbanassi. 19. Jh.

Abb. 15. Panorama des Iviron-Klosters. (Zeichnung des geor-
gischen Reisenden Timote Gabaisvili). 18. Jh.

ZWEI IKONEN DER MUTTERGOTTES PORTAITISSA IN BULGARIEN

357



ELKA BAKALOVA

graphien mit der allgemeinen Ansicht des Klosters?3, als
auch diejenigen die sein beriihmtes Heiligtum — die
Ikone der Muttergottes Portaitissa mit Szenen aus ihrer
Geschichte und iiber ihre Wunder schilderten. Eine de-
rartige Lithographie wurde auch nach dem Marienklo-
ster in Arbanassi gebracht und wird heute in dessen
Katholikon aufbewahrt (Abb. 14).

Auch ein oberflachiger Vergleich der Ikone von Trjavna
mit dieser Lithographie zeigt die Gemeinsamkeiten der
Komposition und der Ikonographie der einzelnen Sze-
nen. Nur die Aufschriften sind kiirzer und in bulgari-
scher Sprache ausgefiihrt. Besonders stark fallen die
Gemeinsamkeiten bei den Architekturdetails des Iviron-
Panoramas auf — der allgemeine Aufbau der Kloster-
mauern, der Hafen, der Turm neben dem Haupttor, das
fiinfkuppelige Katholikon etc. — wobei auch die Diffe-
renzen die Abbildungstechniken (Graphik im ersten Fall
und Malerei im zweiten) zu beriicksichtigen sind.
Offensichtlich hat der Maler von Trjavna diese oder eine
dhnliche Lithographie benutzt, um im Auftrag des Stif-
ters Janko eine Ikone fiir eine andere Kirche in Arba-

358

nassi zu schaffen (es sei daran erinnert, da3 die Ikone
aus der Christi-Geburt-Kirche in Arbanassi stammt).
Die Benutzung von Stichen vom Berg Athos als Vorbil-
der der Ikonen von den Ikonenmalern von Trjavna ist
eine interessante Erscheinung in der bulgarischen Kunst
des 19. Jhs., die bei weitem nicht auf dieses Beispiel
beschrinkt bleibt2,

Die behandelten Ikonen stellen nicht nur zwei interes-
sante Werke der Ikonenmalerei aus dem 18.-19. Jh. Sie
ermoglichen auch eine Feststellung der Kontinuitit einer
bildenden Tradition vom Berg Athos, die fast bis zum
Ende des 19. Jhs. andauerte und gleichzeitig Licht in die
Entstehung einer Legende vom Athos Berg und in ihre
Auswirkungen auf die christliche Kunst zu werfen.

28. Mylonas, a.0.
29. Bossilkov, a.0., S. 346-348.


http://www.tcpdf.org

