
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 17 (1994)

   Deltion ChAE 17 (1993-1994), Series 4. In memory of Doula Mouriki (1934-1991)

  

 

  

  Les icônes melkites araboorthodoxes signes
précurseurs du phénomène 

  Μίλτος ΓΑΡΙΔΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1119 

 

  

  

   

To cite this article:
  
ΓΑΡΙΔΗΣ Μ. (1994). Les icônes melkites araboorthodoxes signes précurseurs du phénomène. Deltion of the Christian
Archaeological Society, 17, 363–374. https://doi.org/10.12681/dchae.1119

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 22/01/2026 07:46:59



Οι μελχίτικες αραβοορθόδοξες εικόνες. Προδρομικές
εμφανίσεις του φαινομένου

Μίλτος  ΓΑΡΙΔΗΣ

Δελτίον XAE 17 (1993-1994), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη της
Ντούλας Μουρίκη (1934-1991)• Σελ. 363-374
ΑΘΗΝΑ  1994



Μίλτος Γαρίδης 

ΟΙ ΜΕΛΧΙΤΙΚΕΣ ΑΡΑΒΟΟΡΘΟΔΟΞΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 
ΠΡΟΔΡΟΜΙΚΕ! ΕΜΦΑΝΙΣΕΙΣ ΤΟΥ ΦΑΙΝΟΜΕΝΟΥ 

Γ Ι οργάνωση και παρουσίαση της πρώτης στον κό­
σμο έκθεσης «μελχίτικων» εικόνων στο Μουσείο Ni­
colas Sursock στη Βηρυττό το Μάιο-Ιούνιο 1969, έδω­
σε την ευκαιρία για να γίνουν οι πρώτες συνθετικές 
προσβάσεις και μελέτες σχετικές με το φαινόμενο της 
εμφάνισης και συνεχούς παρουσίας ξεχωριστής κατη­
γορίας εικόνων με αραβικές επιγραφές, και — σε ορι­
σμένες περιπτώσεις, περιοχές και χρονικές περιόδους 
— με ιδιαίτερα, δικά τους, τεχνοτροπικά χαρακτηρι­
στικά και με δική τους εξέλιξη. Οι μελέτες αυτές, πολύ 
σημαντικές, ιδιαίτερα η μελέτη της Sylvia Agémian, 
έχουν περιληφθεί στον κατάλογο της έκθεσης1. 
Λίγο πιο πριν, ο Virgil Cândea είχε για πρώτη φορά 
χρησιμοποιήσει σε μικρή σχετική του μελέτη2 για ει­
κόνες αυτής της κατηγορίας, τον όρο «μελχίτικες» που 
είχε ήδη χρησιμοποιηθεί για άλλες κατηγορίες έργων 
τέχνης, αλλά και σαν προσδιοριστικό επίθετο γενικό­
τερα για την αραβοορθόδοξη Εκκλησία και κοινότητα, 
τις δραστηριότητες τους και την ιστορία τους3. 
Ο όρος καλύπτει ικανοποιητικά, νομίζω, το φαινόμενο 
μέσα στην πολυπλοκότητα του, ιδιαίτερα αν συνοδεύ­
εται, κάποτε, και από τα επίθετα αραβικός ή αραβοορ-
θόδοξος. Αναφέρεται σε εικόνες λατρευτικής χρήσης 
ή που προορίζονται για την ιδιωτική ατομική ευσέ­
βεια. Εμφανίζονται μέσα στους κόλπους των ορθόδο­
ξων Εκκλησιών των τριών Πατριαρχείων της Μέσης 
Ανατολής και κυρίως απευθύνονται και προορίζονται 
τόσο για τους πιστούς αραβικών ή αραβόφωνων ορθό­
δοξων κοινοτήτων, όσο — και κάπως λιγότερο ίσως — 
για πιστούς των ουνίτικων Εκκλησιών που ακολου­
θούν το βυζαντινοορθόδοξο τυπικό της λατρείας, συ­
νεχίζουν εν πολλοίς, ιδιαίτερα την πρώτη περίοδο με­
τά την απόσχιση, τις παραδόσεις της βυζαντινής τέ­
χνης, αποσχίστηκαν όμως τελικά στις αρχές του 18ου 
αιώνα, το 1724 για το Πατριαρχείο Αντιοχείας, από 
τον κορμό των ορθόδοξων Πατριαρχείων και ενώθη­
καν με τον Καθολικισμό και τη ρωμαϊκή Εκκλησία, 
αφού δημιούργησαν ξέχωρες, δικές τους, εκκλησια­
στικές οργανώσεις και ιεραρχίες, παράλληλες με τις 
ήδη υπάρχουσες ιεραρχίες των ορθόδοξων Πατριαρ­
χείων της Μέσης Ανατολής4. 

Μερικές άλλες μελέτες είχαν προηγούμενα, ευκαιρια­
κά, αντιμετωπίσει το φαινόμενο, χωρίς να απασχολη­
θούν ιδιαίτερα με αυτό. Η αξία τους συνίσταται στο 
γεγονός πως απλά επισήμαναν, εντόπισαν και περιέ­
γραψαν επί μέρους μνημεία αυτής της κατηγορίας5. 
Από το 1969 μέχρι περίπου σήμερα, το 1993, που έγινε 

η δεύτερη μεγάλη έκθεση «μελχίτικων», κυρίως, εικό­
νων στο Παρίσι6, συνεχίστηκε η έρευνα, ο εντοπισμός 
μνημείων και η μελέτη του φαινομένου με όλο και 
ευρύτερες προεκτάσεις του πεδίου έρευνας, από τους 
ίδιους κυρίως ερευνητές με χαλαρούς όμως κάπως 
ρυθμούς7. Η χαλάρωση οφείλεται κυρίως στον πολύ-

1. Κατάλογος Έκθεσης (γαλλικά και αραβικά): Icônes Melkites, 
Exposition organisée par le Musée Nicolas Sursock, du 16 mai au 15 
juin 1969, Beyrouth 1969 (στο εξής: Icônes Melkites, Beyrouth 1969). 
Ο κατάλογος περιέχει σημειώματα των Amine Beylem και Camille 
Abassouan ("Nos icônes...", σ. 15-18), καθώς και τις παρακάτω μελέ­
τες: Α. G r a b a r , Les icônes melkites, σ. 19-26. V. C â n d e a , Messa­
ges de l'icône, σ. 27-45. J. Leroy, Grammaire des icônes, σ. 47-66. J. 
N a s r a l l a h , La peinture monumentale des Patriarcats melkites, σ. 
67-84. P. R a c h i d H a d d a d B. S., L'Église melkite, σ. 85-92. S. 
A g é m i a n , Introduction à l'étude des icônes Melkites, σ. 95-126. V. 
C â n d e a et S. Agémian , Descriptions des icônes, σ. 127-220. M. 
C h a t z i d a k i s , Les icônes grecques postbyzantines au Liban, σ. 223-
233. Ο ί δ ι ο ς , Descriptions des icônes, σ. 235-242. 

2. V. C â n d e a , Les icônes melkites de Roumanie, L'Orient, 4 mars 
1968. 
3. Μεταξύ άλλων βλ. Cyr. C h a r o n , Histoire des Patriarcats melki­
tes, Rome 1911· J. L e r o y , Un nouveau manuscrit arabe-chrétien 
illustré du Roman de Barlaam et Joasaph, Syria XXXIII (1955), σ. 
101-122· J. N a s r a l l a h , Hiératicons melkites illustrés, Proche-Orient 
Chrétien VI (1956), σ. 193-2I5- ο ί δ ι ο ς , Notes et documents pour 
servir à l'histoire du Patriarcat melkite d'Antioche, Jérusalem 1965. 
Βλ. επίσης τις μελέτες των M g r . J o s e p h N a s r a l l a h και P. Ra­
chid H a d d a d B. S., στο Icônes Melkites, Beyrouth 1969. 
4. V. C â n d e a , Introduction, στον Κατάλογο Icônes Grecques -
Melkites - Russes, Collection privée du Liban, Musée Carnavalet, Paris 
1993, Genève - Beyrouth 1993 (στο εξής Icônes Grecques - Melkites -
Russes, Paris 1993). S. A g é m i a n , Introduction à l'étude des icônes 
melkites, στο Icônes Melkites, Beyrouth 1969, σ. 95-126. S. Agé­
mian , Les icônes melkites, στο Icônes Grecques - Melkites - Russes, 
Paris 1993, σ. 171-181. 

5. V. R a d u , Mänästirea Sf. Spiridon si Patriarhul Silvestru al 
Antiohei, RIR III (1933), σ. 11-31. Ά . ' Ο ρ λ ά ν δ ο ς , 'Ονόματα ζω­
γράφων καί άφιερωτών έπί εικόνων του Πατριαρχείου ' Ιεροσολύ­
μων, ΕΕΒΣ ΚΣΤ' (1956), σ. 340-357. J. Leroy, L'icône des stylites 
de Deir Balamend (Liban) et ses sources d'inspiration, MelUSJ, 
XXXVIII/15 (1962), σ. 131-158. V. C â n d e a , Les icônes melkites de 
Roumanie, ό.π. 

6. Icônes Grecques - Melkites - Russes, Paris 1993. 
7. S. A g é m i a n , Oeuvres d'art melkites dans l'église arménienne des 
Quarante Martyrs d'Alep, Etudes arméniennes. Annales de l'Associa­
tion Libanaise des Universitaires Arméniens, Beyrouth 1973, σ. 91-
113. H ί δ ι α , Tradition byzantine et notes arabes dans l'art de Yüsuf 
al Halabi, RRHA 13 (1976), σ. 125-135. H ί δ ι α , Yüsuf al Halabì, 
peintre melkite du XVIIe siècle, RRHA 18 (1981), σ. 55-65. H ί δ ι α , 
Ne'meh al Muçawwir et l'art de la miniature, Annales d'Histoire et 
d'Archéologie, Beyrouth, Université Saint-Joseph, 2 (1983), σ. 74-86, 
22 εικόνες. V. C â n d e a , Une oeuvre d'art melkite: l'icône de Saint 
Élian de Horns, Syria XLIX (1972), σ. 219-238 (ιδιαίτερα σ. 225). V. 

363 



ΜΙΛΤΟΣ ΓΑΡΙΔΗΣ 

χρόνο και δραματικό εμφύλιο πολεμικό στρόβιλο στο 
Λίβανο, που αποδιοργάνωσε κέντρα έρευνας, ακινητο­
ποίησε και συχνά σταμάτησε την επιστημονική και 
πολιτιστική κίνηση καθώς και τις συναφείς δραστη­
ριότητες, κατάστρεψε ή απομόνωσε έργα πολιτισμού, 
διασκόρπισε ή απομάκρυνε, έστω και πρόσκαιρα, σει­
ρά από ερευνητές. 
Οι μέχρι τώρα μελέτες αφορούν σε εικόνες και άλλα 
έργα τέχνης που εντοπίζονται κυρίως σε περιοχές της 
δικαιοδοσίας του πατριαρχείου Αντιοχείας, ιδιαίτερα 
στη Συρία και στο Λίβανο, όπου και η πολυπληθέ­
στερη αραβοορθόδοξη — ή και εξ Ορθοδόξων ουνίτι-
κη — κοινότητα και όπου αναπτύχθηκε νωρίτερα η 
αραβική εθνική κίνηση, τονίστηκε ο αραβικός χαρα­
κτήρας της ορθόδοξης κοινότητας, γεγονός που οδή­
γησε τελικά και στον εξαραβισμό, αρκετά νωρίς, του 
Πατριαρχείου Αντιοχείας και της ιεραρχίας του. 
Για τις πρώτες ήδη δεκαετίες του Που αιώνα εντοπί­
στηκαν καλλιτέχνες ζωγράφοι εικόνων — μα και μι­
κρογραφιών μέσα σε λειτουργικά βιβλία. Εντοπίστη­
καν εικόνες με αραβικές επιγραφές — ή και διπλές, 
αραβικές και ελληνικές επιγραφές — αλλά και με δικά 
τους τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά ακόμα και σε εικό­
νες όπου οι επιγραφές μένουν, στην αρχή, μόνον στα 
ελληνικά. Επισημάνθηκαν τοπικά κέντρα συνεχούς 
και μόνιμης πρακτικής άσκησης ζωγραφικής (εικόνες 
ή μικρογραφίες), αναγνωρίστηκαν Σχολές8... 
Για μια περίοδο, λίγο νωρίτερα και προς το τέλος του 
16ου αιώνα, μνημονεύονται στις πηγές έργα ή και δια­
σώζονται εικόνες ζωγράφων της περιοχής, όμως δεν 
φαίνεται να έχουν δημιουργηθεί έργα τέχνης με ιδιαί­
τερα τοπικά χαρακτηριστικά ούτε γίνεται χρήση της 
αραβικής γλώσσας σε επιγραφές και στις εικόνες του­
λάχιστον που γνωρίζουμε ή που αναφέρονται σε φιλο­
λογικές πηγές9. Πρόκειται μάλλον για έργα που ακο­
λουθούν τις διάφορες τάσεις της ζωγραφικής της 
βυζαντινής παράδοσης του 16ου αιώνα μέσα στον ευρύ­
τερο χώρο της Ορθοδοξίας, έργα που πολύ συχνά εισά­
γονται στις περιοχές των ορθόδοξων Πατριαρχείων 
της Μέσης Ανατολής από άλλες περιοχές της Ορθο­
δοξίας με εντονότερη, εκείνη την περίοδο, καλλιτε­
χνική δραστηριότητα. 

Εικ. Ι. Οι αρχάγγελοι Μιχαήλ και Γαβριήλ. Παρεκκλήσι 
Αγίας Θέκλας, Πατριαρχείο Ιεροσολύμων. Αραβική εικόνα. 
1707-1709. 

Εικ. 2. Αεπτομέρεια της Εικ. Ι. Η αραβική αφιερωματική 
επιγραφή. 

364 



ΟΙ ΜΕΛΧΙΤΙΚΕΣ ΑΡΑΒΟΟΡΘΟΔΟΞΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 

Μέσα στο 17ον αιώνα εδραιώνεται και σταθεροποιεί­
ται το οθωμανικό καθεστώς στη Μέση Ανατολή, ανα­
πτύσσεται η εμπορική κίνηση και οι οικονομικές συ­
ναλλαγές με τη Δυτική Ευρώπη10, που συνοδεύονται 
από πολιτιστικές και καλλιτεχνικές ανταλλαγές11 κα­
θώς και από έντονη δραστηριότητα της καθολικής 
προπαγάνδας που συμβάλλει και αυτή στην αφύπνιση 
των ντόπιων αραβοορθόδοξων κοινοτήτων αφού πο­
ντάρει πάνω στον αραβικό χαρακτήρα τους, προβάλ­
λοντας τον ιδιαίτερα. Παράλληλα όμως διαφοροποιεί 
και διασπά τις ντόπιες ορθόδοξες κοινότητες. 
Η προβολή όμως του αραβικού χαρακτήρα των κοινο­
τήτων που αντανακλάται και στην τέχνη των εικόνων 
με τις ιδιαιτερότητες τους που τώρα γνωρίζουμε, έρχε­
ται, από μιαν άλλη πλευρά, και σαν αντίδραση και 
άμυνα απέναντι στην καθολική-ουνίτικη προπαγάνδα. 
Συνδυάζεται και με μεγαλύτερη και ευρύτερη χρήση 
της αραβικής γλώσσας στη λειτουργία της ορθόδοξης 
Εκκλησίας και στην εκκλησιαστική και θρησκευτική 
φιλολογία. Συμβαδίζει παράλληλα με μια γενικότερη 
αναζωπύρωση της ιδέας του αραβικού εθνικισμού και 

C â n d e a e t S . A gémi an, La limite orientale de l'art postbyzantin: 
les icônes melkites, Actes du Ile Congrès International des Etudes du 
Sud-Est Européen, Athènes 1970, VI, Athènes 1981, σ. 399-404. Σε 
κατάλογο του Πρωσικού Μουσείου του Βερολίνου (V. Η. E bbe r n, 
Ikonen. Bilderhefte der Staatlichen Museen Preussischer Kulturbesitz -
Aus der frühchristlich-byzantinischen Sammlung, Berlin 1970, σ. Π­
Ι 8, εικ. 4, αριθ. 4), δημοσιεύεται εικόνα του αγίου Ιωάννου 
Προδρόμου να βαστά σε δίσκο το κεφάλι του με φωτοστέφανο, όπου 
κυριαρχεί πλούσιος φυτικός μπαρόκ διάκοσμος. Ο άγιος φέρει 
ειλητάριο με αραβική επιγραφή. Το όνομα του αγίου είναι επίσης 
στα αραβικά. Ο εκδότης χρονολογεί την εικόνα στο 17ον αιώνα και 
σημειώνει την Παλαιστίνη σαν τόπο προέλευσης. Αν η χρονολόγη­
ση ευσταθεί θα πρόκειται για το παλαιότερο γνωστό μνημείο αυτής 
της κατηγορίας από την περιοχή του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων. 

8. Βλ. τις μελέτες της S. A g é m i a n στους δύο καταλόγους εκθέσεων 
για τις μελχίτικες εικόνες (Icônes Melkites, Beyrouth 1969 και Icônes 
Grecques - Melkites - Russes, Paris 1993), καθώς και όσες μελέτες της 
αναφέρονται στην προηγούμενη σημείωση. 
9. V. C â n d e a , Introduction, στο Icônes Grecques - Melkites - Russes, 
Paris 1993, σ. 33-34. Ο ί δ ι ο ς , Une oeuvre d'art melkite..., ό.π., σ. 
219-238, ιδιαίτερα σ. 224-225. 
10. S. A g é m i a n , Introduction à l'étude des icônes melkites, στο 
Icônes Melkites, Beyrouth 1969, σ. 95-126, ιδιαίτερα σ. 102. 
11. Ό . π . , σ . 104-105. Βλ. επίσης P. R a c h i d H a d d a d Β. S., L'Église 
melkite, στο Icônes Melkites, Beyrouth 1969, σ. 88-89. 

Εικ. 3. H Θυσία του Αβραάμ. Ζωγράφος Χάννα ιεροσολυμί-

της, 171 ί. Μονή Αβραάμ, Πατριαρχείο Ιεροσολύμων. Ελ­

ληνική και αραβική επιγραφή. 

Εικ. 4. Η Φιλοξενία του Αβραάμ - Αγία Τριάδα. Ζωγράφος 

Χάννα ιεροσολυμίτης, 1714. Μονή Αβραάμ, Πατριαρχείο 

Ιεροσολύμων. Ελληνική και αραβική επιγραφή. 

365 



ΜΙΛΤΟΣ ΓΑΡΙΔΗΣ 

με κάποιον τονισμό ιδιαίτερο της αραβικής ή άλλης 
εθνικής ιδιότητας, όχι μόνο μέσα στους κόλπους των 
ορθόδοξων αραβικών κοινοτήτων αλλά και ανάμεσα 
στις άλλες χριστιανικές — αραβικές ή μη αραβικές — 
κοινότητες της Μέσης Ανατολής, Κόπτες στην Αίγυ­
πτο, Ιακωβίτες, Μαρωνίτες, Νεστοριανούς, Χαλδαίους 
ή Ασσυρίους στη Συρία και το Λίβανο, στην Παλαι­
στίνη, στη Μεσοποταμία12. 

Σ' αυτή την εργασία δεν πρόκειται να αντιμετωπι­
στούν τα προβλήματα της μελέτης και των κατευθύν-

Εικ. 5. Πεντηκοστή. Επί επιτροπείας Σουλεϊμάν Τλιλ, 
Ì8Ì5. Μητρόπολη Αγίου Ιακώβου, Ιεροσόλυμα. Αραβικές 
επιγραφές. 

σεων της έρευνας στο σημερινό στάδιο και στο χώρο 
του Πατριαρχείου Αντιοχείας. Πρόκειται για έρευνα 
σε εξέλιξη, επίμονη και συστηματική, που την ασκούν 
άλλοι, αρμοδιότεροι — φύσει και θέσει — από μένα 
ερευνητές. Απλά καταγράφουμε συνοπτικά — και πο­
λύ γενικά — στοιχεία και εκτιμήσεις που προέρχονται 
μέχρι τώρα από το τρέχον στάδιο της έρευνας. Συγκρί­
νουμε και αντιπαραθέτουμε τα δεδομένα της έρευνας 
από τις περιοχές δικαιοδοσίας του Πατριαρχείου 
Αντιοχείας με όσα, πολύ λιγότερα, γνωρίζουμε από την 
περιοχή του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων. 

Όμως, όπως ήδη έχουμε πει, η έρευνα και οι μελέτες 

περιορίζονται, μέχρι τώρα, κυρίως σε περιοχές δι­
καιοδοσίας του Πατριαρχείου της Αντιόχειας. Ελάχι­
στα και ευκαιριακά γίνεται εκεί λόγος για ύπαρξη έρ­
γων και καλλιτεχνών από τα Ιεροσόλυμα και την 
περιοχή του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων, και αυτό 
επειδή επισημαίνονται στη Συρία και στο Λίβανο, σε 
μοναστήρια, εκκλησίες, μουσεία και ιδιωτικές συλλο­
γές, εικόνες και ζωγράφοι από τα Ιεροσόλυμα τόσο 
στις πρώτες δεκαετίας του 18ου αιώνα (ο ζωγράφος 
Hanna al-Qudsi αναφέρεται σε έργα του 1721, 1726, 
1727 και 1745)13, όσο και στο δεύτερο μισό του 19ου 
αιώνα14. 

Φαίνεται πως οι περιοχές δικαιοδοσίας του Πατριαρ­
χείου Ιεροσολύμων διατήρησαν στενότερες και με με­
γαλύτερη συνέχεια και συνέπεια σχέσεις και επαφές 
με ελληνικές και άλλες βαλκανικές περιοχές μέσα 
στο 16ο και το 17ον αιώνα και πως άργησε να προβλη­
θεί και να τονιστεί, αυτή την εποχή, ο αραβικός χαρα­
κτήρας της παλαιστινιακής Ορθοδοξίας. Εξάλλου, το 
Πατριαρχείο Ιεροσολύμων, φύλακας και φρουρός των 
Αγίων Τόπων, δεν εξαραβίστηκε, μέχρι σήμερα, ούτε 
στους θεσμούς ούτε στην ιεραρχία του. Μόνον που 
χρησιμοποιήθηκε και εκεί η αραβική γλώσσα στις 
εκκλησίες των ντόπιων ορθόδοξων κοινοτήτων σε 
λειτουργικό και ενοριακό επίπεδο15. 
Λόγω ακριβώς της ύπαρξης κεντρικών διορθόδοξων 
και διαχριστιανικών προσκυνημάτων, οι εικόνες και 
άλλα έργα τέχνης φτάνουν συνέχεια στα Ιεροσόλυμα 
από άλλες ορθόδοξες χώρες και περιοχές αυτή την 
εποχή ή κατασκευάζονται επί τόπου ακολουθώντας 
πιστά τις τάσεις που κυριαρχούν στη ζωγραφική των 
εικόνων γενικότερα στα τότε καλλιτεχνικά ή άλλα κέ­
ντρα της Ορθοδοξίας και συχνά από Έλληνες ζωγρά­
φους που ανήκουν, ορισμένοι, στην τοπική εκκλησια­
στική ιεραρχία. 

Ό π ω ς και να έχουν τα πράγματα το καλλιτεχνικό -
ιστορικό φαινόμενο της ύπαρξης και της συνεχούς 
παρουσίας ντόπιων μελχίτικων αραβοορθόδοξων ει­
κόνων στις περιοχές δικαιοδοσίας του Πατριαρχείου 
Ιεροσολύμων, έχει, μέχρι τώρα, ελάχιστα απασχολή­
σει, σαν τέτοιο, την έρευνα που, αντίθετα, έχει τώρα 
πια προχωρήσει ικανοποιητικά για τις περιοχές δι­
καιοδοσίας του Πατριαρχείου της Αντιόχειας. 
Οι πρώτες γνωστές σε μας εικόνες, έργα ντόπιων ζω­
γράφων από τα Ιεροσόλυμα και την Παλαιστίνη, φέ­
ρουν την υπογραφή του Άραβα ζωγράφου — όχι όμως 
πάντοτε — με το αραβικό του όνομα και με την επι­
γραφή ή μόνο στα ελληνικά, αρχικά, ή και στις δύο 
γλώσσες, στα ελληνικά και στα αραβικά, έτσι όπως 
είχε πρωτοπαρουσιαστεί το φαινόμενο, ένα σχεδόν 
αιώνα νωρίτερα, στις περιοχές του Πατριαρχείου της 
Αντιόχειας. Και μόνον αυτό το στοιχείο, η χρήση 

366 



ΟΙ ΜΕΛΧΙΤΙΚΕΣ ΑΡΑΒΟΟΡΘΟΔΟΞΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 

δηλαδή της αραβικής γλώσσας στις επίτιτλες επιγρα­
φές καθώς και στις αφιερωματικές επιγραφές, τις δια­
φοροποιεί από τις άλλες σύγχρονες τους εικόνες. Λίγο 
αργότερα, φαίνεται πως κάποια διαφοροποίηση μπορεί 
να αφορά — εκτός από τυχόν εικονογραφικές ιδιαιτε­
ρότητες —και στη διακόσμηση των πλαισίων με μοτί­
βα τουρκο-ανατολίτικου μπαρόκ (φαινόμενο όμως που 
δεν απαντά μόνο στη Μέση Ανατολή) και, πολύ αργό­
τερα, στη χρήση καθαρά ισλαμικών μορφών και σχη­
μάτων — πολύ επιλεκτικά και διακριτικά — ή στην 
εισαγωγή τοπικών σημιτικών ανθρωπολογικών χαρα­
κτηριστικών. 

Η παλαιότερη χρονολογημένη μελχίτικη εικόνα που 
γνωρίζω από την περιοχή του Πατριαρχείου Ιεροσολύ­
μων έχει σαν θέμα τους Αρχαγγέλους Μιχαήλ και Γα­
βριήλ. Βρίσκεται στην έδρα του Πατριαρχείου, στο 
παρεκκλήσιο της Αγίας Θέκλας, και, κατά την αρα­
βική επιγραφή, αφιερώθηκε στο μοναστήρι Ashaha 
Ali το 1709 (ή 1707) (Εικ. 1 και 2). 
Δύο άλλες εικόνες, στην έδρα του Πατριαρχείου 
— μονή Αβραάμ —, απεικονίζουν τη θυσία του Αβραάμ 
(1711) και τη Φιλοξενία του Αβραάμ-Αγία Τριάδα 
(1714)16. Είναι έργα του ιεροσολυμίτη ζωγράφου Χάν-
να (Ιωάννη), γιου του Αντούν Αλ Κασσάρ. Ο ζωγράφος 
είναι και ο αφιερωτής της πρώτης εικόνας. Οι επιγρα­
φές δίνονται στα ελληνικά και στα αραβικά, με περισ-

12. V. C â n d e a , Messages de l'icône, στο Icônes Melkites, Beyrouth 
1969, σ. 41-43 και αντίστοιχες υποσημειώσεις. Βλ. επίσης J. Le­
roy, L'illustration du manuscrit syriaque 5/14 de Deir Charfet, OrSyr 
IV. 1 (1959), σ. 43-64, πίν. I-III, 6 εικόνες. Ο ί δ ι ο ς , Un nouveau 
manuscrit arabe-chrétien illustré..., ό.π., σ. 101-122. Ο ί δ ι ο ς , L'icône 
des stylites de Deir Balamend (Liban), ό.π., σ. 131-158. A. I. M i h a i -
lova, Licevaja arabskaja rukopis perevoda greèeskogo hronografa 
XVIIe veka (ένα αραβικό εικονογραφημένο χειρόγραφο, μετάφραση 
Έλληνα χρονογράφου του 17ου αιώνα), Palestinskij Sbornik 15 [78] 
(1966), σ. 201-206. J. Ν as ra i la h, Histoire du mouvement littéraire 
dans l'Église melkite du Ve au XXe siècle, τ. III.2 - IV. 1, Louvain-
Paris 1979-1981. 

13. Icônes Melkites, Beyrouth 1969, εικ. αριθ. 42, 44, 47, 49. 
14. Ό . π . , εικ. αριθ. 83-93. 
15. Χ. Α. Π α π α δ ό π ο υ λ ο ς , ' Ιστορία της ' Εκκλησίας ' Ιεροσολύ­
μων, 'Ιεροσόλυμα-'Αλεξάνδρεια 1910. 
16. Ο ρ λ ά ν δ ο ς , ό.π., σ. 341-344, εικ. 2. 

Εικ. 6. Ο προφήτης Ηλίας τρέφεται από τον κόρακα. Εικόνα 

Μονής Σινά. Ζωγράφος Στέφανος, αρχές Που αιώνα. 

Ελληνική και αραβική επιγραφή. 

Εικ. 7. Λεπτομέρεια της Εικ. 6. Ελληνική και αραβική επι­

γραφή. 

•Μ » Ι 

e Ä Ä Ä l 
367 



ΜΙΛΤΟΣ ΓΑΡΙΔΗΣ 

σότερες όμως λεπτομέρειες στα αραβικά (Εικ. 3 και 4). 
Και οι τρεις παραπάνω εικόνες, των αρχών του 18ου 
αιώνα, ακολουθούν τις καλλιτεχνικές τάσεις της επο­
χής τους στον ευρύτερο χώρο της Ορθοδοξίας, από 
τον οποίο κατ' αρχήν διαφοροποιούνται μόνο λόγω 
της χρήσης αραβικών επιγραφών. Ο ιεροσολυμίτης 
ζωγράφος Χάννα δεν είναι, νομίζω, το ίδιο πρόσωπο 
με το σύγχρονο και ομώνυμο του, επίσης ιεροσολυμί-
τη Hanna Al Qudsi (Qudsi σημαίνει ιεροσολυμίτης 
στα αραβικά) για τον οποίο έχουν ήδη γίνει αναφο­
ρές17. 

Άλλες εικόνες της ίδιας περιόδου και αντίστοιχων ζω­
γράφων φυλάσσονται στη μονή Αγίου Γεωργίου στο 
Beit-Dzalla (Πετζαλά), στη μονή Αγίου Θεοδοσίου, σε 
ενοριακές εκκλησίες και σε μονές, σε χωριά και σε 
πόλεις της Παλαιστίνης και της Ιορδανίας. 
Ενδιαφέρουσα συλλογή αραβικών χρονολογημένων 
εικόνων των αρχών του 19ου αιώνα, που παρουσιάζουν 
και καλύπτουν ευρύ φάσμα καλλιτεχνικών τάσεων 
στην κάπως απλοϊκή και βιοτεχνική τους έκφραση, 
φυλάσσεται στον ορθόδοξο αραβικό μητροπολιτικό 
ναό του Αγίου Ιακώβου στα Ιεροσόλυμα, δίπλα στην 
είσοδο του Παναγίου Τάφου (Εικ. 5). 
Αυτή την περίοδο, μα και παλαιότερα, το ορθόδοξο 
Πατριαρχείο της Αλεξάνδρειας μόλις κατόρθωνε να 
διαιωνίζει και να συντηρεί την ύπαρξη του, σαν θε­
σμός της Ορθοδοξίας, με πολύ μικρό αριθμό πιστών, 
κυρίως Έλληνες, μόνιμους ή περαστικούς από την 
Αίγυπτο. Φαίνεται πως πολύ λίγοι εντόπιοι Αιγύπτιοι 
χριστιανοί ανήκαν — όπως συμβαίνει και τώρα άλλω­
στε — στο ποίμνιο του Πατριαρχείου. Τόσο λίγοι και 
σκόρπιοι, δίπλα στη μεγάλη μάζα των Μουσουλμάνων 
και των Κοπτών της Αιγύπτου ή και των πολύ λιγότε­
ρων Συροορθόδοξων, που δεν αποτέλεσαν ποτέ συ­
γκροτημένη αραβοορθόδοξη κοινότητα ούτε Εκκλη­
σία. Καμιά αραβοορθόδοξη εικόνα, ντόπιας αιγυπτια­
κής προέλευσης, δεν έχει μέχρι τώρα επισημανθεί 
στην Αίγυπτο, αν εξαιρέσουμε τις εικόνες που ήδη 
γνωρίζουμε στο Σινά. 

Μελχίτικες αραβοορθόδοξες εικόνες έχουν ήδη εντο­
πιστεί από το πρώτο μισό του Που αιώνα, ίσως και 
λίγο νωρίτερα, στην περιοχή του Πατριαρχείου Αντιο­
χείας. Έ ν α σχεδόν αιώνα αργότερα εντοπίζονται οι 
πρώτες αραβοορθόδοξες εικόνες στο χώρο του Πα­
τριαρχείου Ιεροσολύμων. Πρόκειται πάντοτε για εικό-

Εικ. 8. Η Παράδοση των Πλακών του Νόμου στον προφήτη 
Μωυσή. Εικόνα Μονής Σινά. Ζωγράφος Στέφανος, αρχές 
Που αιώνα. Ελληνική και αραβική επιγραφή. (Φωτογραφι­
κό αρχείο Μουσείου Μπενάκη). 

Εικ. 9. Λεπτομέρεια της Εικ. 8. Ελληνική και αραβική επι­
γραφή. (Φωτογραφικό αρχείο Μουσείου Μπενάκη). 

368 



ΟΙ ΜΕΛΧΙΤΙΚΕΣ ΑΡΑΒΟΟΡΘΟΔΟΞΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 

νες που όχι μόνον ευρίσκονται σ ' αυτές τις χώρες της 
Μέσης Ανατολής και στους χώρους δικαιοδοσίας των 
τριών ορθόδοξων Πατριαρχείων ή των παράλληλων 
με αυτά εξ Ορθοδόξων ουνίτικων κοινοτήτων, Εκκλη­
σιών και Ιεραρχιών, αλλά και που διαθέτουν κάποια 
ιδιαίτερα δικά τους χαρακτηριστικά: αραβικές επι­
γραφές, τεχνοτροπικά τοπικά στοιχεία ή ιδιαίτερου 
χαρακτήρα επιδράσεις της τέχνης και της έκφρασης 
του ντόπιου μουσουλμανικού περιβάλλοντος, ενδείξεις 
άλλες που να υπονοούν πως οι εικόνες αυτές είχαν 
κάποιαν άμεση σχέση με τις ντόπιες αραβοορθόδοξες 
κοινότητες ή και με Άραβες ορθόδοξους σαν άτομα. 
Σχηματίζεται δηλαδή έτσι κάπως εύκολα η εντύπωση 
πως πρόκειται για φαινόμενο νεότερο που ξεκινά από 
τα τέλη του 16ου και κυρίως από το 17ον αιώνα. Στην 
αρχή φαίνεται να επικρατούν τα κοινά, για τις διάφο­
ρες τάσεις της μεταβυζαντινής ζωγραφικής της επο­
χής, χαρακτηριστικά. Δειλά δειλά, αραβικές επιγρα­
φές συνοδεύουν τις ελληνικές· λίγο αργότερα και σε 
πολλές περιπτώσεις μένουν μόνον οι αραβικές επι­
γραφές. Αναπτύσσονται ακόμα και προβάλλονται 
ιδιαίτερα τοπικά τεχνοτροπικά χαρακτηριστικά, κα­
θώς και μία ιδιαίτερη τοπική εικονογραφία σχετική με 
τα τοπικά χριστιανικά προσκυνήματα, τους τοπικούς 
ιδιαίτερα τιμώμενους αγίους, την ευλάβεια των ντόπι­
ων κοινοτήτων και ατόμων. 

Είναι αλήθεια πως αυτή την εποχή, πριν και μετά την 
απόσχιση τμήματος των Ορθοδόξων και τη συγκρό­
τηση των ουνίτικων-ελληνοκαθολικών αραβικών κοι­
νοτήτων, τονίζεται και ανανεώνεται η χρήση της αρα­
βικής γλώσσας στη λειτουργία και στη χριστιανική 
φιλολογία, ενδυναμώνεται ο αραβικός χαρακτήρας 
των κοινοτήτων. 

Είναι όμως γνωστό πως οι κοινότητες αυτές της Μέ­
σης Ανατολής, με αδιάκοπη παρουσία στο χώρο από 
τους πρώτους χριστιανικούς αιώνες, χρησιμοποιού­
σαν από πολύ νωρίς — ήδη τουλάχιστον από τον 9ον 
αιώνα — την αραβική γλώσσα στη λατρεία και σε 
εκκλησιαστικά κείμενα. Πολυάριθμα λειτουργικά και 
θρησκευτικά συγγράμματα μεταφράστηκαν στα αρα­
βικά μέσα στον llov αιώνα1 8. 

Ξέρουμε από αραβικές πηγές πως πολύ πριν από το 
17ον αιώνα υπήρχαν τοιχογραφίες σε μοναστήρια, 
στη Συρία, μοναστήρια κυρίως συροϊακωβίτικα, που 
προκαλούσαν το θαυμασμό χαλιφών, αξιωματούχων 
και μελών της μουσουλμανικής αριστοκρατίας. Στις 
ίδιες πηγές υπάρχουν νύξεις και σαφείς υπαινιγμοί και 

17. Βλ. σημ. 13. 
18. P. Rachid Haddad Β. S., L'Église melkite, στο: Icônes Melki-
tes, Beyrouth 1969, σ. 85-92. 

Εικ. 10. Ο προφήτης Μωυσής μπροστά στη Φλεγόμενη Βά­

το. Εικόνα Μονής Σινά. Αρχές 13ον αιώνα. 

Εικ. II. Λεπτομέρεια της Εικ. 10. Μικροσκοπική μορφή σαρι-
κοφόρου γοννκλινούς ικέτη-δωρητή. 



ΜΙΛΤΟΣ ΓΑΡΙΔΗΣ 

Εικ. 12. Διακοσμήσεις περγαμηνού αραβικού κώδικα αριθ. 
16 (Νέας αραβικής σειράς). Μονή Σινά, έτος 859. 

για ορθόδοξα μοναστήρια με τοιχογραφίες1 9. Λείψανα 
από αυτές και παρόμοιες τοιχογραφίες στην Παλαι­
στίνη, τη Συρία και το Λίβανο έχουν διατηρηθεί πολύ 
λίγα και τμηματικά. 
Εικονογραφημένα χριστιανικά συριακά χειρόγραφα 
είναι γνωστά ήδη από τον 6ο και τον 7ον αιώνα στη 
Συρία. Αργότερα, τουλάχιστον από το 13ον αιώνα μα 
και κάπως νωρίτερα, εποχή Αναγέννησης και ακμής 
της ιακωβίτικης Εκκλησίας και άλλων Εκκλησιών 
της Μέσης Ανατολής, συναντάμε συριακά εικονογρα­
φημένα ιακωβίτικα ή άλλα χειρόγραφα20, αραβοορθό-
δοξα χειρόγραφα από το 13ο-14ον αιώνα21 και μετά, 
καθώς και κοπτικά ή αραβοκοπτικά22. 
Είναι δύσκολο να δεχτούμε πως σε μια συνεχούς διάρ­
κειας θρησκευτική ζωή χριστιανικών κοινοτήτων 
— ζωή έστω δύσκολη και συχνά γεμάτη αντιξοότητες 
μέσα στο μουσουλμανικό καθεστώς και σε ορισμένες 
εποχές — οι ανάγκες της Εκκλησίας και των πιστών 
σε εικόνες μπορούσαν να ικανοποιηθούν και να καλυ­
φθούν μόνο με την εισαγωγή εικόνων. 
Ασφαλώς θα πρέπει να υπήρξε, κατά καιρούς τουλά­
χιστον και μέσα σ' αυτή τη χρονική διάρκεια, και 
παραγωγή εικόνων σε τοπική κλίμακα, ίσως σε περιο­
ρισμένη έκταση, για τις οποίες δεν έχουμε ακόμα αρ­
κετές και βέβαιες πληροφορίες. Πιθανόν αυτές οι εικό­
νες να μην παρουσίαζαν, στην αμέσως πριν από το 
17ον αιώνα περίοδο, αρκετές ιδιαιτερότητες και να 
μην ξεχώριζαν με ιδιαίτερα δικά τους χαρακτηριστικά 
μέσα στις γενικότερες σύγχρονες τάσεις που εκφράζο­
νται τότε στη ζωγραφική των εικόνων και στον ευρύ­
τερο και ενιαίο χώρο της Ορθοδοξίας. 
Το ερώτημα αυτό και το ίδιο ακριβώς το πρόβλημα 
έχει ήδη τεθεί. Η απάντηση που δόθηκε2 3 και που με 
βρίσκει απόλυτα σύμφωνο, διαμορφώθηκε σαν υπόθε­
ση στη βάση μιας κοινής λογικής σκέψης χωρίς να 
στηριχθούν τα επιχειρήματα σε καινούργια συγκεκρι­
μένα στοιχεία. 

Στο στάδιο όπου βρίσκεται σήμερα η έρευνα, νομίζω 
πως υπάρχουν καινούργια δεδομένα, που μπορεί να 
δώσουν άλλες διαστάσεις στο πρόβλημα. Θεωρώ ακό­
μη πως καινούργιες εκτιμήσεις και παρατηρήσεις πά­
νω σε έργα από παλιά γνωστά και σε συνδυασμό με τα 
νεότερα αυτά δεδομένα επιτρέπουν να αναζητήσουμε 
την απαρχή του φαινομένου σε πολύ παλαιότερη από 
το 16ον αιώνα εποχή. 
Πράγματι, αν οι επιγραφές σε αραβική γλώσσα είναι, 
όπως πιστεύω, ένα από τα σημαντικότερα στοιχεία που 
επιτρέπουν να χαρακτηρίσουμε ορισμένες εικόνες ή 

Εικ. 13. Τομή κατά πλάτος αψίδας με κιβώριο και Αγία Τρά­
πεζα. Τομή κατά μήκος Βασιλικής με κιονοστοιχία στο ισό­
γειο και στα υπερώα. Περγαμηνός αραβικός κώδικας αριθ. 
16 (Νέας αραβικής σειράς). Μονή Σινά, έτος 859. 

άλλα έργα σαν «μελχίτικα - αραβοορθόδοξα», τότε η 
πρώτη γνωστή εκδήλωση του φαινομένου, μέσα στο 
χώρο των εικόνων, θα πρέπει να αναχθεί ήδη στο 12ο-
13ον αιώνα, σε εποχή δηλαδή όπου ήδη γνωρίζουμε, 
όπως και το έχουμε αναφέρει, εικονογραφημένα ορθό­
δοξα λειτουργικά και άλλα θρησκευτικά χειρόγραφα 
σε αραβική γλώσσα. 
Είναι γνωστές δύο εικόνες στη μονή του Σινά, μεγά­
λου μεγέθους και υψηλής τέχνης των αρχών του Που 
αιώνα, που φέρουν, χαμηλά σε μία ζώνη, ίσια μοιρα­
σμένες κατακόρυφα στη μέση, από μία αραβική (κου-
φική) και μία ελληνική επιγραφή. Η μία εικονίζει τον 
προφήτη Ηλία, όρθιο με τον κόρακα που τον θρέφει 
(Εικ. 6 και 7), και η άλλη την Παράδοση των Πλακών 
του Νόμου στον προφήτη Μωυσή (Εικ. 8 και 9). Ο 
ζωγράφος Στέφανος, που είναι μάλλον και ο δωρητής, 
αναφέρεται στις ικετήριες αναθηματικές επιγραφές24. 
Ασφαλώς οι δύο εικόνες δεν προορίζονταν για εντό­
πιους Άραβες μουσουλμάνους που πρόσφεραν ιδιαί­
τερη ευσέβεια και λατρεία στους δύο προφήτες, όπως 
έχει ειπωθεί25, αλλά για ορθόδοξες αραβικές κοινότη­
τες, ή και άτομα, κοινότητες οργανωμένες σε δικές 

370 



ΟΙ ΜΕΛΧΙΤΙΚΕΣ ΑΡΑΒΟΟΡΘΟΔΟΞΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 

τους Εκκλησίες, που από παλιά χρησιμοποιούσαν στη 
λατρεία την αραβική γλώσσα μόνη της ή συνδυασμέ­
νη — κατά εποχές — με ελληνικά ή και συριακά κεί­
μενα. 
Δύο άλλες εικόνες της ίδιας εποχής, ίδιου μεγάλου 
μεγέθους και ανάλογης υψηλής τέχνης φυλάσσονται 
επίσης στη μονή του Σινά. Έχουν χρονολογηθεί, 
όπως και οι δύο προηγούμενες, στις αρχές του 13ου 
αιώνα από την Ντούλα Μουρίκη. Συγγενεύουν μαζί 
τους τεχνοτροπικά, δεν φέρουν όμως — ή δεν διατη­
ρούν σήμερα — επιγραφές. Η μία εικονίζει την Παρά-

Εικ. 14. Ο ευαγγελιστής Λουκάς μέσα σε αψίδα με κίονες 

στο ισόγειο και στο υπερώο, σε κατά πλάτος τομή. Αραβική 

και ελληνική επιγραφή. Περγαμηνός αραβικός κώδικας 

αριθ. 14 (Νέας αραβικής σειράς). Μονή Σινά, 9ος αιώνας. 

δοση του Νόμου στον προφήτη Μωυσή και η δεύτερη 
τον προφήτη Μωυσή μπροστά στη Φλεγόμενη Βάτο 
(Εικ. 10 και 11). Κάτω αριστερά, στη γωνία και μέσα 
στο πλαίσιο, μικροσκοπική μορφή σαρικοφόρου γο-
νυκλινούς ικέτη, παρουσιάζει ασφαλώς τον Άραβα 
δωρητή του έργου26. 
Είχα κάνει μία διάλεξη με θέμα "Les icônes des chré­
tiens orthodoxes du monde arabe" στο Πανεπιστήμιο 
Paris Ι, στην ομάδα Territoires et Sociétés des Mondes 
Romains et Post-romains, που ανήκε στο πλαίσιο 
Groupements d'intérêt scientifique, κάτω από τη συλ-

19. J. Ν as ra i l a h, La peinture monumentale des Patriarcats melki-
tes, στο Icônes Melkites, Beyrouth 1969, σ. 67-84. 
20. J. L e r o y , La renaissance de l'Église syriaque aux XHe-XIIIe 
siècles, Cahiers de Civilisation Médiévale Xe-XIIe siècles, XlVe An­
née, 2/1971, σ. 131-148 και XlVe Année, 3/1971, σ. 239-255. H. 
Buch ta l , The Painting of the Syrian Jacobites in its Relation to 
Byzantine and Islamic Art, Syria XX (1939), σ. 137-150. J. Leroy, 
Les manuscrits syriaques à peintures conservés dans les Bibliothèques 
d'Europe et d'Orient, Paris 1964. J. Le roy , Le manuscrit syriaque 
356 de la Bibliothèque Nationale. Sa date et son lieu de composition, 
Syria XXIV (1944-1945), σ. 194-205. 
21. D. D i r i n g e r , The Illuminated Book. Its History and Production, 

London (Faber and Faber) 1967, σ. 116-119 (αραβικά και συριακά 
χειρόγραφα), εικ. 11.31, II.32b, II.32d, III.8a-b. J. Leroy, Unévangé-
liaire arabe de la Bibliothèque de Topkapi Sarayi, à décor byzantin et 
islamique, Syria XLIV (1967), σ. 117-130. 
22. R. S. N e l s o n , An Icon at Mt. Sinai and Christian Painting in 
Muslim Egypt during the Thirteenth and Fourteenth Centuries, ArtB 
LXV/2 (1983), σ. 201-218, 30 εικόνες. 
23. V. C â n d e a , Messages de l'icône, στο Icônes Melkites, Beyrouth 
1969, σ. 27-45, ιδιαίτερα σ. 40-42. Ο ίδιος επανέρχεται στο Intro­
duction, στο Icônes Grecques - Melkites - Russes, Paris 1993, σ. 17-
41, ιδιαίτερα σ. 33-35. 
24. Κ. Α μ ά ν τ ο υ , Σιναϊτικά μνημεία ανέκδοτα, 'Αθήναι 1928, σ. 
44. M. Η. L. R a b i n o , Le monastère de Sainte-Catherine (Mont Si-

Εικ. 15. Ο ευαγγελιστής Ιωάννης μέσα σε αψίδα με κίονες 

στο ισόγειο και στο υπερώο, που εγγράφεται στο κεντρικό 

τμήμα τομής κατά μήκος Βασιλικής. Αραβική και ελληνική 

επιγραφή. Περγαμηνός αραβικός κώδικας αριθ. 14 (Νέας 

αραβικής σειράς). Μονή Σινά, 9ος αιώνας. 

nai), Souvenirs épigraphiques des anciens pèlerins. Excursion au Mont 
Sinai, Bulletin de la Société Royale de Géographie d'Egypte, XIX / 1 
(1935), Le Caire, σ. 21-126, εικ. 4 (οι δύο κουφικές επιγραφές), αριθ. 
105 και 106 (οι δύο εικόνες των προφητών Μωυσή και Ηλία). Μ. Η. 
L. R a b i n o , Le monastère de Sainte-Catherine au Mont Sinai, Le 
Caire 1938, σ. 59-60, εικ. 6 (οι κουφικές επιγραφές τύπου του 1 Ιου 
αιώνα κατά τον συγγραφέα), επιγραφή με αριθμό 146, σ. 59, εικ. 5, 
επιγραφές με αριθμό 143, 144. Γ. και Μ. Σ ω τ η ρ ί ο υ , Εικόνες της 
Μονής Σινά, 'Αθήναι 1956, 1958, σ. 88-90, εικ. 74, 75. Οι εικόνες 
χρονολογούνται, από τους Γ. και Μ. Σωτηρίου, στα τέλη του 12ου 
αιώνα. Κ. W e i t z m a n n , Icon Programs of the 12th and 13th 
Centuries at Sinai, ΔΧΑΕ, περ. Δ' - τ. IB' (1984), σ. 63-116, εικ. 31, 
32. Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , Εικόνες από τον 12ο έως τον 15ο αιώνα, στο: 
Σινά. Οι Θησαυροί της Ι. Μονής Αγίας Αικατερίνης, Αθήνα (Εκδο­
τική Αθηνών), 1990, σ. 101-125 (σ. 109-110), εικ. 34 (σ. 164). 

25. Γ. Α. Σ ω τ η ρ ί ο υ , Έλληνοαραβικαί εικόνες του Μωυσέως καί 
τοΰ προφήτου ' Ηλιου της Μονής Σινά, Tirage à part, Publications de 
l'Institut d'Études Orientales de la Bibliothèque Patriarcale d'Alexan­
drie, αριθ. 2, Alexandrie 1953, σ. 1-3. Κατά περίεργο τρόπο, σ' αυτό 
το πρώτο του δημοσίευμα γι ' αυτές τις εικόνες ο Γ. Σωτηρίου φαίνε­
ται να θεωρεί πως προορίζονταν για 'Αραβες μουσουλμάνους, ντό­
πιους, και τις χρονολογεί στους έσχατους βυζαντινούς χρόνους, 
δηλαδή όχι παλαιότερα από το πρώτο μισό του 15ου αιώνα. 

26. Ντ. Μ ο υ ρ ί κ η , ό.π., σ. 111, εικ. 36, 37 (σ. 166-167). Γ. και Μ. 
Σ ω τ η ρ ί ο υ , ό.π., σ. 140-141, εικ. αριθ. 160. Οι Γ. και Μ. Σωτηρίου 
χαρακτηρίζουν τώρα τη μνημειακή τέχνη των εικόνων σαν τέχνη 
επαρχιακού κύκλου 11 ου-12ου αιώνα. 

371 



ΜΙΛΤΟΣ ΓΑΡΙΔΗΣ 

λογική σκέπη και κάλυψη του Πανεπιστημίου Paris Ι 
και του C.N.R.S., τον Απρίλιο του 1982. 
Είχα υποστηρίξει σ ' αυτή τη διάλεξη — και εξακο­
λουθώ να πιστεύω σ' αυτή την άποψη — πως οι τέσ­
σερις παραπάνω εικόνες, τόσο οι δύο με τις αραβικές 
επιγραφές όσο και οι δύο άλλες χωρίς επιγραφές, θα 
έπρεπε να συνυπολογιστούν μαζί με τις μελχίτικες 
αραβοορθόδοξες εικόνες, να θεωρηθούν σαν πρώτη 
γνωστή, χρονολογικά, εκδήλωση του φαινομένου, με­
ταφέροντας έτσι την απαρχή του στο χώρο των εικό­
νων από το 16ο-17ον αιώνα, στα τέλη του 12ου-αρχές 
του 13ου αιώνα. Όπως ακριβώς συμβαίνει και με τις 
μελχίτικες εικόνες του Που αιώνα, το κυριότερο στοι­
χείο που τους προσδίδει κάποιαν ιδιαιτερότητα είναι η 
χρησιμοποίηση, στις επιγραφές, της αραβικής γλώσ­
σας, μαζί με την ελληνική, όπως και η μικροσκοπική 
μορφή του Άραβα σαρικοφόρου δωρητή και ικέτη. 
Οι τέσσερις εικόνες της μονής Σινά είναι έργα υψηλής 
τέχνης και εκτέλεσης του 12ου-13ου αιώνα, έργα βυ­
ζαντινής τέχνης ανωτάτου επιπέδου. Αν προορίζο­
νταν, όπως πιστεύω, για Άραβες και καθώς έχουν και 
τις αραβικές επιγραφές δίπλα στις ελληνικές, αυτό 
σημαίνει πως Άραβες χριστιανοί ορθόδοξοι είναι 
ήδη αυτή την εποχή — και δίπλα στις μικρογραφίες 
χειρογράφων — κοινωνοί και συμμέτοχοι στις εκδη­
λώσεις βυζαντινής τέχνης ανωτάτου επιπέδου. 
Χαίρομαι ιδιαίτερα που σε ένα, μεταθανάτιο, άρθρο 
της η Ντούλα Μουρίκη υποστηρίζει πως οι τέσσερις 
παραπάνω εικόνες δείχνουν μίαν ιδιαίτερη σχέση με 
το αραβικό χριστιανικό περιβάλλον2 7, υπόθεση που 
έρχεται να συναντήσει και να συνταυτιστεί με την ήδη 
εκφρασμένη άποψη μου πάνω στο θέμα. 
Ανάμεσα στο 13ο και το 16ο-17ον αιώνα υπάρχει κενό 
στις γνώσεις μας πάνω στο φαινόμενο αυτό και όσον 
αφορά στις εικόνες. Δεν πιστεύω πάντως πως σ' αυτή 
την περίοδο και σ ' όλη της τη διάρκεια, την εποχή 
δηλαδή που κυριάρχησαν στη Μέση Ανατολή οι 
Αγιουμπήδες, οι Μαμελούκοι και κατά την πρώτη πε­
ρίοδο της οθωμανικής κυριαρχίας, σταμάτησαν να 
παράγονται σε τοπική κλίμακα εικόνες που προορί­
ζονταν για τους Άραβες ορθόδοξους. 

' Οταν, στις αρχές του 17ου αιώνα, εντοπίζεται ξανά και 
ορίζεται το φαινόμενο, πρόκειται πάλι για μια ζωγρα­
φική φορητών εικόνων, που γενικά ακολουθούν την 
εικονογραφία και τις τεχνοτροπικές τάσεις της επο­
χής τους μέσα στα πλαίσια της τέχνης της βυζαντινής 
παράδοσης, με μόνη σαφή ιδιαιτερότητα, όσο τουλά­
χιστον μέχρι τώρα γνωρίζουμε, την ύπαρξη αραβικών 
επιγραφών, δίπλα στις ελληνικές στην αρχή, μόνες 
τους αργότερα. Δηλαδή τεχνοτροπικές διαφορές και 
ιδιαιτερότητες που να συνδέονται από πιο κοντά με το 
χώρο της Μέσης Ανατολής δεν αναφαίνονται στα τέ­

λη του 16ου-αρχές του Που αιώνα, ακριβώς όπως δεν 
φαίνονται να υπάρχουν και κατά το 13ον αιώνα, όσο 
τουλάχιστον μας επιτρέπουν να κρίνουμε τα λίγα γνω­
στά παραδείγματα. Υπάρχουν όμως και στις δύο χρο­
νικές περιόδους και περιπτώσεις, εικονογραφικές 
ιδιαιτερότητες και προτιμήσεις σε τοπική κλίμακα. 

Ό π ω ς αφήνουν να διαφαίνεται οι μελέτες, κυρίως της 
Sylvia Agémian και του Virgil Cândea, τα «ανατολίτι­
κα» μπαρόκ και ισλαμικής έμπνευσης χαρακτηριστικά 
εντοπίζονται κάπως αργότερα και περισσότερο στο 
χώρο δικαιοδοσίας του Πατριαρχείου της Αντιόχειας. 
Πρόκειται για εισαγωγή περισσότερο τονισμένων 
διακοσμητικών στοιχείων από το μπαρόκ — μέσω του 
τουρκομπαρόκ και του ροκοκό — αλλά και μερικών 
σχημάτων, εννοιών και συνθετικών τύπων υιοθετημέ­
νων από την ισλαμική κοσμική και θρησκευτική ζω­
γραφική. Τέτοια στοιχεία εμφανίζονται — απ' όσο τα 
παρατήρησα και τα εντόπισα μέχρι σήμερα — σε πολύ 
μικρότερη κλίμακα και, κυρίως, πολύ αργότερα, αρχές 
του 19ου αιώνα, και σπανιότερα, στις περιοχές δικαιο­
δοσίας του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων. 

Μπορούμε όμως τώρα να εντοπίσουμε την απαρχή του 
μελχίτικου φαινομένου στη ζωγραφική — στα αραβι­
κά εικονογραφημένα χριστιανικά χειρόγραφα — σε 
πολύ παλαιότερη εποχή και πριν από το Σχίσμα και τη 
θεωρητική-δογματική διαμόρφωση της φυσιογνωμίας 
των ορθόδοξων Εκκλησιών. 
Ανάμεσα στα αραβικά χειρόγραφα που, μαζί με ελλη­
νικά και άλλα, βρέθηκαν σε καταχωμένη παλαιά βι­
βλιοθήκη ή αποθήκη της μονής του Σινά το 1975 και 
ήλθαν να εμπλουτίσουν ακόμη περισσότερο την ήδη 
σημαντικότατη συλλογή αραβικών χριστιανικών χει­
ρογράφων της μονής2 8, υπάρχουν δύο χειρόγραφα που 
παρουσιάζουν ιδιαίτερη σημασία για το θέμα που εξε­
τάζουμε. 
Ο μεμβράνινος αραβικός κώδικας με αριθμό 16, δια­
τηρεί πέντε φύλλα από ευαγγέλιο. Χρονολογείται με 
επιγραφή στο έτος 6368 από Κτίσεως Κόσμου, 859 έτη 
Ρωμαίων, ...245 έτη Αράβων. Πρόκειται για ένα από τα 
αρχαιότερα, αν όχι το αρχαιότερο χρονολογημένο 
αραβικό χειρόγραφο. Φέρει τέσσερις διακοσμημένες 
σελίδες με γραμμικό σχέδιο και με χρωμάτισμα: στις 
δύο σελίδες, από ένας σταυρός που οι κεραίες του εγ­
γράφονται εν μέρει σε ομόκεντρους κύκλους πάνω σε 
λευκό κάμπο* στα τριγωνικά διάχωρα τοποθετούνται 
από ένα πτηνό, οκτώ στο σύνολο, με ένα φύλλο από 
κλαδί στο ράμφος (Εικ. 12). Στην τρίτη σελίδα μία 
αψίδα ιερού εκκλησίας, σε τομή, στηρίζεται σε ζευγά­
ρια από διπλούς κίονες σε δύο ορόφους και φέρει μιαν 
Αγία Τράπεζα κάτω από υψηλό κιβώριο και ανάμεσα 
σε δύο μεγάλες κρεμασμένες καντήλες. Στην τέταρτη 

372 



ΟΙ ΜΕΛΧΙΤΙΚΕΣ ΑΡΑΒΟΟΡΘΟΔΟΞΕΣ ΕΙΚΟΝΕΣ 

σελίδα σχεδιάζεται Βασιλική σε κατά μήκος τομή 
— αλλά και με δίριχτη κεραμωτή στέγη — με κιονο­
στοιχίες στο ισόγειο και στον όροφο με τα υπερώα. 
Ανάμεσα στους κίονες του ισογείου κρέμονται καντή­
λες ενώ πέτρινα διάτρητα κιγκλιδώματα καλύπτουν, 
στο κάτω μέρος, το διάστημα ανάμεσα στους κίονες, 
στο υπερώο2 9 (Εικ. 13). 

Ο μεμβράνινος αραβικός κώδικας με αριθμό 14, δια­
τηρεί ενενήντα φύλλα από τα κατά Μάρκον, Λουκά 
και Ιωάννην ευαγγέλια. Είναι αχρονολόγητος. Φέρει 
διάκοσμο με επίτιτλα και δύο διακοσμημένες σελίδες 
χωρίς κείμενο. Στην πρώτη σελίδα εικονίζεται με 
γραμμικό επιχρωματισμένο σχέδιο η όρθια μορφή του 
ευαγγελιστή Λουκά μέσα σε πλαίσιο αψίδας εκκλη­
σίας πανομοιότυπο σχεδόν με το σχέδιο στην ανάλογη 
μικρογραφία του προηγούμενου, με αριθμό 16, χειρο­
γράφου και ακριβώς στη θέση που κατέχει εκεί το 
κιβώριο με την Αγία Τράπεζα (Εικ. 14). Στη δεύτερη 
σελίδα έχουμε επανάληψη, με ελάχιστες μεταλλαγές 
(τόξα αντί οριζόντια ανώφλια ανάμεσα στους κίονες), 
του σχεδίου της Βασιλικής σε κατά μήκος τομή του 
προηγούμενου, με αριθμό 16, χειρογράφου. Σε μία το­
ξωτή κόγχη, διαμορφωμένη κατακόρυφα στο κεντρικό 
τμήμα της επιφάνειας της κατά μήκος τομής της Βα­
σιλικής, έχει σχεδιαστεί, καλύπτοντας όλο το ύψος 
της, η μορφή του ευαγγελιστή Ιωάννη (Εικ. 15). Και 
στις δύο περιπτώσεις το όνομα του ευαγγελιστή δίνε­
ται στα ελληνικά και στα αραβικά. Ο εκδότης του κα­
ταλόγου υποστηρίζει πως ο σιναϊτικός αραβικός κώ­
δικας με αριθμό 14 χρονολογείται μεταξύ του 10ου και 
των αρχών του 11ου αιώνα, ακριβώς λόγω του ύφους 
του διακόσμου3 0. Όμως και στα δύο χειρόγραφα, 
με αριθμό 14 και με αριθμό 16, έχουμε τον ίδιο σχε­
διασμό και το ίδιο σχέδιο, τον ίδιο σχεδόν τύπο κτιρί­
ων, ασφαλώς το ίδιο εργαστήριο, αν όχι και το ίδιο 
χέρι. Γι ' αυτόν ακριβώς το λόγο και αφού το με αριθ­
μό 16 χειρόγραφο είναι ήδη, με ακρίβεια, χρονολογη­
μένο στο έτος 859, δεν βρίσκω γιατί θα πρέπει να ανα­
ζητήσουμε άλλη χρονολόγηση για το με αριθμό 14 
σιναϊτικό αραβικό εικονογραφημένο χειρόγραφο. 
Θεωρώ λοιπόν πως ήδη κατά τον 9ον αιώνα, και μάλ­
λον στο έτος 859, χρονολογείται η πρώτη γνωστή εμ­
φάνιση επιγραφών σε δύο γλώσσες, ελληνικά και 
αραβικά, και μάλιστα μέσα σε εκκλησιαστικό λει­
τουργικό χειρόγραφο μόνο αραβικό. Γνωρίζουμε δη­
λαδή στα χειρόγραφα, ήδη από τον 9ον αιώνα, ζωγρα­
φισμένες χριστιανικές μορφές και σύμβολα που προο­
ρίζονταν για Άραβες χριστιανούς και που οφείλο­
νται, ενδεχόμενα, σε Άραβες καλλιτέχνες. Κι αυτό σε 
μιαν εποχή που η τεχνοτροπία ακολουθεί και συνεχί­
ζει, κατά πολύ, τις παραδόσεις μιας κοινής σχεδόν 
εκφραστικής γλώσσας της ύστερης αρχαιότητας για 

ολόκληρη περίπου τη μεσογειακή λεκάνη, και πριν 
να διαμορφωθούν — πολύ πριν από το Σχίσμα — στοι­
χεία που να προσδιορίζουν, σαν σταθερές και ξέχωρες 
αναφορές, κάποιαν ιδιαίτερη εικαστική ταυτότητα για 
την τέχνη της ορθόδοξης Εκκλησίας. Εντοπίζουμε 
δηλαδή, ήδη κατά τον 9ον αιώνα, την πρώτη γνωστή 
προδρομική εκδήλωση του «μελχίτικου» φαινομένου 
στη ζωγραφική. 
Η πρακτική αυτή της χρησιμοποίησης δίγλωσσων 
επιγραφών υπάρχει λοιπόν και πριν από την τελική 
διαμόρφωση ιδιαίτερων δογματικών και λειτουργικών 
εθίμων, χαρακτηριστικών για την ορθόδοξη Εκκλη­
σία, ίσως και μέσα στους κόλπους Εκκλησιών, ήδη 
τότε ακόμα αποσχισμένων από την αρχική «ενιαία» 
Εκκλησία. 
Είναι χαρακτηριστικό πως παρόμοια τακτική εξακο­
λουθεί να εφαρμόζεται, κατά παλαιά συνήθεια, και για 
άλλες γλώσσες μέσα στο χώρο της ορθόδοξης λατρεί­
ας και ευσέβειας, ακόμη και σε πολύ κοντινή και 
πρόσφατη για μας εποχή. Σε καραμανλίδικες εικόνες 
του 18ου και του 19ου αιώνα, στο κάτω μέρος και σε 
μια ζώνη οριζόντια χωρισμένη ακριβώς στη μέση, δί­
νονται δίπλα δίπλα επιγραφές από τη μια μεριά στα 
ελληνικά και από την άλλη στα καραμανλίδικα (τούρ­
κικα με ελληνικούς χαρακτήρες)3 1 — ή, σε δεύτερη 
χρήση, νεότερες καραμανλίδικες επάνω στις ελληνικές 
παλαιότερες επιγραφές3 2 — με το ίδιο ακριβώς σύστη­
μα, όπως και στις δύο σιναϊτικές αραβοορθόδοξες «μελ-
χίτικες» εικόνες του 13ου αιώνα της μονής του Σινά. 

27. D. M o u r i k i , A Pair of Early 13th-Century Moses Icons at Sinai 
with the Scenes of the Burning Bush and the Receiving of the Law, 
ΔΧΑΕ, περ. Δ' - τ. ΙΣΤ' (1991-1992), σ. 171-184, ιδιαίτερα σ. 184, 8 
εικόνες. 
28. Μ. D. G i b s o n , Catalogue of the Arabic Mss in the Convent of S. 
Catharine, on Mount Sinai, Studia Sinaitica III, London 1854. 
M u r a d K a m i l , Catalogue of all Manuscripts in the Monastery of 
St. Catharine on Mount Sinai, Wiesbaden (Otto Harrassowitz), 1970, 
σ. 7-51 (η αραβική συλλογή, 601 χειρόγραφα από τον 9ον αιώνα και 
μετά). 

29. ' I . E . Μ ε ϊ μ ά ρ η ς, Κατάλογος των νέων αραβικών χειρογράφων 
της Ιεράς Μονής Αγίας Αικατερίνης του όρους Σινά, Αθήνα (EIE), 
1985, σ. 27, εικ. 20 (σ. 82), 21 (σ. 83), έγχρωμη εικ. 5, 6 (σ. 147). 

30. Ό . π . , σ. 27, φωτογραφία εξωφύλλου έγχρωμη, εικ. 16 (σ. 80), 
εικ. 17 (σ. 81), έγχρωμες εικόνες 3, 4 (σ. 146) και ένθετο ολοσέλιδο 
έγχρωμο στη σ. 19. 
31. Les icônes dans les collections suisses, Κατάλογος των M. Lazovic 
και άλλων, Εισαγωγικά κείμενα M. Chatzidakis και V. Djuric, Genè­
ve, Musée Rath 1968, εικ. αριθ. 118, 125. 
32. Icônes Grecques - Melkites - Russes, Paris 1993, εικ. αριθ. 48, σ. 
158-160. 

373 



Miltos Garidis 

LES ICONES MELKITES ARABOORTHODOXES 
SIGNES PRÉCURSEURS DU PHÉNOMÈNE 

U n e première exposition à Beyrouth, en 1969, a fait 
connaître aux spécialistes et au public intéressé, une caté­
gorie d'icônes datant, pour celles que l'on connaît, des 
débuts du XVIIe siècle et portant des inscriptions en 
arabe ou des signes particuliers les rapprochant des mi­
lieux et communautés arabes orthodoxes dépendant des 
trois Patriarcats orthodoxes du Proche Orient. Ces icô­
nes circulent aussi parmi les communautés uniates ca­
tholiques, issues de ces trois Patriarcats orthodoxes 
après la scission et leur adhésion au Catholicisme. 
Cette première exposition a donné l'occasion de faire les 
premières approches et études de synthèse sur ce phé­
nomène en tant que tel. Depuis 1969 et jusqu'en 1993, 
date de l'organisation d'une seconde grande exposition, 
à Paris cette fois, d'icônes melkites — ainsi que d'autres 
icônes — provenant d'une collection libanaise, des étu­
des importantes ont été faites — à un rythme ralenti à 
cause de la guerre civile libanaise — surtout sur des 
icônes provenant de l'aire du Patriarcat d'Antioche. On 
a signalé des peintres — des familles de peintres — et 
reconnu des centres et des écoles locales en Syrie (Sylvia 
Agémian, Virgil Cândea...). 
Très peu d'icônes de cette catégorie provenant de l'aire 
du Patriarcat de Jérusalem, ont été signalées jusqu'ici. 

Une première approche et un plan d'études des icônes 
de la région de Jérusalem est esquissé ici, apportant 
quelques renseignements supplémentaires. 
Le but de cette étude est de démontrer que, dans des 
communautés chrétiennes utilisant la langue arabe pour 
le culte et pour la culture depuis les premiers siècles 
chrétiens et intégrées en leur temps aux Patriarcats 
orthodoxe, il ne paraît pas possible que des icônes de 
caractère un peu particulier et, surtout, avec des inscrip­
tions en langue arabe n'aient pas existé avant le XVIIe 
siècle. On conaissait déjà des manuscrits arabes chrétiens 
illustrés datant du XlIIe-XIVe siècle. 
Justement deux icônes très connues et de grande valeur 
du XlIe-XIIIe siècle, portant des inscriptions en arabe et 
en grec, sont conservées au Monastère du Sinai, avec 
deux autres qui leur sont très proches et qui ne portent 
pas d'inscriptions. Ces icônes font remonter, à mon avis, 
de quatre siècles au moins, l'apparition du phénomène 
des icônes melkites arabes. 
Des fragments de manuscrits arabes chrétiens illustrés, 
trouvés récemment au Sinai, font apparaître, déjà au 
IXe siècle, des images chrétiennes désignées par des in­
scriptions bilingues, en grec et en arabe. Tels sont les 
signes précurseurs du phénomène. 

374 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

