Deltion of the Christian Archaeological Society

Vol 19 (1997)

Deltion ChAE 19 (1996-1997), Series 4

AEATION
THX
XPIETIANIKHX
APXAIOAOI'IKHYZ ETAIPEIAX

MNEPIOAOE A TOMOE 1©
1996 - 1997

Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa im Kloster
Rozen (Zum Problem des Verhaltnisses von Text
und Bild in der Postbyzantinischen Malerei)

Bisserka PENKOVA

doi: 10.12681/dchae.1166

To cite this article:

PENKOVA, B. (1997). Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa im Kloster Rozen (Zum Problem des Verhéltnisses von
Text und Bild in der Postbyzantinischen Malerei). Deltion of the Christian Archaeological Society, 19, 117-124.

https://doi.org/10.12681/dchae.1166

https://epublishing.ekt.gr | e-Publisher: EKT | Downloaded at: 16/01/2026 10:37:23



AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa im Kloster
Rozen (Zum Problem des Verhaltnisses von Text und
Bild in der Postbyzantinischen Malerei

Bisserka PENKOVA

AeAtiov XAE 19 (1996-1997), ITepiodog A'e YeA. 117-124
AGHNA 1997

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




Bisserka Penkova

DIE IKONEVDER GOTTESMUTTER RHETORISSA
IM KLOSTER ROZEN (ZUM PROBLEM DES VERHALTNISSES
VON TEXT UND BILD IN DER POSTBYZANTINISCHEN MALEREI)*

Die postbyzantinische Malerei auf dem Balkan ist ein
besonderes kiinstlerisches Phanomen, das auf eine uniiber-
troffene Art und Weise die jahrhundertealte byzantinische
Tradition mit einer Reihe neuer kiinstlerischer Ideen
sowohl aus dem Westen als auch aus dem Osten vereint.
Sie liefert hinsichtlich ihrer Ikonographie des 6fteren ein-
malige Beispiele fiir ihre Besonderheit. Diese Beispiele
legen nahe, an jedes einzelne Denkmal mit besonderer
Aufmerksamkeit heranzugehen. Dabei ist besonders das
soziale und geistige Leben auf dem Balkan nach der
Zerstorung von Byzanz und der anderen christlichen
Staaten des Balkans und sowie nach der Griindung des
Osmanischen Reiches zu beriicksichtigen. Im Balkanraum
1aBt sich in diesem Zeitraum eine spezifische «postbyzan-
tinische» Ikonographie feststellen, die zwar in der byzanti-
nischen Tradition verwurzelt war, gleichzeitig aber auch
zahlreiche unterschiedliche Einfliisse aufgenommen und
eigene originelle Formen entwickelt hat. Im Vergleich zur
vorangegangenen byzantinischen Zeit waren die kiinstleri-
schen Prozesse in der Zeit der osmanischen Fremdher-
rschaft auf dem Balkan von einer ganz neuen kiinstleri-
schen Qualitiat. So erweist sich das methodologische In-
strumentarium der klassischen Ikonographie ofters als un-
zureichend fiir die Interpretation einer Reihe von Denk-
maélern der postbyzantinischen Kunst. Dem Problem der
sogenannten westlichen Einfliisse auf die postbyzantini-
sche Malerei, die sich in erster Linie durch die Werke der
berithmten kretischen Malerschule durchsetzten, hat sich
die Forschung seit lingerem angenommen. Die Einfliisse
aus dem Osten, besonders aus der Bliitezeit der russischen
Kunst des 16. und 17. Jahrhunderts, sind jedoch noch nicht
angemessen untersucht worden vielleicht deshalb, weil sie

* Eine erste Fassung dieses Textes wurde auf der Konferenz «Zypern
und RuBland im 17. Jh.» im Oktober 1995 in Moskau gehalten.
Wihrend meines Forschungsaufenthalts im Jahre 1996 am Seminar
fiir Byzantinistik in Miinster als A. von Humboldt-Stipendiatin wurde

schwiécher ausgepragt waren als die westlichen. Die Ikone
im Kloster «Geburt der Gottesmutter», auch RoZen-
Kloster genannt, liefert ein Beispiel fiir die typische Ent-
faltung kiinstlerischer Ideen der postbyzantinischen Zeit
des Balkans und soll aus diesem Grund nédher beleuchtet
werden.

Das Kloster von RozZen ist das wichtigste und ilteste Klo-
ster im Piringebiet. Es liegt am FuB3e des Piringebirges, ca.
fiinf Km nordostlich von der alten Stadt Melnik entfernt.
Es wird angenommen, daf} es im 13.-14. Jh. entstanden ist,
doch liegen keine direkten Angaben iiber seine fritheste
Geschichte vor. Die bis heute erhaltenen Klosterbauten
zeugen von dem Aufblithen des Klosters im 16. Jh. In der
zweiten Jahrhunderthilfte wurden die Hauptkirche des
Klosters sowie sein Refektorium erbaut und bemalt. Die
bauliche und kiinstlerische Aktivitdt der Monche dauerte
auch im 17. Jh. fort, als die Fassade des Katholikons und
das Beinhaus des Klosters bemalt wurden. Am Ende des
Jahrhunderts wurden die meisten Klostergebdude durch
einen groBen Brand beschadigt. Gegen Anfang des 18. Jhs.
wurde das Katholikon wieder aufgebaut und 1732 neu
bemalt. In der zweiten Hilfte des 18. Jhs. verlor das
Kloster seine Selbststandigkeit und wurde ein Metochion
des Klosters Iviron vom Berg Athos, das aber schon im 14.
Jh. eigene Stifte in Melnik und seiner Umgebung hatte.
Die vollstandige Renovierung und kiinstlerische Konser-
vierung des Klosters wurde Anfang der 80er Jahre unseres
Jahrhunderts abgeschlossen. Ein groBer Teil der im Klo-
ster aufbewahrten Ikonen und liturgischen Gefif3e sind im
Klostermuseum ausgestellt!.

Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa befindet sich im
Klostermuseum (Abb. 1). Sie ist auf ein einziges, in der

der vorliegende Text wesentlich ergianzt und zum Druck vorbereitet.
1. Zur Geschichte und zu Kunstgegenstinden des Klosters von Rozen
sowie die gesamte Literatur dariiber, siehe: G. Gerov, B. Penkova, R.
Bozinov, Stenopisite na RozZenskija manastir, Sofia 1993 (bulg.).

117



BISSERKA PENKOVA

Mitte leicht vertieftes Stiick Holz (115X74 cm) gemalt. Der
Rahmen ist mit schwarzer und roter Farbe gemalt. Die
monumentale Halbfigur der Gottesmutter mit Christus auf
dem linken Arm erfiillt fast das ganze Bild. Das hellrote
Maphorion umfaf3t ihre ganze Figur. Auf ihrem Kopf ist
eine groBe, mit Edelsteinen verzierte Krone des sog.
«offenen» Typs abgebildet, die wahrscheinlich westlichen
Vorbildern folgt. Unter dem Kekriphalos treten die Enden
eines roten Schleiers hervor. Auf dem Maphorion ist auf
dem Kopf und auf der rechten Schulter je ein rundes Me-
daillon - ein rotes und ein blaues — mit anthropomorphen
Ziigen abgebildet. Der Kopf der Gottesmutter ist leicht
nach links geneigt, ihr Blick ist iiber den Kopf des Jesus-
kindes hinweg auf den Bildbetrachter gerichtet. Christus
ist nicht als traditionelles Jesuskind abgebildet, sondern
dem Jinglingstyp des Christus Emmanuel nachempfun-
den. Er sitzt auf dem Arm seiner Mutter fast frontal zum
Beschauer gewandt; in der linken Hand hilt er eine kleine
Schriftrolle, mit der rechten macht er das Segenszeichen.
Er ist in einen taubengrauen Chiton gekleidet, der an Hals,
Armeln, Taille und Schultern verziert ist. Das feuerrote
Himation ist auf seine Knie hinabgeglitten. Wiahrend das
Jesuskind von der Gottesmutter auf dem linken Arm
getragen wird, halt sie in Brusthohe mehrere Gegenstande
in ihrer rechten Hand: eine Steinmauer mit einem Turm.
Hinter der Mauer ist eine Abbildung einer Christusbiiste
zu erkennen, die Christus als Groen Hohenpriester oder
Konig der Konige darstellt. Er tragt ein rotes Gewand und
eine Mitra. Ferner sind ein Fels mit einem Baum, eine
Leiter und ein rotes Rad zu erkennen. Vor der Brust der
Gottesmutter verlduft ein schmaler roter Bogen. Uber
ihrer rechten Schulter ist auf goldenem Grund mit kleinen
roten Buchstaben das Attribut PHTORICA geschrieben.
Wie iblich sind die Signaturen von Christus und der
Gottesmutter wiedergegeben?.

In der beschriebenen Ikone fallt sofort die ungewohnliche
Interpretation der bekannten Gestalt der Gottesmutter
Hodigitria auf. AuBler einigen Details wie dem dinnen

2. Eine Abbildung der Ikone ist bei E. Bakalova, Rozenskijat mana-
stir, Sofia 1990 (bulg.) zu finden.

3. Zu den Prifigurationen der Gottesmutter in der byzantinischen
Kunst siehe: S. Der Nersessian, «Program of the Frescoes of the
Parecclesion. The Kariye Djami, vol. 4», Studies in the Art of the Kariye
Djami and its Intellectual Background, Princeton 1975, 303-350; O.
Etingof, Ermitainij pamjatnik vizantijskoj Zivopisi konza 12 veka (Stil’
i ikonografija), Vosto¢noe Sredisemnomorie i Kavkaz 4-16 vekov.

118

Schleier, der grofen Krone und der Gewandung Christi
fallen die Gegenstédnde, die die Gottesmutter vor der Brust
halt, am starksten auf. In dieser Form kommen sie in den
Werken der byzantinischen und postbyzantinischen Kunst
des Balkans nicht vor. Tatsdachlich wurden in der byzantini-
schen Kunst schon seit dem 12. Jh. einige von ihnen als
Symbole der sog. Prifigurationen der Gottesmutter, als
alttestamentliche Prophezeiungen tiber die Rolle von Maria
im Akt der Inkarnation und ihrer unbefleckten Geburt,
abgebildet®. Die Leiter und der Fels gehoren zu den ver-
breitetsten Symbolen der Gottesmutter. Das Rad, der Bo-
gen und die Festung mit dem Bild Christi dahinter sind in
der bildlichen Tradition der Byzantiner nicht anzutreffen.
Nahe Parallelen unserer Ikone sind in der russischen
Ikonenmalerei zu finden. Gegen Mitte des 16. Jh. er-
schienen in der russischen Ikonenmalerei zwei ikono-
graphische Typen, die schnell Verbreitung fanden und bis
in die Neuzeit nachgebildet wurden. Diese zwei Typen sind
aber nur fiir die russische Kunst typisch und in Ikonen
anderer Lédnder des christlich-orthodoxen Ostens aus jener
Zeit nicht zu finden. Zum einen sind es Ikonen der sog.
Gottesmutter «Gora nerukosecnaja» («Nicht von Menschen-
hianden gespaltener Stein») (Abb. 2), zum anderen Ikonen
der Gottesmutter «Neopalimaja kupina» («Unverbrannter
Dornbusch») (Abb. 3). Ohne auf die Entstehungsge-
schichte und die Herausbildung ihrer Ikonographie naher
einzugehen, die noch nicht ausreichend erforscht sind*,
soll hier der interessante Versuch von N. P. Kondakov zur
Erklarung der eigenartigen ikonographischen Typen
erwihnt werden’. Nach Kondakov gehort das Thema der
Gottesmutter «Gora nerukose¢naja» vollstiandig zur Iko-
nographie des Westens. Die Gottesmutter «Neopalimaja
kupina» kommt zunichst in Griechenland vor. Von dort
wurde sie nach Rufland gebracht. Da die Annahmen von
Kondakov nicht durch Beweise untermauert werden und
bis jetzt keine dhnlichen Beispiele aus der Kunst West-
europas oder des Balkans bekannt sind, wird der rein
russische Ursprung beider Themen angenommen.

Sbornik statej Gosudarstvennogo Ermitaza, Leningrad 1988, 140-159
(russ.); V. Milanovi¢, Proroci su te nagovestili, Arhiepiskop Danilo II i
njegova doba, Beograd 1991, 409-424 (serb.).

4. V. Vinogradov, «Opyt sravnitel'nogo opisanija nekotorych simvo-
liceskich ikon drevnerusskogo isskustva», Izvestija Russkogo archeolo-
giceskogo obscestva, IX, vyp. 1, St. Petersburg 1877, 1-43 (russ.).

5. N. Kondakov, Russkaja ikona, IV, Cast’vtoraja, Praga 1933, 288,
290 (russ.).



i
s

i ) 4
"'_
£
ﬂ ¥

DIE IKONE DER GOTTESMUTTER RHETORISSA IM KLOSTER ROi/EN

- o | X7 k-
e P gy
» ; y Y o ll‘ 8

. N 3

Abb. 1. Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa aus dem Rozen-Kloster in der Nihe von Melnin.

119



BISSERKA PENKOVA

Abb. 2. Die Gottesmutter «Gora nerukosecnaja».

Die Ikonen der Gottesmutter «Gora nerukose¢naja» stellen
die Gottesmutter thronend mit dem Jesuskind auf dem
linken Arm dar (Abb. 2-3). In der rechten Hand hilt sie
einen Fels, eine Leiter und einen schmalen Bogen, der vor
ihrer Brust verlauft. Thr Maphorion ist wie aus Wolken
gewoben, und auf dem Kopf und an der rechten Schulter
sind kleine Medaillons abgebildet, die menschliche Gesichter
einfassen, aus deren Miindern Strahlen austreten. Wie die
Bezeichnung zeigt, wurden diese Ikonen durch die Episode
vom ersten Traum Nabukadnezars und dessen Deutung
durch den Propheten Daniel (Dan. 2, 34-35) inspiriert. In
seinem Traum sah der Konig einen Stein, der von einem
Berg herunterkam und ohne das Zutun von Menschen-
hinden das schreckliche Bild zermalmte. Der Stein selbst
wurde zu einem groBen Berg, der die ganze Welt erfiillte.

Traditionell wird diese Episode als Prophezeiung der
ewigen Jungfréaulichkeit der Gottesmutter gedeutet. Sie ist

6. V. Antonova, N. Mneva, Katalog drevnerusskoj fivopisi, Moskva
1963, 1, 364, Kat. Nr. 312 (russ.).
7. L. Kologrivova, O solovec kom sobranii ikon. Architekturno-hudozest-

120

der Berg, und Christus ist der Stein, der ohne Zutun von
Menschenhidnden vom Berg herunterkam, die heidnischen
Gotzen zerstorte und als neuer Glaube die ganze Welt
erfiillte. Unter den bekannten veroffentlichen Ikonen der
Gottesmutter «Gora nerukose¢naja» ist die aus der Sam-
mlung der Tretjakov Galerie vielleicht die fritheste. Sie
wird in das 15. Jh. datiert®. Die friitheste datierte Ikone
befindet sich im Museum in Kolomenskoe in Moskau. Sie
stammt aus der Ikonostase der Verklarungskirche des
Solovetzki-Klosters und wird in die Zeit zwischen 1558 und
1566 datiert’.

Die Ikonen mit dem Bild der Gottesmutter «Neopalimaja
kupina» (Abb. 4) weisen eine wesentlich kompliziertere Iko-
nographie als die der Gottesmutter «Gora nerukose¢naja»
auf. Die Gottesmutter mit dem Jesuskind wird vor dem Hin-
tergrund eines kompliziert aufgebauten Scheins, gebildet
durch die Uberschneidung von zwei Rhomben, einem grii-
nen und einem roten, dargestellt. In den dreieckigen Be-
reichen, die durch die Uberschneidung der Rhomben ent-
stehen, sind eine Vielzahl von Himmelskréften und die Sym-
bole der Evangelisten abgebildet. AuBBer dem Jesuskind, das
gewohnlich in sehr bewegter Korperstellung abgebildet wird,
hilt die Gottesmutter einen Fels mit einer Festung in der
Hand. In der Festung ist Christus mit einer Krone
dargestellt. In den Ecken der Ikone werden kleine Szenen
gezeigt, die die bekanntesten Prifigurationen der Gottes-
mutter darstellen: Moses vor dem brennenden Dornbusch,
die Wurzel Jesse, Hesekiel vor den geschlossenen Toren und
Jakobus mit der Himmelsleiter. Der griine Rhombus hinter
der Gottesmutter wird als Dornbusch, der rote als Feuer
gedeutet. Die Gruppe der Engel und weiteren Himmels-
krifte symbolisieren den Wind, die Kilte, den Sturm u.a. Na-
turelemente. Die Bezeichnung dieses Ikonentyps verweist
auf das Alte Testament, auf die Vision Moses vor dem bren-
nenden Dornbusch, der nicht durch das Feuer verzehrt wird
(Exodus 3, 2-4). Ihrem Wesen nach eine Theophanie, bildet
diese Vision eine der beliebtesten Prophezeiungen zur unbe-
fleckten Empféingnis der Gottesmutter. Was die Symbolik
der Ikonen mit der Gottesmutter «Neopalimaja kupina» be-
trifft, vereint sie nach der gelungenen Definition von L. Vo-
rontzov sehr geschickt die Apotheose der Allheiligen Jung-
frau einerseits und die kosmogonischen Vorstellungen der
Slawen andererseits, in denen Uberlieferungen aus ihrem
heidnischen Glauben vorkamen®. Die Ikonen der Gottes-

vennye pamjatniki Soloveckich ostrovov, Moskva 1980, 208 (russ.).
8. V. Vorontzov, «Neopalimaja kupina», Zurnal Ministerstva Narodno-
go Prosvjashtenija, Bd. 352, Mart 1904, 62-88 (russ.).



DIE IKONE DER GOTTESMUTTER RHETORISSA IM KLOSTER RO%EN

Abb. 3. Teilansicht der Ikone der Gottesmutter «Gora nerukosecnaja».

121



BISSERKA PENKOVA

mutter «Neopalimaja kupina» sind zahlreicher als die Ikonen
vom Typ der Gottesmutter «Gora nerukose¢naja»’. Sie sind
in der russischen Ikonenmalerei gegen Mitte des 16. Jh.
entstanden und wurden von dieser Zeit an verbreitet.

Der Vergleich der Ikone von Rozen (Abb. 1) mit den bei-
den genannten Ikonentypen zeigt Ahnlichkeiten in bezug
auf die Gegenstinde, die die Gottesmutter halt, sowie
weitere Details. Wiederholt kommen die Leiter, der Fels
und die Mauer mit Christus vor. Doch das rote Rad aus der
Ikone vom Rozen-Kloster ist in den russischen Ikonen nicht
zu finden. Es wiederholen sich auch die kleinen Medaillons
mit Menschengesichtern am Kopf und an der Schulter der
Gottesmutter sowie der Bogen vor ihrer Brust.

Die stilistischen Besonderheiten der Ikone des Rozen-
Klosters sind ein Zeugnis dafiir, dal sie das Werk eines
Zographen ist, der zunachst einmal der postbyzantinischen
Tradition angehorte. Die Art der Gestaltung der Gesicht-
er, eine gewisse Trockenheit und eine ausgesprochen gra-
phische Darstellung der Falten des Gewandes, die Starke
der Holzunterlage und der eher schmale Ikonenrand spre-
chen fiir eine Datierung der Ikone an das Ende des 17. Jhs.
Wesentlich schwieriger ist der Entstehungsort der Ikone
festzustellen. Hochstwahrscheinlich stammt sie eher von
einem der Kloster auf dem Berg Athos, zu denen das
Kloster von Rozen enge Beziehungen pflegte. In den Kl6-
stern auf dem Heiligen Berg Athos wurden Kunstwerke
aus der ganzen christlichen Welt gesammelt. Dort iiber-
schnitten sich unterschiedliche Einfliisse, von dort kamen
neue Anregungen und Ideen, die dann in alle christlich-
orthodoxen Gebiete verbreitet wurden.

Von der Entstehung der Ikone auf dem Balkan zeugt nicht
nur ihr kiinstlerischer Stil. Die Ideengrundlage fiir diese
Ikone wurzelt in der byzantinischen Tradition der bildlich-
en Darstellung der Prifigurationen der Gottesmutter.
Offensichtlich ist sie das Werk eines aullerordentlich ge-
bildeten Malers, der nicht nur ihr «Ideenprogramm» dar-
stellte, sondern auch nach neuen, fir die byzantinische
kiinstlerische Praxis nicht tblichen Ausdrucksmitteln ge-
sucht hat. Die wahrscheinlichste Quelle des Ideenpro-
gramms der Ikone stellt die byzantinische Hymnographie,

9. V. Antonova, N. Mneva, op. cit. I, 52: I1, 30, 207, 348.

10. Im Altslawischen bedeutet das dafiir benutzte Wort «krasno» nicht
nur «(wunder)schon» sondern auch «hellrot». Vielleicht ist es kein Zu-
fall, daB in der Farbpalette der Ikone von Rozen das Hellrot vorherrscht.
11. E. Bakalova, «Aspekti na saotnoschenieto ‘tekst-isobrazenie” v
balgarskota zivopis», Problemi na iskustvoto 1 (1991), 9-10 (bulg.).

122

insbesondere der Akathistos der Gottesmutter, dar. Der
Text der 17. Strophe (9. Oikos) zielt darauf hin, das in
Worten zu fassende Mysterium der Menschwerdung des
Logos und der jungfraulichen Empfangnis Maria zu
beschreiben. Die Strophe beginnt mit den Worten «PH-
TOPAC TIOAY®POOITOYC MWC IXOYAC APW-
NOYC OPWMEN EIII COI @EOTOKE...». Es scheint,
daf das originelle Attribut der Gottesmutter in der Ikone
von Rozen PHTOPICA aus diesem Hymnus iibernom-
men wurde. Im Sinne der Symbolik der Ikone lieBe sich
dieses Attribut nicht nur von «Rhetor» abgeleitet deuten,
sondern auch als ein Attribut, das sich auf das Wesen der
Gottesmutter selbst bezieht. Sie ist auch «redegewandt»,
weil sie das echte «wohlklingende» Wort in sich trigt'”, sie
laBt die wortgewandten Rhetoren verstummen und ent-
larvt die falschen Weisen. Zu Recht nimmt E. Bakalova
die Tkone von Rozen in den ProzeB der visuellen « Um-
setzung» der von Allegorien und Symbolen erfiillten by-
zantinischen Dichtung fiir die Gottesmutter auf'!. Eben in
der abschlieBenden Phase dieses Prozesses wurde eine der-
artige Ubernahme von Ausdrucksmitteln von einem ande-
ren Darstellungssystem (der russischen Ikonenmalerei je-
ner Zeit) anstelle einer Entwicklung einer originellen Dar-
stellung moglich, die fiir die klassische byzantinische Pe-
riode charakteristisch war.

Das originelle Attribut der Gottesmutter der Ikone vom
Rozen-Kloster lenkt die Aufmerksamkeit auf die Figur des
Rhetors und auf seine Position in der byzantinischen und
postbyzantinischen Gesellschaft. Die byzantinische Ausbild-
ung hatte zahlreiche Lehrfacher vom spitantiken Bildungs-
system ibernommen, darunter auch die Kunst der Rhe-
torik'>. An der Hoheren Schule des Patriarchats in Kon-
stantinopel war fiir die Rhetorik und Philosophie der sog.
«Meister der Rhetoren» zustandig, der im 11.-12. Jh. der
dritten Pentade O®PPIKIA THC METAAHC EKKAH-
CIAC angehorte'?. Nach der Restauration des Reiches 1261
lautete sein Titel «Rhetor der Rhetoren»'*. Der Rhetor
behielt sein hohes Amt in der kirchlichen Hierarchie auch
nach der Eroberung des Byzantinischen Reiches durch die
Tirken. Ein synodales Dokument, ausgestellt durch den

12. ODB, New York - Oxford 1991, Bd. 3, 1788 (Rhetoric).

13. J. Darrouzes, Recherches sur les OPPIKIA de l'église byzantine,
Paris 1970.

14. F. Fuchs, Die Hoheren Schulen von Konstantinopel im Mittelalter,
Leipzig-Berlin 1926, 40, 57.



DIE IKONE DER GOTTESMUTTER RHETORISSA IM KLOSTER ROiEN

i

Abb. 4. Die Gottesmutter «Neopalimaja kupina».

123



BISSERKA PENKOVA

Patriarchen von Konstantinopel Jeremias II. Tranos am
Ende des 16. Jhs. zeigt, daB der Rhetor zu den fiinf Rang-
hochsten in der Hierarchie des Partiarchats von Konstanti-
nopel gehorte (seinem Rang nach folgte er unmittelbar
dem groBen Chartophylax) und fiir die kirchliche Ausbild-
ung der Gliubigen zustindig war’. Die Schule des Patriar-
chats in Konstantinopel war im Laufe der Jahrhunderte in
unterschiedlichen Kirchengebduden der byzantinischen
Hauptstadt untergebracht: in der Kirchenanlage der Hagia
Sophia, in der HI. Apostel-Kirche sowie in der Kirche der
Gottesmutter Diakonissa'®. Man konnte dies als einen indi-
rekten Hinweis auf die Verehrung der Gottesmutter als Be-
schiitzerin der im Bildungsbereich beschaftigten Mitglieder
des hohen Klerus in Byzanz ansehen.

Im Jahre 1710 schrieb der russische Monch Kosmas seine
«Rhetorik», die teilweise eine Ubersetzung des in Venedig
in griechischer Sprache erschienenen Buches von Fran-
cesco Scuffi «Die Kunst der Rhetorik» war!’. Im Vorwort
zu seinem Werk erklarte der Monch Kosmas, daB er dieses
Werk der Gottesmutter als Beschiitzerin der Rhetoren
widme. In der Widmung, die von den Forschern als
Ubersetzung aus dem Griechischen angenommen wird,
heilt es v.a.: «3ane caman Ccywu wCmoOvYHUK MYZPOCIMUL,
ecmecmeeno  pumopcmosaia  ecu.. O npevioghbi s
PUMOPUKU. O BCEMOYUA20 PUMOPA. O HEUIPCHCHHbIA
cual  meoed. 6Gocopogume.ibHuNe, HeU32.1a20.1aHHA0
meoeco pumopcmsa kpenocmu. Tebe ybo. o mygpa
20CNOAKEe MOA, NPUHOWY CUIO KHULZY..»'S, oder: «Weil
Du selbst eine echte Quelle der Weisheit bist, hast Du
Deinem natiirlichen Wesen nach als Rhetorin gehandelt...
O wundervolle Rhetorik, o allmachtiger Rhetor, wie
aussprechlich Deine Macht, Gottesgebérerin, eine Festung
Deiner unsagbaren Rhetorikkunst. Dir o meine weise
Herrin, bringe ich dieses Buch...». Obwohl keine weiteren
Nachweise iiber die Verehrung der Gottesmutter als
Beschiitzerin der Rhetoren in der byzantinischen Zeit
vorliegen, zeigt das angefiihrte Zitat, daBl eine solche
Tradition in spéteren Zeiten existiert hat.

Einige Details der Ikone des Rozen-Klosters erginzen die
Analyse dieses Denkmals. Im Bild der Gottesmutter fallen
die grofle prachtige Krone und die Enden des roten

15. Meyain ‘EAMvien ’Eyxvrhontandeia, B. 21, 137.

16. R. Browning, The Patriarcal School at Constantinople in the Twelfth
Century. Studies on Byzantine History, Literature and Education, Vario-
rum Reprints, London 1977, X, 174.

124

Schleiers auf, die unter dem Maphorion hervortreten. Die
byzantinische Ikonographie kennt das Bild der Gottesmut-
ter als Konigin nur aus der Deesis-Komposition als Il-
lustration zum Psalm 45, in der russischen Tradition auch
als «Predsta Zariza» bekannt. Gleichzeitig waren die Ab-
bildungen von Maria mit Krone in der westlichen Kunst
des Mittelalters schon seit frithesten Zeiten auBerordent-
lich verbreitet. Unter deren Einflul wurde dieses Detail in
die postbyzantinische Malerei des Balkans iibernommen
und fiir die Ikonenmalerei des 18. Jhs. kennzeichend.
Doch auch in dieser Zeit war der Schleier eine fremde
Komponente der Ikonen und Fresken des Balkans, so daf3
sein Vorkommen in der Ikone von Rozen durch einen
direkten Kontakt des Zographs mit den Werken der west-
lichen Kunst zu erklaren ist. Das Gewand Christi unter-
scheidet sich ebenfalls sehr vom iiblichen byzantinischen
Chiton. Obwohl keine direkten Parallelen dieses Ge-
wandes gefunden wurden, miissen die Modelle wahr-
scheinlich in der zeigenossischen russischen Malerei zu
suchen sein.

Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa aus dem Rozen-
Kloster ist ein einmaliges Werk der postbyzantinischen
Malerei des Balkans, das die typischen Besonderheiten des
kiinstlerischen Denkens der Epoche zwischen dem Mittel-
alter und der Neuzeit widerspiegelt. Das alte byzantinische
Bildsystem hatte seine Moglichkeiten weitgehend ausge-
schopft und die gebildeten Zographen suchten nach neuen
Darstellungsweisen. Der Meister, der die Ikone von Rozen
gemalt hat, vereinte mehrere verschiedenartige Kompo-
nenten zu einem harmonischen Ganzen: die traditionelle
byzantinische Darstellungsweise mit einer typisch russi-
schen Ikonographie und typisch westlichen Details. Dieser
Eklektizismus ist ein Phanomen, welches die Kunst der
spaten postbyzantinischen Phase der balkanischen Kunst
im allgemeinen kennzeichnet. Er ist vielleicht auch die Ur-
sache dafiir, daB die Ikone von Rozen eine isolierte Er-
scheinung blieb, ohne Parallele unter ihren zeigends-
sischen Malereidenkmalern, als Kunstwerk einer Epoche,
die im Zeichen eines tiefgreifenden, schicksalhaften
Wandels stand, welcher das jahrhundertealte Bildsystem
der byzantinischen Kunst praktisch zerstoren sollte.

17. N. Ponurko, Bogorodica - pokrovitel’nica ritorov. Russkaja i gruzin-
skaja srednevekovye literatury, Leningrad 1979, 200-203 (russ.).
18. Ibid., 200.


http://www.tcpdf.org

