
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 19 (1997)

   Deltion ChAE 19 (1996-1997), Series 4

  

 

  

  Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa im Kloster
Rožen (Zum Problem des Verhältnisses von Text
und Bild in der Postbyzantinischen Malerei) 

  Bisserka PENKOVA   

  doi: 10.12681/dchae.1166 

 

  

  

   

To cite this article:
  
PENKOVA, B. (1997). Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa im Kloster Rožen (Zum Problem des Verhältnisses von
Text und Bild in der Postbyzantinischen Malerei). Deltion of the Christian Archaeological Society, 19, 117–124.
https://doi.org/10.12681/dchae.1166

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 16/01/2026 10:37:23



Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa im Kloster
Rožen (Zum Problem des Verhältnisses von Text und
Bild in der Postbyzantinischen Malerei

Bisserka  PENKOVA

Δελτίον XAE 19 (1996-1997), Περίοδος Δ'• Σελ. 117-124
ΑΘΗΝΑ  1997



Bisserka Penkova 

DIE IKONE DER GOTTESMUTTER RHETORISSA 
IM KLOSTER ROZEN (ZUM PROBLEM DES VERHÄLTNISSES 

VON TEXT UND BILD IN DER POSTBYZANTINISCHEN MALEREI)* 

1^/ie postbyzantinische Malerei auf dem Balkan ist ein 
besonderes künstlerisches Phänomen, das auf eine unüber­
troffene Art und Weise die jahrhundertealte byzantinische 
Tradition mit einer Reihe neuer künstlerischer Ideen 
sowohl aus dem Westen als auch aus dem Osten vereint. 
Sie liefert hinsichtlich ihrer Ikonographie des öfteren ein­
malige Beispiele für ihre Besonderheit. Diese Beispiele 
legen nahe, an jedes einzelne Denkmal mit besonderer 
Aufmerksamkeit heranzugehen. Dabei ist besonders das 
soziale und geistige Leben auf dem Balkan nach der 
Zerstörung von Byzanz und der anderen christlichen 
Staaten des Balkans und sowie nach der Gründung des 
Osmanischen Reiches zu berücksichtigen. Im Balkanraum 
läßt sich in diesem Zeitraum eine spezifische «postbyzan­
tinische» Ikonographie feststellen, die zwar in der byzanti­
nischen Tradition verwurzelt war, gleichzeitig aber auch 
zahlreiche unterschiedliche Einflüsse aufgenommen und 
eigene originelle Formen entwickelt hat. Im Vergleich zur 
vorangegangenen byzantinischen Zeit waren die künstleri­
schen Prozesse in der Zeit der osmanischen Fremdher­
rschaft auf dem Balkan von einer ganz neuen künstleri­
schen Qualität. So erweist sich das methodologische In­
strumentarium der klassischen Ikonographie öfters als un­
zureichend für die Interpretation einer Reihe von Denk­
mälern der postbyzantinischen Kunst. Dem Problem der 
sogenannten westlichen Einflüsse auf die postbyzantini­
sche Malerei, die sich in erster Linie durch die Werke der 
berühmten kretischen Malerschule durchsetzten, hat sich 
die Forschung seit längerem angenommen. Die Einflüsse 
aus dem Osten, besonders aus der Blütezeit der russischen 
Kunst des 16. und 17. Jahrhunderts, sind jedoch noch nicht 
angemessen untersucht worden vielleicht deshalb, weil sie 

* Eine erste Fassung dieses Textes wurde auf der Konferenz «Zypern 
und Rußland im 17. Jh.» im Oktober 1995 in Moskau gehalten. 
Während meines Forschungsaufenthalts im Jahre 1996 am Seminar 
für Byzantinistik in Münster als A. von Humboldt-Stipendiatin wurde 

schwächer ausgeprägt waren als die westlichen. Die Ikone 
im Kloster «Geburt der Gottesmutter», auch Rozen-
Kloster genannt, liefert ein Beispiel für die typische Ent­
faltung künstlerischer Ideen der postbyzantinischen Zeit 
des Balkans und soll aus diesem Grund näher beleuchtet 
werden. 
Das Kloster von Rozen ist das wichtigste und älteste Klo­
ster im Piringebiet. Es liegt am Fuße des Piringebirges, ca. 
fünf Km nordöstlich von der alten Stadt Melnik entfernt. 
Es wird angenommen, daß es im 13.-14. Jh. entstanden ist, 
doch liegen keine direkten Angaben über seine früheste 
Geschichte vor. Die bis heute erhaltenen Klosterbauten 
zeugen von dem Aufblühen des Klosters im 16. Jh. In der 
zweiten Jahrhunderthälfte wurden die Hauptkirche des 
Klosters sowie sein Refektorium erbaut und bemalt. Die 
bauliche und künstlerische Aktivität der Mönche dauerte 
auch im 17. Jh. fort, als die Fassade des Katholikons und 
das Beinhaus des Klosters bemalt wurden. Am Ende des 
Jahrhunderts wurden die meisten Klostergebäude durch 
einen großen Brand beschädigt. Gegen Anfang des 18. Jhs. 
wurde das Katholikon wieder aufgebaut und 1732 neu 
bemalt. In der zweiten Hälfte des 18. Jhs. verlor das 
Kloster seine Selbstständigkeit und wurde ein Metochion 
des Klosters Iviron vom Berg Athos, das aber schon im 14. 
Jh. eigene Stifte in Melnik und seiner Umgebung hatte. 
Die vollständige Renovierung und künstlerische Konser­
vierung des Klosters wurde Anfang der 80er Jahre unseres 
Jahrhunderts abgeschlossen. Ein großer Teil der im Klo­
ster aufbewahrten Ikonen und liturgischen Gefäße sind im 
Klostermuseum ausgestellt1. 

Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa befindet sich im 
Klostermuseum (Abb. 1). Sie ist auf ein einziges, in der 

der vorliegende Text wesentlich ergänzt und zum Druck vorbereitet. 
1. Zur Geschichte und zu Kunstgegenständen des Klosters von Rozen 
sowie die gesamte Literatur darüber, siehe: G. Gerov, B. Penkova, R. 
Bozinov, Stenopisite na Rozenskija manastir, Sofia 1993 (bulg.). 

117 



BISSERKA PENKOVA 

Mitte leicht vertieftes Stück Holz (115x74 cm) gemalt. Der 
Rahmen ist mit schwarzer und roter Farbe gemalt. Die 
monumentale Halbfigur der Gottesmutter mit Christus auf 
dem linken Arm erfüllt fast das ganze Bild. Das hellrote 
Maphorion umfaßt ihre ganze Figur. Auf ihrem Kopf ist 
eine große, mit Edelsteinen verzierte Krone des sog. 
«offenen» Typs abgebildet, die wahrscheinlich westlichen 
Vorbildern folgt. Unter dem Kekriphalos treten die Enden 
eines roten Schleiers hervor. Auf dem Maphorion ist auf 
dem Kopf und auf der rechten Schulter je ein rundes Me­
daillon - ein rotes und ein blaues - mit anthropomorphen 
Zügen abgebildet. Der Kopf der Gottesmutter ist leicht 
nach links geneigt, ihr Blick ist über den Kopf des Jesus­
kindes hinweg auf den Bildbetrachter gerichtet. Christus 
ist nicht als traditionelles Jesuskind abgebildet, sondern 
dem Jünglingstyp des Christus Emmanuel nachempfun­
den. Er sitzt auf dem Arm seiner Mutter fast frontal zum 
Beschauer gewandt; in der linken Hand hält er eine kleine 
Schriftrolle, mit der rechten macht er das Segenszeichen. 
Er ist in einen taubengrauen Chiton gekleidet, der an Hals, 
Ärmeln, Taille und Schultern verziert ist. Das feuerrote 
Himation ist auf seine Knie hinabgeglitten. Während das 
Jesuskind von der Gottesmutter auf dem linken Arm 
getragen wird, hält sie in Brusthöhe mehrere Gegenstände 
in ihrer rechten Hand: eine Steinmauer mit einem Turm. 
Hinter der Mauer ist eine Abbildung einer Christusbüste 
zu erkennen, die Christus als Großen Hohenpriester oder 
König der Könige darstellt. Er trägt ein rotes Gewand und 
eine Mitra. Ferner sind ein Fels mit einem Baum, eine 
Leiter und ein rotes Rad zu erkennen. Vor der Brust der 
Gottesmutter verläuft ein schmaler roter Bogen. Über 
ihrer rechten Schulter ist auf goldenem Grund mit kleinen 
roten Buchstaben das Attribut PHTORICA geschrieben. 
Wie üblich sind die Signaturen von Christus und der 
Gottesmutter wiedergegeben2. 

In der beschriebenen Ikone fällt sofort die ungewöhnliche 
Interpretation der bekannten Gestalt der Gottesmutter 
Hodigitria auf. Außer einigen Details wie dem dünnen 

2. Eine Abbildung der Ikone ist bei E. Bakalova, Rozenskijat mana-
stir, Sofia 1990 (bulg.) zu finden. 
3. Zu den Präfigurationen der Gottesmutter in der byzantinischen 
Kunst siehe: S. Der Nersessian, «Program of the Frescoes of the 
Parecclesion. The Kariye Djami, vol. 4», Studies in the Art of the Kariye 
Djami and its Intellectual Background, Princeton 1975, 303-350; O. 
Etingof, Ermitaznij pamjatnik vizantijskoj zivopisi konza 12 veka (Stil' 
i ikonografija), Vostoénoe Sredisemnomorie i Kavkaz 4-16 vekov. 

Schleier, der großen Krone und der Gewandung Christi 
fallen die Gegenstände, die die Gottesmutter vor der Brust 
hält, am stärksten auf. In dieser Form kommen sie in den 
Werken der byzantinischen und postbyzantinischen Kunst 
des Balkans nicht vor. Tatsächlich wurden in der byzantini­
schen Kunst schon seit dem 12. Jh. einige von ihnen als 
Symbole der sog. Präfigurationen der Gottesmutter, als 
alttestamentliche Prophezeiungen über die Rolle von Maria 
im Akt der Inkarnation und ihrer unbefleckten Geburt, 
abgebildet3. Die Leiter und der Fels gehören zu den ver-
breitetsten Symbolen der Gottesmutter. Das Rad, der Bo­
gen und die Festung mit dem Bild Christi dahinter sind in 
der bildlichen Tradition der Byzantiner nicht anzutreffen. 
Nahe Parallelen unserer Ikone sind in der russischen 
Ikonenmalerei zu finden. Gegen Mitte des 16. Jh. er­
schienen in der russischen Ikonenmalerei zwei ikono-
graphische Typen, die schnell Verbreitung fanden und bis 
in die Neuzeit nachgebildet wurden. Diese zwei Typen sind 
aber nur für die russische Kunst typisch und in Ikonen 
anderer Länder des christlich-orthodoxen Ostens aus jener 
Zeit nicht zu finden. Zum einen sind es Ikonen der sog. 
Gottesmutter «Gora nerukosecnaja» («Nicht von Menschen­
händen gespaltener Stein») (Abb. 2), zum anderen Ikonen 
der Gottesmutter «Neopalimaja kupina» («Unverbrannter 
Dornbusch») (Abb. 3). Ohne auf die Entstehungsge­
schichte und die Herausbildung ihrer Ikonographie näher 
einzugehen, die noch nicht ausreichend erforscht sind4, 
soll hier der interessante Versuch von N. P. Kondakov zur 
Erklärung der eigenartigen ikonographischen Typen 
erwähnt werden5. Nach Kondakov gehört das Thema der 
Gottesmutter «Gora nerukosecnaja» vollständig zur Iko­
nographie des Westens. Die Gottesmutter «Neopalimaja 
kupina» kommt zunächst in Griechenland vor. Von dort 
wurde sie nach Rußland gebracht. Da die Annahmen von 
Kondakov nicht durch Beweise untermauert werden und 
bis jetzt keine ähnlichen Beispiele aus der Kunst West­
europas oder des Balkans bekannt sind, wird der rein 
russische Ursprung beider Themen angenommen. 

Sbornik statej Gosudarstvennogo Érmitaza, Leningrad 1988, 140-159 
(russ.); V. Milanoviè\ Proroci su te nagovestili, Arhiepiskop Danilo II i 
njegova doba, Beograd 1991, 409-424 (serb.). 
4. V. Vinogradov, «Opyt sravnitel'nogo opisanija nekotorych simvo-
liëeskich ikon drevnerusskogo isskustva», Izvestija Russkogo archeolo-
gîieskogo obsöestva, IX, vyp. I, St. Petersburg 1877, 1-43 (russ.). 
5. N. Kondakov, Russkaja ikona, IV, Cast'vtoraja, Praga 1933, 288, 
290 (russ.). 

118 



DIE IKONE DER GOTTESMUTTER RHETORISSA IM KLOSTER ROZEN 

Abb. 1. Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa aus dem Rozen-Kloster in der Nähe von Melnin. 

119 



BISSERKA PENKOVA 

Abb. 2. Die Gottesmutter «Gora nerukosecnaja». 

Die Ikonen der Gottesmutter «Gora nerukosecnaja» stellen 
die Gottesmutter thronend mit dem Jesuskind auf dem 
linken Arm dar (Abb. 2-3). In der rechten Hand hält sie 
einen Fels, eine Leiter und einen schmalen Bogen, der vor 
ihrer Brust verläuft. Ihr Maphorion ist wie aus Wolken 
gewoben, und auf dem Kopf und an der rechten Schulter 
sind kleine Medaillons abgebildet, die menschliche Gesichter 
einfassen, aus deren Mündern Strahlen austreten. Wie die 
Bezeichnung zeigt, wurden diese Ikonen durch die Episode 
vom ersten Traum Nabukadnezars und dessen Deutung 
durch den Propheten Daniel (Dan. 2, 34-35) inspiriert. In 
seinem Traum sah der König einen Stein, der von einem 
Berg herunterkam und ohne das Zutun von Menschen­
händen das schreckliche Bild zermalmte. Der Stein selbst 
wurde zu einem großen Berg, der die ganze Welt erfüllte. 
Traditionell wird diese Episode als Prophezeiung der 
ewigen Jungfräulichkeit der Gottesmutter gedeutet. Sie ist 

6. V. Antonova, N. Mneva, Katalog drevnerusskoj zivopisi, Moskva 
1963,1, 364, Kat. Nr. 312 (russ.). 
7. L. Kologrivova, Ο soloveckom sobranii ikon. Architektumo-hudozest-

der Berg, und Christus ist der Stein, der ohne Zutun von 
Menschenhänden vom Berg herunterkam, die heidnischen 
Götzen zerstörte und als neuer Glaube die ganze Welt 
erfüllte. Unter den bekannten veröffentlichen Ikonen der 
Gottesmutter «Gora nerukosecnaja» ist die aus der Sam­
mlung der Tretjakov Galerie vielleicht die früheste. Sie 
wird in das 15. Jh. datiert6. Die früheste datierte Ikone 
befindet sich im Museum in Kolomenskoe in Moskau. Sie 
stammt aus der Ikonostase der Verklärungskirche des 
Solovetzki-Klosters und wird in die Zeit zwischen 1558 und 
1566 datiert7. 
Die Ikonen mit dem Bild der Gottesmutter «Neopalimaja 
kupina» (Abb. 4) weisen eine wesentlich kompliziertere Iko­
nographie als die der Gottesmutter «Gora nerukosecnaja» 
auf. Die Gottesmutter mit dem Jesuskind wird vor dem Hin­
tergrund eines kompliziert aufgebauten Scheins, gebildet 
durch die Überschneidung von zwei Rhomben, einem grü­
nen und einem roten, dargestellt. In den dreieckigen Be­
reichen, die durch die Überschneidung der Rhomben ent­
stehen, sind eine Vielzahl von Himmelskräften und die Sym­
bole der Evangelisten abgebildet. Außer dem Jesuskind, das 
gewöhnlich in sehr bewegter Körperstellung abgebildet wird, 
hält die Gottesmutter einen Fels mit einer Festung in der 
Hand. In der Festung ist Christus mit einer Krone 
dargestellt. In den Ecken der Ikone werden kleine Szenen 
gezeigt, die die bekanntesten Präfigurationen der Gottes­
mutter darstellen: Moses vor dem brennenden Dornbusch, 
die Wurzel Jesse, Hesekiel vor den geschlossenen Toren und 
Jakobus mit der Himmelsleiter. Der grüne Rhombus hinter 
der Gottesmutter wird als Dornbusch, der rote als Feuer 
gedeutet. Die Gruppe der Engel und weiteren Himmels­
kräfte symbolisieren den Wind, die Kälte, den Sturm u.a. Na­
turelemente. Die Bezeichnung dieses Ikonentyps verweist 
auf das Alte Testament, auf die Vision Moses vor dem bren­
nenden Dornbusch, der nicht durch das Feuer verzehrt wird 
(Exodus 3, 2-4). Ihrem Wesen nach eine Theophanie, bildet 
diese Vision eine der beliebtesten Prophezeiungen zur unbe­
fleckten Empfängnis der Gottesmutter. Was die Symbolik 
der Ikonen mit der Gottesmutter «Neopalimaja kupina» be­
trifft, vereint sie nach der gelungenen Definition von L. Vo-
rontzov sehr geschickt die Apotheose der Allheiligen Jung­
frau einerseits und die kosmogonischen Vorstellungen der 
Slawen andererseits, in denen Überlieferungen aus ihrem 
heidnischen Glauben vorkamen8. Die Ikonen der Gottes-

vennye pamjatniki Soloveckich ostrovov, Moskva 1980, 208 (russ.). 
8. V. Vorontzov, «Neopalimaja kupina», Zumal Ministerstva Narodno-
go Prosvjashtenija, Bd. 352, Mart 1904, 62-88 (russ.). 

120 



DIE IKONE DER GOTTESMUTTER RHETORISSA IM KLOSTER ROZEN 

Abb. 3. Teilansicht der Ikone der Gottesmutter «Gora nerukosecnaja». 

121 



BISSERKA PENKOVA 

mutter «Neopalimaja kupina» sind zahlreicher als die Ikonen 
vom Typ der Gottesmutter «Gora nerukosecnaja»9. Sie sind 
in der russischen Ikonenmalerei gegen Mitte des 16. Jh. 
entstanden und wurden von dieser Zeit an verbreitet. 
Der Vergleich der Ikone von Rozen (Abb. 1) mit den bei­
den genannten Ikonentypen zeigt Ähnlichkeiten in bezug 
auf die Gegenstände, die die Gottesmutter hält, sowie 
weitere Details. Wiederholt kommen die Leiter, der Fels 
und die Mauer mit Christus vor. Doch das rote Rad aus der 
Ikone vom Rozen-Kloster ist in den russischen Ikonen nicht 
zu finden. Es wiederholen sich auch die kleinen Medaillons 
mit Menschengesichtern am Kopf und an der Schulter der 
Gottesmutter sowie der Bogen vor ihrer Brust. 
Die stilistischen Besonderheiten der Ikone des Rozen-
Klosters sind ein Zeugnis dafür, daß sie das Werk eines 
Zographen ist, der zunächst einmal der postbyzantinischen 
Tradition angehörte. Die Art der Gestaltung der Gesicht­
er, eine gewisse Trockenheit und eine ausgesprochen gra­
phische Darstellung der Falten des Gewandes, die Stärke 
der Holzunterlage und der eher schmale Ikonenrand spre­
chen für eine Datierung der Ikone an das Ende des 17. Jhs. 
Wesentlich schwieriger ist der Entstehungsort der Ikone 
festzustellen. Höchstwahrscheinlich stammt sie eher von 
einem der Klöster auf dem Berg Athos, zu denen das 
Kloster von Rozen enge Beziehungen pflegte. In den Klö­
stern auf dem Heiligen Berg Athos wurden Kunstwerke 
aus der ganzen christlichen Welt gesammelt. Dort über­
schnitten sich unterschiedliche Einflüsse, von dort kamen 
neue Anregungen und Ideen, die dann in alle christlich­
orthodoxen Gebiete verbreitet wurden. 
Von der Entstehung der Ikone auf dem Balkan zeugt nicht 
nur ihr künstlerischer Stil. Die Ideengrundlage für diese 
Ikone wurzelt in der byzantinischen Tradition der bildlich­
en Darstellung der Präfigurationen der Gottesmutter. 
Offensichtlich ist sie das Werk eines außerordentlich ge­
bildeten Malers, der nicht nur ihr «Ideenprogramm» dar­
stellte, sondern auch nach neuen, für die byzantinische 
künstlerische Praxis nicht üblichen Ausdrucksmitteln ge­
sucht hat. Die wahrscheinlichste Quelle des Ideenpro­
gramms der Ikone stellt die byzantinische Hymnographie, 

9. V. Antonova. N. Mneva. op. cit. I, 52: II, 30. 207. 348. 
10. Im Altslawischen bedeutet das dafür benutzte Wort «krasno» nicht 
nur «(wunder)schön» sondern auch «hellrot». Vielleicht ist es kein Zu­
fall, daß in der Farbpalette der Ikone von Rozen das Hellrot vorherrscht. 
U.E. Bakalova, «Aspekti na saotnoschenieto 'tekst-isobrazenie' ν 
balgarskota zivopis». Problemi na iskustxoto I (1991). 9-10 (bulg.). 

insbesondere der Akathistos der Gottesmutter, dar. Der 
Text der 17. Strophe (9. Oikos) zielt darauf hin, das in 
Worten zu fassende Mysterium der Menschwerdung des 
Logos und der jungfräulichen Empfängnis Maria zu 
beschreiben. Die Strophe beginnt mit den Worten «PH-
TOPAC ΠΟΑΥΦΘΟΓΓΟΥΟ (OC IX0YAC ΑΦΟΟ-
NOYC OPCDMEN ΕΠΙ COI ΘΕΟΤΟΚΕ...». Es scheint, 
daß das originelle Attribut der Gottesmutter in der Ikone 
von Rozen PHTOPICA aus diesem Hymnus übernom­
men wurde. Im Sinne der Symbolik der Ikone ließe sich 
dieses Attribut nicht nur von «Rhetor» abgeleitet deuten, 
sondern auch als ein Attribut, das sich auf das Wesen der 
Gottesmutter selbst bezieht. Sie ist auch «redegewandt», 
weil sie das echte «wohlklingende» Wort in sich trägt10, sie 
läßt die wortgewandten Rhetoren verstummen und ent­
larvt die falschen Weisen. Zu Recht nimmt E. Bakalova 
die Ikone von Rozen in den Prozeß der visuellen « Um­
setzung» der von Allegorien und Symbolen erfüllten by­
zantinischen Dichtung für die Gottesmutter auf". Eben in 
der abschließenden Phase dieses Prozesses wurde eine der­
artige Übernahme von Ausdrucksmitteln von einem ande­
ren Darstellungssystem (der russischen Ikonenmalerei je­
ner Zeit) anstelle einer Entwicklung einer originellen Dar­
stellung möglich, die für die klassische byzantinische Pe­
riode charakteristisch war. 

Das originelle Attribut der Gottesmutter der Ikone vom 
Rozen-Kloster lenkt die Aufmerksamkeit auf die Figur des 
Rhetors und auf seine Position in der byzantinischen und 
postbyzantinischen Gesellschaft. Die byzantinische Ausbild­
ung hatte zahlreiche Lehrfächer vom spätantiken Bildungs­
system übernommen, darunter auch die Kunst der Rhe­
torik12. An der Höheren Schule des Patriarchats in Kon­
stantinopel war für die Rhetorik und Philosophie der sog. 
«Meister der Rhetoren» zuständig, der im 11.-12. Jh. der 
dritten Pentade ΟΦΦΙΚΙΑ THC METAAHC ΕΚΚΛΗ-
CIAC angehörte13. Nach der Restauration des Reiches 1261 
lautete sein Titel «Rhetor der Rhetoren»14. Der Rhetor 
behielt sein hohes Amt in der kirchlichen Hierarchie auch 
nach der Eroberung des Byzantinischen Reiches durch die 
Türken. Ein synodales Dokument, ausgestellt durch den 

12. ODB. New York - Oxford 1991. Bd. 3. 1788 (Rhetoric). 
13. J. Darrouzès. Recherches sur les ΟΦΦΙΚΙΑ de l'église byzantine, 
Paris 1970. 
14. F. Fuchs. Die Höheren Schulen von Konstantinopel im Mittelalter, 
Leipzig-Berlin 1926. 40. 57. 

122 



DIE IKONE DER GOTTESMUTTER RHETORISSA IM KLOSTER ROZEN 

Abb. 4. Die Gottesmutter «Neopalimaja kupina». 

123 



BISSERKA PENKOVA 

Patriarchen von Konstantinopel Jeremias II. Tranos am 
Ende des 16. Jhs. zeigt, daß der Rhetor zu den fünf Rang­
höchsten in der Hierarchie des Partiarchats von Konstanti­
nopel gehörte (seinem Rang nach folgte er unmittelbar 
dem großen Chartophylax) und für die kirchliche Ausbild­
ung der Gläubigen zuständig war15. Die Schule des Patriar­
chats in Konstantinopel war im Laufe der Jahrhunderte in 
unterschiedlichen Kirchengebäuden der byzantinischen 
Hauptstadt untergebracht: in der Kirchenanlage der Hagia 
Sophia, in der Hl. Apostel-Kirche sowie in der Kirche der 
Gottesmutter Diakonissa16. Man könnte dies als einen indi­
rekten Hinweis auf die Verehrung der Gottesmutter als Be­
schützerin der im Bildungsbereich beschäftigten Mitglieder 
des hohen Klerus in Byzanz ansehen. 
Im Jahre 1710 schrieb der russische Mönch Kosmas seine 
«Rhetorik», die teilweise eine Übersetzung des in Venedig 
in griechischer Sprache erschienenen Buches von Fran­
cesco Scuffi «Die Kunst der Rhetorik» war17. Im Vorwort 
zu seinem Werk erklärte der Mönch Kosmas, daß er dieses 
Werk der Gottesmutter als Beschützerin der Rhetoren 
widme. In der Widmung, die von den Forschern als 
Übersetzung aus dem Griechischen angenommen wird, 
heißt es u.a.: «mite CSLMSLH cymu ucmovHUh; MygpŒ.mu. 
ecmecnweno /)urìw/x:moea.ia ecu... Ο n/x>yiognbiη 
pumopuKii. ο eceMoeym&o purnopa. ο neuipeneiiimn 
etimi niiioeH. 6oeopogiinie.ibniiue, Heii3e.iaeo.iaiinaco 
msoeeo pumopcnwa upenocmu. Te6e yffo. ο .uygpa 
cYx:nO/he MOH. npunoiny CUK) hii^y...»18, oder: «Weil 
Du selbst eine echte Quelle der Weisheit bist, hast Du 
Deinem natürlichen Wesen nach als Rhetorin gehandelt... 
Ο wundervolle Rhetorik, ο allmächtiger Rhetor, wie 
aussprechlich Deine Macht, Gottesgebärerin, eine Festung 
Deiner unsagbaren Rhetorikkunst. Dir ο meine weise 
Herrin, bringe ich dieses Buch...». Obwohl keine weiteren 
Nachweise über die Verehrung der Gottesmutter als 
Beschützerin der Rhetoren in der byzantinischen Zeit 
vorliegen, zeigt das angeführte Zitat, daß eine solche 
Tradition in späteren Zeiten existiert hat. 
Einige Details der Ikone des Rozen-Klosters ergänzen die 
Analyse dieses Denkmals. Im Bild der Gottesmutter fallen 
die große prächtige Krone und die Enden des roten 

15. Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια, Β. 21,137. 
16. R. Browning, The Patriarcal School at Constantinople in the Twelfth 
Century. Studies on Byzantine History, Literature and Education, Vario­
rum Reprints. London 1977, X, 174. 

Schleiers auf, die unter dem Maphorion hervortreten. Die 
byzantinische Ikonographie kennt das Bild der Gottesmut­
ter als Königin nur aus der Deesis-Komposition als Il­
lustration zum Psalm 45, in der russischen Tradition auch 
als «Predsta Zariza» bekannt. Gleichzeitig waren die Ab­
bildungen von Maria mit Krone in der westlichen Kunst 
des Mittelalters schon seit frühesten Zeiten außerordent­
lich verbreitet. Unter deren Einfluß wurde dieses Detail in 
die postbyzantinische Malerei des Balkans übernommen 
und für die Ikonenmalerei des 18. Jhs. kennzeichend. 
Doch auch in dieser Zeit war der Schleier eine fremde 
Komponente der Ikonen und Fresken des Balkans, so daß 
sein Vorkommen in der Ikone von Rozen durch einen 
direkten Kontakt des Zographs mit den Werken der west­
lichen Kunst zu erklären ist. Das Gewand Christi unter­
scheidet sich ebenfalls sehr vom üblichen byzantinischen 
Chiton. Obwohl keine direkten Parallelen dieses Ge­
wandes gefunden wurden, müssen die Modelle wahr­
scheinlich in der zeigenössischen russischen Malerei zu 
suchen sein. 

Die Ikone der Gottesmutter Rhetorissa aus dem Rozen-
Kloster ist ein einmaliges Werk der postbyzantinischen 
Malerei des Balkans, das die typischen Besonderheiten des 
künstlerischen Denkens der Epoche zwischen dem Mittel­
alter und der Neuzeit widerspiegelt. Das alte byzantinische 
Bildsystem hatte seine Möglichkeiten weitgehend ausge­
schöpft und die gebildeten Zographen suchten nach neuen 
Darstellungsweisen. Der Meister, der die Ikone von Rozen 
gemalt hat, vereinte mehrere verschiedenartige Kompo­
nenten zu einem harmonischen Ganzen: die traditionelle 
byzantinische Darstellungsweise mit einer typisch russi­
schen Ikonographie und typisch westlichen Details. Dieser 
Eklektizismus ist ein Phänomen, welches die Kunst der 
späten postbyzantinischen Phase der balkanischen Kunst 
im allgemeinen kennzeichnet. Er ist vielleicht auch die Ur­
sache dafür, daß die Ikone von Rozen eine isolierte Er­
scheinung blieb, ohne Parallele unter ihren zeigenös­
sischen Malereidenkmälern, als Kunstwerk einer Epoche, 
die im Zeichen eines tiefgreifenden, schicksalhaften 
Wandels stand, welcher das jahrhundertealte Bildsystem 
der byzantinischen Kunst praktisch zerstören sollte. 

17. N. Ponurko, Bogorodica - pokrovitel'nica ritorov. Russkaja igruzin-
skaja srednevekovye literatury, Leningrad 1979, 200-203 (russ.). 
18. Ibid., 200. 

124 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

