
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 19 (1997)

   Δελτίον XAE 19 (1996-1997), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Παρατηρήσεις για τη θέση του Ευαγγελισμού στη
μνημειακή ζωγραφική κατά τη μεσοβυζαντινή
περίοδο 

  Ιωάννης ΒΑΡΑΛΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1170 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΒΑΡΑΛΗΣ Ι. (1997). Παρατηρήσεις για τη θέση του Ευαγγελισμού στη μνημειακή ζωγραφική κατά τη μεσοβυζαντινή
περίοδο. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 19, 201–220. https://doi.org/10.12681/dchae.1170

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 06:27:13



Παρατηρήσεις για τη θέση του Ευαγγελισμού στη
μνημειακή ζωγραφική κατά τη μεσοβυζαντινή
περίοδο

Ιωάννης  ΒΑΡΑΛΗΣ

Δελτίον XAE 19 (1996-1997), Περίοδος Δ'• Σελ. 201-220
ΑΘΗΝΑ  1997



Ιωάννης Δ. Βαραλής 

ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ 
ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ 

ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒ ΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ* 

~Ω Δέσποινα 
τον κόσμου y ενόν μεσίτρια 

Χ-^χουν ήδη συμπληρωθεί εκατό χρόνια από τότε που 

ο καθηγητής Gabriel Millet αφιέρωσε ένα από τα πιο 

σημαντικά άρθρα του στην εικονογραφία του Ευαγγελι­

σμού στη μνημειακή ζωγραφική της μεσοβυζαντινής 

εποχής1. Από τότε, η γνώση γύρω από το θέμα αυτό 

πλουτίστηκε ακόμη περισσότερο κατά τη διάρκεια του 

παρόντος αιώνος, που σε λίγο και αυτός εκπνέει: ο Ευαγ­

γελισμός, όπως και το σύνολο των παραστάσεων του χρι-

στολογικού και του θεομητορικού κύκλου, είχε μακρά 

εικονογραφική εξέλιξη2, ανάλογα με τους αγιογράφους 

και την παιδεία τους, τις γενικότερες καλλιτεχνικές τά­

σεις της κάθε εποχής, τους δωρητές και τους χορηγούς 

των ζωγραφικών συνόλων, καθώς και ανάλογα με τις 

* Θα ήθελα να ευχαριστήσω θερμά τον καθ. Π. Λ. Βοκοτόπουλο 
και την αν. καθ. Μαρία Παναγιωτίδη που δέχτηκαν να διαβά­
σουν την πρώιμη μορφή αυτής της μελέτης και να διατυπώσουν 
τις παρατηρήσεις τους. Το τελικό κείμενο βελτιώθηκε σύμφωνα με 
τις πολύτιμες υποδείξεις του αν. καθ. Ν. Γκιολέ. Ευχαριστίες οφεί­
λονται και στην Α. Παπαθεοφάνους-Τσουρή, που μου έστειλε το 
χειρόγραφο του άρθρου της για τη θύρα της Μονής της Κοίμησης 
της Θεοτόκου στη Μολυβδοσκέπαστο Ιωαννίνων, καθώς και στις 
Κ. Καλαντζή, Αγγ. Μητσάνη και Ελ. Παπασταύρου, για τις γόνι­
μες συζητήσεις και τη συμπαράσταση τους. Η εικ. 1 προέρχεται 
από τη μονογραφία του V. Lazarev για την Αγία Σοφία του Κιέ­
βου, ενώ η εικ. 4 από το βιβλίο της Catherine Jolivet-Lévy για τον 
διάκοσμο της αψίδας στις εκκλησίες της Καππαδοκίας (πίν. 
172.1). Τέλος, οι εικ. 2 και 3 ανήκουν στο αρχείο της Μονής Βατο-
πεδίου- τιμή οφείλω στον ηγούμενο πανοσιολογιότατο π. Εφραίμ 
και τον π. Αρσένιο για την ευλογία τους. 

1. G. Millet, «Quelques représentations byzantines de la Salutation 
angélique». BCH 18 (1894), σ. 453-483. 

2. Για την εικονογραφία του θέματος βλ. ιδιαίτερα L. Réau, 
Iconographie de l'art chrétien, II, Paris 1957, σ. 174-194. J. H. Emming-
haus, «Verkündigung an Maria», LCI 4(1972), στ. 422-437. G. Millet, 
Recherches sur l'iconographie de l'Évangile, Paris I9602, σ. 67-92. E. 
Κουρκουτίδου - Νικολαΐδου, «Εικονογραφικές παρατηρήσεις σέ 
μιαν εικόνα του Ευαγγελισμού στο Σινά», Κέρνος. Τιμητική προ-

θεολογικές αναζητήσεις, των οποίων ο βασικός πυρή­

νας αποκρυσταλλώθηκε κατά τη μεσοβυζαντινή εποχή 

στο γνωστό τυπικό -«κλασικό» κατά την έκφραση του 

Otto Demus3- εικονογραφικό πρόγραμμα των ναών και 

συνεχίστηκε αργά -με προσθαφαιρέσεις ή μικρές αλλα­

γές- ως τη μεταβυζαντινή εποχή. 

Μεγάλη, κατά τη γνώμη μας, τομή στην εικονογραφία 

του Ευαγγελισμού στη μνημειακή ζωγραφική, από την 

εποχή της Εικονομαχίας και εξής, αποτελεί η απεικό­

νιση των δύο πρωταγωνιστών του επεισοδίου, του αρχαγ­

γέλου Γαβριήλ και της Θεοτόκου, σε δύο ξεχωριστούς 

πίνακες στα δυτικά μέτωπα των πεσσών που χωρίζουν 

το κεντρικό Ιερό Βήμα από τα παραβήματα, την πρό­

σφορα στον καθ. Γεώργιο Μπακαλάκη. Θεσσαλονίκη 1972, σ. 80-
83. D. Denny. The Annunciation from the Right. From Early Christian 
Times to the Sixteenth Century, New York 1977 (γνωστό μου από πα­
ραπομπή). Η. Maguire, Art and Eloquence in Byzantium, Princeton, 
New Jersey 1981, σ. 44-52. H. Papastavrou, «Le symbolisme de la co­
lonne dans la scène de TAnnonciation», ΔΧΑΕ IE' (1989-1990), σ. 
145-160. H ίδια, «Contribution à l'étude des rapports artistiques entre 
Byzance et Venise à la fin du Moyen Age. Le thème de TAnnoncia­
tion», CahBalk 15(1990), σ. 147-189. C. Mango, «The Chalkoprateia 
Annunciation and the Pre-Eternai Logos». ΔXAE IZ'( 1993-1994), σ. 
165-170. Για την εικονογραφία του θέματος στη Δύση βλ. τελευ­
ταία: E. Valdez Del Alamo. «Triumphal Visions and Monastic Devo­
tion: The Annunciation Relief of Santo Domingo de Silos», Gesta 29 
(1990), σ. 167-188. Π. Λ. Βοκοτόπουλος, «Η εικόνα του Ευαγγελι­
σμού στο Δημοτικό Μουσείο της Vicenza», Ροόωνία. Τιμή στον Μ. 
Ι. Μανονσακα, Ηράκλειο 1994, σ. 97-105. 

3. Ο. Demus, Byzantine Mosaic Decoration, London 1947, σ. 14-29. 
Για το δωδεκάορτο, γενικότερα, βλ. τελευταία: Α. Wharton-Ep­
stein, «The Rebuilding and Redecoration of the Holy Apostles in 
Constantinople: A Reconsideration», GRBS 23 (1982), σ. 90-92. E. 
Kitzinger, «Mosaic Decoration in Sicily under Roger II and the Clas­
sical Byzantine System of Church Decoration» στο W. Tronzo (εκδ.), 
Italian Church Decoration of the Middle Ages and Early Renaissance, 
Bologna 1989, σ. 147-153. 

201 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

θέση και το διακονικό4. Αυτή η συγκεκριμένη τοποθέ­

τηση των δύο μορφών εντοπίζεται ως καινοτομία σε 

μνημεία διακορπισμένα στη βυζαντινή επικράτεια ή σε 

χώρες της επιρροής της κατά τον 11ο αιώνα, ενώ από 

τον επόμενο αιώνα και εξής αποβαίνει γενικός κανόνας 

για τη μεγάλη πλειοψηφία των μνημείων της Ορθόδο­

ξης Ανατολής. Στο κείμενο που ακολουθεί γίνεται προ­

σπάθεια να διερευνηθεί αφ' ενός η εξελικτική πορεία 

αυτής της τοποθέτησης του θέματος του Ευαγγελισμού 

και αφ' ετέρου το σημασιολογικό περιεχόμενο μιας τέ­

τοιας επιλογής5. 

Ι. Παράδοση και νεωτερισμός 

/. Ο Ευαγγελισμός σε ενιαίο οιάχωρο 

Είναι γνωστό ότι στη μνημειακή ζωγραφική της πρώ­

της χιλιετίας η παράσταση του Ευαγγελισμού αποτε­

λούσε κατά κανόνα σύνθεση σε ενιαίο πίνακα και δεν 

διασπαζόταν σε ξεχωριστά διάχωρα. Από το σύνολο 

του γνωστού και διαθέσιμου υλικού -ο σχετικός κατά­

λογος έχει ολοκληρωθεί, αλλά λόγω του μεγέθους του 

είναι πρακτικά αδύνατο να παρουσιαστεί εδώ- μπο­

ρούμε να διακρίνουμε δύο ομάδες μνημείων, στα οποία 

η παράσταση του Ευαγγελισμού εντάσσεται σε διαφο­

ρετικές συναφείς ενότητες, τόσο εικονογραφικές όσο 

και συμβολικές - θεολογικές. 

Η πρώτη ομάδα περιλαμβάνει μνημεία, στα οποία η πα­

ράσταση του Ευαγγελισμού αποτελεί συνήθως σκηνή 

4. Για τη χωριστή τοποθέτηση των ούο πρωταγωνιστών του Ευαγ­
γελισμού έγραφε χωρίς να αποφύγει κάποια αμηχανία ο Ch. Diehl 
(Manuel d'art byzantin2, Paris 1926, σ. 516): «Isolée de cette série de 
compositions et sans lien saisissable avec elles, l'Annonciation occupe 
les deux piliers de l'arc triomphal, près de l'entrée du sanctuaire», μι­
λώντας για τα ψηφιόωτά της Αγ. Σοφίας του Κιέβου. Ένα από τα 
σπάνια πρώιμα παραδείγματα, όπου οι ούο μορφές εικονίζονται 
χωριστά είναι η μικρογραφία του κώδικα του Ραμπουλά, του 586. 
Βλ. σχετ. C. Ceccheli - I. Furlani - Μ. Salmi, The Rabbuia Gospels, 
Olten-Lausanne 1959, σ. 54, f. 4a. 
5. Τα επιμέρους συμπεράσματα της έρευνας αυτής δεν θεωρούνται 
οριστικά· σε μελλοντική συνολικότερη μελέτη ενδέχεται να αναθε­
ωρηθούν από τις πιο λεπτομερείς έρευνες, περισσότερο σε βάθος 
και όχι τόσο σε πλάτος, ή να συμπληρωθούν με νεώτερα παρα­
δείγματα. Επιπλέον στα παρακάτω δεν γίνεται λόγος για αφιερω­
ματικές παραστάσεις του Ευαγγελισμού, αποκομμένες από τον 
χριστολογικό κύκλο και συνδυασμένες με παραστάσεις δωρητών, 
όπως στο Yusuf Koç της Καππαδοκίας (β'πενηνταετία του 11ου 
αι.). Βλ. A.D. Grishin, «The Church of Yusuf Koç Near Göreme 
Village in Cappadocia», MedArch 3 (1990), σ. 44-45, πίν. 20.2. 
6. Βλ. αναλυτικότερα Α. Grabar, Martyrium. Recherches sur le culte 
des reliques et l'art chrétien antique, II, Paris 1946, σ. 235-244. 
7. Βλ. C. Cecchelli, / mosaici della basilica di S. Maria Maggiore, Roma 

ενταγμένη σε συνοπτικά εικονογραφικά προγράμματα 

και αποκομμένη από την αφήγηση των κύριων επεισο­

δίων, που αργότερα θα αποτελέσουν τον χριστολογικό 

κύκλο. Στα μνημεία αυτά ο Ευαγγελισμός τελεί σε συνά­

φεια με σκηνές θεοφανείας ή με επεισόδια από την παι­

δική ηλικία του Ιησού, καθώς εντάσσεται στο εικονογρα­

φικό πρόγραμμα του πρεσβυτερίου ή, γενικότερα, των 

ανατολικών τμημάτων του ναού, με αποτέλεσμα να υπο­

γραμμίζεται το νόημα της Ενσάρκωσης του Λόγου του 

θεού και της θείας καταγωγής του Κυρίου6. 

Πράγματι, η σκηνή σε ενιαία σύνθεση τοποθετείται ορι­

σμένες φορές στο θριαμβικό τόξο του πρεσβυτερίου, ό­

πως για παράδειγμα στη Santa Maria Maggiore (432-440)7 

και στον ναό των αγίων Νηρέως και Αχιλλίου (περ. 795-

816)8. Σε άλλα μνημεία, η παράσταση του Ευαγγελισμού 

τοποθετείται μέσα στο Ιερό Βήμα, στον ημικύλινδρο της 

αψίδας ή στους πλάγιους τοίχους του πρεσβυτερίου, 

όπως στην Ευφρασιανή βασιλική του Παρεντίου (περ. 

550)9, στον ναό της Παναγίας στο Castelseprio (περ. 7ος 

αι.)1 0, και στον ναό του Προδρόμου στο Çavuçin της Καπ­

παδοκίας (περ. 7ος αι.)1 1. Στη Santa Maria Antiqua της 

Ρώμης, ο Ευαγγελισμός τοποθετήθηκε στον «παλίμψη­

στο» τοίχο του πρεσβυτερίου, στα δεξιά της αψίδας, στα 

τέλη του 6ου αιώνα, καθώς και σε επάλληλα στρώματα 

τοιχογράφησης (των μέσων του 7ου και των αρχών του 

8ου αι.) στον ΝΑ πεσσό, στα αριστερά της scuola 

cantorum12. Κατά τη μεσοβυζαντινή περίοδο την παρά­

δοση αυτή φαίνεται συνεχίζει η Παναγία Πρωτόθρονη 

1956, σ. 203-204, πίν. XLIX, LU. G. Matthiae, Le chiese di Roma dal 
IVal Xsecolo, Roma 1962, σ. 142, εικ.74. G. Schiller, Ikonographie der 
christlichen Kunst, I, Gütersloh 1996 (στο εξής Schiller), σ. 45-46, εικ. 
66. Ν. Γκιολές, Παλαιοχριστιανική τέχνη. Μνημειακή ζωγραφική 
(π. 300-726)2, Αθήνα 1991, σ. 148. 
8. Matthiae, ό.π., σ. 271, εικ. 174. Schiller, σ. 48, εικ. 406. 
9. Βλ. πρόχ. Schiller, σ. 46, εικ. 72. J. Maksimovic, «Iconography and 
the Programm of Mosaics at Porec (Parenzo)», (στα σερβ.), ZRVI 8 
(1964), σ. 250,259-260,262. 
10. Κ. Weitzmann, The Fresco Cycle of S. Maria di Castelseprio, Prin­
ceton 1951, σ. 44-46, εικ. 1, 8. Για το μνημείο και τη χρονολόγηση 
του βλ. τελευταία Γκιολές, ό.π. (σημ. 7), σ. 167-170. 
11. Ν. Thierry, Haut moyen âge en Cappadoce. Les églises de la region 
de Çavousin, I, Paris 1983, σ. 71-73, εικ. 28, πίν. 34a-b. H Jolivet - Le­
vy, σ. 26, τοποθετεί τις τοιχογραφίες στον 7ο-8ο αι. 
12. Ρ. Romanelli - P. J. Nordhagen, 5. Maria Antiqua, Roma 1964, σ. 32, 
έγχρ. πίν. Γ σ. 34, πίν. 20· σ. 36, πίν. 21. R. Farioli - Campanati, «La 
cultura artistica nelle regioni bizantine d'Italia dal VI all' XI secolo», / 
Bizantini in Italia, Milano 1982, σ. 187 εικ. 98-100, σ. 208 αρ. 47· σ. 188 
εικ. 102, σ. 208 αρ. 48· σ. 189 εικ. 103, σ. 208 αρ. 49. Βλ. επίσης S. Du-
frenne, Les programmes iconographiques des églises byzantines de Mistra, 
Paris 1970, α 29. 

202 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ Π Ε Ρ Ι Ο Δ Ο 

στο Χαλκί της Νάξου, σε τοιχογραφικό στρώμα που χρο­

νολογείται στο τρίτο τέταρτο του 11ου αι ή κατ' άλλους 

-πιο σωστά- στο τέλος του 12ου ή στις αρχές του 13ου 

αι1 3. Στην περίπτωση της Πρωτόθρονης, ίσως η παλαιά 

προφορική παράδοση, ότι δηλαδή η εκκλησία οικοδομή­

θηκε μετά τη θαυματουργή ανεύρεση στη θάλασσα μιας 

εικόνας του Ευαγγελισμού, να εξηγεί τη συγκεκριμένη 

τοποθέτηση του θέματος, αν δεν ισχύει ακριβώς το αντί­

θετο: η συγκεκριμένη παράσταση να αποτέλεσε την 

αφορμή για τη δημιουργία αυτής της παράδοσης14. Αλλά 

και σε δύο εκκλησίες της Επιδαύρου Λιμηράς, τον Άγιο 

Παντελεήμονα στα Βελανίδια (τέλη του 13ου αι.)1 5 και 

τον Άγιο Ιωάννη τον Χρυσόστομο στα ΒΔ του ίδιου 

χωριού (αρχές του 14ου αι.)1 6, απαντά η σκηνή του Ευαγ­

γελισμού μέσα στον ημικύλινδρο της αψίδας· σε συμμε­

τρικά τοποθετημένα διάχωρα όμως, σε αντιστοιχία με το 

ήδη από τον 11ο αιώνα καθιερωμένο σχήμα της διάσπα­

σης του θέματος17. 

Επίσης, ο Ευαγγελισμός έχει τοποθετηθεί μέσα στην 

κόγχη της πρόθεσης στον ναό του Αγίου Ευσταθίου 

(εκκλησία αρ. 11) στα Κόραμα της Καππαδοκίας (πριν 

από το 1148-1149)18, ενώ στην Αγία Τριάδα στο Κρανίδι 

(1244-1245)19 η σκηνή έχει εικονιστεί στον βόρειο τοίχο 

του Ιερού Βήματος, πάνω ακριβώς από την κόγχη της 

13. M. Panayotidi, «La peinture monumentale en Grèce de la fin de 
l'Iconoclasme jusqu'à l'avénèment des Comnènes (843-1081)», CahArch 
34 (1985), σ. 100, εικ. 35. H ίδια, «Les peintures murales de Naxos», 
CorsiRav 38 (1991), α 289-290, εικ. 7. Ν. Ζίας, Νάξος, σ. 49, εικ. 25-27. 
14. Για την παράδοση βλ. M. Panayotidi, Les monuments de Grèce 
depuis la fin de la crise iconoclaste jusqu'à l'an mille, Thèse de Doctorat, 
Paris 1969, o. 174, σημ. 74. 
15. Ν. Β. Δρανδάκης κ.ά, ΠΑΕ 1982, σ. 451. 
16. Στο ίδιο, σ. 453. Τους ίδιους ναούς φαίνεται να υπονοεί και ο Μ. 
Χατζηδάκης (επιμ.), Βυζαντινή τέχνη στην Ελλάδα, Νάξος, εκδ. 
Μέλισσα, Αθήνα 1989 (στο εξής Νάξος), σ. 14, χωρίς να τους κατο­
νομάζει. Στα παραδείγματα αυτά ας προστεθεί και ο σπηλαιώδης 
ναός της Αγ. Φεβρωνίας στην Palagonia, του Μου αι. Α. Messina, Le 
chiese rupestri del Val di Noto, Palermo 1994, σ. 120, εικ. 38-39. 
17. Βλ. σχετ. παρακ., σ. 206 κε. 
18. Jolivet - Levy, Les églises byzantines de Cappadoce. Le programme 
iconographique de l'abside et de ses abords, Paris 1991 (στο εξής 
Jolivet - Lévy), σ. 115-116, πίν. 70.2. 
19. S. Kalopissi - Verti, Die Kirche der Hagia Triada bei Kranidi in der 
Argolis (1244), München 1975, σ. 31, σχ. 10, 13. Πάνω από την πρό­
θεση έχει πιθανότατα εικονιστεί ο Ευαγγελισμός και στο β' τοιχο­
γραφικό στρώμα των αγ. Θεοδώρων σην Ανω Πούλα Κηπούλας 
της Μέσα Μάνης. Ο Ν. Β. Δρανδάκης (ΠΑΕ 1974, σ. 127) αναφέρει 
απλώς πως εικονίζεται «εντός του ίεροΰ, επί τοϋ τύμπανου τοΰ 
βορείου τυφλού τόξου», ενώ στην κάτοψη του μνημείου στη βάση 
του τόξου αυτού σημειώνεται και η κόγχη της πρόθεσης. 
20. Για τη μνεία του ονόματος της Θεοτόκου κατά την ακολουθία 
της προσκομιδής βλ. S. Salaville, «Marie dans la Liturgie byzantine ou 
gréco-slave» στο Hubert du Manoir (επιμ.), Maria. Etudes surla Sainte 

πρόθεσης, αποκομμένη από την αφήγηση της ιστορίας 

του Χριστού στο οωδεκάορτο. Η τοποθέτηση της παρά­

στασης στο συγκεκριμένο σημείο του Ιερού σχετίζεται 

πιθανότατα με το δόγμα της Ενανθρώπισης του Λόγου, 

καθώς και με την πρόθεση των Τιμίων Δώρων, που 

τελούνταν κάτω ακριβώς από την παράσταση, πριν από 

την έναρξη της θείας Λειτουργίας, κατά την οποία γίνε­

ται μνεία του ρόλου της Θεοτόκου, του συμβόλου και 

οργάνου της Ενσάρκωσης20. Αλλά η σύνδεση του Ευαγ­

γελισμού με την πρόθεση και την ακολουθία της προ­

σκομιδής ενδέχεται να πηγάζει και από συγκεκριμένα 

έργα της πατερικής γραμματείας, ήδη από τα παλαιο­

χριστιανικά χρόνια, όπως είναι τα συμβολικά ποιήματα 

του αγίου Εφραίμ από τη Νίσιβη (περ. 306-373), στα 

οποία η Θεοτόκος θεωρείται δωρήτρια του «αρτον της 

παραμυθίας», δηλαδή του Χριστού, και συμβολίζεται με 

το «ποτήριο της σωτηρίας»21. 

Τέλος, υπάρχουν και περιπτώσεις, όπου η σκηνή του 

Ευαγγελισμού έχει τοποθετηθεί πάνω σε κτιστό τέμ­

πλο: πρόκειται για την εκκλησία αρ. 4, στο Güzelöz της 

Καππαδοκίας (13ος αι.)2 2, όπου μαζί με τον Ασπασμό 

Μαρίας και Ελισάβετ επέχει τη θέση δεσποτικής εικό­

νας, ενώ στο Çankli kilise (μέσα του 11ου αι.)2 3, ο 

Γαβριήλ και η Μαρία έχουν τοποθετηθεί εκατέρωθεν 

Vierge, Ι, Paris 1949, σ. 301. Μ& J. Nasrallah, Marie dans la Sainte et Di­
vine Liturgie byzantine, Paris 1954, σ. 26,50-54. Σύμφωνα με τον Νικό­
λαο Ανδίδων, ο διάκονος που τέμνει τον ευχαριστιακό άρτο στην 
προσκομιδή «τον αγγελον μιμείται, τον τη Παρθένω το Χαίρε προσ-
φθεγξάμενον» (PG 140, στ. 429C). Πρβλ. R. Bornert, Les commen­
taires byzantins de la Divine Liturgie du Vile au XVe siècle, Paris 1966, σ. 
181 κε. Για τη σχέση της θείας Λειτουργίας με τον Ευαγγελισμό βλ. 
επίσης Jolivet - Lévy, σ. 115 σημ. 260. 
21. Βλ. σχετ. R. Murray, «Mary, the Second Eve in the Early Syriac 
Fathers», ECR 3 (1971), σ. 380-381. P. Yousif, L'eucharistie chez Saint 
Ephrem de Nisibe, Roma 1984, σ. 345-356, ιδιαίτ. σ. 347-352. Απόηχος 
αυτού του συσχετισμού φαίνεται να είναι και το γεγονός ότι στη 
θεία Λειτουργία των θεομητορικών εορτών ως Κοινωνικον ψάλλε-
ται ο στίχος: «ποτήρι σωτηρίου λήψομαι, και το όνομα Κυρίου 
επικαλέσομαι» (Ψαλμ. ριε', 4). Βλ. J. Mateos,Le Typicon de la Grande 
Église. Ms. Saint-Croix n" 40, Xe siècle, I-II, Roma 1962-1963 (στο εξής 
Mateos), Ι, σ. 254 στίχ. 22, σ. 258 στίχ. 67. Πρβλ. λόγους Πατέρων, 
στους οποίους η Θεοτόκος αναφέρεται ως «χωρήσασα τον ουρα­
νών αρτον», όπως για παράδειγμα του Βασιλείου Σελευκείας (PG 
85, στ. 449Β), που για τον C. Mango (The Homilies ofPhütius Patriarch 
of Constantinople, Washington 1958, σ. 112) πρόκειται για ψευδεπί­
γραφο λόγο, του Ιωάννη Δαμασκηνού (PG 96, στ. 657Α) και του 
Ανδρέα Κρήτης (PG 97, στ. 896Α). 
22. Jolivet - Levy, σ. 249, πίν. 140.1. 
23. Στο ίδιο, σ. 130, σημ. 362, όπου σωστά υποστηρίζεται πως: «Carikli 
kilise offre un exemple précoce de représentation de l'Annonciation sur 
la clôture même du sanctuaire», και παραπέμπει σε βιβλιογραφία σχε­
τική με την τοποθέτηση της σκηνής στα βημόθυρα του τέμπλου. 

203 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

της Ωραίας Πύλης, αποτελώντας ένα από τα πρώτα πα­

ραδείγματα επίδρασης της νέας αντίληψης για τη διά­

σπαση της σκηνής σε δύο ξεχωριστά διάχωρα. Επιπλέον, 

ίχνη από την παράσταση του Ευαγγελισμού πάνω σε 

τέμπλο αναφέρει και ο Diehl, στον σπηλαιώδη ναό της 

Ευαγγελιστρίας κοντά στο Erchie της Κάτω Ιταλίας, που 

χρονολογείται και αυτός στον 11ο αι., χωρίς να έχει όμως 

προσδιορίσει την ακριβή θέση των δύο μορφών24. 

Στη δεύτερη ομάδα ανήκουν μνημεία, που χρονολο­

γούνται κατά κύριο λόγο από το τέλος της εικονομα­

χίας και εξής, στα οποία η παράσταση του Ευαγγελι­

σμού, επίσης σε ενιαίο πίνακα, συνήθως εικονίζεται έξω 

από το πρεσβυτέριο, στον κυρίως ναό, είτε στους πλάγι­

ους τοίχους του ή στην κατά μήκος καμάρα, αν πρόκει­

ται για μονόχωρο ναό, είτε στις κεραίες του σταυρού αν 

πρόκειται για σταυροειδή (του τύπου των μεταβατι­

κών, του εγγεγραμμένου σταυροειδούς ή του ελεύθε­

ρου σταυρού). Στα μνημεία αυτά ο Ευαγγελισμός δεν 

αποτελεί μεμονωμένη παράσταση, αλλά συνήθως την 

αρχική σκηνή στη σειρά των διαχώρων με την εξιστό­

ρηση των επεισοδίων του δωδεκαόρτου, συνεπτυγμέ-

νου ή ανεπτυγμένου. 

Πράγματι, σε μονόχωρους ναούς η παράσταση του Ευ­

αγγελισμού εικονίζεται στο ανατολικό τμήμα του βό­

ρειου25 ή του νότιου2 6 τοίχου, ως αρχική στη σειρά των 

Όμως, εδώ δεν πρόκειται για τα θυρόφυλλα της Ωραίας Πύλης, τα 
οποία έφεραν διάκοσμο που άλλοτε χανόταν και άλλοτε εμφανιζό­
ταν μπροστά στα μάτια των πιστών πρόκειται για ζωγραφικούς 
πίνακες πάνω σε μόνιμη κτιστή κατασκευή, το τέμπλο, εκατέρωθεν 
ενός τόξου, γεγονός που παραπέμπει περισσότερο στο θριαμβικό 
τόξο ή στα μέτωπα των ώμων της αψίδας του Βήματος. Για την 
αναμφισβήτητη σχέση της εικονογραφίας των βημοθύρων με τα 
σημεία αυτά του ναού βλ. σ. 203 σημ. 13. 

24. Ch. Diehl, L'art byzantin dans l'Italie méridionale, Paris 1894, σ. 
89-90. A. Medea, Gli affreschi delle cripte eremitiche pugliesi, Roma 
1939, σ. 77. A. Guillou, «Art et religion dans l'Italie médiévale», La 
chiesa greca in Italia dall'VIII al XVI secolo, Padova 1973, σ. 739, σημ. 
4. Ίχνη της ομώνυμης παράστασης σώζονται και στο τέμπλο του 
σπηλαιώδους ναού του Αγ. Λεονάρδου στη Massafra, του 15ου αι. 
(Diehl, ό.π., σ. 123. C D . Fonseca, Civiltà rupestre in terra Jonica, 
Milano 1970, σ. 124). 

25. Ό π ω ς στον Αγ. Γεώργιο στο Pavnisi της Γεωργίας, περ. 1170-
1180 (Ε. Privalova, Pavnisi, Tbilisi 1977, σ. 26. D. Piguet - Panayoto-
va, Recherches sur la peinture en Bulgarie du bas Moyen Age, Paris 
1987, σ. 52, σημ. 2). 

26. Badem kilisesi, 7ος-9ος αι.: Jolivet - Levy, σ. 63, πίν. 47 και στον ναό 
αρ. 3 στα Κόραμα, 9ος αι.: Μ. Restie, Die byzantinische Wandmalerei in 
Kleinasien, I-III, Recklinghausen 1967 (στο εξής Restie), II, σχ. III. 
27. Ενδεικτικά αναφέρουμε την εκκλησία στο μοναστήρι του Ka-
vakh dere, περ. 7ος αι. (Ν. Thierry, «Matériaux nouveaux en Cappa-
doce», Byzantion 54 (1984), σ. 331. H ίδια, Haut moyen âge en Cappa-
doce. Les églises de la région de Çavousin, II, Paris 1994, σ. 370-373, 

σκηνών του δωδεκαόρτου. Τέλος, στην καμάρα του κυ­

ρίως ναού τοποθετείται ο Ευαγγελισμός σε αρκετά μο-

νόχωρα μνημεία της Καππαδοκίας2 7. 

Εξάλλου, στον ναό των Αγίων Πέτρου και Παύλου στο 

Novi Pazar, κατάλοιπα του Ευαγγελισμού έχουν εντοπι­

στεί στο α τοιχογραφικό στρώμα του τρούλου του 10ου 

αι., όπου το εικονογραφικό πρόγραμμα περιελάμβανε ε­

πίσης τον Ασπασμό, τη Γέννηση και την Υπαπαντή28: ο 

συνδυασμός των τεσσάρων αυτών σκηνών, που απαντά 

και παλαιότερα, σκοπό έχει την κατάδειξη των δύο φύ­

σεων του Θεανθρώπου, σύμφωνα με τον κατηχητικό και 

αντιαιρετικό ρόλο των παλαιοχριστιανικών διακόσμων 

της αψίδας και των τριγύρω της σημείων του Ιερού, που 

αποτελούσαν τον κυριότερο, από άποψη συμβολισμού, 

χώρο του ναού. Με την αλλαγή όμως του αρχιτεκτονι­

κού τύπου των εκκλησιών, όταν το σημαντικότερο ση­

μείο τους αποβαίνει ο τρούλος, τότε είναι φυσικό τα προ­

γράμματα των αψίδων να μεταφέρονται σ' αυτόν έτσι, 

οι σκηνές τοποθετήθηκαν εκεί ως θέματα που εξαίρουν 

το δόγμα της Ενσάρκωσης, σε συνδυασμό με τον Παντο­

κράτορα στον θόλο του τρούλου29. 

Σε μνημεία που ανήκουν στον τύπο του σταυροειδούς 

ναού με τρούλο, κυρίως από τον 10ο αι. και εξής, η ενιαία 

σύνθεση του Ευαγγελισμού τοποθετείται συνήθως στην 

περιοχή της βόρειας30 ή της νότιας καμάρας του σταυ-

εικ. 118a, πίν. 197b), τον Άγιο Ευστάθιο, του 913-920 - ή του 945 
(Restie, III, εικ. 388-389, 391. Jolivet - Levy, σ. 184. Η ίδια, « U s 
programmes iconographiques des églises de Cappadoce. Nouvelles 
recherches», Κωνσταντίνος Ζ' ο Πορφυρογέννητος και η εποχή 
τον, Β' Διεθνής Βυζαντινολογική Συνάντηση, Δελφοί 22-26 Ιου­
λίου 1987, Αθήνα 1989, σ. 248, εικ. 1), τις δύο εκκλησίες του Tokali 
στα Κόραμα, 10ος αι. (Α. Wharton - Epstein, Tokali Kilise, Tenth 
Century Metropolitan Art in Byzantine Cappadocia, Washington D.C. 
1986, σ. 61, 68, εικ. 16, 58), τους Αγίους Αποστόλους στη Σιννασό, 
10ος αι. (Jolivet - Levy, Κωνσταντίνος Ζ' ο Πορφυρογέννητος, 
ό.π., σ. 250, εικ. 3), την Αγία Βαρβάρα στο Soganli, του 1006 ή 
1021, σύμφωνα με επιγραφή (στο ίδιο, σ. 261, εικ. 8) κ.ά. 

28. V. Djuric, Byzantinische Fresken in Yugoslawien, München 1976, σ. 
34. Ν. Γκιολές, Ο βυζαντινός τρούλος και το εικονογραφικό του 
πρόγραμμα (μέσα 6ου αιώνα - 1204), Αθήνα 1990 (στο εξής: Γκιο-
λές, Ο βυζαντινός τρούλος), ο. 36, 176. Δεν εικονίζεται ο Ευαγ­
γελισμός στον τρούλο της Bela Crkva στο Karan, όπως από παρα­
δρομή γράφει ο V. R. Petkovic, La peinture serbe du Moyen Age, II, Bel­
grade 1934, σ. 48. Βλ. T. Παπαμαστοράκη, Ο διάκοσμος του τρούλου 
των ναών της παλαωλόγειας περιόδου (1261-1453) στη βαλκανική 
χερσόνησο, Διδ. διατρ., Ιωάννινα 1992, σ. 310-311, εικ. 210-204. 

29. Βλ. σχετ. Κ. Skawran, The Development of Middle Byzantine 
Fresco Painting in Greece, Pretoria 1982 (στο εξής Skawran), σ. 14 κε. 
Γκιολές, Ο βυζαντινός τρούλος, σ. 15 κε. 

30. Παραδείγματα: Eski Gümüs, των μέσων του 11ου αι. (M. Gough, 
«The Monastery of Eski Gümüs. A Preliminary Report», AS 14 (1964), 
σ. 156-157, εικ. 5, πίν. XXXVIIc. Jolivet - Levy, σ. 278), Ζωοδόχος 

204 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

ρου3 1 (στο ανατολικό ή στο δυτικό τμήμα τους ή ακόμη 

και στο τύμπανο τους): από το σημείο αυτό αρχίζει 

συνήθως η αρίθμηση της εξιστόρησης των σκηνών του 

χριστολογικού κύκλου. Δεν ακολουθούν όμως τον κα­

νόνα αυτόν η εκκλησία αρ. 29 στα Κόραμα (Kihçlar kili-
sesi)32 και ο ναός αρ. 1 στο Çorek33, που χρονολογούνται 

γύρω στο 900 και μπορούν να αποδοθούν στο ίδιο ερ­

γαστήριο: η σκηνή του Ευαγγελισμού έχει τοποθετηθεί 

στο νότιο τμήμα του ανατολικού σκέλους του σταυρού, 

και ο Ασπασμός στο βόρειο34. Ο Ευαγγελισμός σε συν­

δυασμό με τον Ασπασμό απαντά, εξάλλου, και στον συν-

επτυγμένο σταυροειδή του Yilanli kilise, κοντά στο Ihlara 

(τέλος 9ου ή αρχές 10ου αι.), επίσης στην ανατολική 

καμάρα του σταυρού3 5, όπως και στον ελεύθερο σταυρό 

του Belli kilise 2 (α πενηνταετία 10ου αι.), στο Soganli36. 

Αλλά ο Ευαγγελισμός απαντά και στη δυτική κεραία 

του σταυρού: κατ' αρχάς στον νότιο τοίχο του Ak kilise 

(εκκλησία αρ. 3, τέλος 10ου ή αρχές 11ου αι.)3 7, και στο 

τύμπανο της κεραίας στην εκκλησία αρ. 2 στο Balkan 

deresi (ΙΟος-ΙΙος αι.)3 8. Επίσης, σε δύο ναούς της Γεωρ­

γίας, τους Ταξιάρχες στο Iprari (1096) και τον Σωτήρα 

στο Tsvirmi (μέσα 12ου αι.), που αντιγράφει σχεδόν το 

εικονογραφικό πρόγραμμα των Ταξιαρχών, η σκηνή 

τοποθετείται στην ανώτερη ζώνη του τύμπανου της 

δυτικής κεραίας, εκατέρωθεν του παραθύρου 3 9. 

Πηγή στο Σάμαρι, τέλη του 12ου αι. (Η. Grigoriadou - Cabagnols, «Le 
décor peint de l'église de Samari en Messenie», CahArch 20 (1970), o. 
179,180-181 εικ. 2), Επισκοπή της Μέσα Μάνης, γύρω στο 1200 (Ν. 
Δρανδάκης, Βνζαντιναί τοιχογραφίαι της Μέσα Μάνης, Αθήναι 
1964, σ. 82. Ο ίδιος, Βυζαντινές τοιχογραφίες Μέσα Μάνης, Αθήνα 
1995, σ. 176, εικ. 22. Skawran, σ. 31,175), Παναγία Χρυσαφίτισσα, του 
1290 (J. Albani, «Byzantinische Frescomalerei in der Kirche Panaghia 
Chrysaphytissa»,/Ö5 38 (1988), σ. 366, σημ. 1). 
31. Παραδείγματα: εκκλησία αρ. 6α στα Κόραμα, ά πενηνταετία 
10ου αι. (Restie, Π, εικ. 60) και εκκλησία αρ. 1 (El Nazar) στην ίδια 
περιοχή, β' τέταρτο του 10ου αι. (Jolivet - Levy, σ. 83. Η ίδια, Κων­
σταντίνος ΖΌ Πορφυρογέννητος, ό.π. (σημ. 27), σ. 264, εικ. 10), Süm-
büllü kilise, τέλη 10ου ή αρχές 1 Ιου αι. (Restie, III, εικ. 493,495. Jolivet 
- Levy, σ. 307), Agaç Alti kilisesi στο Irhala, αρχές 11ου αι. (Restie, III, 
εικ. 489), Πρωτόθρονη της Νάξου, γ στρώμα, 10ος αι. (Skawran, σ. 30. 
Panayotidi, CahArch 34 (1985) ό.π. (σημ. 13), σ. 83-84. Ν. Ζίας, Νάξος, 
ο. 34,45-47, εικ. 14, που χρονολογεί το στρώμα στα 1052), Μεταμόρ­
φωση του Σωτήρα στο Κορωπί, αρχές 11ου αι. (Skawran, σ. 30, 69, 
155, εικ. 48. Panayotidi, CahArch 34 (1985), ό.π. (σημ. 13), σ. 89), Πανα­
γία των Χαλκέων στη Θεσσαλονίκη, λίγο μετά το 1028 (Κ. 
Papadopoulos, Die Wandmalereien des XI. Jahrhunderts in der Kirche 
Παναγία των Χαλκέων in Thessaloniki, Graz-Köln 1966, σ. 45-46). 
32. Βλ. τελευταία J. A. Cave, Hie Byzantine Wall-Paintings of Kiliçlar ki­
lise. Aspects of Monumental Decoration in Cappadocia, Ph. D. Diss., Pen­
nsylvania State University 1984, σ. 50,62-66,97-99. Jolivet - Levy, πίν. 86. 

Τέλος, το αφηγηματικό σύστημα εκτύλιξης των σκηνών 

του δωδεκαόρτου, σύμφωνα με την κίνηση των δεικτών 

του ωρολογίου, ακολουθούν και τα τρία μεγάλα ψηφι­

δωτά σύνολα του 11ου αιώνα, των οκταγωνικών καθο­

λικών του Οσίου Λουκά στη Βοιωτία40, της Νέας Μο­

νής στη Χίο41 και της Μονής Δαφνιού κοντά στην Αθή­

να 4 2 : στα μνημεία αυτά η παράσταση του Ευαγγελι­

σμού τοποθετείται στο ΒΑ ημιχώνιο, απ' όπου αρχίζει 

και η εξιστόρηση των υπόλοιπων σκηνών του χριστολο­

γικού κύκλου στον κυρίως ναό. 

2. Μεταβατικά και τα πρωτοποριακά εικονογραφικά 

προγράμματα 

Ήδη, ωστόσο, μέσα στον 10ο αιώνα μπορούμε να ανι­

χνεύσουμε πορεία αλλαγής στη διευθέτηση της σκηνής 

του Ευαγγελισμού κατά την οργάνωση εικονογραφικών 

προγραμμάτων σε ορισμένα περιφερειακά μνημεία, που 

αποβαίνουν σημαντικότατα για την έρευνα μας. 

Πράγματι, απ' όσο γνωρίζουμε, η παλαιότερη χρονολο­

γημένη παράσταση Ευαγγελισμού, όπου οι δύο κύριες 

μορφές εικονίστηκαν χωριστά και μάλιστα σε διάχωρα 

εκατέρωθεν της κόγχης του Ιερού Βήματος, είναι εκεί­

νη που βρίσκεται στον σπηλαιώδη ναό, τον αφιερωμένο 

στις αγίες Μαρίνα και Χριστίνα, στο Carpignano κοντά 

33. Thierry, Haut moyen âge en Cappadoce ό.π. (σημ. 27), σ. 344,346. 
34. H Cave (ό.π. (σημ. 32), σ. 97-99), συνδέει την εικονογράφηση των 
δύο σκηνών με σχετικό λόγο του Γρηγορίου Νικομήδειας, αλλά οι 
παραστάσεις αποτελούν ζεύγος επεισοδίων που εντάσσονται σε 
κύκλους θεοφάνειας, όπως στην Ευφρασιανή βασιλική του Παρεν-
τίου και στην εκκλησία αρ. 4 του Güzelöz, που αναφέρθηκαν παρα­
πάνω, αλλά και σε πλήθος άλλων μνημείων. Βλ. σχετ. Grabar, ό.π. 
(σημ. 6), σ. 180-182. Ν. Γκιολές, ΛακΣπουό 3 (1977), σ. 68. 
35. Restie, III, σχ. LVII (εικονογραφικό πρόγραμμα). Jolivet - Levy, 
σ. 310. 
36. Jolivet - Levy, σ. 265. 
37. Στο ίδιο, σ. 149-150. 
38. Στο ίδιο, σ. 201. 
39. Βλ. σχετ. Ν. Aladachvili - G. Alibegachvili - Α. Volskaja, Tevdore, 
Tbilisi 1966, σ. 10, 77, εικ. 2, 14. Οι ίδιοι, Zivopisnaja skola Svaneti, 
Moskva 1983, σ. 34, σχέδ. 12, πίν. 21· σ. 103, σχέδ. 24. Piguet-Panayo-
tova, ό.π. (σημ. 25). 
40. Σήμερα η παράσταση του Ευαγγελισμού δεν σώζεται. E. Diez -
Ο. Demus, Byzantine Mosaics in Greece. Hosios Lucas and Daphni, 
Cambridge, Mass. 1931, σ. 47. 
41. Ντ. Μουρίκη, 7α ψηφιδωτά της Νέας Μονής Χίου, Ι-ΙΙ, Αθήνα 
1986, σ. 54-55,132 πίν. 14,142. 
42. G. Millet, Le monastère de Daphni. Histoire, architecture, mosaï­
ques, Paris 1989, σ. 78, 90-91, πίν. XII.1. Diez-Demus, ό.π. (σημ. 40), 
σ. 48-49, πίν. IX. 

205 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

στο Otranto, του 959 μ.Χ., σύμφωνα με την αφιερωτική 

επιγραφή στην κεντρική αψίδα, όπου δεσπόζει η παρά­

σταση του ένθρονου Παντοκράτορα4 3. Επίσης, στη δεύ­

τερη πενηνταετία του 10ου αιώνα μπορούν να χρονολο­

γηθούν και οι τοιχογραφίεςτου Balli kilise στην περιοχή 

του Hasan Dagi στην Καππαδοκία 4 4: μέσα στο τεταρτο-

σφαίριο της βόρειας κόγχης (η οποία όμως δεν ήταν η 

κόγχη της πρόθεσης, αφού ο ναός φαίνεται να ήταν δισυ­

πόστατος και με ταφικό παρεκκλήσι στα βόρεια), ιστο­

ρήθηκαν ο αρχάγγελος Γαβριήλ και η Παρθένος σε ξε­

χωριστά διάχωρα, εκατέρωθεν ενός μεταλλίου με την 

προτομή του Κυρίου σε ώριμη ηλικία. Η εικονογραφική 

σύλληψη του Balli kilise, με τους δύο πρωταγωνιστές σε 

σχεδόν ισομεγέθεις πίνακες με ιδιαίτερα πλαίσια και με 

τη Θεοτόκο να εξαίρεται κάτω από τετρακιόνιο κιβώ-

ριο, θυμίζει την παράσταση των αντίστοιχων μορφών 

στο Carpignano σε δύο σημεία: αρχικά, και στους δύο 

ναούς υπάρχει η απεικόνιση του Χριστού ανάμεσα στον 

Γαβριήλ και στη Θεοτόκο (μόνο που στο Carpignano είναι 

ολόσωμος και ένθρονος μέσα στην αψίδα και όχι σε προ­

τομή, όπως στο Balli kilise45)· έπειτα, και στους δύο ναούς 

η Παναγία στέκεται ορθή στα αριστερά, ενώ ο αρχάγγε­

λος της μεταδίδει τη χαρμόσυνη είδηση ερχόμενος από 

δεξιά, σε εικονογραφική σύνθεση που ανάγεται σε πα­

λαιότερα της εικονομαχίας πρότυπα4 6. Τέλος, στον σπη-

λαιώδη ναό που βρίσκεται στα ανατολικά του μεγάλου 

σπηλαίου του Αγίου Νικολάου του Κρεμαστού, στην Αι-

43. Medea, ό.π. (σημ. 24), σ. 111-112, εικ. 54-55. Farioli - Campanati, 
ό.π. (σημ. 12), σ. 250-251, 268-269 αρ. 115, εικ. 182. M. Panayotidi, 
«The Character of Monumental Painting in the Tenth Century. The 
Question of Patronage», Κωνσταντίνος Z'o Πορφυρογέννητος, ό.π. 
(σημ. 27), σ. 322-325, εικ. 28. L. Safran, «Redating Some South 
Italian Frescoes», Byzantion 60 (1990), σ. 309, εικ. 8. Η ίδια, San 
Pietro at Otranto. Byzantine Art in South Italy, Roma 1992, o. 62-63, 
εικ. 88-89. 

t V 

44. N. Thierry, «Etudes cappadociennes. Région de Hasan Dagi. 
Compléments pour 1974», CahArch 24 (1975), σ. 187-188, εικ. 15. Η 
ίδια, «La peinture de Cappadoce au Xe siècle. Recherches sur les 
commanditaires de la Nouvelle église de Tokali et d'autres monu­
ments», Κωνσταντίνος Ζ' ο Πορφυρογέννητος, ό.π. (σημ. 27), σ. 
238-241, εικ. 15 (τυπωμένη αριστερά-δεξιά). Α. J. Wharton, Art of 
Empire. Painting and Architecture of the Byzantine Periphery, 
University Park and London 1988, σ. 135-136. Jolivet - Levy, o. 311-
313, πίν. 172.1. 
45. Η εισαγωγή του Χριστού στον Ευαγγελισμό εξηγείται από τη 
θέληση να τονιστεί η θεϊκή παρουσία κατά το γεγονός. Βλ. σχετ. 
C. Jolivet - Levy - Ε. Özturk, «Nouvelle découverte en Cappadoce. 
Les églises de Yiiksekli», CahArch 35 (1987), σ. 115, σημ. 9. Jolivet -
Levy, σ. 236 και σημ. 11, σ. 312-313 και σημ. 90 με συγκεντρωμένα 
παραδείγματα. Πρβλ. Μ. Panayotidi, «The Question of the Role of 

τωλία (τέλη του 10ου ή αρχή του 11ου αι.), οι δύο πρωτα­

γωνιστές έχουν επίσης τοποθετηθεί σε ξεχωριστά διά­

χωρα: στα νοτιοανατολικά βρίσκεται η Παναγία και 

απέναντι της ο αρχάγγελος Γαβριήλ47. Αλλά και στα τρία 

αυτά πρώιμα παραδείγματα, ο Ευαγγελισμός τοποθε­

τείται μέσα στο Ιερό Βήμα (εκατέρωθεν της κεντρικής 

αψίδας στο Carpignano και στο τεταρτοσφαίριό της στο 

Balli kilise): από την άποψη αυτή δεν ξεφεύγουν από την 

παλαιότερη παράδοση των ναών της πρώτης ομάδας 

που περιγράψαμε πιο πάνω, στα οποία υπογραμμίζεται 

το δόγμα της Ενσάρκωσης48. 

Στον 11ο αιώνα τέσσερα είναι τα μνημεία εκείνα, στα 

οποία απαντά η τοποθέτηση των δύο πρωταγωνιστών 

του Ευαγγελισμού σε ξεχωριστούς πίνακες. Πρόκειται 

για την ομώνυμη παράσταση στον μητροπολιτικό ναό 

της Αγίας Σοφίας του Κιέβου, στο καθολικό της Μονής 

Βατοπεδίου στο Αγιον Όρος και στους ναούς του Kara-

bas, kilise και του Ayvahköy στην Καππαδοκία. Κατά 

πρώτο λόγο, στην Αγία Σοφία του Κιέβου (εικ. 1), της 

οποίας ο ψηφιδωτός διάκοσμος χρονολογείται μεταξύ 

των ετών 1042 και 1046, η παράσταση του Ευαγγελι­

σμού διασπάται σε δύο διάχωρα στα δυτικά μέτωπα 

των δύο σταυρόσχημων πεσσών του Ιερού Βήματος, 

που αποτελούν και τα ανατολικά στηρίγματα του κεν­

τρικού τρούλου4 9. Επίσης, στο καθολικό της Μονής Βα­

τοπεδίου, οι δύο ψηφιδωτοί πίνακες (εικ. 2 και 3) τοπο­

θετούνται πάνω από τα κιονόκρανα των ανατολικών 

the Donor and of the Painter. A Rudimentary Approach», AXA E IZ' 
(1993-1994), ο. 152-153. Στα παραδείγματα αυτά ας προστεθεί και 
η ομώνυμη παράσταση στον Αγ. Θεόδωρο Τσόπακα της Μάνης 
(τέλη 13ου αι.), όπου αντί για τον Εμμανουήλ εικονίζεται ο 
Παλαιός των Ημερών (Ν. Δρανδάκης, Βυζαντινές τοιχογραφίες, 
ό.π. (σημ. 30), σ. 46, εικ. 14). 
46. Βλ. σχετ. Millet, ό.π. (σημ. 1), σ. 460. Ο ίδιος, ό.π. (σημ. 2), σ. 69. 
47. Στο σπήλαιο είναι ανάγκη να γίνει περαιτέρω έρευνα, σχετικά 
με το είδος της διαμόρφωσης των λειτουργικών κατασκευών του 
ναΐσκου, όπως η αγία τράπεζα, το τέμπλο κλπ. Βλ. τελευταία Α. 
Παλιούρα, Βυζαντινή Αιτωλοακαρνανία, Αθήνα 1985, σ. 195, εικ. 
61,204. 
48. Βλ. παραπ., σ. 202-204. Βέβαια, η τοποθέτηση του Ευαγγελι­
σμού μέσα στον Ιερό Βήμα δεν θα πάψει να απαντά και αργό­
τερα, είτε μέσα στην αψίδα, όπως στους δύο ναούς των Βελανι­
διών (βλ. παραπ.), είτε στους ώμους της αψίδας, όπως στην 
εκκλησία του Αγίου Γεωργίου του Διασορίτη στο νησί της Νάξου 
(β' πενηνταετία του 11ου αι.). 
49. Για τα ψηφιδωτά του Ευαγγελισμού βλ. ΟΙ. Powstenko, The 
Cathedral of St. Sophia in Kiev, New York 1954, σ. 113-114, πίν. 40-
41. V. Lazarev, Mozaiki Sofii Kievskoj, Moskva 1960, σ. 123-125, πίν. 
60-63. Ο ίδιος, Storia della pittura bizantina, Torino 1967, σ. 152 κε., 
εικ. 181. 

206 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

Εικ. 1. Αγία Σοφία Κιέβου, άποψη τον εσωτερικού (1042-1046). 

207 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

κιόνων του σταυρικού τετραγώνου5 0· τα μωσαϊκά αυτά 
χρονολογήθηκαν τελευταία στο τρίτο τέταρτο του 11ου 
αιώνα5 1. Στο Karabas kilise, του οποίου ο τοιχογραφικός 
διάκοσμος χρονολογείται στα 1060-1061, η παράσταση 
απλώνεται στις δύο παραστάδες του θριαμβικού τόξου 
(εικ. 4), εκατέρωθεν του εικονοστασίου52. Στην εκκλη­
σία του Ayvahköy, οι δύο μορφές από τις οποίες σώζον­
ται μόνο τα κάτω τμήματα, βρίσκονται στα τριγωνικά 
διάχωρα στο μέτωπο του τόξου της αψίδας, στο ανατο­
λικότερο σημείο του κυρίως ναού, και χρονολογούνται 
στο τρίτο τέταρτο του 11ου αιώνα5 3. 
Και στα τέσσερα παραπάνω μνημεία του 11ου αιώνα, ο 
Ευαγγελισμός εικονίζεται έξω από το Ιερό Βήμα, αλλά 
όχι μακριά από αυτό: τοποθετείται στα δυτικά μέτωπα 
ενός τόξου ανάμεσα στο Βήμα και τον κυρίως ναό 5 4. Δυ­
στυχώς, στον κυρίως ναό του καθολικού στο Βατοπέδι 
δεν σώζεται άλλη παράσταση από τον αρχικό ψηφιδωτό 
διάκοσμο (αν όντως υπήρχε), όπως και στον ναό του 
Ayvahköy, ενώ στην Αγία Σοφία του Κιέβου ο διάκοσμος 
με τις σκηνές του δωδεκαόρτου συμπληρώθηκε μεταγε­
νέστερα με τοιχογραφίες· αντίθετα, στο Karabas kilise 
που αποτελεί τον μόνο ναό όπου το εικονογραφικό πρό­
γραμμα σώζεται ολόκληρο και μάλιστα από την ίδια 
φάση (β' τοιχογραφικό στρώμα), η παράσταση αποτελεί 
την πρώτη αφηγηματική σκηνή του δωδεκαόρτου: δεξιά, 
στην καμάρα, τοποθετήθηκε η Γέννηση και στη σειρά 
ακολουθούν τα υπόλοιπα επεισόδια. 
Είναι φανερό ότι στα τέσσερα αυτά μνημεία, καθώς και 
στο Çankh kilise και, ίσως, στην Ευαγγελίστρια στο 
Erchie55, η τοποθέτηση του Ευαγγελισμού σε δύο δια­
φορετικά διάχωρα σε σημείο μεταξύ του πρεσβυτερίου 
και του κυρίως ναού υποδηλώνει κάποια αλλαγή τόσο 
στην οργάνωση της διεύθυνσης του εικονογραφικού 

50. Βλ. κυρίως G. Millet, Monuments de l'Athos, I. Les peintures, Pa­

ris 1927, πίν. 1.2-3. A. Xyngopoulos, «Mosaïques et fresques de 
l'Athos», Le Millénaire du Mont Athos (963-1963), II. Etudes et Mé­
langes, Chevetogne 1964, o. 247, 248-249. Lazarev, Storia, ό.π. (σημ. 

49), ο. 179, σημ. 83. Π. Μυλωνάς, «Μνημειακή ζωγραφική του 

'Αγίου Ό ρ ο υ ς . "Ενα ανέκδοτο μελέτημα τοΰ Ανδρέα Ξυγγόπου-

λου», Νέα Εστία 109 (1981), σ. 88-89. 

51. Ε. Τσιγαρίδας, «Τα εντοίχια ψηφιδωτά του καθολικού της Μο­

νής Βατοπεδίου», Θυμίαμα στη μνήμη της Αασκαρίνας Μπονρα, 

Ι, Αθήνα 1994, σ. 317-324, με τον οποίο συμφωνεί ο P.L. Vocoto-

poulos, «La peinture byzantine au Mont Athos», Mount Athos and 

the European Community, Thessaloniki 1993, σ. 134. Ο Th. Steppan, 

«Die Mosaiken des Athosklosters Vatopaidi. Stilkritische und ikono-

graphische Überlegungen», CahArch 42 (1994), σ. 93-94 χρονολογεί 

τα ψηφιδωτά στα μέσα του αιώνα. 

52. Ν. Thierry, «Étude stylistique des peintures de Karaba§ kilise en 

Εικ. 2. Μονή Βατοπεδίου, καθολικό (γ τετ. 11 ου αι.). 

Ευαγγελισμός: Ο αρχάγγελος Γαβριήλ. 

προγράμματος, όσο και στην κατεύθυνση του βλέμμα­
τος του πιστού που θεάται την αφήγηση των ιερών συμ­
βάντων, και - αν τυχαίνει να διαθέτει και κάποια μόρ­
φωση - αισθάνεται τον θεολογικό συμβολισμό τους και 
αποκωδικοποιεί τα μηνύματα τους. Πράγματι, ενώ σε 

Cappadoce», CahArch 17 (1967), σ. 161. Jolivet - Levy, σ. 267, 270, 

πίν. 148.1. Για τη χρονολόγηση του μνημείου βλ. Wharton, ό.π. 

(σημ. 44), σ. 44, σημ. 70. 

53. Ν. Thierry, «À propos des peintures d'Ayvaliköy (Cappadoce)», 
Zograf5 (1974), σ. 9, εικ. 12a-b. Jolivet - Lévy, σ. 154. 

54. Για τις διαφορές στην τοποθέτηση του Ευαγγελισμού, στα μέτω­

πα των τοίχων του πρεσβυτερίου (όπως στην Αγ. Σοφία του Κιέ­

βου), πάνω από τους ανατολικούς κίονες του σταυρικού τετραγώ­

νου (όπως στο καθολικό Βατοπεδίου) ή στα δυτικά μέτωπα των 

παραστάδων του θριαμβικού τόξου (όπως στο Karabas kilise και 

στον ναό του Ayvahköy), ισχύει η φράση του Diehl (ό.π. (σημ. 4), σ. 

495-496) σχετικά με τη διευθέτηση των σκηνών του δωδεκαόρτου: 

«à côté des indications dogmatiques que fournit le théologien, il faut 
compter avec les combinaisons qu'insprirent à l'artiste la structure de 
l'église qu'il doit décorer et les règles du gout». 

55. Βλ. παραπάνω, σ. 204, αλλά με την προϋπόθεση πως πρόκειται 

208 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

Εικ. 3. Μονή Βατοπεοίου, καθολικό (γ τετ. llov αι.). 
Ευαγγελισμός: Η Θεοτόκος. 

παλαιότερα μνημεία ο πιστός ήξερε ότι, για να αρχίσει 

την περιήγηση του στην ιστορία του Κυρίου, έπρεπε 

κατά κανόνα να στραφεί είτε στη ΒΑ ή στη ΝΑ γωνία 

του ναού και έπειτα να κατευθύνει το βλέμμα του συ­

νέχεια προς τα δεξιά, σύμφωνα με τους δείκτες του 

ωρολογίου, αντίθετα τώρα, μπαίνοντας από τη δυτική 

είσοδο, κυριεύεται από τους δύο ξεχωριστούς πίνακες 

με τις μνημειακά αποδοσμένες μορφές των πρωταγωνι­

στών του Ευαγγελισμού56. Μετά το πρώτο ξάφνιασμα, 

για παράσταση που ανήκει στον αρχικό διάκοσμο του μνημείου. 
56. Πρβλ. όσα παρατηρεί ο Ο. Demus, The Mosaics of Norman 
Sicily, London 1949, σ. 234. 
57. Πρβλ. σχετικά χωρία των Γρηγορίου Νεοκαισαρείας (PG 10, 
στ. 1161 Α), Μεγ. Αθανασίου (PG 28, στ. 917Β), Ιωάννη Γεωμέτρη 
(PG 106, στ. 812-83C), Αβραμίου Εφέσου (M. Jugie, «Homélies 
mariales byzantines», PO 16 (1922), R. Graffin - F. Nau (εκδ.), σ. 444) 
και ιερού Φωτίου (Σ. Αριστάρχης, Τον εν άγίοις πατρός ημών 
Φωτίου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως Λόγοι καί Όμιλίαι 
όγοοήκοντα τρεις, II, Έν Κωνσταντινουπόλει 1900, σ. 230-232, 

επιστρέφει στη ΝΑ ή στη ΒΑ γωνία του ναού, βεβαιώ­

νεται ότι εκεί είναι η αμέσως επόμενη σκηνή, η Γέννηση, 

και συνεχίζει, όπως και παλαιά, να στρέφει το βλέμμα 

του προς την ίδια διεύθυνση, δηλαδή προς τα δεξιά (ή 

πιο σπάνια προς τα αριστερά). Έτσι θα πρέπει να 

ένιωθε ο κάθε πιστός ή προσκυνητής (με μικρές απο­

κλίσεις, βεβαίως, και χωρίς καθόλου να είμαστε απόλυ­

τοι), καθώς έμπαινε στα τέσσερα παραπάνω μνημεία. 

Δύο κατ' αρχήν λόγοι θα μπορούσαν να προταθούν 

για την τοποθέτηση αυτή του Ευαγγελισμού σε ξεχωρι­

στά διάχωρα. Αρχικά, ότι ο Ευαγγελισμός της Θεοτό­

κου θεωρείται η πρώτη και η κορυφαία από όλες τις 

Δεσποτικές και τις Θεομητορικές εορτές, γιατί με 

αυτόν άρχισε να τίθεται σε εφαρμογή το έργο της θείας 

Οικονομίας5 7. 

Παράλληλα, από την υμνολογία της εορτής ξεχωρίζουν 

το στιχηρό προσόμοιο του Θεοφάνη, που ψάλλεται 

στον όρθρο, και το απολυτίκιο της, τα οποία, όπως επί­

σης και το συναξάριο της ημέρας, εντάσσουν το ιερό 

γεγονός στο ίδιο με τους Πατέρες της Εκκλησίας πλαί­

σιο58. Έπειτα το καθολικό της Μονής Βατοπεδίου είναι 

γνωστό πως είναι αφιερωμένο στον Ευαγγελισμό της 

Θεοτόκου5 9, γεγονός που θα μπορούσε να ερμηνεύσει 

την τοποθέτηση της επώνυμης γιορτής του καθολικού 

κοντά στο τέμπλο του ναού 6 0 . 

Για τα τρία άλλα μνημεία όμως δεν μπορεί να υποστη­

ριχθεί το ίδιο: η μητρόπολη του Κιέβου αφιερώθηκε 

στη Σοφία, δηλαδή στον Λόγο του Θεού, κατά μίμηση 

της Αγίας Σοφίας της Κωνσταντινούπολης, ενώ είναι 

άγνωστο που ήταν αρχικά αφιερωμένο το Karabaç kilise 

και ο ναός του Ayvahköy. 

Είναι όμως αρκετή η κορυφαία σημασία της γιορτής 

του Ευαγγελισμού, ώστε να δικαιολογεί τη θέση της 

απεικόνισης του στα τρία παραπάνω μνημεία; Μάλλον 

όχι. Γι' αυτό, θα ήταν προτιμότερο να εξετάσουμε βα-

371-372. Mango, ό.π. (σημ. 21), σ. 139-142). Για άλλα χωρία από 
σχετικές ομιλίες Πατέρων με τις ίδιες απόψεις βλ. Αγ. Νικόδημου 
Αγιορείτη, Έορτοδρόμιον, Ένετίησι 1836, σ. 207. 
58. Μηναϊον Μαρτίου, Ένετίησι 1895, σ. 117 (απολυτίκιο), 120 
(συναξάριο), 122 (στιχηρό του Θεοφάνη). 
59. Βλ. σχετ. Μυλωνά, ό.π. (σημ. 50), σ. 89. 
60. Πα την τοποθέτηση του επώνυμου αγίου στον βυζαντινό ναό 
βλ. αρχιμ. Σ. Κουκιάρη, «Η θέση του επώνυμου αγίου στο εικονο­
γραφικό πρόγραμμα του βυζαντινού ναού (γενικές αρχές)», Κλη­
ρονομιά 22 (1990), σ. 105-123, ιδιαίτ. σ. 113-119. 

209 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

θύτερα ορισμένα στοιχεία που προκύπτουν από τη 

συνεξέταση της διαμόρφωσης του εικονογραφικού 

προγράμματος και του σημασιολογικού περιεχομένου 

της σκηνής του Ευαγγελισμού. 

II. Εικονολογική ανάλυση: η σημασία της καινοτομίας 

Είναι γεγονός πως πριν από τα μέσα του 11ου αι., 

πριν δηλαδή την διακόσμηση των τεσσάρων καινοτό­

μων μνημείων, το πρόγραμμα του πρεσβυτερίου και 

το πρόγραμμα του κυρίως ναού ακολουθούσαν δια­

φορετικούς δρόμους, καθώς φαίνεται πως ήταν αυτό­

νομα και ανεξάρτητα μεταξύ τους. Επομένως, με τη 

διάσπαση της παράστασης του Ευαγγελισμού σε δύο 

ξεχωριστούς πίνακες και με την τοποθέτηση τους σε 

μέρη του κυρίως ναού που βρίσκονται στα όρια του 

με το Ιερό και αποτελούν τα πιο εμφανή σημεία για 

τους εισερχόμενους από τα δυτικά, δεν επιφέρεται 

μόνο αλλαγή στον προσανατολισμό και στη διευθέ­

τηση των παραστάσεων του δωδεκαόρτου* κυρίως 

μεταβάλλεται η σχέση που υπάρχει ανάμεσα στα εικο­

νογραφικά προγράμματα των δύο σημαντικότερων 

τμημάτων του ναού. 

Στους τοίχους του Ιερού εκτυλίσσεται κυρίως ο δογμα­

τικός κύκλος, με σκηνές ιδιαίτερα συμβολικές, όπως η 

Μετάληψη και η Μετάδοση των αποστόλων61 ή η νοητή 

παρουσία των ιεραρχών στον χώρο γύρω από την αγία 

τράπεζα 6 2, ενώ αντίθετα, στους τοίχους και στους 

θόλους του κυρίως ναού προβάλλονται οι κατά κύριο 

λόγο αφηγηματικές σκηνές από τον χριστολογικό και 

από τον θεομητορικό κύκλο. Έτσι, ανάμεσα στους δύο 

χώρους υπάρχει ένα νοητό «χάσμα», το οποίο έρχεται 

να γεφυρώσει στα παραπάνω μνημεία η σκηνή του 

Ευαγγελισμού, για να άρει την αυτονομία των δύο 

χώρων και να δείξει ότι τα εικονογραφικά τους προ­

γράμματα αποτελούν ενιαίο σύνολο. Η σκηνή αυτή 

επομένως, που πλέον απλώνεται και δεσπόζει στον 

χώρο, αποβαίνει ο συνδετικός κρίκος ανάμεσα στους 

δύο κύκλους, αφού φαντάζει να μετέχει και στο πρό­

γραμμα του Βήματος και σ' εκείνο του κυρίως ναού. 

61. Για την τοποθέτηση της σκηνής βλ. Skawran, σ. 20-22. Panayo-
tidi, CahArch 34 (1985), ό.π. (σημ. 13), σ. 78. C. Walter, Λ/τ and 
Ritual of the Byzantine Church, London 1982, σ. 184-189. 
62. Βλ. σχετ. Skawran, σ. 22-23. Walter, ό.π., σ. 172-177,195-196. Χ. 
Κιυνσταντινίδη, Ο Μελισμός, Διδ. διατρ., Αθήνα 1991, ιόιαίτ. σ. 
319-326. 
63. Ενδεικτικά αναφέρουμε τους: Γρηγόριο Θαυματουργό (απόδ.) 

ELX. 4. Karabas kilise, άποψη της αψίδας (1060-1061). 

Ένας τέτοιος σύνδεσμος μεταξύ των δύο κύκλων δεν θα 

ήταν δυνατό να υπάρχει, αν δεν είχε δοθεί στον Ευαγγε­

λισμό συμβολικό περιεχόμενο, το οποίο πηγάζει κυρίως 

από την εξύμνηση της Θεοτόκου μέσω των προφητικών 

προεικονίσεων. Πάμπολλες είναι οι αναφορές των Πατέ­

ρων και των εκκλησιαστικών συγγραφέων στους λόγους 

τους για τη γιορτή ή γενικότερα σε εγκώμια τους για την 

Παναγία, στις προρρήσεις της Παλαιάς Διαθήκης, που 

αναφέρονται στην άμωμη σύλληψη της Θεοτόκου63. Ανά-

(PG 10, στ. 1153A-C, 1172D-1173A), Μέγ. Αθανάσιο (ή Αναστάσιο 
Αντιοχείας) (PG 28, στ. 937C), Ιωάννη Χρυσόστομο (PG 62, στ. 
766), Ιωάννη Δαμασκηνό (PG 96, στ. 649C), Γερμανό Κωνσταντι­
νουπόλεως (PG 98, στ. 336D), ιερό Φώτιο (Αριστάρχης, ό.π. (σημ. 
57), II, σ. 241-242), Ιωάννη Γεωμέτρη (PG 106, στ. 833C-836D), 
Αέοντα Σοφό (PG 107, στ. 24-25). Πρβλ. Αγ. Νικόδημο Αγιορείτη, 
ό.π. (σημ. 57), σ. 233-252. 

210 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

μέσα σ' αυτές ξεχωριστή θέση κατέχουν δύο προφητείες-

επίθετα της Παναγίας, η «Θεοτόκος πύλη άοιόοεντος», 

σύμφωνα με το κείμενο του Ιεζεκιήλ (μδ', 12) και η 

«Θεοτόκος θνγάτηρ Σίών» ή απλούστερα «Θεοτόκος 

Σιών», κατά τον προφήτη Ζαχαρία (β', 14 και θ', 9), όχι 

μόνο στην πατερική γραμματεία64, αλλά και στην υμνο-

γραφία της ορθόδοξης εκκλησίας65. Αν και η εικαστική 

απόδοση των δύο αυτών προεικονίσεων είναι εντελώς 

διαφορετική, τόσο μεταξύ τους6 6, όσο και με την εικονο­

γραφία του Ευαγγελισμού, δικαιολογημένα προτάθηκε 

ο συνδυασμός της βιβλικής πρόρρησης για τη «Θεο­

τόκο πύλη» με την είσοδο προς το Ιερό Βήμα ως αιτία 

για την απεικόνιση του Ευαγγελισμού εκατέρωθεν του 

τέμπλου· η σχετική συζήτηση άρχισε από εύστοχη 

παρατήρηση του Ernst Kitzinger, όταν στα 1949 έγραφε 

ότι η παράσταση του Ευαγγελισμού στα μέτωπα των 

ώμων της αψίδας στο παλατιανό παρεκκλήσι στο Πα­

λέρμο, έτσι όπως ήταν διασπασμένη, με το χάσμα του 

τόξου ανάμεσα στις δύο μορφές, κάτω από το οποίο περ­

νούσε ο ιερέας για να μπει στο πρεσβυτέριο, του θύμιζε 

την προφητεία του Ιεζεκιήλ για την αδιόδευτο πύλη, την 

οποία πέρασε μόνον ο Θεάνθρωπος67. Η παρατήρηση 

του αυτή βρήκε ομόφωνους όλους τους ερευνητές. 

Έτσι, όπως για καιρό είχε προσεχθεί μόνο η ομώνυμη 

64. Για τη Θεοτόκο «πύλη» βλ. Ανδρέα Κρήτης (PG 97, στ. 900Α). 
Για την Παναγία «Σιών» βλ. Ιωάννη Χρυσόστομο (PG 60, στ. 755), 
Βασίλειο Σελευκείας (ΡG 85, στ. 441 Α, βλ. παραπ., σημ. 21 ), Γερμανό 
Κωνσταντινουπόλεως (PG 98. στ. 337C). Γενικότερα, για περισσό­
τερο σχολιασμό, βλ. Ντ. Μουρίκη, «Αϊ βιβλικαί προεικονίσεις της 
Παναγίας είς τον τροΰλλον της Περιβλέπτου τοΰ Μυοτρά». ΑΑ 25 
(1970), Μελέται. σ. 230-233. 
65. Βλ. σχετ. Σ. Εύστρατιάδη. Ή Θεοτόκος εν τη ύμνογραφία, Che-
vetogne 1930, σ. 29,67-68 (λημ. θύρα, πύλη), σ. 70 (λήμ. Σιών). 
66. Για την Παναγία «πύλη» βλ. Κ. Καλοκύρη, Ή Γέννησις τον Χρι­
στού είς την βνζαντινήν τέχνην της Ελλάδος, Αθήναι 1956, σ. 75-82. 
M. Tatic - Djuric, «Vrata slova», ZLU 8 (1972), σ. 63-88. M. Lafïneur -
Crepiti, «La Vierge de Dom Rupert: un exemple de l'influence de l'art 
byzantin sur l'art mosan»,/le/es du XVe Congrès International d'Études 
Byzantines, II.1, Athènes 1981, σ. 326, σημ. 5. Ιδιαίτερα σημαντική για 
την εικαστική απόδοση της Θεοτόκου Πύλης είναι η επιγραφή που 
συνοδεύει τη δεόμενη Παναγία στον ανατολικό τοίχο του Αγίου Στε­
φάνου στο Cernii, της ά πενηνταετίας του 9ου αι. (Ν. Thierry, «Les 
peintures murales de six églises du haut moyen âge en Cappadoce», 
CRAI 1970, σ. 446-447. J. Lafontaine-Dosogne, «Pour une probléma­
tique de la peinture de l'église byzantine à l'époque iconoclaste». DOP 41 
(1987), 330). Για την Παναγία «Σιών», βλ. S. Der Nersessian, L 'Illustra­
tion des psautiers grecs du Moyen Age, II. Londres Ad. 19352, Paris 1970, σ. 
85. H» ίδια, «Program and Iconography of the Frescoes of the Pareccle-
sion», P. A. Underwood (έκδ.). The Kariye Djami, 4. Studies in the Art of 
the Kariye Djami, Princeton, New Jersey 1975, σ. 311-312, 343-344. 

παράσταση στην Αγία Σοφία του Κιέβου, -όπου μάλι­

στα θεωρούνταν πως εγκαινιαζόταν το καινούργιο σύ­

στημα ανάπτυξης του εικονογραφικού προγράμμα­

τος-, και όχι οι υπόλοιπες τρεις, στο καθολικό του 

Βατοπεδίου, στο Karabas, kilise και στην εκκλησία του 

Ayvahköy68, έτσι νομίζω πως δόθηκε μεγαλύτερη προ­

σοχή στην πρόρρηση για τη «Θεοτόκο πύλη» και όχι 

τόση, όση θα έπρεπε κατά τη γνώμη μου, τη «Θεοτόκο 

Σιών». Και όμως, είναι γνωστό πως τα τρία τμήματα 

στα οποία χωρίζεται το Ιερό Βήμα έχουν τον δικό τους 

συμβολισμό: το κεντρικό τμήμα του Βήματος, ο χώρος 

της αγίας τράπεζας και της τέλεσης της Θείας Ευχαρι­

στίας, αποτελεί τύπο του υπερώου της Ιερουσαλήμ, 

όπου τελέστηκε για πρώτη φορά ο Μυστικός Δείπνος, 

καθώς και τύπο της Ουρανίας Σιών, όπου τελείται 

συνεχώς η αγγελική θεία Λειτουργία69. Έτσι, ο συμβο­

λισμός του κεντρικού τμήματος του πρεσβυτερίου ως 

Ιερουσαλήμ και Σιών έρχεται σε συμφωνία με την πρόρ­

ρηση της Παλαιάς Διαθήκης για τη Θεοτόκο «Ιερου­

σαλήμ» και «Σιών», γεγονός που δικαιολογημένα θα 

μπορούσε να συνδεθεί με το συμβολικό περιεχόμενο 

του γεγονότος του Ευαγγελισμού και με την απεικό­

νιση του ομώνυμου θέματος γύρω από την είσοδο στο 

Ιερό, εκατέρωθεν της Ωραίας Πύλης του εικονοστα-

Α. Cutler. Transfigurations. Studies in the Dynamics of the Byzantine Ico­
nography. University Park. London 1975, σ. 117-118,135-141. 
67. E. Kitzinger, «The Mosaics of the Capella Palatina in Palermo», 
ArtB 31 (1949), σ. 277, σημ. 41. 
68. Βλ. για παράδειγμα Α. Grabar, «Deux notes sur l'histoire de 
l'iconostase d'après les monuments de Yougoslavie», ZRVI1 (1961), 
σ. 16. L. Hadermann - Misguish, Kurbinovo, Bruxelles 1975, σ. 97. J. 
Lafontaine - Dosogne, «L'évolution du programme décoratif des 
églises de 1071 à 1261», Actes du XVe Congrès International d'Études 
Byzantines, I, Athènes 1979, σ. 290. E. Kitzinger, The Mosaics of St. 
Mary's of the Admiral in Palermo, Washington D.C. 1990, σ. 171, σημ. 
248. Μόνο οι Diehl, ό.π. (σημ. 4), σ. 516 και Réau, ό.π. (σημ. 2), σ. 
174, σημ. 1, από τους παλαιότερους, και η Ν. Χατζηδάκη, Βυζαν­
τινά ψηφιδωτά, στη σειρά «Ελληνική τέχνη», Εκδοτική Αθηνών 
(έκδ.), Αθήνα 1994, σ. 245 αρ. 127, από τους νεώτερους, συσχετί­
ζουν τη θέση των μωσαϊκών του Βατοπεδίου και της Αγ. Σοφίας 
Κιέβου, ενώ η Ν. Thierry, ό.π. (σημ. 53), σ. 9, συσχετίζει τις ανάλο­
γες τοιχογραφίες των ναών του Karabas Kilise και του Ayvahköy. 
69. Βλ. κυρίως Γερμανό Κωνσταντινουπόλεως, PG 98, στ. 388-389, 
420C-D, 421B-C, 449D: «ή των άγιων μετάθεσις από της προθέ­
σεως... και ή τούτων προς το θνσιαστήριον είσοδος... την από την 
Βηθανίαν προς την Ιερουσαλήμ δηλοΐ τού Κυρίου είσέλενσιν». 
Πρβλ. και την ίδια άποψη στην Προθεωρία,ΡΟ 140, στ. 441 Α-Β. 
Σύμφωνα με αυτό το σύστημα συμβολισμών, η κόγχη της πρόθε­
σης αποτελεί τύπο της φάτνης της Βηθλεέμ. Βλ. σχετ. Κ. Δ. Καλο­
κύρη, Η φάτνη των Χριστουγέννων, Ρέθυμνο 1993, σ. 37-38. 

211 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

σίου. Το σημείο αυτό, εξάλλου, όπου τοποθετούνται τα 

διάχωρα του Ευαγγελισμού προσδιορίζεται τόσο από 

τον συμβολισμό της Θεοτόκου ως «Πύλης», όσο και 

από το θεολογικό περιεχόμενο της ανατολικά κείμενης 

«Σιών»: η Παναγία είναι η «πύλη ή άνατολόβλεπτος, εξ 

ης ή της ζωής ανατολή τοις άνθρώποις τήν τον θανά­

του δύσιν μειοϋσα»10, όπως εξάλλου και η Σιών, η ουρά­

νια, αλλά και η επίγεια. 

Από την άλλη πλευρά, από τη στιγμή που η Ουράνια 

Σιών και η Νέα Ιερουσαλήμ ταυτίζονται με τον παρά­

δεισο και τη λύτρωση, μετά την τελική κρίση της Δευτέ­

ρας Παρουσίας71, η Θεοτόκος του Ευαγγελισμού ως 

«Σιών» αποτελεί το μέσο «δι ου ήνοίχθη παράδεισος»72, 

με αποτέλεσμα να επιβεβαιώνεται ακόμη μια φορά ότι 

με τον Χαιρετισμό άρχισε το έργο της θείας Οικονομίας 

και δόθηκε η δυνατότητα στους πιστούς να επιτύχουν 

τη σωτηρία. Εξάλλου, δεν φαίνεται να είναι τυχαίο και 

το γεγονός ότι Κοινωνικόν για τη θεία Λειτουργία της 

εορτής του Ευαγγελισμού αποτελεί ο ψαλμικός στίχος: 

« Έξελέξατο Κύριος τήν Σιών ήρετίσατο αυτήν εις κα-

τοικίαν έαντφ» (Ψαλμ. ρλα', 13)73. Άρα, και από αυτήν 

την οπτική γωνία, πάλι δικαιολογημένα εγκαινιάζεται η 

εκτύλιξη των επεισοδίων του δωδεκαόρτου με πρώτη 

σκηνή τον Ευαγγελισμό. 

70. Το παράθεμα είναι από σχετικό λόγο του Ιωάννη Δαμασκηνού 
(PG 96, OT.689D). Για τον συσχετισμό της Παναγίας με την ανατολή 
και την εξύμνηση της ως «ανατολή τον νοητού ηλίου» βλ. ομιλίες 
για τον Ευαγγελισμό των Γρηγορίου Θαυματουργού (απόδ.) (PG 
10, στ. 1152Β), Ιωάννη Χρυσοστόμου (PG 50, στ. 796), Λέοντα του 
Σοφού (PG 107, στ. 25Β) και ιερού Φωτίου (Άριστάρχης, ό.π. (σημ. 
57), II, σ. 243). Πρβλ. G.W.E. Lampe, A Patristic Greek Lexicon, Oxford 
1961, λήμ. πύλη, σ. 1207 (αρ. 6). R. Blanchard, «Archéologie et topo­
graphie sur quatre églises inédites de Cappadoce», JSav 1981, σ. 367-
368. Παπαμαστοράκης, ό.π. (σημ. 28), σ. 145, σημ. 27-28. 
71. Βλ. πρόχ. Lampe, ό.π., λήμ. Σιών, σ. 1234. G. Jaszan, «Himmlisches 
Jerusalem», LCI 2 (1970), στ. 394-399. M. Grams - Thieme, «Himmli­
sches Jerusalem», LMittA 5 (1991), στ. 28-29. 
72. Το παράθεμα είναι από τον Ακάθιστο Ύμνο. CA. Trypanis, Four­
teen Early Byzantine Cantica, Wien 1968, σ. 36, στροφ. ιε', στίχ. 15. 
73. Ο στίχ. αυτός μπορεί να χρησιμοποιείται ισότιμα με τον Ψαλμ. 
ριε', 4, σύμφωνα με όσα προδιαγράφει το τυπικό της Μεγάλης Εκ­
κλησίας (Mateos, Ι, σ. 254 στίχ. 23, βλ. παραπάνω σημ. 21 ). 
74. Σύμφωνα με την ερμηνεία του Α. Grabar, το παλαιότερο παρά­
δειγμα αποτελούν τα δύο μετάλλια των πρωταγωνιστών στο ψηφι­
δωτό του τύμπανου πάνω από τη Βασίλειο Πύλη της Αγ. Σοφίας 
στην Κωνσταντινούπολη, των αρχών του 10ου αι. (L'Iconoclasme by­
zantin4, Paris 1984, σ. 250-251. Ο ίδιος, «Les peintures murales dans le 
choeur de Sainte-Sophie d'Ochrid», CahArch 15 (1965), σ. 258, 270, 
σημ. 1). Εκατέρωθεν της θύρας εισόδου εικονίστηκαν ο αρχάγγελος 
και η Θεοτόκος στο Karanlik kilise της Καππαδοκίας, των μέσων 
του 11ου αι. (Α. Wharton - Epstein, «The Fresco Decoration of the Co-

Επομένως, η παράσταση του Ευαγγελισμού σχετίζεται 

αφ' ενός με τον συμβολισμό του Ιερού Βήματος και αφ' 

ετέρου με τη δογματική και ιστορική αφήγηση στο εικο­

νογραφικό πρόγραμμα του κυρίως ναού. Συνεκτιμών-

τας με τα παραπάνω και το γεγονός ότι η παράσταση 

ως ζωγραφικό έργο διακρίνεται για το ευσύνοπτο της 

αφήγησης και για το ολιγοπρόσωπο της σύνθεσης, μπο­

ρούμε ανεπιφύλακτα να πούμε ότι είναι μία από τις 

παραστάσεις του χριστολογικού κύκλου που ανακεφα­

λαιώνει, με την τοποθέτηση του ανάμεσα στον χώρο 

των λαϊκών και στα άγια των αγίων, βαθιά και λιτά το 

έργο του Θεού για τη σωτηρία του ανθρώπου, ενώνον­

τας συμβολικά όχι μόνο τις προεικονίσεις της Παλαιάς 

Διαθήκης για τη Θεοτόκο με τη συντέλεια του κόσμου, 

αλλά και τα κυριότερα μέρη από τα οποία απαρτίζεται 

ο χώρος της θείας λατρείας. 

Συμβολικό περιεχόμενο αποκτά η σκηνή του Ευαγγελι­

σμού και στην περίπτωση όπου το επεισόδιο εικονίζεται 

χωριστά σε άλλα σημεία του βυζαντινού ναού. Για παρά­

δειγμα, ορισμένες φορές οι δύο πρωταγωνιστές παριστά­

νονται από τη μια και από την άλλη πλευρά των εισόδων 

των ναών ή της βασιλείου πύλης74, ενώ άλλοτε αποτελούν 

τμήματα του -συνήθως γλυπτού- διακόσμου στα θυρό-

φυλλα των εισόδων, μια μορφή σε καθένα θυρόφυλλο75. 

lumn Churches», CahArch 29 (1980-1981), σ. 31, εικ. 4), στην εγκλεί-
στρα του Αγ. Νεοφύτου κοντά στην Πάφο, του 1182-1183 (C. Mango-
E.J.W. Hawkins, «The Hermitage of St. Neophytos and its Wall-
Paintings», DOP 20 (1966), σ. 168-169, εικ. 72), καθώς και στον εξω-
νάρθηκα του καθολικού της Μονής Βατοπεδίου, του τε'λους του 13ου ή 
των αρχών του 14ου αι. (Millet, ό.π. (σημ. 50), πίν. 3.1-2,4.2-3. Xyngo-
poulos, ό.π. (σημ. 50), σ. 250). Στην Αγ. Σοφία της Τραπεζούντος, γύ­
ρω στο 1260, ο Ευαγγελισμός έχει τοποθετηθεί στο μέτωπο του τό­
ξου πάνω από το τύμπανο της Βασιλείου Πύλης (D. Talbot-Rice, 
The Church ofAghia Sophia at Trebizond, Edinburgh 1968, σ. 165, εικ. 
108, πίν. 59B. J. Lafontaine - Dosogne, «Remarques sur le programme 
décoratif de Sainte Sophie à Trébizonde», Byzantinobulgarica 7.1. (1981), 
σ. 389). Παρεμφερής είναι και ο ανάγλυφος διάκοσμος σε σταθμούς 
εισόδων ή σε τύμπανα πάνω από θύρες ναών, κυρίως κατά τη μεσο-
βυζαντινή περίοδο. Βλ. Α. Ορλάνδο, ΑΒΜΕ 9 (1961), σ. 175-176, εικ. 
104-105 (Τίμιος Σταυρός στην Καλογεριά Πάρου, του 1652)· σ. 181, 
εικ. 110 (ναός του Ευαγγελισμού στη Νάουσα Πάρου, του Που αι.). 
R Λεωνιδοπούλου - Στυλιανού, Εκκλησίες στην Ελλάδα μετά την 
Άλωση, Ι (1979), σ. 75, εικ. 18-21. 

75. Βλ. για παράδειγμα την ξυλόγλυπτη θύρα του καθολικού της 
Μονής Μολυβδοσκεπάστου, των αρχών του 14ου αι. (Α. Παπαθεο-
φάνους - Τσουρή, ΑΔ 36 (1981), Χρονικά, σ. 294, πίν. 195α. Η ίδια, 
«Ξυλόγλυπτη πόρτα του καθολικού της Μονής Κοιμήσεως Θεοτό­
κου στη Μολυβδοσκέπαστη Ιωαννίνων», ΑΕ 132 (1993), σ. 83-106) 
και τη χάλκινη πόρτα του καθολικού της Μονής Βατοπεδίου, του 
τέλους του 14ου ή των αρχών του 15ου αι., που κατά την παράδοση 
προέρχεται από την Αγ. Σοφία της Θεσσαλονίκης (Ν. P. Kondakov, 

212 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

Τέλος, ο Ευαγγελισμός εικονίζεται σχεδόν κατά κανόνα 

στα βημόθυρα του τέμπλου76. Αξίζει όμως να σημειωθεί 

εδώ πως και στις περιπτώσεις αυτές το συμβολικό - θεο­

λογικό περιεχόμενο της σκηνής, φαινομενικά μόνο εξα­

ντλείται στη βιβλική απεικόνιση της Θεοτόκου ως 

«Πύλης» και όχι στο συνδυασμό των προρρήσεων για 

την Παναγία ως «Πύλη» και «Σιών». 

Πράγματι από πρώτη ματιά εδώ η λειτουργία της προ­

φητικής δήλωσης για την Παναγία «Σιών» δεν βρίσκει 

εφαρμογή: δεν είναι όλος ο ναός τύπος της Ιερουσαλήμ 

και ούτε κανένα άλλο τμήμα του, εκτός μόνο από το κεν­

τρικό τμήμα του πρεσβυτερίου. Η άποψη αυτή μοιάζει 

δικαιολογημένη, αν αναλογιστούμε ακόμη πως σύμ­

φωνα με τα τυπικά των μονών του Σωτήρος στη Μεσ­

σήνη της Σικελίας, του 1131, και της Θεοτόκου του Μι­

λίου, του 1292, την ημέρα της εορτής του Ευαγγελισμού, 

μετά τη λιτάνευση της τιμώμενης εικόνας γύρω από την 

εκκλησία, επιστρέφοντας στο καθολικό, ψάλλεται ο 

ύμνος «Χαίρε ή πύλη τον Θεοϋ»71. Όμως, αυτή η λειτουρ­

γική πρακτική φαίνεται να αποτελεί ιδιορρυθμία του 

ιταλοελληνικού λειτουργικού τύπου, και όχι κοινό τόπο 

του βυζαντινού τυπικού. Εξάλλου, το γλυπτό μονόγραμ­

μα στο ανώφλι της Βασιλείου Πύλης στη λιτή του καθο­

λικού της Μεγίστης Λαύρας στο Άγιον Όρος του τέ-

Pamjatniki Hristianskago Iskusstva naAfonje, S. Petersburg 1902, σ. 238, 

πίν. XXXVIII). Επίσης, πρβλ. τη ξυλόγλυπτη θύρα του Μουσείου 

του Βουκουρεστίου, του 1453 (Η. Volbach - J. Lafontaine-Dosogne, 

«Byzanz und der christliche Osten», Propyläen Kunstgeschichte 3 (1968), 
εικ. 270). Στη μεταλλική θύρα του ναού του Αγ. Παύλου εκτός των 

τειχών στη Ρώμη, του 1070, εικονίζεται επίσης ο Ευαγγελισμός, σε 

ενιαία παράσταση που αποτελεί τμήμα ευρύτερης σύνθεσης με σκη­

νές δωδεκαόρτου και μαρτυρίων αποστόλων, καθώς και παραστά­

σεις ολόσωμων προφητών. Βλ. σχετ. G. Matthiae, Le porte bronze 

bizantine in Italia, Roma 1971, σ. 73-82, πίν. 17. M. E. Frazer, «Church 

Doors and the Gates of Paradise. Byzantine Bronze Doors in Italy», 

DOP 27 (1973), σ. 145, 155-158, εικ. 17. To ίδιο ισχύει και σε μια 

κοπτική θύρα τέμπλου, των αρχών του 14ου αι., σήμερα στο Βρετα­

νικό Μουσείο (L.A. Hunt, «The al'Mua'llaqa Doors Reconstructed: An 

Early Fourteenth Century Sanctuary Screen from Old Cairo», Gesta 28 

(1989), σ. 61-77· διατηρώ ορισμένες επιφυλάξεις για την αποκατά­

σταση της αρχικής σειράς των ξυλόγλυπτων πλακιδίων στη θύρα). 

76. Ετοιμάζεται ειδική εργασία μας σχετικά με την εικονογραφία 

των βημοθύρων με τίτλο: Βημόθυρα. Η βυζαντινή παράδοση και οι 

καινοτομίες των κρητικών μεταβυζαντινών αγιογράφων (12ος-17ος 

au). Βλ. συγκεντρωμένη βιβλ. V. Putsko, «Tsarskie vrata iz Krivetskogo 

pogosta», ZLU11 (1975), σ. 53-78. G. Kellaris, The Iconography of San­

ctuary Doors from Patmos and its Place in the Iconographie Programm of 

the Byzantine Iconostasis, M. A. Thesis, Mc Gill University 1991. Η α­

ναμφισβήτητη εικονογραφική σχέση των θυρών των βυζαντινών 

εκκλησιών και των βημοθύρων έχει ήδη επισημανθεί από τον Κ. 

Wessel, «Die Holtztür des Klosters Znagov», Beiträge zur Südosteuropa-

λους του 10ου ή των αρχών του 11ου αιώνα, που θα μπο­

ρούσε να αποδοθεί ως «Χαίρε Πύλη Κυρίου»78, και έτσι 

να συνηγορήσει για τη χρήση αυτού του ύμνου και στο 

Αγιον Όρος, σύμφωνα με νεώτερες έρευνες μπορεί να 

αναλυθεί με διαφορετικό τρόπο 7 9 . 

Από την άλλη πλευρά όμως η σημασία της προεικόνισης 

της Θεοτόκου ως «Σιών» είναι πολύ πιο ευρεία απ' ό,τι 

περιγράψαμε προηγουμένως. Εκτός από το γεγονός ότι 

η απόρθητη Σιών αποτελεί τύπο της παντοτινής παρθε­

νίας της Παναγίας, η Θεοτόκος είναι και ο επώνυμος 

άγιος της Ουράνιας Ιερουσαλήμ, είναι η Πρόμαχος και 

η Προστάτιδα της8 0. Έτσι η Παναγία κατέχει και την 

ιδιότητα του Φύλακα της Σιών και της Νέας Σιών, δηλα­

δή της Κωνσταντινούπολης81, αλλά και οποιουδήποτε 

άλλου ιερού χώρου, όπως είναι ιερός και ολόκληρος ο 

χώρος μιας εκκλησίας ή και κάποια τμήματα του μόνο, ο 

κυρίως ναός ή μόνο το Ιερό Βήμα. Επομένως, αν εξετά­

σουμε σύμφωνα με αυτό το ευρύ πλαίσιο θεώρησης των 

προεικονίσεων της Θεοτόκου και πάλι τις παραπάνω πε­

ριπτώσεις, όπου εικονίζεται ο Ευαγγελισμός στα βημό­

θυρα του τέμπλου ή εκατέρωθεν των εισόδων των ναών 

ή πάνω στα φύλλα των θυρών τους, θα διαπιστώσουμε 

πως παντού ο συνδυασμός των δύο προφητικών ρήσε­

ων για την Παναγία είναι απαραίτητος για την ερμηνεία 

Forschung. Anlässlich des Ι. internationalen Balkanologenkongresses in 

Sofia, München 1966, σ. 446,449. Πρβλ. E. Sauser, «Verkündigung Ma­
ria», LThK 10 (1965), στ. 715. Schiller, σ. 48. D. A. Walsh, «The Icono­

graphy of the Bronze Doors of Brisanus of Tremi», Gesta 21(1982), σ. 98. 

77. Για το τυπικό της Μονής του Σωτήρα βλ. Μ. Arranz, Le typicon 

du monastère du Saint Sauveur à Messine. Codex Messinensis gr. 115, 
A.D. 1131, Roma 1969, σ. 131 στίχ. 31-34 (πρβλ. σ. 228 στίχ. 24-26). 

Για το τυπικό της Μονής της Θεοτόκου βλ. Α. Dmitriewskij, Typika, 

I, Kiev 1895, σ. 852 (πρβλ. σ. 878 σημ. 2). Για τη σχέση των δύο τυ­

πικών βλ. Arranz, ό.π., σ. ΧΙ-ΧΠΙ. Α. Turyn, Dated Greek Manu­

scripts of the Thirteenth and Fourteenth Centuries in the Libraries of Ita­

ly, I, Urbana-Chicago-London 1972, σ. 4. 

78. Βλ. G. Millet - J. Pargoire - L. Petit, Recueil des inscriptions chré­
tiennes de lAthos, I, Paris 1901, σ. 110 αρ. 338. 

79. Βλ. σχετικά G. Millet, «Recherches au Mont Athos, II. Age et 

structure du catholicon de Lavra», BCH 29 (1905), σ. 78-79. Ch. 

Bouras, «The Byzantine Bronze Doors of the Great Lavra Monastery 

on Mount Athos», JOB 24 (1975), σ. 249. Σαφή επιγραφή με τη 

μνεία της Θεοτόκου Πύλης αποτελεί, όσο γνωρίζω, μόνον εκείνη 

που έχει χαραχθεί στη δυτική παραστάδα του βόρειου τοίχου του 

καθολικού της Κάτω Παναγιάς, κοντά στην Αρτα: ϊΠύλας ύμϊν 

ανοιξον, ω θ(ε)οϋ μ(ήτ)ερ, της μετανοίας, τοϋ φωτός ούσα πύλη. 

Βλ. σχετ. Α. Ορλάνδο, AB Μ Ε Β (1936), σ. 86-87. D.M. Nicol, The 

Despotate ofEpirus, Oxford 1957, σ. 201. 

80. Βλ. σχετικά Der Nersessian, «Program and Iconography...», ό.π. 

(σημ. 66), σ. 343-344. 

81. Η αφιέρωση της Πόλης στην Παναγία πιθανότατα συνέβη 

213 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

της διασπασμένης σε δύο ξεχωριστά διάχωρα απεικόνι­
σης του θέματος. 

Εξάλλου αυτός ο συνδυασμός των δύο προεικονίσεων 
απαντά και σε μικρό απόσπασμα ενός βυζαντινού ύ­
μνου, που βρέθηκε στον πάπυρο Vindob. Gr 43377r, του 
8ου αιώνα, απ' όπου αντιγράφουμε (στίχ. 26): «Χαίρε 

Ιερουσαλήμ πύλη κεκλεισμένη, χαίρε πόλις τον Κυρίου 

του μεγάλου βασιλέως, χαίρε δι ης κατηργήθη ό θάνα­

τος»82. Στον ύμνο αυτόν, αν και φαίνεται από πρώτη 
ματιά πως ο άγνωστος ψαλμωδός απευθύνεται στην 
Ουράνια Ιερουσαλήμ, ουσιαστικά χρησιμοποιεί λεξιλό­
γιο και ύφος που μοιάζουν απόλυτα με την προφητεία 
του Ιεζεκιήλ για τη Θεοτόκο και με στίχους από τον 
Ακάθιστο Ύμνο. Επομένως, είναι πολύ πιθανό, όπως άλ­
λωστε υποστηρίζουν και οι δημοσιεύσαντες τον ύμνο, 
πως πρόκειται για στιχούργημα με το οποίο εξυμνείται 
η Παναγία. 

Συνεπώς, αν ο συσχετισμός αυτών των δύο προρρήσεων 
-ανάμεσα στις υπόλοιπες- υπάρχει ήδη και στη βυζαν­
τινή λογοτεχνία εκτός από την πατερική γραμματεία 
πριν από τον 11ο αιώνα, τότε καθίσταται πολύ αβέβαιος 
ο προσδιορισμός της φιλολογικής πηγής, από την οποία 
θα αντλήθηκαν στοιχεία για την οργάνωση του εικονο­
γραφικού προγράμματος σε ναούς, όπως η Αγία Σοφία 
του Κιέβου, το καθολικό της Μονής Βατοπεδίου, το Ka-
raba$ kilise ή η εκκλησία του Ayvahköy, και κατά συνέ­
πεια για την απεικόνιση του Ευαγγελισμού σε δύο ξεχω­
ριστά διάχωρα. Ίσως όμως θα μπορούσαμε να αναζητή­
σουμε, με βάση την άποψη πως στην περίπτωση των 
τριών τουλάχιστον συνόλων η εκτέλεση του διακόσμου 
τους έγινε από κωνσταντινουπολίτικο εργαστήριο83, όχι 
τη φιλολογική πηγή, αλλά το ενιαίο κέντρο, απ' όπου θα 
εξακτινώνονταν τέτοιες σοφές ιδέες για την αγιογρά­
φηση εκκλησιών με τόσο μεγάλη σημασία για την πολι­
τική του Βυζαντίου, στη Ρωσία, το Άγιον Όρος και την 
Καππαδοκία. Το κέντρο αυτό δεν θα πρέπει να ήταν 

γύρω στο 700. Βλ. Ν.Η. Baynes, The Supernatural Defenders of 
Constantinople, Byzantine Studies and Other Essays, London 1955, o. 
254-260. Ε. Γλΰκατζη - Αρβελέρ, Η πολιτική ιδεολογία της βυζαντι­
νής αυτοκρατορίας3, Αθήνα 1988, σ. 15. Για περισσότερα στοιχεία 
βλ. Παπαμαστοράκη, ό.π. (σημ. 28), σ. 142-143. 
82. J. M. Diethart - Κ. Niederwimmer, «Ein Psalm und ein christlicher 
Hymnus auf Papyrus», JOB 36 (1986), σ. 64-66. 
83. Για τα κωνσταντινουπολίτικα εργαστήρια που εργάστηκαν 
στην Αγ. Σοφία του Κιέβου βλ. Lazarev, Mozaiki, ό.π. (σημ. 49), σ. 
153 κε. Ο ίδιος, VizVrem 10 (1956), σ. 161-165· για το Karabas, kilise 
βλ. Thierry, ό.π. (σημ. 52), σ. 170. Wharton, ό.π. (σημ. 44), σ. 5Γ για 
το καθολικό του Βατοπεδίου βλ. Τσιγαρίδα, ό.π. (σημ. 51), σ. 319. 

άλλο από την πρωτεύουσα του, την Κωνσταντινούπολη· 
η απεικόνιση της σκηνής του Ευαγγελισμού με τους δύο 
πρωταγωνιστές σε ξεχωριστά διάχωρα είναι πιθανόν να 
προέρχεται από τις αντιλήψεις ανώτερων κύκλων, που 
με τη μεγάλη τους θεολογική κατάρτιση διαμόρφωσαν 
το τυπικό εικονογραφικό πρόγραμμα του μεσοβυζαντι-
νού ναού. 

Δεν μπορούμε να αντισταθούμε μάλιστα στον πειρασμό 
να θεωρήσουμε πως και τα τέσσερα αυτά μνημεία, με 
την παρόμοια τοποθέτηση των δύο πινάκων του Ευαγ­
γελισμού, πιθανότατα ακολούθησαν ως πρότυπο το πρω­
τοποριακό εικονογραφικό πρόγραμμα κάποιου ήδη 
υπάρχοντος ναού στην Κωνσταντινούπολη. Την υπόθε­
ση αυτή θα μπορούσαν να επιβεβαιώσουν έμμεσα τα ει­
κονογραφικά προγράμματα των τριών πρώιμων μνημεί­
ων του 10ου αιώνα, του Balli kilise και των σπηλαιωδών 
ναών στο Carpignano και στον Αγιο Νικόλαο τον Κρε­
μαστό της Αιτωλίας: ακόμη και αν οι περιοχές της Καπ­
παδοκίας, της Κάτω Ιταλίας ή της Ελλάδας ακολου­
θούν αυτόνομους δρόμους επαρχιακότητας, τελικά δεν 
αποτελούν καθόλου απομονωμένες επαρχίες - το αντί­
θετο, μάλιστα, συμβαίνει: όσον αφορά την εκκλησιαστι­
κή τους τέχνη φαίνεται πως είναι απόλυτα ενημερωμέ­
νες για τα τρέχοντα τεχνοτροπικά ρεύματα και για τα 
σύγχρονα εικονογραφικά προγράμματα της πρωτεύου­
σας του κράτους8 4. 

Επιπλέον, αν ακολουθήσουμε τα συμπεράσματα νεώτερων 
ερευνών, σύμφωνα με τα οποία υπάρχει άρρηκτος δεσμός 
ανάμεσα στην οργάνωση των εικονογραφικών προγραμ­
μάτων σε ναούς, που ιδρύθηκαν με βασιλικές χορηγίες, και 
στην αυτοκρατορική πολιτική ιδεολογία85, θα μπορούσαμε 
ίσως να θεωρήσουμε πως ο πρότυπος ναός της πρωτεύου­
σας είχε κοσμηθεί με τη σκηνή του Ευαγγελισμού σε ξεχω­
ριστά διάχωρα από επίδραση ίσως των προθέσεων ανώτε­
ρων κύκλων της αυλής, που έδιναν ιδιαίτερη σημασία στο 
αυτοκρατορικό τυπικό κατά τον πανηγυρικό εορτασμό 

Η τέχνη των τοιχογραφιών του ναού στο Ayvahköy σχετίζεται με 
την τεχνοτροπία των μωσαϊκών του Οσίου Λουκά στη Φωκίδα, 
για τα οποία σήμερα πιστεύεται πως είναι έργα συντηρητικού 
εργαστηρίου της πρωτεύουσας. Βλ. σχετ. Thierry, ό.π. (σημ. 53), σ. 
9-11, σημ. 24. 
84. Βλ. κυρίως Α. Wharton - Epstein, «The Problem of Provincialism. 
Byzantine Monasteries in Cappadocia and Monks in South Italy», 
JWarb 42 (1979), σ. 28-46. Wharton, ό.π. (σημ. 44), σ. 79,163. 
85. Βλ. κυρίως S. Curde, «Some Palatine Aspects of the Capella Palatina 
in Palermo», DOP 41 (1987), σ. 125-144. H. Maguire, «The Mosaics of 
Nea Moni: An Imperial Reading», DOP 46 (1992), σ. 205-214. 

214 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

' Ι. »ν 

Εικ. 5. Balli kilise. 

σημαντικών δεσποτικών εορτών. Όμως πενιχρές είναι οι 

σχετικές μαρτυρίες: ο Κωνσταντίνος ο Πορφυρογέννη­

τος, στο «Περί Βασιλείου Τάξεως» αφιερώνει ολόκληρο 

κεφάλαιο για το τυπικό της εορτής του Ευαγγελισμού, 

στην περίπτωση που αυτή συνέπιπτε με την Γ Κυριακή 

της Τεσσαρακοστής: σ' αυτό αναφέρονται διάφοροι ναοί 

και αρκετά παρεκκλήσια, από τα οποία περνούσε ο αυ­

τοκράτορας κατά τη διάρκεια, αλλά και μετά το τέλος 

της θείας Λειτουργίας86, ο (ψευδο)Κωδινός, αντίθετα, 

αναφέρει λακωνικά πως ο αυτοκράτορας παρακολου­

θούσε από τα διαμερίσματα του την αγρυπνία του Ευαγ­

γελισμού87. Επομένως, αν και αποτελούσε σημαντικό 

γεγονός για την αυτοκρατορική αυλή η γιορτή του Ευαγ­

γελισμού, οι συγκεκριμένες τελετές ήταν ίδιες με τον εορ­

τασμό του Γενεσίου της Θεοτόκου88, αφού οι πομπές 

επικεντρώνονταν και στις δύο περιπτώσεις στον Φόρο 

του Κωνσταντίνου και στα Χαλκοπρατεία, και οι δήμοι 

των Βένετων και των Πρασίνων έλεγαν «τά κατά συνή-

θειαν αντοϊς ακτα»89. 

Υπάρχει όμως και το Τυπικόν της Μεγάλης Εκκλησίας, 

που μπορεί να αναχθεί τουλάχιστον στα τέλη του 9ου 

αι., το οποίο επιβεβαιώνει εμμέσως τις παραπάνω μαρ­

τυρίες για το τυπικό της αυλής, καθώς αναφέρει διεξο­

δικά το λατρευτικό τυπικό της εορτής, που ακολου­

θούσε ο κλήρος του πατριαρχείου. Συγκεκριμένα, ανή­

μερα της γιορτής ο πατριάρχης και η ακολουθία του εν 

86. Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος, Περί Βασιλείου Τάξεως, Α. 
Vogt (έκδ.), Ι, ο. 151-157, II, σ. 164-166. 
87. Γεώργιος (ψευοο)Κωόινός, Περί των όφφικίων, J. Verpeaux 

(έκδ.), ο. 230 στίχ. 26-27. 
88. Κωνσταντίνος Πορφυρογέννητος, ό.π. (σημ. 86), II, σ. 165. 
89. Στο ίδιο. Ι, σ. 156 στίχ. 23. 

215 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

πομπή ξεκινούσαν από την Αγία Σοφία, περνούσαν 

πρώτα από τον Φόρο του Κωνσταντίνου και κατέλη­

γαν στη Θεοτόκο των Χαλκοπρατείων. Σ' αυτήν ακρι­

βώς την εκκλησία τελούνταν από τον πατριάρχη η πα­

νηγυρική θεία Λειτουργία, με την παρουσία και τη συμ­

μετοχή του αυτοκράτορα9 0. 

Για τον συγκεκριμένο ναό γνωρίζουμε ότι κτίστηκε επί 

Λέοντος Α' ως τρίκλιτη βασιλική και ότι επί Βασιλείου Β' 

προστέθηκαν στα πλάγια των κλιτών «αψίδες» για την 

καλύτερη υποστήριξη της στέγης, που υψώθηκε περισ­

σότερο με την πιθανή προσθήκη φωταγωγού με σειρά 

παραθύρων, απ' όπου έμπαινε περισσότερο φως 9 1. Ο 

ναός επί Ιουστίνου Β' (565-578) κοσμήθηκε με-μωσαϊκά, 

από τα οποία η κυριότερη παράσταση ήταν αυτή της 

κεντρικής αψίδας του πρεσβυτερίου, όπου είχε εικονιστεί 

ο Ευαγγελισμός με τη Θεοτόκο στα αριστερά, έχοντας 

«εν άγκάλαις (...) τον προαιώνιον της αληθείας Κύριον», 

και τον Γαβριήλ στα δεξιά, με βασιλική ράβδο στο χέρι92. 

Το ψηφιδωτό καταστράφηκε επί Κωνσταντίνου Ε' και 

αντικαταστάθηκε με έναν σταυρό, αλλά μετά το 787, επί 

πατριαρχίας Ταρασίου, επαναζωγραφήθηκε η ίδια παρά­

σταση «ώς τους γινώσκοντας λέγειν αυτήν εκείνην είναι 

την πριν κατενεχθεΐσαν»93. Το κείμενο που αναφέρει την 

παραπάνω πληροφορία δεν προσδιορίζει το σημείο όπου 

το ψηφιδωτό αυτό ήταν τοποθετημένο, αν βρισκόταν δη­

λαδή στο τεταρτοσφαίριο της αψίδας ή στον ημικύλιν-

δρο, όπως για παράδειγμα στην Ευφρασιανή βασιλική 

του Παρεντίου που επισημάναμε παραπάνω9 4. Ωστόσο, 

δύο στοιχεία μας κάνουν να πιστεύουμε πως ήταν εικονι­

σμένο στο τεταρτοσφαίριο της αψίδας: πρώτον, από τη 

φράση του κειμένου, με την οποία σημειώνεται η επιγρα­

φή της παράστασης με τα λόγια του αρχαγγέλου: «το 

Χαίρε κεχαριτωμένη ώς ειπείν λαμπρά τη φωνή και οια-

πρνσίω βοώντα και λέγοντα Ό Κύριος μετά σον\ ταύ-

την την θείαν φωνήν ην και δαίμονες πτοούνται», μπορεί 

90. Βλ. Mateos, Ι, σ. 252-259 (πρβλ. II, σ. 296). R. Janin, «Les proces­
sions religieuses à Byzance», REB 24 (1996), o. 78-79. Mango, ό.π. 
(σημ. 2), α 165-166. 
91. R. Janin, La géographie ecclésiastique de l'empire byzantin, 1.3. Les 
églises et les monastères, Paris 1953, o. 246-251. W. Müller - Wiener, 
Bildlexikon zur Topographie Istanbub, Tübingen 1977, o. 76-78. 
92. Την πληροφορία διασώζει η διήγηση του Ηλία, πρεσβυτέρου και 
οικονόμου της Μεγάλης Εκκλησίας, κείμενο που γράφηκε πιθανόν 
μετά το οριστικό πέρας της εικονομαχικής κρίσης και διασώθηκε 
στα χειρόγραφα Par. gr. 1335 και Marc. gr. 575. W. Lackner, «Ein by­
zantinisches Marienmirakel», Βυζαντινά 13.2 (1985), σ. 835-860, και 
ιδιαίτ. σ. 851 στίχ. 20-27, απ' όπου και το παράθεμα. 
93. Στο ίδιο, σ. 852 στίχ. 42-50. Mango, ό.π. (σημ. 2), σ. 165-166. 
94. Η ακριβής έκφραση του κειμένου είναι: «και εν τω θυσιαστήρια) 

κανείς να συναγάγει, πως πιθανότατα η παράσταση δεν 

βρισκόταν σε σημείο μισοκρυμμένο από τα μάτια των 

πιστών, αλλά σε κάποια περίοπτη θέση· έπειτα, το γεγο­

νός ότι, όταν καταστράφηκε κατά τη διάρκεια της εικονο­

μαχίας η παράσταση αντικαταστάθηκε με έναν σταυρό, 

όπως έγινε και στα τεταρτοσφαίριο των αψίδων στις εκ­

κλησίες της Αγίας Ειρήνης στην Κωνσταντινούπολη, της 

Κοίμησης της Θεοτόκου στη Νίκαια και της Αγίας Σο­

φίας στη Θεσσαλονίκη95. 

Επομένως, ο μεταεικονομαχικός διάκοσμος της εκκλη­

σίας της Θεοτόκου των Χαλκοπρατείων, που ήταν ο 

κεντρικός ναός για τον εορτασμό του Ευαγγελισμού για 

τον αυτοκράτορα, τον πατριάρχη και την ανώτατη κρα­

τική και εκκλησιαστική ιεραρχία της πρωτεύουσας του 

κράτους, θα μπορούσε να αποτελέσει το πρότυπο για την 

τοποθέτηση της σκηνής του Ευαγγελισμού μέσα στην 

αψίδα και σε άλλους ναούς, τόσο της ίδιας της πρωτεύ­

ουσας, για την οποία δεν μας σώζονται επαρκή και σαφή 

στοιχεία, όσο και της επαρχίας, όπως είναι το Balli kilise 

της Καππαδοκίας (εικ. 5) και οι σπηλαιώδεις ναοί στο 

Carpignano96 και του Αγίου Νικολάου του Κρεμαστού. 

Αυτή η σκέψη δεν είναι παρά μια εύλογη υπόθεση, αφού 

δεν μπορούμε κατηγορηματικά να υποστηρίξουμε την 

καταλυτική επίδραση του εικονογραφικού προγράμμα­

τος της Θεοτόκου των Χαλκοπρατείων σε ολόκληρη 

σειρά ναών οι υπάρχουσες ενδείξεις, όμως, μας οδηγούν 

στον πειρασμό να θεωρήσουμε πως ένα τέτοιο εικονο­

γραφικό πρόγραμμα είναι πολύ πιθανόν να επηρέασε το 

εκκλησιαστικό και το καλλιτεχνικό περιβάλλον της πρω­

τεύουσας, που είναι σίγουρο πως θα έπαιξαν σημαντικό 

ρόλο στην τελική διαμόρφωση του προγράμματος των 

μεταγενέστερων μεσοβυζαντινών ναών τόσο στην ίδια 

την Κωνσταντινούπολη, όσο και στις επαρχίες. 

Από την τοποθέτηση των δύο πρωταγωνιστών της σκη­

νής σε ξεχωριστά διάχωρα, αλλά σε ενιαία σύνθεση μέσα 

κατά τον λεγόμενον μύακα» (Lackner, ό.π. (σημ. 92), σ. 851 στίχ. 
20-21). Η έκφραση «κατά τον μύακα» (= στην περιοχή του τεταρ-
τοσφαιρίου) δεν είναι απόλυτα ταυτόσημη με τη σαφέστερη δήλωση 
«εις τον μύακα». 
95. Βλ. πρόχ. R. Cormack, «The Arts during the Age of Iconoclasm». 
Iconoclasm, Ninth Spring Symposium of Byzantine Studies, Birming­
ham 1977, σ. 36,39, εικ. 2,4. 
96. Η Wharton (ό.π. (σημ. 44), σ. 136), στηριγμένη σε τεχνοτροπικά 
δεδομένα, παρατηρεί ότι δεν πρέπει να υπάρχει κωνσταντινουπολί-
τικο πρότυπο για τον Ευαγγελισμό στον ναό του Carpignano. Για 
την αντίθετη ακριβώς γνώμη, βλ. Η. Belting, «Byzantine Art among 
Greeks and Latins in Southern Italy», DOP 28 (1974), σ. 13. Safran, S. 
Pietro at Otranto, ό.π. (σημ. 43), σ. 70-72. 

216 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

στο τεταρτοσφαίριο της αψίδας (όπως στο Balli kilise), 
έως την απομάκρυνση των ξεχωριστών διαχώρων στους 
ώμους της αψίδας (όπως στον ναό του Carpignano) και 
από εκεί στα μέτωπα των τοίχων που χωρίζουν το κεντρι­
κό Ιερό Βήμα από τα παραβήματα (όπως στις εκκλησίες 
του Κιέβου, του Βατοπεδίου, του Karaba$ kilise και του 
Ayvahköy), η απόσταση είναι πολύ μικρή: το εύστροφο 
πνεύμα ενός ζωγράφου, η εξαιρετική ιδέα ενός χορηγού 
ή η βαθιά θεολογική σκέψη ενός καταρτισμένου κληρι­
κού είναι δυνατόν να επέδρασαν καταλυτικά στη χωρο­
ταξική οργάνωση του τυπικού προγράμματος του μεσο-
βυζαντινού ναού. Βέβαια, οι ζωγράφοι μόνον ευκαιρια­
κά θα μπορούσαν να ανατρέξουν σε γραπτές πηγές ή σε 
λόγους Πατέρων για τη συμπλήρωση των εικονογραφι­
κών λεπτομερειών των παραστάσεων που φιλοτεχνού­
σαν97· αν και για τις περισσότερες παραγγελίες τους θα 
κατέφευγαν σε κοινότοπα ανθίβολα ή στην προφορική 
παράδοση, ειδικά σε περιπτώσεις αυτοκρατορικών χορη­
γιών ή άλλων σημαντικών εκκλησιαστικών καθιδρυμά-
των, ο ρόλος του θεολογικού προβληματισμού τόσο στην 
οργάνωση του εικονογραφικού προγράμματος των ναών, 
όσο και στην επιλογή των λεπτομερειών στις επιμέρους 
συνθέσεις ή ακόμη και στην επιλογή των συγκεκριμένων 
αγίων που θα εικονίζονταν, ήταν σίγουρα μεγάλος και το 
τελικό ζωγραφικό σύνολο ήταν αποτέλεσμα συνεργασίας 
καλλιτεχνών, δωρητών και μελών του κλήρου, σε ρόλους 
που μπορεί να αλληλοκαλύπτονταν. 
Όποια τελική απάντηση και αν δοθεί στην παραπάνω 
υπόθεση, γεγονός είναι ότι η καινοτομία της διάσπασης 
της σκηνής του Ευαγγελισμού σε δύο διάχωρα είχε ε­
ξαιρετική επιτυχία στα εικονογραφικά προγράμματα 
των μεταγενέστερων του 11ου αιώνα ναών, με αποτέλε­
σμα να αποβεί σχεδόν κανόνας για την υστεροβυζαν­
τινή και τη μεταβυζαντινή μνημειακή ζωγραφική9 8. 
Δεν έλειψαν όμως και δεν θα πάψουν να εντοπίζονται 

97. Πρβλ. Β. Cassidy, «Introduction. Iconography, Texts, and Audien­
ces, Iconography at the Crossroads», Papers from the Colloquium 
Sponsored by the Index of Christian Art, Princeton University 23-24 
March 1990, Princeton, New Jersey 1993, σ. 78, σημ. 21. Πρβλ. Κ. 
Weitzmann, The Origin of the Threnos, Essays in Honour of Erwin 
Panofsky, New York 1961, σ. 476. Ο Η. Maguire (Art and Eloquence, 
ό.π. (σημ. 2), σ. 68,111 ), ακολουθώντας τον Weitzmann, όίνει μεγάλη 
σημασία στη μόρφωση των ίδιων των καλλιτεχνών, ενώ η Μ. Πανα-
γιωτίδη διαβλέπει διαλεκτική σχέση μεταξύ χορηγών και ζωγρά­
φων (ΔΧΑΕ ΙΖ (1993-1994), ό.π. (σημ. 45), σ. 143-156, με όλη την 
προηγούμενη βιβλ.). 
98. Τα παραδείγματα των μνημείων είναι τόσα πολλά, που η απλή 
τους απαρίθμηση θα ξεπερνούσε τα όρια της παρούσας μελέτης. 
Αξιοσημείωτο ακόμη είναι ότι και στη δυτική τέχνη απαντά η ίδια 

ιδιαιτερότητες και ειδικές προσαρμογές στην τοποθέτηση 
της σκηνής του Ευαγγελισμού κατά την εξιστόρηση της 
ιστορίας του Χριστού στις εκκλησίες της ορθόδοξης 
Ανατολής. Μία από αυτές εντοπίζεται στον ναό της Πα­
ναγίας Κοσμοσώτειρας στις Φέρρες της Θράκης, που 
ιδρύθηκε από τον σεβαστοκράτορα Ισαάκιο Κομνηνό 
στα 1151-1152 και κοσμήθηκε με τοιχογραφίες αμέσως 
μετά. Στο μνημείο αυτό η παράσταση του Ευαγγελισμού 
καταλαμβάνει δύο διάχωρα πάνω από τα κιονόκρανα 
του δυτικού ζεύγους των κιόνων99. Η ίδια ιδιορρυθμία 
απαντά και σ' έναν παλαιολόγειο ναό, των αρχών του 
Μου αιώνα, την Παλαιοπαναγιά στο Βασσαρά Λακε­
δαίμονος με αντίστροφη όμως την τοποθέτηση των δύο 
μορφών: τον αρχάγγελο πάνω στο μέτωπο του ΝΔ και 
τη Θεοτόκο πάνω στο μέτωπο του ΒΔ κίονα1 0 0. Δυστυ­
χώς, από το δεύτερο μνημείο δεν σώζονται όλες οι 
παραστάσεις του εικονογραφικού προγράμματος1 0 1. 
Στην Κοσμοσώτειρα όμως αυτό παρουσιάζει και άλλη 
μία ιδιορρυθμία: στην κατώτερη ζώνη των πλάγιων τοί­
χων του ναού, που αντιστοιχούν στα τύμπανα της ορι­
ζόντιας κεραίας του σταυρού, έχουν εικονιστεί συλλει-
τουργούντες ιεράρχες, οι οποίοι κατά κανόνα απαντούν 
μόνο στον ημικύλινδρο της αψίδας. Με τον τρόπο αυτόν 
στο μνημείο των Φερρών καταβάλλεται προσπάθεια να 
είναι δυνατή «η θέαση των ιεραρχών από τους μονα­
χούς και τους προσκυνητές, χωρίς να εμποδίζεται από 
το τέμπλο του ναού», όπως εύστοχα παρατήρησε η 
Χαρά Κωνσταντινίδη, που μελέτησε το πρόβλημα1 0 2. 
Εκείνο που θα μπορούσε κανείς να παρατηρήσει επι­
πλέον είναι ότι με την εικόνιση των ιεραρχών στον 
κυρίως ναό και με την μετάθεση του Ευαγγελισμού 
πάνω από το τόξο ανάμεσα στα δυτικά ζεύγη των κιό­
νων επιτυγχάνεται επέκταση του χώρου του Ιερού 
Βήματος έξω από τα αρχιτεκτονικώς προδιαγεγραμ­
μένα όρια του. Αυτή η προσπάθεια δεν επηρεάζει 

διάσπαση των διαχώρων της σκηνής του Ευαγγελισμού, όπως για 
παράδειγμα στο παρεκκλήσιο των Scrovegni στην Πάντοβα, που 
ζωγραφίστηκε από τον Giotto, περ. 1304-1306. Βλ. πρόχ. Schiller, σ. 
48, εικ. 15. 
99. Skawran, σ. 31,166, εικ. 184. S. Sinos, Die Klosterkirche derKosmoso-
teira in Bera (Vira), München 1985, σ. 185,200-201, εικ. 26-27,135-138. 
100. Α. Ξυγγόπουλος, «Τοιχογραφίαι και έπιγραφαί της Παλαιοπα-
ναγιάς», Μαλεβος 23 (1923), σ. 63-64· 24 (1923), σ. 79-80. Δρανδά-
κης, Βνζαντινάι τοιχογραφίαι, ό.π. (σημ. 30), σ. 82 σημ. 1. 
101. Ξυγγόπουλος, ό.π. 
102. Sinos, ό.π. (σημ. 99), σ. 188-192, εικ. 101,110-115. Χ. Κωνσταν­
τινίδη, «Παρατηρήσεις σε παραστάσεις Ιεραρχών στο καθολικό 
της Μονής Παναγίας Κοσμοσώτειρας στη Βήρα», ByzForsch 14 
(1989), σ. 303-328, εικ. 26. 

217 



ΙΩΑΝΝΗΣ Δ. ΒΑΡΑΛΗΣ 

τελικά την τοποθέτηση του Ευαγγελισμού, αφού οι δύο 

πρωταγωνιστές και πάλι καταλαμβάνουν θέσεις εκατέ­

ρωθεν ενός τόξου. Ίσως η επέκταση του χώρου του 

Ιερού Βήματος να έγινε ηθελημένα για να συμπεριλάβει 

και τις θέσεις των μοναχών, που θα κάθονταν στα στα­

σίδια των δύο χορών, πιθανόν σύμφωνα με λειτουργικό 

τυπικό γνωστό από το Άγιον Όρος 1 0 3 . Η εικονογραφική 

αυτή επιλογή επομένως είναι πιθανόν να ανταποκρίνε­

ται περισσότερο στη θέληση μοναστικών κύκλων να 

μεταφερθεί η εικονογραφία του Ιερού μέσα στον 

κυρίως ναό, ώστε να υπάρξει ως ένα σημαντικό βαθμό 

ανάμιξη στον συμβολισμό και στη χρήση των δύο αυτών 

τμημάτων του ναού. 

Με όλα τα παραπάνω, ο 11ος αιώνας φαίνεται πως απο­

τελεί έναν από τους πιο σημαντικούς της βυζαντινής 

περιόδου, αφού σ' αυτόν δεν αρχίζει μόνο η αποκρυ-

103. Το τυπικό της μονής της Κοσμοσώτειρας, σύμφωνα με τη 

θέληση του ιόρυτή της, ακολούθησε σχεδόν κατά γράμμα το 

τυπικό της Μονής της Θεοτόκου Ευεργέτιόος στην Πόλη (L. Petit, 

«Typikon du monastère de la Kosmosotira près d'Aenos (1152)», Bul­
letin de l'Institut archéologique russe à Constantinople 13 (1908), σ. 23 

στίχ. 913). Είναι γνωστό πως τόσο το τυπικό της κωνσταντινουπο-

λίτικης μονής όσο και η πλειοψηφία των τυπικών των μονών του 

Αγίου Όρους είχαν κοινό πρότυπο το τυπικό της Μονής Στουδίου, 

αλλά παράλλαζαν στα κείμενα των αγρυπνιών και σε ορισμένες 

άλλες λεπτομέρειες (βλ. R. F. Taft, «Mount Athos. A Late Chapter in 

the History of the Byzantine Rite», DOP 42 (1988), σ. 182 κε., ιδιαίτ. σ. 

190). Αξίζει να σημειωθεί πως στην «Ύποτύπωσιν» του Θεόδωρου 

Στουδίτη (PG 99, στ. 1709D) αναφέρονται τα διακονήματα των 

«έπιστημοναρχών», που διορθώνουν τα λάθη των μικρότερων 

μοναχών, και των δύο «ταξιαρχών» που προεξάρχουν στους 

χορούς των ψαλτών. Ο άγ. Αθανάσιος ο Αθωνίτης, στη δική του 

«Ύποτύπωσιν» επαναλαμβάνει τον όρο «επιστημονάρχης», ορίζει 

ότι πρέπει να είναι δύο οι μοναχοί με το διακόνημα αυτό και, όταν 

περιγράφει τις αρμοδιότητες του, αντιγράφει σχεδόν αυτολεξεί τις 

αρμοδιότητες που ορίζει ο Στουδίτης για τους «ταξιάρχες» 

(Dmitriewski, ό.π. (σημ. 77), σ. 250). Στο τυπικό της Ευεργέτιδος οι 

δυο επιστημονάρχες έχουν τόσο ψαλτικά, όσο και σωφρονιστικά 

καθήκοντα (P. Gautier, «Le typikon de la Théotokos Évérgétis»,/?£fi 
40 (1982), σ. 71-73 στίχ. 991-1006), και από εκεί αντιγράφει ο Ισαά-

κιος στο τυπικό της Κοσμοσώτειρας (Petit, ό.π., σ. 40 στίχ. 813). Η 

ομοιότητα αυτή του όρου, καθώς και του διακονήματος του επι-

στημονάρχη, θα μπορούσε να μας οδηγήσει και σε μιαν άλλη 

σκέψη: πως τουλάχιστον στη μονή Στουδίου, στη Μονή της Ευερ­

γέτιδος και σχεδόν σε όλα τα καθολικά του Αγίου Όρους, όπως και 

στην Κοσμοσώτειρα της Βήρας, οι χοροί των ψαλτών πρέπει να 

στέκονταν στα ίδια σημεία του κυρίως ναού· συγκεκριμένα, πιθα­

νότατα θα βρίσκονταν στα πλάγια κλίτη (των βασιλικών του Στου­

δίου και του Πρωτάτου) ή στα άκρα των οριζόντιων σκελών του 

σταυρικού τετραγώνου (ίσως στη Μονή της Ευεργέτιδος και στην 

Κοσμοσώτειρα) ή στους πλάγιους «χορούς», (καθολικά Μεγίστης 

Λαύρας, Ιβήρων, Βατοπεδίου κ.ά.). Βλ. τελευταία M. 2livojinovic, 

«Les typika de Chilandar et d'Évérgétis. Concordances et differences» 

στάλλωση του εικονογραφικού προγράμματος του μεσο-

βυζαντινού ναού, αλλά και σταθεροποιείται και ομογε­

νοποιείται το τυπικό της θείας Λειτουργίας, όπως δεί­

χνει η μεγάλη διάδοση των ευαγγελισταρίων104 και των 

λειτουργικών ειλητών105, τότε μάλιστα εκφράζονται ιδέες 

περί μοναχισμού, όπως για παράδειγμα από τον Συμεών 

τον Νέο Θεολόγο106, καθώς και περί δόγματος, όπως 

σχετικά με το σχίσμα των εκκλησιών (1054)107 και με τη 

θεωρία του Ιωάννη Ιταλού1 0 8, οι οποίες θα σημαδέψουν 

την εξέλιξη της βυζαντινής πνευματικότητας στις επό­

μενες περιόδους. Στον 12ο αιώνα τα θεμέλια αυτά εμπε­

δώνονται και αναπτύσσονται περισσότερο. 

Συμπερασματικά, η θέση του Ευαγγελισμού στο εικο­

νογραφικό πρόγραμμα των βυζαντινών ναών πέρασε 

από αρκετά στάδια: πρώτα ως ενιαία παράσταση 

τοποθετήθηκε μέσα στο Ιερό Βήμα για να υπογραμμί-

(στα σερβ.), ZRVI33 (1994), σ. 85-102, που υποστηρίζει από παρα­

δρομή ότι διακόνημα του επιστημονάρχη ήταν άγνωστο στο Αγιον 

Όρος πριν από τη σύνταξη του τυπικού του Χελανδαρίου, ενώ 

(όπως σημειώθηκε παραπάνω) απαντά ήδη στην «Ύποτύπωσιν» 

του αγ. Αθανασίου, που μπορεί να χρονολογηθεί ανάμεσα στα έτη 

964 και 973 (P. Lemerle - Α. Guillou - Ν. Svoronos - D. Papachryssan-

thou, Actes de Lavra, Archives de VAthos V, Paris 1970, σ. 21-22). Για 

τους χορούς και την τοποθέτηση τους σε μεσοβυζαντινούς ναούς 

βλ. Π. Μυλωνά, «Παρατηρήσεις στο καθολικό Χελανδαρίου», 

Αρχαιολογία 14 (1985), σ. 79-80, σχ. 41. 

104. Κ. Weitzmann, «The Narrative and Liturgical Gospels Illustra­

tions», Studies in Classical and Byzantine Manuscript Illumination, 

Princeton, New Jersey 1971, σ. 248-249. Ο ίδιος, «Byzantine Minia­

ture and Icon Painting in the Eleventh Century», στο ίδιο, κυρίως σ. 

289-291. 

105. V. Képétzis, Les rouleaux byzantins illustrés (Xle-XIVe siècle). Rela­
tion entre texte et image. Thèse de Doctorat, Paris 1980, σ. 9-12,25,170. 

106. Για τον Συμεών τον νέο Θεολόγο βλ. πρόχ. Ι. Hausherr - G. 

Horn, Un grand mystique byzantin. Vie de Syméon le Nouveau Théolo­
gien (949-1022) par Nicétas Stéthatos, Rome 1928. A. P. Kazhdan - A. 
Wharton-Epstein, Change in Byzantine Culture in the Eleventh and 
Twelfth Centuries, Berkeley-London 1985, σ. 31,90-92. M. Angold, The 

Byzantine Empire 1025-1204. A Political History2, Harlow 1988, σ. 85-89. 

107. Για το σχίσμα των εκκλησιών βλ. D. Μ. Nicol, «Byzantium and 

the Papacy in the Xlth Century», JEcclH 13 (1962), σ. 1-20 (ανατύπ. 

στο Byzantium. Its Ecclesiastical History and Relations with the Western 

World, Variorum Reprints (1972), άρθρο II). M. Kaplan, «La place du 

schisme de 1054 dans les relations entre Byzance, Rome et Italie», 

Byzantinoslavica 54 (1993), σ. 29-37. 

108. Για τον Ιωάννη Ιταλό και την εποχή του βλ. κυρίως Ρ. E. Stéfanou, 

Jean Italos, Roma 1947. G. Babic, «Les discussions christologiques et le 

décor des églises byzantines au Xlle siècle», Frühmittelalterliche Studien 

2 (1968), σ. 368-373. Α. Γλαβίνας, Ή επί 'Αλεξίου Κομνηνού (1081-

1118) περί ιερών σκευών, κειμηλίων, και άγιων εικόνων ερις (1081-

1095), 'Αθήναι 1972. R. Anastasi, «Psello e Giovani Italo», SGym 28 

(1975), σ. 525-538. Walter, ό.π. (σημ. 61), σ. 207 κε. 

218 



ΠΑΡΑΤΗΡΗΣΕΙΣ ΓΙΑ ΤΗ ΘΕΣΗ ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΥ ΣΤΗ ΜΝΗΜΕΙΑΚΗ ΖΩΓΡΑΦΙΚΗ ΚΑΤΑ ΤΗ ΜΕΣΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗ ΠΕΡΙΟΔΟ 

σει συμβολικά τη θεία καταγωγή του Χριστού, ή ως 

αρχική σκηνή στην εκτύλιξη της αφήγησης του χριστο-

λογικού κύκλου* έπειτα, από επίδραση εικονογραφι­

κών προγραμμάτων σε ναούς της Κωνσταντινούπο­

λης, ίσως της εκκλησίας της Θεοτόκου των Χαλκοπρα-

τείων, άρχισε να διασπάται με την τοποθέτηση των δύο 

πρωταγωνιστών σε ξεχωριστά διάχωρα, τα οποία αρ­

χικά ανήκαν σε ενιαία σύνθεση, ενώ αργότερα μετατο­

πίστηκαν στους ώμους της αψίδας και τέλος στα δυ­

τικά μέτωπα των πεσσών ή των τοίχων που χώριζαν το 

κεντρικό τμήμα του πρεσβυτερίου από τα παραβή-

ματα. Με τη διάσπαση των διαχώρων η σκηνή του 

Ευαγγελισμού μετέχει τόσο στο εικονογραφικό πρό­

γραμμα του Ιερού, όσο και σ' εκείνο του κυρίως ναού. 

Το τόξο ανάμεσα στους δύο πρωταγωνιστές θυμίζει 

την πρόρρηση του Ιεζεκιήλ για την «κεκλεισμένη 

πύλη», από την οποία μόνον ο Θεός Λόγος διόδευσε, 

αλλά συνάμα ορίζει και το πέρασμα στα άγια των 

αγίων του ναού: η προεικόνιση της Θεοτόκου ως 

«Σιών» και «Ιερουσαλήμ» λειτουργεί συμβολικά με την 

εικόνιση του Ευαγγελισμού σε κάθε άνοιγμα του ναού 

(παράθυρο, θύρα ή είσοδο), γιατί η Παναγία είναι 

προστάτιδα του πρεσβυτερίου, του κυρίως ναού, αλλά 

και κάθε ιερού χώρου, όπως είναι η επουράνια και η 

επίγεια Σιών, αλλά και η Νέα Ιερουσαλήμ, η Κωνσταν­

τινούπολη. Το πλέγμα των συμβολισμών και των διευ­

θετήσεων των σκηνών του δωδεκαόρτου στο εικονο­

γραφικό πρόγραμμα των ναών, όσο μας επέτρεψε το 

διαθέσιμο υλικό να διακρίνουμε, άρχισε να διαμορφώ­

νεται στους κόλπους των ανώτερων εκκλησιαστικών 

και καλλιτεχνικών κύκλων της πρωτεύουσας αμέσως 

μετά την εικονομαχία, ώσπου άρχισε να αποκρυσταλ­

λώνεται γύρω στα μέσα του 11ου αιώνα. 

Τέλος, όσον αφορά ειδικότερα στη σκηνή του Ευαγγε­

λισμού, η διάσπαση της σε δύο διάχωρα αποβαίνει 

από τα μέσα του 12ου αιώνα και εξής σχεδόν ο κανό­

νας, χωρίς όμως να λείπουν οι εξαιρέσεις και οι διαφο­

ρετικές αντιμετωπίσεις στη χωροταξία και των υπό­

λοιπων σκηνών του δωδεκαόρτου, από επιβιώσεις 

στοιχείων των παλαιοχριστιανικών προγραμμάτων, 

από επίδραση της θείας Λειτουργίας και των επιμέ­

ρους ακολουθιών, όπως εκείνη της Προσκομιδής, ή 

από ενδεχόμενη βούληση των δωρητών ή των θεολό­

γων που συνεργάστηκαν με τον αγιογράφο, για την 

πραγματοποίηση του θεάρεστου έργου της αγιογρά­

φησης ενός ναού. 

219 



Yannis D. Varalis 

OBSERVATIONS SUR L'EMPLACEMENT DE L'ANNONCIATION DANS 
LA PEINTURE MONUMENTALE DE L'ÉPOQUE MÉDIO-BYZANTINE 

LJne coupure significative pour l'iconographie de l'Annon­
ciation dans la peinture monumentale, dès l'époque de 
l'Iconoclasme, est la séparation des deux protagonistes, 
l'archange et la Vierge, en deux panneaux peints sur la face 
Ouest des piliers situés entre la partie centrale du sanctuaire 
et la prothèse et le diaconicon. Cette séparation, qui consti­
tue une nouveauté dans des églises disséminées sur le terri­
toire de l'Empire ou dans des pays sous influence byzantine 
pendant le Xle siècle, devient pendant le siècle suivant la 
règle générale pour la plupart des monuments de l'Orient 
othodoxe. On tente ici d'analyser les différentes étapes de 
cette évolution et la signification de ce choix iconographique. 
Jusqu'au Xe siècle, les monuments où est représentée l'An­
nonciation peuvent être divisés en deux catégories: a) ceux 
où la scène, seule ou presque isolée, constitue dans le pro­
gramme iconographique restreint un élément de révélation 
de l'origine divine du Christ (représentée sur l'arc triom­
phal, dans l'abside, dans la conque de la prothèse ou sur 
l'iconostase maçonnée); b) ceux où la scène, intégrée à des 
cycles de dôdécaorton sous une forme condensée ou déve­
loppée, constitue le point de départ du récit de l'histoire du 
Christ (représentée sur les parties Est des murs latéraux ou 
de la voûte des églises à une nef, sur les voûtes des bras Est, 
Nord, Sud, Ouest des églises cruciformes, ainsi que dans la 
trompe Nord-Est des églises à coupole sur trompes d'angle). 
Pendant la deuxième moitié du Xe siècle, des exemples 
précoces de la version divisée de l'Annonciation sont fournis 
pour la première fois, à notre connaissance, par trois églises 
rupestres: le Balli kilise, dans la région de Hasan Dagi en 
Cappadoce (959), la grotte des saintes Marine et Christine à 
Carpignano près d'Otrante (deuxième moitié du Xe s.) et la 
petite grotte Est de Saint-Nicolas Krémastos en Étolie (fin 
Xe-début Xle s.). Au cours du Xle siècle, quatre églises sont 
ornées de cette nouvelle représentation: Sainte-Sophie à Kiev 
(1042-1046), le Karabaç kilise (1060-1061) et l'église d'Ayvah-
köy (troisième quart du Xle s.) en Cappadoce, ainsi que le 

catholicon du monastère de Vatopédi au Mont Athos 
(troisième quart du Xle s.). Tous ces monuments sont - di­
rectement ou indirectement - liés à l'art constantinopolitain. 
La division de l'Annonciation en deux panneaux pourrait 
être liée à des prédictions vétérotestamentaires qui pré­
sentent la Vierge comme «Port fermée», par laquelle seul 
Dieu est passé, et comme «Fille de Sion» ou simplement 
«Sion», selon les prophéties d'Ézéchiel (XLIV 1-2) et de 
Zacharie (II 14 et IX 9) respectivement; l'arc qui sépare les 
deux figures visualise l'ouverture de la porte, tandis que la 
partie centrale du sanctuaire constitue le τύπος de la Sion 
terrestre et céleste. Cette double prédiction fonctionne 
symboliquement chaque fois que les deux protagonistes sont 
représentés de part et d'autre de toute ouverture d'une 
église (fenêtre, porte ou entrée), parce que la Théotokos 
protège le sanctuaire, la nef ou toute autre lieu sacré, tel 
que Sion et la Nouvelle Sion, Constantinople même. 
Le tissu des symbolismes qui concernent la disposition des 
scènes du dôdécaorton dans les églises médio-byzantines 
semble issu du milieu de la haute aristocratie civile et reli­
gieuse de la capitale de l'Empire. En fait, d'après les témoi­
gnages des sources, la fête de l'Annonciation à Constan­
tinople se déroulait dans l'église de la Théotokos de Chal-
koprateia, où le Patriarche célébrait en présence de l'empe­
reur; l'abside de cette église était orné paradoxalement 
d'une Annonciation, qui pourrait constituer le prototype du 
décor des absides des monuments mentionnés plus haut. 
La division de la scène de l'Annonciation au cours des 
siècles suivants a subi d'autres modifications qui concernent 
sa disposition dans le programme iconographique des 
églises medio - et tardo - byzantines, en raison de survi­
vances paléochrétiennes, de l'influence de la Divine Liturgie 
ou des offices divers, comme la Proscomidé, ou de la vo­
lonté des commanditaires et des théologiens qui ont col­
laboré avec les peintres pour mener à bien cette œuvre en 
l'honeur de Dieu qu'est la décoration d'une église. 

220 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

