AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

T6u. 20 (1999)

AgAtiov XAE 20 (1998-1999), NMepiodog A'. 21N pvripn tou Anuntpiou I. MaAAa (1907-1995)

Ta kaBwWpupata Tou ayiou Apppociou
MedLoAdavwy Kat To B€pa tng idpuong Twv
papTupiwv

AEATION
THX
XPIZTIANIKHXZ
APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Jean-Michel SPIESER

doi: 10.12681/dchae.1188

MEPIOAOE A TOMOE K’
1995

ABHNA 1999

BiBAloypa@pikn avagopa:

SPIESER, J.-M. (1999). Ta kaBwdpupata tou ayiou Auppociou MedloAdvwy kat To B€ua tTng (dpuong Twv paptupiwy.
AegAtiov g Xpiotiavikii g ApxatoAoyikng Etaipeiag, 20, 29-34. https://doi.org/10.12681/dchae.1188

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd06tng: EKT | MpdoBaon: 22/01/2026 17:16:45




AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Les fondations d” Ambroise a Milan et la question des
martyria

Jean-Michel SPIESER

AeAtiov XAE 20 (1998), ITeptodog A'. X1 pvrjun tov
Anpunrolov L. TTaAAa (1907-1995) e LeA. 29-34

AOHNA 1999

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




Jean-Michel Spieser

LES FONDATIONS D’AMBROISE A MILAN
ET LA QUESTION DES MARTYRIA*

S ’il est maintenant acquis qu’a la distinction entre marty-
rium et église destinée a la synaxe ne correspond pas une dis-
tinction de plan, il reste a préciser quelques points sur I'his-
toire de ces deux « types » d’édifices. Les fondations d’Am-
broise a Milan, en particulier I'une d’entre elles qui nous est
connue par Ambroise lui-méme, permettent de voir comment
cette distinction tend a s’effacer vers la fin du IVe siécle. On
en sait maintenant suffisamment sur les églises paléochrétien-
nes de Milan pour tirer quelques conclusions sur leur utilisa-
tion, d’autant plus que des études récentes sur Ambroise lui-
méme permettent d’avoir un tableau substantiel de la situa-
tion milanaise et d’en comprendre la cohérence, si bien que,
par dela les événements particuliers qui ont marqué I’épisco-
pat d’Ambroise, on peut en saisir un certain nombre d’enjeux
et d’en rapprocher des faits isolés observables ailleurs dans
'empire’.

Il faut partir de la lettre bien connue d’Ambroise a sa soeur, ou
il raconte a celle-ci les circonstances qui ont conduit a la

* Les titres suivants sont cités de maniere abrégée :

Milano capitale : Milano, capitale dell'impero romano, 286-402 d.c., Mi-
lan 1990.

McLynn, Ambrose : N.B. McLynn, Ambrose of Milan. Church and Court
in a Christian Capital, Berkeley 1994.

Schmitz, Gottesdienst : J. Schmitz, Gottesdienst im altchristlichen Mai-
land. Eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung der Initiation und
Messfeier wihrend des Jahres zur Zeit des Bischofs Ambrosius, Co-
logne 1975.

1. Voir, en particulier, le catalogue de I’exposition Milano capitale. On

y trouvera, p. 91-151, sous diverses signatures, une mise au point sur la

topographie et les monuments paléochrétiens de Milan ; en appendice,

M. Mirabella Roberti, Architetture paleocristiane a Milano, ibid., p.

433-439. Pour Ambroise, S. Mazzarino, Storia sociale del Vescovo Am-

brogio, Rome 1989 ; Daniel H. Williams, Ambrose of Milan and the End

of the Arian-Nicene Confflicts, Oxford 1995 ; McLynn, Ambrose.

2. Lettre 77 [22], éd. M. Zelzer, CSEL 82, 3, p. 126-128. Ces évé-

nements ont lieu apres la crise qui, a Paques 386, a opposé Ambroise a

la cour de Milan : McLynn, Ambrose, p. 181-198 pour cette crise et p.

209-215 pour les circonstances de la dédicace de la Basilica Martyrum.

Voir aussi G. Nauroy, Le fouet et le miel : le combat d’Ambroise en 386

fondation de I’église appelée Basilica Ambrosiana ou Basilica
Martyrum, I'actuelle S. Ambrogio®. Les chrétiens de Milan,
écrit 'évéque, lui ont demandé avec insistance de consacrer la
nouvelle basilique de la méme maniére dont il avait consacré
la Basilica Romana, ou Basilica Apostolorum3, C’est-a-dire
avec des reliques. Ambroise répondit qu’il le ferait volontiers
a conditier d’en trouver et, effectivement, dans les jours qui
suivirent, peut-étre le lendemain, on découvrit miraculeuse-
ment la sépulture des saints Protasius et Gervasius. Ambroise
les fit ensevelir sous I'autel, précisant qu’il leur abandonnait
ainsi 'emplacement qu’il s’était réservé pour sa propre tombe,
car les martyrs du Christ devaient avoir la place d’honneur®.

Ce changement de programme mérite que 'on s’y attarde.
On a souligné avec raison le caractére exceptionnel de I'em-
placement qu’Ambroise s’était réservé pour sa sépulture et on
y avu, sans doute aussi avec raison, un défi lancé a la cour mi-
lanaise®. Mais deux interprétations paraissent possibles : ou
Ambroise se désignait ainsi comme un futur martyr, du moins

contre I'arianisme milanais, Recherches augustiniennes 23 (1988), p. 3-
86. On a bien montré — voir les références précédentes ainsi que
Williams, op.cit, p. 218-223 — le role joué par la fondation de I'église,
mais plus particuliérement par I'invention des reliques pour consacrer
la victoire d’Ambroise dans ce conflit. Mais j’essaierai de montrer que
cette fondation est aussi a comprendre dans un cadre plus général.
3. Maintenant S. Nazaro. Des mosaiques probablement décoraient ces
deux églises, fondées sans doute avec toute la splendeur qu’on est en
droit d’attendre de fondations épiscopales, méme si on n’en a guére de
témoignage vraiment assuré (C. Bertelli, Mosaici a Milano, Atti del 100
Congresso Intern. di studi sull’alto medioevo, Spoléte 1986, p. 333-351).
Mais on peut sans doute considérer les tituli d’Ambroise comme liés
au décor de la Basilica Martyrum : Mazzarino, op.cit, p. 64 et n. 115. 11
renvoie la a la principale étude sur ces fituli: S. Merkle, Die ambro-
sianischen Tituli, RQ 10 (1896), p. 185-222.

4. Lettre 77 [22], 13 (cf. n. 2).

5. G. Righetto in Milano capitale dit que la foule était choquée par cette
disposition insolite (le corps d’Ambroise destiné a étre placé sous
'autel) et que c’est par suite de cette opposition qu’Ambroise ceéde sa
place aux deux martyrs. Le texte ne permet pas cette conclusion.

6. McLynn, Ambrose, p. 209.

29



JEAN-MICHEL SPIESER

comme un saint a vénérer, ou il souhaitait ainsi se rapprocher
le plus possible du lieu saint par excellence, I'autel, poussant
ainsi le plus loin possible le principe de 'ensevelissement ad
sanctos. Mais on peut s’en tenir aussi simplement a I’explica-
tion donnée par Ambroise lui-méme, méme si elle parait
inventée pour la circonstance et ne bénéficie d’aucune autre
légitimité que sa déclaration : « il convient que le prétre re-
pose 1a ot il a célébré le sacrifice »”. On retiendra surtout de
cette incertitude que nous sommes a un moment ot des régles
strictes n’étaient pas encore établies. La réaction de la foule,
telle qu’Ambroise la décrit, qui réclame que des corps saints
soient placés dans I'église et, surtout, la formule utilisée « Con-
sacre cette église comme tu I’as fait pour la Basilica Romana »
montrent bien que I'utilisation de reliques pour dédier une
église n’était pas nécessaire, ni méme une pratique courante.
Les termes dont use 'évéque pour communiquer sa décision
d’enterrer les martyrs a la place d’honneur, a la droite de
I'autel, donnent aussi a penser que nous sommes en présence
d’une innovation®. D’ailleurs la comparaison avec la Basilica
Apostolorum montre aussi que nous sommes a une période
ou les pratiques évoluent : ce qui s’était passé dans cette église
ne correspond qu’approximativement au cas de la Basilica
Martyrum. Dans le premier cas, les reliques déposées au-
raient été des reliques des apotres Jean, André et Thomas,
peut-étre de Pierre et de Paul, comme le veut une tradition
médiévale’. De toute maniére, il ne pouvait s’agir que de
brandea, de reliques de contact qui ont bien été placées sous
I'autel au moment de la dédicace. Le rappel de ce fait par la
multitude et l'invitation a recommencer pour la nouvelle
église prouve bien que ce n’était pas un rite habituel. On sait

7. Pour la question des tombes Schmitz, Gottesdienst, renvoie encore a L.
Beltrami, La basilica Ambrosiana primitiva e la riconstruzione compiuta
nel secolo X, Milan 1905, p. 34-37. Des interventions qui ont eu lieu vers
1884 semblent avoir provoqué la destruction de ce qui restait de I'état
primitif sous 'autel et la crypte. Voir encore ci-dessous p. 32 pour les
possibles motivations d’Ambroise.

8. Lettre 76, 13.

9. Jean, André et Thomas d’apres le martyrologe hiéronymien : voir
Schmitz, Gottesdienst, p. 264-265. Mais la question semble plus complexe :
pour des hésitations sur les plus anciennes reliques dans la Basilica
Apostolorum, voir, Milano capitale, p. 119 ; surtout, en dernier lieu, la dis-
cussion in McLynn, Ambrose, p. 230-232, qui, entre les différentes possibi-
lités, penche, a cause du reliquaire trouvé et des brandea qu'’il contenait, a
admettre la présence primitive de reliques de Pierre et de Paul, malgré le
caractere tardif de la tradition qui les mentionne. Pour les corps saints
trouvés sous les autels de S. Nazaro ainsi que pour le reliquaire en argent
découvert la en 1578 a I'occasion de travaux effectués sous I'archevéque
de Milan Charles Borromée, voir aussi H. Buschhausen, Die spdtromische
Metallscrinia und frihchristliche Reliquiare, 1. Katalog, Vienne 1971, p.
223-234. Sur cette basilique, I'étude la plus compléte me parait étre

30

aussi qu'un peu plus tard, en 395, sans doute encore avant la
mort d’Ambroise, le corps de S. Nazaro qui venait d’étre dé-
couvert, fut enterré dans I’abside, alors reconstruite, de la
méme église. Tout se passe comme si on était a un moment de
transition ou la signification du dépot de reliques ou de corps
saint sous 'autel ou a proximité de I'autel n’était pas encore
définitivement fixée.

Mais il est clair que les choses changent a I'époque d’Am-
broise et, sans doute, cela est di en grande partie a 'impulsion
qu’il a donnée. Un scénario analogue est attesté a Florence,
dans une église fondée par une veuve ou des reliques des
saints Vitalis et Agricola trouvés a Bologne sont déposés'.
Un texte d’Ambroise apprend qu’a Bologne, il a lui-méme
rassemblé de ses mains quelques reliques pour les offrir a
I'église de Florence!!. En fait, ce ne sont pas des corps saints
dont il a assuré la translation, mais des clous et du bois trouvés
en méme temps. Nous sommes alors en 393 et le séjour
d’Ambroise a Bologne et a Florence était da au fait qu’il te-
nait a étre éloigné de Milan pour ne pas rencontrer 'usurpa-
teur Eugene!2.

On reste encore dans le milieu d’Ambroise en rappelant les
reliques qui arrivent dans ces mémes années a Rouen et qui
paraissent étre des dons d’Ambroise a I'évéque de Rouen
Vitricius'. Un texte de Vitricius lui-méme nous apprend qu’il
arecu d’Ambroise ou de Gaudentius, évéque de Brescia, des
reliques de Gervasius et de Protasius que, dit-il, il n’a d’abord
pu placer que dans son coeur'4. Mais d’autres reliques lui
arrivent de Milan, fin 396 ou début 397, et qu’il peut cette fois
abriter dans I'église de la cité. Le nombre et la nature des re-
liques mentionnées, Jean, André, Thomas, Gervasius, Prota-

E. Villa, La basilica Ambrosiana degli Apostoli, Quaderni di Ambrosius 39
(1963), [15]-[74] ; voir aussi S. Lewis, The Latin Iconography of the
Single-Naved Cruciform Basilica Apostolorum in Milan, ArB 51 (1969),
p. 205-219 ; idem, Function and Symbolic Form in the Basilica Apostolo-
rum at Milan, JSAH 28 (1969), p. 83-98.

10. A.A.R. Bastiaensen, L. Canali, C. Carena ed., Vita di Cipriano, Vita di
Ambrogio, Vita di Agostino, Milan 1975, 90 (§29) (édition critique, tra-
duction italienne et commentaire). Sur cet épisode, P. Porta, Devozioni
Ambrosiane a Bologna, Atti del 100 Congresso Intern. di studi sull’alto
medioevo, Spoléte 1986, p. 459-473.

11. Exhort. virg. 1,5 D.

12. Pour tout cet épisode, McLynn, Ambrose, p. 344-353. Voir aussi E.
Dassmann, Ambrosius und die Martyrer,JbAC 18 (1975), p. 49-68.

13. En particulier N. Gussone, Adventuszeremoniell und Translation
von Reliquien. Victricius von Rouen, De laude sanctorum, Friihmitt.
St. 10 (1976), p. 125-133.

14. PL 20, 445 ; R. Herval, Origines chrétiennes. De la Ile lyonnaise gallo-
romaine a la Normandie ducale (IVe-IXe siécles), Rouen et Paris 1966,
avec le texte de Vitricius, p. 108-153 (cf. aussi PL 20, 443-458) ; voir main-
tenant, J. Le Maho, Le groupe épiscopal de Rouen dans I'antiquité



LES FONDATIONS D’AMBROISE A MILAN ET LA QUESTION DES MARTYRIA

sius, Agricola, Euphémie, indiquent bien qu’il s’agit de nou-
veau de petites reliques'®. Ce n’est pas par hasard que 'on re-
trouve ici la mention de saints que nous avons déja rencon-
trés, Jean, André, Thomas a propos de la Basilica Apostolo-
rum, Gervasius et Protasius a propos de la Basilica Martyrum,
Agricola a Florence.

Ambroise a donc véritablement distribué, mieux redistribué,
des reliques méme si, apparemment, il ne s’agissait, comme
noté ci-dessus, que d’objets accompagnant les corps saints ou
du sang retrouvé avec les reliques, ce qui confirmait leur
authenticité!®. Cette activité donne bien I'impression qu’il a
joué un role important dans ’habitude qui se répand alors de
déposer systématiquement des reliques dans toutes les ég-
lises, ce qui va entrainer, comme conséquence inévitable, leur
dispersion. On avait émis I’hypothése que ces initiatives
d’Ambroise entraient dans le cadre de sa lutte contre les
ariens'’. Il ne convient pas de chercher dans cette direction
dans la mesure ou ariens et non ariens ne semblent pas s’étre
spécialement opposés sur le point des reliques. Cette dé-
marche doit au contraire étre intimement liée a ce dont E.
Dassmann avait déja considéré comme étant la principale
innovation d’Ambroise, a savoir la liaison entre culte des mar-
tyrs et célébration eucharistique'®.

Cette remarque doit ainsi attirer I'attention sur un autre
aspect paradoxal des fondations d’Ambroise, le fait qu’il s’agit
essentiellement sinon uniquement d’églises hors-les-murs.
Jévoquerai surtout le cas des deux églises déja mentionnées,
la Basilica Apostolorum et la Basilica Martyrum. On attribue
certes 2 Ambroise d’autres églises!®. La Basilica Fausta, dont
I'emplacement reste inconnu, est mentionnée par Ambroise
puisqu’on y transporte d’abord les corps saints destinés a la
Basilica Martyrum?’, mais rien ne suggére qu’il s’agit d’'une
fondation de I’évéque ou du temps de I’évéque. La Basilica
Salvatoris, a I'Est de la Porta Argentea, devenue plus tard S.
Dionigi, n’a pas pu étre fouillée et méme son attribution au
IVe siécle est incertaine?!. La Basilica Virginum, devenue S.

tardive, RACr 73 (1997), p. 292-294.

15. PL 20, 448 VI ou Herval, loc.cit.,c. 6 p. 123.

16. Voir encore Gussone, op.cit., p. 126 ; McLynn, Ambrose, p. 284 ;
pour le sang, voir l'insistance avec laquelle Ambroise mentionne la
présence du sang lors de la découverte des restes des deux martyrs
milanais : lettre 77 [22], 12.

17. Gussone, op.cit. avec les références antérieures.

18. Dassmann, op.cit., p. 54 ; B. Kotting, Der frihchristliche Reliquien-
kult, Opladen 1965, p. 29, n. 104, remarque aussi que les différences
entre martyrion et église pour les synaxes tendent a s’effacer chez
Ambroise ; voir aussi, H. Brandenburg, Altar und Grab in Martyrium,
Memorial L. Reekmans, Lowen 1995, 71-98.

19. Pour toutes ces questions de topographie, Schmitz, Gottesdienst,

Simpliciano, est située pres de la Porta Comasina, en dehors
des murs de la ville. Elle se trouvait donc dans une situation
topographique analogue a celle de la Basilica Romana et de la
Basilica Martyrum, mais les circonstances de sa fondation ne
sont pas connues. La technique de construction rappelle les
fondations ambrosiennes et elle recoit des martyrs peu de
temps apreés la mort d’ Ambroise, en 39772, Il faut enfin rappe-
ler qu’Ambroise mentionne encore la Basilica Porciana (let-
tre 76 [20]), située hors-les-murs, qu’on identifie parfois avec
S. Lorenzo ou une basilique qui aurait précédé S. Lorenzo?,
mais sans que cela puisse étre prouvé. Dans la ville, il men-
tionne une Basilica Vetus et une Basilica Nova ou Major,
identifiée avec S. Tecla. Le terme de Basilica Major étant
souvent employé comme un terme technique pour désigner
I’église épiscopale, en parallele a I'utilisation, dans le domaine
grec, de Meydhn ExxAnoia, on a pu proposer que la Basilica
Nova ou Major était une nouvelle église épiscopale qui en
remplagait une plus ancienne, désignée désormais sous
I'appellation de Basilica Vetus, mais la encore rien ne dit que
ce changement soit dit & Ambroise®*.

Le premier point qui retient I'attention est la multiplication
d’églises hors-les-murs, méme si on ne tient compte que des
trois fondations qui paraissent pouvoir étre attribuées de
maniere stire a Ambroise. De plus il ne s’agit pas de véritables
églises martyriales, de memoriae si 'on préfere, commémo-
rant la sépulture d’'un saint martyr et destinées dés leur
fondation a la célébration de son culte. La dédicace méme de
la Basilica Apostolorum exclut qu’elle ait été fondée pour la
vénération d’un saint martyr dont on aurait retrouvé la la
tombe et ce sont d’abord des reliques venues de loin qu’on dé-
pose sous I'autel. Quelques années plus tard seulement on en-
terre un corps saint (S. Nazaro) dans I’abside ot il sera désor-
mais vénéré. Dans la Basilica Ambrosiana, les corps sont dé-
couverts apres la construction de I'église, ce qui va la faire ap-
peler Basilica Martyrum. Pour S. Simpliciano non plus, mal-
gré 'incertitude de nos connaissances, le saint quiy sera véné-

doit maintenant étre complété et corrigé par Milano capitale, p. 106
sqq. ; les notices sur les différentes églises sont dues essentiellement
a S. Lusuardi Siena avec de précieuses bibliographies. On peut aussi
voir ead., Milano. La citta nel suoi edifici, Atti del 100 Congresso Intern.
di studi sull’alto medioevo, Spoléte 1986, p. 209-240, en particulier
228-233.

20. Lettre 77 [22], 2.

21. McLynn, Ambrose, p. 227, n. 31 ; S. Lusuardi Siena in Milano
capitale, p. 117.

22.1bid., p. 235. Lusuardi Siena op.cit., p. 135-136.

23. McLynn, Ambrose, p. 175-179.

24. Lusuardi Siena, op.cit., p. 106-108, en partic. p. 107.

31



JEAN-MICHEL SPIESER

ré ne semble a l'origine de la fondation. La présence de re-
liques apparait ainsi comme quelque chose qui apporte pour
ainsi dire un plus au nouveau sanctuaire, sans que cela soit
considéré comme absolument indispensable, puisqu’Ambroi-
se lui-méme a d’abord envisagé une fondation méme en I’ab-
sence de reliques.

Il ne s’agit pas non plus de véritables églises cimétériales. La
Basilica Apostolorum (Fig. 1) est construite de manicre a
s’articuler sur la voie qui quittait la ville en direction de
Rome, plus précisément sur la portion de celle-ci qui était
encore bordée de portiques. Ony a vu, a juste titre, a cet em-
placement situé entre un arc de triomphe et la porte de la
ville, sur la principale voie d’acces a celle-ci, une mani-
festation du prestige et de la puissance de I'évéque. La Ba-
silica Martyrum, elle, est bien construite dans une zone de
cimetieres chrétiens, dans un secteur particulicrement pres-
tigieux, a coté du martyrium de saint Victor, ou était enseveli
Satyrus, le frére d’Ambroise”. Rien ne permet de dire,
comme il a été suggéré, qu’Ambroise projetait de faire con-
struire cette église, ou avait méme commencé a la construire,
avant la mort de Satyrus®. Rien n’indique qu’elle n’a pas été
fondée comme une église normalement destinée a la synaxe,
malgré sa situation topographique.

On a fait I'hypothese que ce lien entre église destinée a la sy-
naxe et église située hors-les-murs, dans des zones cimété-
riales, était purement conjecturel, di a la nécéssité de con-
struire des églises en-dehors des murs de Milan a cause de
I'expansion de la ville. L’accroissement de la population qui
aurait débordé en-dehors des remparts, aurait entrainé, auto-
matiquement et presque par hasard, la construction d’églises
dans des zones cimétériales’’. Mais dans la mesure ou nous
n’avons pas affaire a un cas isolé, mais a trois monuments
comparables, il faut bien se demander si ces faits ne sont pas le
reflet d’une politique systématique d’Ambroise et donc s’in-
terroger sur le but poursuivi par I'évéque de Milan.

L’hostilité d’Ambroise aux refrigeria privés, rappelée a bon
escient par E. Dassmann, est bien connue grace a Augustin,

25. Sur S. Vittore in Ciel d’Oro, bréve notice de G. Righetto in Milano
capitale, p. 135 avec bibliographie antérieure.

26. Hypothese proposée par McLynn, Ambrose, p. 78 et n. 92, ainsi que
p- 229.

27. Schmitz, Gottesdienst, p. 274 sqq. ; voir aussi E. Villa, Come risolse
Sant’Ambrogio il problema delle chiese alla periferia di Milano, Am-
brosius 32 (1956), p. 22-45.

28. Cf. Dassmann, op.cit. (ci-dessus n. 12) ; Augustin, Confessions, V1, 2.
29. Voir, par exemple, P.-A. Février, A propos du repas funéraire: culte
des morts et sociabilité, CahArch 26 (1977), p. 29-45 ; A. Stuiber, Refrigeri-
um interim: die Vorstellungen von Zwischenzustand und die frithchristliche
Grabeskunst, Bonn 1957.

32

qui rapporte comment sa mere fut empéchée de porter sur les
tombes des saints des mets, comme elle le faisait en Afriquezs.
Il est inutile de rappeler I'importance du culte des morts dans
le développement du christianisme?’, mais on connait aussi
les attestations qui se multiplient précisément vers 400 des
exces, aux yeux de la hiérarchie ecclésiastique du moins, qui
accompagnaient ces manifestations®. Ces excés semblent
contraires a la moralité chrétienne et avoir un parfum de pa-
ganisme qu’on souhaitait évincer. Mais le souci de conduites
plus morales, plus chrétiennes, la lutte pour extirper le paga-
nisme ne sont pas les seuls facteurs qui entrainent cette désap-
probation. Un texte, a peu pres contemporain, mais originaire
de la partie orientale de 'empire, donne une indication sup-
plémentaire. Il fait partie d’une collection de textes dite « con-
cile de Laodicée » datée de la fin du I'Ve siecle ; le canon 9 de
cet ensemble interdit aux fideles d’aller célébrer le culte dans
les xoymTNoLa 1) €5 T Aeyoueva pootuge d’'un héréti-
que’l. Dautres textes mentionnent le role des cimetiéres
comme lieu de rassemblement des chrétiens de toute sorte, en
particulier de groupes qui cherchent a échapper a I'autorité
de I'Eglise. On a rassemblé récemment quelques témoignages
qui permettent d’apprécier la situation telle qu’elle se présen-
tait & Rome?2. On pourrait dire que les cimetiéres apparte-
naient a la sphere privée et que I'Eglise essayait étendre son
controle sur ces zones pour occuper un des lieux ou ’hérésie
pouvait encore s’exprimer. C’est en ce sens que ’on peut con-
sidérer, dans le cas d’Ambroise et de Milan, que la question
des ariens jouait un rdle dans la politique de construction
d’Ambroise®?. La vénération des saints martyrs, mais de ceux
qui étaient reconnus par ’Eglise, va servir a encadrer et a con-
troler ce qui était sans doute 'expression du christianisme la
plus populaire encore au IVe siécle, le culte des morts. Une
commémoration privée des défunts va peu a peu remplacer
les cérémonies publiques plus anciennes qui, elles, vont étre
focalisées sur les morts bien particuliers qu’étaient les martyrs
pour reprendre 'expression de P. Brown.

La situation particuliecre d’Ambroise a Milan apparait ainsi

30. Références réunies par exemple par M. Harl, La dénonciation des
festivités profanes dans le discours épiscopal et monastique, en Orient
chrétien a la fin du IVe siecle, dans F. Dunand (éd.), La féte, pratique et
discours, Paris 1981, p. 123-147.

31. Voir DTC VIII, 2, 2611-2615 (E. Amann).

32. H.O. Maier, The Topography of Heresy and Dissent in Late-
Fourth-Century Rom, Historia 44 (1995), p. 232-249.

33. H.O. Maier, Private Space as the Social Context of Arianism in
Ambrose’s Milan, JThS 45 (1994), p. 72-93.

34. P. Brown, Le culte des saints, son essor et sa fonction dans la chrétienté
latine, Paris 1984, p. 95 sq.



LES FONDATIONS D’AMBROISE A MILAN ET LA QUESTION DES MARTYRIA

Fig. 1. Milan, Basilica Apostolorum (S. Nazaro) et la voie a por-
tiques (d’apres Milano capitale).

comme un aspect d'un probléme beaucoup plus vaste et géné-
ral. Nous avons cité essentiellement des témoignages occiden-
taux, mais, en plus du « concile » de Laodicée déja mentionné,
un certain nombre d’autres d’indications rappellent que, a ce
point de vue aussi, la situation entre Orient et Occident n’était
pas aussi différente qu’on ne le croit souvent, quelle qu’ait été,
par ailleurs, I’évolution ultérieure qu’il ne convient en aucun
cas de projeter sur la fin du IVe siecle. Lorsqu’en 379 ou 380,
Meélétios, évéque d’Antioche fait construire un martyrion en
I’honneur de Babylas, puis s’y fait enterrer lui-méme, nous ne
sommes pas trés loin de la maniére d’agir ’ Ambroise®. En ef-
fet, si on rapproche les deux situations, on peut interpréter la
conduite de Mélétios d’'une maniere plus subtile que la simple
recherche d’une inhumation ad sanctos. Mélétios et son suc-
cesseur Flavianus visent, dans la situation troublée qui était

35. Cf. J.-P. Sodini, Les tombes privilégiées dans I’Orient chrétien (a
I'exception du diocese d’Egypte) in Y. Duval, J.-Ch. Picard (éd.), L inhu-
mation privilégiée du IVe au VIIIe s. en Occident, Paris 1986, p. 233-246 (cf.
p. 236, avec références aux fouilles de ce monument) ; voir le texte de Jean
Chrysostome, De Sancto Babyla 3 (PG 50, 533).

36. Voir H.-C. Brennecke, Studien zur Geschichte der Homoer: der Osten
bis zum Ende der homéischen Reichskirche, Tiibingen 1988, p. 154-155
(cité par McLynn, Ambrose, p. 209, n. 172).

37. Cf. ci-dessus, p. 29.

38. Sodini, op.cit. (ci-dessus n. 35), p. 233, Cod. Theod. 9, 17, 6.

39. Jean Chrysostome, Eig 10 vopa tod xoymtneiov xai eig tov
otavov 1ot Kugiov xai @eot xai Zotijgog nudv Incot Xewotod,
PG 49,394 5qq., sans doute prononcé entre 386 et 397.

40. Pour la liturgie stationnale en général, J.F. Baldovin, The Urban Cha-
racter of Christian Worship. The Origins, Development, and Meaning of Sta-
tional Liturgy (OCA 228), Rome 1987 ; sur les stations a Rome, cf. V. Saxer,
L'utilisation par la liturgie de I'’espace urbain et suburbain : I'exemple de

celle d’Antioche, vraisemblablement un double but : légitimer
Babylas comme un martyr de la seule église orthodoxe puis-
que I'évéque est enterré a coté de lui, mais aussi légitimer
I'évéque enterré a coté d’'un martyr bien reconnu a An-
tioche. Pour Ambroise, il n'y a sans doute pas de difficulté a
dire que la présence du corps de I'évéque légitime en quelque
sorte la nouvelle église et, qu’a défaut de martyr, il comptait
sur sa notoriété pour étre le point focal d’un culte apres sa
mort. En forcant a peine, on pourrait dire qu’Ambroise,
malgré I'apparente modestie des raisons qu’il avance, se
donne le statut d’'un saint’’. Dans le méme ordre d’idées, il
faut se demander si la loi de Théodose Ier du 30 juillet 381 qui
interdit I'inhumation dans les Apostoleia ou les Martyria n’est
pas 4 mettre en rapport avec cette tactique: loin de mettre
systématiquement fin a cette pratique, elle a pu servir de filtre
pour empécher les inhumations dans les martyria suspects.
Ce souci d’occuper les nécropoles explique aussi pourquoi
Jean Chrysostome célebre le Vendredi Saint dans une église
hors-les murs a2 Antioche?, mais le fait méme que l’essentiel
du sermon soit consacré a 'explicitation de ce choix montre
qu’une telle pratique, qui consistait a célébrer une Féte dans
une église cimétériale, n’était pas habituelle. La pratique de la
liturgie stationnale qui se développe dans la méme période va
dans le méme sens : on sait maintenant que celle-ci n’était pas
réservée a quelques grands centres et quelle était tres ré-
pandue®. Elle permettait a 'évéque de célébrer la liturgie,
suivant un calendrier réparti sur toute I’année, dans toutes les
églises de sa ville et de marquer ainsi I’emprise de ’Eglise. La
encore, ce ne sont pas tant les paiens qui sont visés que les
églises ou les groupes hérétiques*!.

Enfin, un dernier ensemble de faits peut se rapprocher de
ceux que nous avons déja vus. Il a été maintenant bien dé-

Rome dans I'antiquité et le haut moyen age, XIe Congrés International d'ar-
chéologie chrétienne, Lyon 1986 (Rome 1989), p. 917-1033 ; pour un exemp-
le bien documenté dans une ville « moyenne », A. Papaconstantinou, La
liturgie stationnale a Oxyrhynchos dans la premiére moitié du Vle siecle.
Réédition et commentaire de POxy XI 1357, REB 54 (1996), p. 135-159.
41. Certains indices pourraient méme montrer que, au moins dans cer-
taines régions, le réseau des églises s’accroit considérablement dans cette
période : voir les remarques de P. Porta, op.cit. (ci-dessus n. 10), p. 463 sur
le fait qu’il semble bien qu’il ny avait pas d’édifice ecclésiastique trés
notable capable d’accueillir les reliques retrouvées en 392 a Bologne ; c’est
peut-étre méme cette inventio qui est a 'origine des constructions dans ce
qui deviendra plus tard le complexe de S. Stefano. P. Porta, ibid., attire
aussi I'attention sur la maniére dont Agnellus rapporte la construction de
la cathédrale de Ravenne par Ursus, vers la fin du IVe siécle (pour cette
date, F. W. Deichmann, Ravenna 11, 1, Wiesbaden 1974, p. 3): « ut plebes
christianorum, que in singulis teguriis vagabat in unum ovile piissimus
colegeret pastor » (texte également cité par Deichmann, loc.cit.).

33



JEAN-MICHEL SPIESER

montré que, au IVe siecle, la consécration d’une église n’en-
traine pas sa dédicace a un saint et que les églises recevaient
un nom*2. J. Gascou a résolu les difficultés d’interprétation
d’un papyrus en y reconnaissant les noms donnés a une église
et non des qualificatifs qui auraient été attribués a une femme
pieuse®®. Encore sous le régne d’Arcadius, I'église édifiée sur
I'emplacement du Marneion de Gaza est appelée « Eudoxia-
na », du nom de I'impératrice Eudoxie*. A ces exemples et
sans méme mentionner la Basilica Constantina, futur Saint-
Jean-Latran, on pourrait ajouter ceux de Ravenne. Agnellus
nous rapporte bien qu’Ursus appela I'église qu’il avait fait
construire « Ursiana » d’aprés son nom, mais le méme pas-
sage rappelle qu’elle a aussi été appelée Anastasis a cause de
sa consécration le jour de la résurrection du Christ (et non a
cause de sa dédicace a la Résurrection)®. Cette habitude se
trouve encore a Ravenne sous la domination des Goths,
puisque Agnellus rappelle que I'église que lui-méme va dé-
dier a saint Martin avait été fondée par Théodoric et qu’elle
était appelée « Caelum aureum »*6,

Ce sont des noms du méme type que I'on retrouve a Milan,
aussi bien pour la Basilica Romana que pour la Basilica Am-
brosiana. Mais les deux autres appellations sous lesquelles ces
deux églises sont connues, Basilica Martyrum et Basilica Apos-
tolorum, révelent déja une certaine ambiguité, puisque ces
dénominations, si elles ne donnent pas, comme plus tard, les
noms de ceux dont les reliques sont présentes, rappellent au
moins leur qualité. Il est fort probable que Basilica Apostolo-
rum est a mettre en relation avec le modele constantinopoli-
tain et que Basilica Martyrum est forgé sur cet exemple. On se
rappellera d’ailleurs que I’église des Saints-Apotres a Cons-
tantinople n’avait regu que peu de temps auparavant ses pre-
miéres reliques?’. C’est bien évidemment la présence de re-
liques dans les églises destinées a la célébration eucharistique
qui va entrainer ’habitude des dédicaces.

42. Malgré son titre, Th. Michels, Dedicatio und Consecratio in friih-
romischer Liturgie, in H. Edmonds (éd.), Enkainia. Gesammelte Ar-
beiten zum 800jihrigen Weihegeddchtnis der Abteikirche Maria Laacham
24. August 1956, Dusseldorf 1956, p. 58-61, ne concerne pas le probléme
évoqué ici.

43. J. Gascou, Notes d’onomastique ecclésiale ancienne, ZPE 96 (1993),
p- 135-140.

44. Marc le Diacre, Vie de Porphyre, éd. Grégoire et Kugener, 92,2 (p. 71).
45. Texte cité par F. W. Deichmann, Ravenna 11, 1, p. 3.

46.Ibid.,p. 127.

47. Voir sur cette question C. Mango, Constantine’s Mausoleum and

34

Tous ces faits prennent sens les uns par rapport aux autres et
doivent étre reliés les uns aux autres. Le culte des martyrs se
développe dans le dernier tiers du I'Ve siecle. L’Eglise, on I'a
montré, joue un role déterminant dans cette évolution*’. En
Occident, on connait I'action de Damase®. Le témoignage
des fideles milanais qui interpellent Ambroise pour qu’il dé-
pose des martyrs dans la nouvelle église qu’il avait fait con-
struire, est particulierement important, car il permet de saisir
la maniere dont se met en place cette nouvelle forme du culte
des martyrs qui n’est plus li€ au lieu de leur martyr ou de leur
tombe, mais au lieu ot leur corps est déposé. Le succes méme
de ce culte a en effet comme conséquence qu’il ne parait plus
possible de se satisfaire de les honorer la ou leurs restes
avaient été ensevelis et ou on avait édifié des sanctuaires com-
me a Saint-Pierre de Rome qui en est un prototype sans parler
du martyrion par excellence qu’était le Saint-Sépulchre.
On en vient donc a une situation ou on n’éléve plus systé-
matiquement une église autour d’un corps saint qui vient
d’étre découvert, mais oll un corps saint apparait comme né-
cessaire dans toute église. La distinction de fait entre martyria
et églises pour la célébration eucharistique tend a s’effacer, ce
qui suivant les modalités que nous avons laissées entrevoir ci-
dessus, permet de renforcer le contrdle de I'évéque sur le
peuple chrétien. A partir de ce fonds commun, I’évolution en
Orient et en Occident va prendre des directions différentes :
en Occident, les réaménagements sous Grégoire le Grand de
la zone du sanctuaire et 'installation de la crypte a Saint-Pier-
re de Rome serviront de modéle pour de nombreux sanctuai-
res’!. En Orient, d’une certaine maniére, I’évolution conduira
a des églises, but de pelerinage parce qu’elles abritent un
corps saint particulierement vénéré, qu’il s’agisse de sa tombe
primitive ou de la conséquence d’une translation, mais ou le
corps saint n’est pas en relation directe avec I'autel.

Université de Fribourg, Suisse

the Translation of Relics, BZ 83 (1990), 51-62.

48. Brown, op.cit. (voir n. 34).

49. Voir, par exemple, Ch. Pietri, Damase, évéque de Rome, in Saecularia
Damasiana. Atti del Convegno Internazionale pere il XVI Centenario della
morte di papa Damaso I (St. di Ant.crist. 39), Vatican 1986, p. 29-58.

50. Pour I'emploi du mot martyrion en relation avec le Saint-Sé-
pulchre, voir R. Ousterhout, The Temple, The Sepulchre, and the Mar-
tyrion of the Savior, Gesta 29 (1990), p. 44-53.

51. Voir en dernier S.L. De Blaauw, Die Krypta in stadtromischen Kir-
chen: Abbild eines Pilgerziels, Actes XIle Congreés International d'ar-
chéologie chrétienne, 1, Munster 1995, 559-567.


http://www.tcpdf.org

