
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 20 (1999)

   Δελτίον XAE 20 (1998-1999), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Δημητρίου Ι. Πάλλα (1907-1995)

  

 

  

  Τα καθιδρύματα του αγίου Αμβροσίου
Μεδιολάνων και το θέμα της ίδρυσης των
μαρτυρίων 

  Jean-Michel SPIESER   

  doi: 10.12681/dchae.1188 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
SPIESER, J.-M. (1999). Τα καθιδρύματα του αγίου Αμβροσίου Μεδιολάνων και το θέμα της ίδρυσης των μαρτυρίων. 
Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 20, 29–34. https://doi.org/10.12681/dchae.1188

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 22/01/2026 17:16:45



Les fondations d’ Ambroise à Milan et la question des
martyria

Jean-Michel  SPIESER

Δελτίον XAE 20 (1998), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του
Δημητρίου Ι. Πάλλα (1907-1995)• Σελ. 29-34
ΑΘΗΝΑ  1999



Jean-Michel Spieser 

LES FONDATIONS D'AMBROISE A MILAN 
ET LA QUESTION DES MARTYRIA* 

O 'il est maintenant acquis qu'à la distinction entre marty-
rium et église destinée à la synaxe ne correspond pas une dis­
tinction de plan, il reste à préciser quelques points sur l'his­
toire de ces deux « types » d'édifices. Les fondations d'Am-
broise à Milan, en particulier l'une d'entre elles qui nous est 
connue par Ambroise lui-même, permettent de voir comment 
cette distinction tend à s'effacer vers la fin du IVe siècle. On 
en sait maintenant suffisamment sur les églises paléochrétien­
nes de Milan pour tirer quelques conclusions sur leur utilisa­
tion, d'autant plus que des études récentes sur Ambroise lui-
même permettent d'avoir un tableau substantiel de la situa­
tion milanaise et d'en comprendre la cohérence, si bien que, 
par delà les événements particuliers qui ont marqué l'épisco-
pat d'Ambroise, on peut en saisir un certain nombre d'enjeux 
et d'en rapprocher des faits isolés observables ailleurs dans 
l'empire1. 

Il faut partir de la lettre bien connue d'Ambroise à sa soeur, où 
il raconte à celle-ci les circonstances qui ont conduit à la 

* Les titres suivants sont cités de manière abrégée : 
Milano capitale : Milano, capitale dell'impero romano, 286-402 d.c, Mi­

lan 1990. 

McLynn, Ambrose : N.B. McLynn, Ambrose of Milan. Church and Court 
in a Christian Capital, Berkeley 1994. 

Schmitz, Gottesdienst : J. Schmitz, Gottesdienst im altchristlichen Mai­
land. Eine liturgiewissenschaftliche Untersuchung der Initiation und 
Messfeier während des Jahres zur Zeit des Bischofs Ambrosius, Co­
logne 1975. 

1. Voir, en particulier, le catalogue de l'exposition Milano capitale. On 
y trouvera, p. 91-151, sous diverses signatures, une mise au point sur la 
topographie et les monuments paléochrétiens de Milan ; en appendice, 
M. Mirabella Roberti, Architetture paleocristiane a Milano, ibid., p. 
433-439. Pour Ambroise, S. Mazzarino, Storia sociale del Vescovo Am­
brogio, Rome 1989 ; Daniel H. Williams, Ambrose of Milan and the End 
of the Arian-Nicene Conflicts, Oxford 1995 ; McLynn, Ambrose. 

2. Lettre 77 [22], éd. M. Zelzer, CSEL 82, 3, p. 126-128. Ces évé­
nements ont lieu après la crise qui, à Pâques 386, a opposé Ambroise à 
la cour de Milan : McLynn, Ambrose, p. 181-198 pour cette crise et p. 
209-215 pour les circonstances de la dédicace de la Basilica Martyrum. 
Voir aussi G. Nauroy, Le fouet et le miel : le combat d'Ambroise en 386 

fondation de l'église appelée Basilica Ambrosiana ou Basilica 
Martyrum, l'actuelle S. Ambrogio2. Les chrétiens de Milan, 
écrit l'évêque, lui ont demandé avec insistance de consacrer la 
nouvelle basilique de la même manière dont il avait consacré 
la Basilica Romana, ou Basilica Apostolorum3, c'est-à-dire 
avec des reliques. Ambroise répondit qu'il le ferait volontiers 
à conditier d'en trouver et, effectivement, dans les jours qui 
suivirent, peut-être le lendemain, on découvrit miraculeuse­
ment la sépulture des saints Protasius et Gervasius. Ambroise 
les fit ensevelir sous l'autel, précisant qu'il leur abandonnait 
ainsi l'emplacement qu'il s'était réservé pour sa propre tombe, 
car les martyrs du Christ devaient avoir la place d'honneur4. 
Ce changement de programme mérite que l'on s'y attarde5. 
On a souligné avec raison le caractère exceptionnel de l'em­
placement qu'Ambroise s'était réservé pour sa sépulture et on 
y a vu, sans doute aussi avec raison, un défi lancé à la cour mi­
lanaise6. Mais deux interprétations paraissent possibles : ou 
Ambroise se désignait ainsi comme un futur martyr, du moins 

contre l'arianisme milanais, Recherches augustiniennes 23 (1988), p. 3-
86. On a bien montré - voir les références précédentes ainsi que 
Williams, op.cit, p. 218-223 - le rôle joué par la fondation de l'église, 
mais plus particulièrement par l'invention des reliques pour consacrer 
la victoire d'Ambroise dans ce conflit. Mais j'essaierai de montrer que 
cette fondation est aussi à comprendre dans un cadre plus général. 

3. Maintenant S. Nazaro. Des mosaïques probablement décoraient ces 
deux églises, fondées sans doute avec toute la splendeur qu'on est en 
droit d'attendre de fondations épiscopales, même si on n'en a guère de 
témoignage vraiment assuré (C. Bertelli, Mosaici a Milano,/!«/ del 10ο 

Congresso Intern, di studi sull'alto medioevo, Spolète 1986, p. 333-351). 
Mais on peut sans doute considérer les tituli d'Ambroise comme liés 
au décor de la Basilica Martyrum : Mazzarino, op.cit, p. 64 et n. 115. Il 
renvoie là à la principale étude sur ces tituli: S. Merkle, Die ambro-
sianischen Tituli, RQ 10 (1896), p. 185-222. 

4. Lettre 77 [22], 13 (cf. n. 2). 
5. G. Righetto in Milano capitale dit que la foule était choquée par cette 
disposition insolite (le corps d'Ambroise destiné à être placé sous 
l'autel) et que c'est par suite de cette opposition qu'Ambroise cède sa 
place aux deux martyrs. Le texte ne permet pas cette conclusion. 

6. McLynn, Ambrose, p. 209. 

29 



JEAN-MICHEL SPIESER 

comme un saint à vénérer, ou il souhaitait ainsi se rapprocher 
le plus possible du lieu saint par excellence, l'autel, poussant 
ainsi le plus loin possible le principe de l'ensevelissement ad 
sanctos. Mais on peut s'en tenir aussi simplement à l'explica­
tion donnée par Ambroise lui-même, même si elle paraît 
inventée pour la circonstance et ne bénéficie d'aucune autre 
légitimité que sa déclaration : « il convient que le prêtre re­
pose là où il a célébré le sacrifice »7. On retiendra surtout de 
cette incertitude que nous sommes à un moment où des règles 
strictes n'étaient pas encore établies. La réaction de la foule, 
telle qu'Ambroise la décrit, qui réclame que des corps saints 
soient placés dans l'église et, surtout, la formule utilisée « Con­
sacre cette église comme tu l'as fait pour la Basilica Romana » 
montrent bien que l'utilisation de reliques pour dédier une 
église n'était pas nécessaire, ni même une pratique courante. 
Les termes dont use l'évêque pour communiquer sa décision 
d'enterrer les martyrs à la place d'honneur, à la droite de 
l'autel, donnent aussi à penser que nous sommes en présence 
d'une innovation8. D'ailleurs la comparaison avec la Basilica 
Apostolorum montre aussi que nous sommes à une période 
où les pratiques évoluent : ce qui s'était passé dans cette église 
ne correspond qu'approximativement au cas de la Basilica 
Martyrum. Dans le premier cas, les reliques déposées au­
raient été des reliques des apôtres Jean, André et Thomas, 
peut-être de Pierre et de Paul, comme le veut une tradition 
médiévale9. De toute manière, il ne pouvait s'agir que de 
brandea, de reliques de contact qui ont bien été placées sous 
l'autel au moment de la dédicace. Le rappel de ce fait par la 
multitude et l'invitation à recommencer pour la nouvelle 
église prouve bien que ce n'était pas un rite habituel. On sait 

7. Pour la question des tombes Schmitz, Gottesdienst, renvoie encore à L. 
Beltrami, La basilica Ambrosiana primitiva e la riconstruzione compiuta 
nel secolo X, Milan 1905, p. 34-37. Des interventions qui ont eu lieu vers 
1884 semblent avoir provoqué la destruction de ce qui restait de l'état 
primitif sous l'autel et la crypte. Voir encore ci-dessous p. 32 pour les 
possibles motivations d'Ambroise. 
8. Lettre 76,13. 
9. Jean, André et Thomas d'après le martyrologe hiéronymien : voir 
Schmitz, Gottesdienst, p. 264-265. Mais la question semble plus complexe : 
pour des hésitations sur les plus anciennes reliques dans la Basilica 
Apostolorum, voir, Milano capitale, p. 119 ; surtout, en dernier lieu, la dis­
cussion in McLynn, Ambrose, p. 230-232, qui, entre les différentes possibi­
lités, penche, à cause du reliquaire trouvé et des brandea qu'il contenait, à 
admettre la présence primitive de reliques de Pierre et de Paul, malgré le 
caractère tardif de la tradition qui les mentionne. Pour les corps saints 
trouvés sous les autels de S. Nazaro ainsi que pour le reliquaire en argent 
découvert là en 1578 à l'occasion de travaux effectués sous l'archevêque 
de Milan Charles Borromée, voir aussi H. Buschhausen, Die spätrömische 
Metalbcrinia und frühchristliche Reliquiare, I. Katalog, Vienne 1971, p. 
223-234. Sur cette basilique, l'étude la plus complète me paraît être 

aussi qu'un peu plus tard, en 395, sans doute encore avant la 
mort d'Ambroise, le corps de S. Nazaro qui venait d'être dé­
couvert, fut enterré dans l'abside, alors reconstruite, de la 
même église. Tout se passe comme si on était à un moment de 
transition où la signification du dépôt de reliques ou de corps 
saint sous l'autel ou à proximité de l'autel n'était pas encore 
définitivement fixée. 
Mais il est clair que les choses changent à l'époque d'Am­
broise et, sans doute, cela est dû en grande partie à l'impulsion 
qu'il a donnée. Un scénario analogue est attesté à Florence, 
dans une église fondée par une veuve où des reliques des 
saints Vitalis et Agricola trouvés à Bologne sont déposés10. 
Un texte d'Ambroise apprend qu'à Bologne, il a lui-même 
rassemblé de ses mains quelques reliques pour les offrir à 
l'église de Florence11. En fait, ce ne sont pas des corps saints 
dont il a assuré la translation, mais des clous et du bois trouvés 
en même temps. Nous sommes alors en 393 et le séjour 
d'Ambroise à Bologne et à Florence était dû au fait qu'il te­
nait à être éloigné de Milan pour ne pas rencontrer l'usurpa­
teur Eugène12. 

On reste encore dans le milieu d'Ambroise en rappelant les 
reliques qui arrivent dans ces mêmes années à Rouen et qui 
paraissent être des dons d'Ambroise à l'évêque de Rouen 
Vitricius13. Un texte de Vitricius lui-même nous apprend qu'il 
a reçu d'Ambroise ou de Gaudentius, évêque de Brescia, des 
reliques de Gervasius et de Protasius que, dit-il, il n'a d'abord 
pu placer que dans son coeur14. Mais d'autres reliques lui 
arrivent de Milan, fin 396 ou début 397, et qu'il peut cette fois 
abriter dans l'église de la cité. Le nombre et la nature des re­
liques mentionnées, Jean, André, Thomas, Gervasius, Prota-

E. Villa, La basilica Ambrosiana degli Apostoli, Quaderni di Ambrosius 39 
(1963), [15]-[74] ; voir aussi S. Lewis, The Latin Iconography of the 
Single-Naved Cruciform Basilica Apostolorum in Milan, ArtB 51 (1969), 
p. 205-219 ; idem, Function and Symbolic Form in the Basilica Apostolo­
rum at MWanJSAH 28 (1969), p. 83-98. 
10. AA.R. Bastiaensen, L. Canali, C. Carena ed., Vita di Cipriano, Vita di 
Ambrogio, Vita di Agostino, Milan 1975, 90 (§29) (edition critique, tra­
duction italienne et commentaire). Sur cet épisode, P. Porta, Devozioni 
Ambrosiane a Bologna, Atti del Wo Congresso Intern, di studi sull'alto 
medioevo, Spolète 1986, p. 459-473. 
\l.Exhort, virg. 1,5D. 
12. Pour tout cet épisode, McLynn, Ambrose, p. 344-353. Voir aussi E. 
Dassmann, Ambrosius und die Märtyrer,/MC 18 (1975), p. 49-68. 
13. En particulier N. Gussone, Adventuszeremoniell und Translation 
von Reliquien. Victricius von Rouen, De laude sanctorum, Frühmitt. 
St. 10 (1976), p. 125-133. 
14. PL 20, 445 ; R. Herval, Origines chrétiennes. De la Ile lyonnaise gallo-
romaine à la Normandie ducale (IVe-IXe siècles), Rouen et Paris 1966, 
avec le texte de Vitricius, p. 108-153 (cf. aussi PL 20,443-458) ; voir main­
tenant, J. Le Maho, Le groupe episcopal de Rouen dans l'antiquité 

30 



LES FONDATIONS D'AMBROISE A MILAN ET LA QUESTION DES MARTYRIA 

sius, Agricola, Euphémie, indiquent bien qu'il s'agit de nou­
veau de petites reliques15. Ce n'est pas par hasard que l'on re­
trouve ici la mention de saints que nous avons déjà rencon­
trés, Jean, André, Thomas à propos de la Basilica Apostolo-
rum, Gervasius et Protasius à propos de la Basilica Martyrum, 
Agricola à Florence. 
Ambroise a donc véritablement distribué, mieux redistribué, 
des reliques même si, apparemment, il ne s'agissait, comme 
noté ci-dessus, que d'objets accompagnant les corps saints ou 
du sang retrouvé avec les reliques, ce qui confirmait leur 
authenticité16. Cette activité donne bien l'impression qu'il a 
joué un rôle important dans l'habitude qui se répand alors de 
déposer systématiquement des reliques dans toutes les ég­
lises, ce qui va entraîner, comme conséquence inévitable, leur 
dispersion. On avait émis l'hypothèse que ces initiatives 
d'Ambroise entraient dans le cadre de sa lutte contre les 
ariens17. Il ne convient pas de chercher dans cette direction 
dans la mesure où ariens et non ariens ne semblent pas s'être 
spécialement opposés sur le point des reliques. Cette dé­
marche doit au contraire être intimement liée à ce dont E. 
Dassmann avait déjà considéré comme étant la principale 
innovation d'Ambroise, à savoir la liaison entre culte des mar­
tyrs et célébration eucharistique18. 

Cette remarque doit ainsi attirer l'attention sur un autre 
aspect paradoxal des fondations d'Ambroise, le fait qu'il s'agit 
essentiellement sinon uniquement d'églises hors-les-murs. 
J'évoquerai surtout le cas des deux églises déjà mentionnées, 
la Basilica Apostolorum et la Basilica Martyrum. On attribue 
certes à Ambroise d'autres églises19. La Basilica Fausta, dont 
l'emplacement reste inconnu, est mentionnée par Ambroise 
puisqu'on y transporte d'abord les corps saints destinés à la 
Basilica Martyrum20, mais rien ne suggère qu'il s'agit d'une 
fondation de l'évêque ou du temps de l'évêque. La Basilica 
Salvatoris, à l'Est de la Porta Argentea, devenue plus tard S. 
Dionigi, n'a pas pu être fouillée et même son attribution au 
IVe siècle est incertaine21. La Basilica Virginum, devenue S. 

tardive, RA Cr 73 (1997), p. 292-294. 
15.PL 20,448 VI ou Herval, loc.cit.,c. 6p . 123. 
16. Voir encore Gussone, op.cit., p. 126 ; McLynn, Ambrose, p. 284 ; 
pour le sang, voir l'insistance avec laquelle Ambroise mentionne la 
présence du sang lors de la découverte des restes des deux martyrs 
milanais : lettre 77 [22], 12. 

17. Gussone, op.cit. avec les références antérieures. 
18. Dassmann, op.cit., p. 54 ; B. Kötting, Der frühchristliche Reliquien­
kult, Opladen 1965, p. 29, η. 104, remarque aussi que les différences 
entre martyrion et église pour les synaxes tendent à s'effacer chez 
Ambroise ; voir aussi, H. Brandenburg, Altar und Grab in Martyrium, 
Memorial L. Reekmans, Löwen 1995,71-98. 

19. Pour toutes ces questions de topographie, Schmitz, Gottesdienst, 

Simpliciano, est située près de la Porta Comasina, en dehors 
des murs de la ville. Elle se trouvait donc dans une situation 
topographique analogue à celle de la Basilica Romana et de la 
Basilica Martyrum, mais les circonstances de sa fondation ne 
sont pas connues. La technique de construction rappelle les 
fondations ambrosiennes et elle reçoit des martyrs peu de 
temps après la mort d'Ambroise, en 39722. Il faut enfin rappe­
ler qu'Ambroise mentionne encore la Basilica Porciana (let­
tre 76 [20]), située hors-les-murs, qu'on identifie parfois avec 
S. Lorenzo ou une basilique qui aurait précédé S. Lorenzo23, 
mais sans que cela puisse être prouvé. Dans la ville, il men­
tionne une Basilica Vêtus et une Basilica Nova ou Major, 
identifiée avec S. Tecla. Le terme de Basilica Major étant 
souvent employé comme un terme technique pour désigner 
l'église episcopale, en parallèle à l'utilisation, dans le domaine 
grec, de Μεγάλη 'Εκκλησία, on a pu proposer que la Basilica 
Nova ou Major était une nouvelle église episcopale qui en 
remplaçait une plus ancienne, désignée désormais sous 
l'appellation de Basilica Vêtus, mais là encore rien ne dit que 
ce changement soit dû à Ambroise24. 

Le premier point qui retient l'attention est la multiplication 
d'églises hors-les-murs, même si on ne tient compte que des 
trois fondations qui paraissent pouvoir être attribuées de 
manière sûre à Ambroise. De plus il ne s'agit pas de véritables 
églises martyriales, de memoriae si l'on préfère, commémo­
rant la sépulture d'un saint martyr et destinées dès leur 
fondation à la célébration de son culte. La dédicace même de 
la Basilica Apostolorum exclut qu'elle ait été fondée pour la 
vénération d'un saint martyr dont on aurait retrouvé là la 
tombe et ce sont d'abord des reliques venues de loin qu'on dé­
pose sous l'autel. Quelques années plus tard seulement on en­
terre un corps saint (S. Nazaro) dans l'abside où il sera désor­
mais vénéré. Dans la Basilica Ambrosiana, les corps sont dé­
couverts après la construction de l'église, ce qui va la faire ap­
peler Basilica Martyrum. Pour S. Simpliciano non plus, mal­
gré l'incertitude de nos connaissances, le saint qui y sera véné-

doit maintenant être complété et corrigé par Milano capitale, p. 106 
sqq. ; les notices sur les différentes églises sont dues essentiellement 
à S. Lusuardi Siena avec de précieuses bibliographies. On peut aussi 
voir ead., Milano. La città nel suoi edifici, Atti del lOo Congresso Intern, 
di studi sull'alto medioevo, Spolète 1986, p. 209-240, en particulier 
228-233. 

20. Lettre 77 [22], 2. 
21. McLynn, Ambrose, p. 227, n. 31 ; S. Lusuardi Siena in Milano 
capitale, p. 117. 
22. Ibid., p. 235. Lusuardi Siena op.cit., p. 135-136. 
23. McLynn, Ambrose, p. 175-179. 
24. Lusuardi Siena, op.cit., p. 106-108, en partie, p. 107. 

31 



JEAN-MICHEL SPIESER 

ré ne semble à l'origine de la fondation. La présence de re­
liques apparaît ainsi comme quelque chose qui apporte pour 
ainsi dire un plus au nouveau sanctuaire, sans que cela soit 
considéré comme absolument indispensable, puisqu'Ambroi-
se lui-même a d'abord envisagé une fondation même en l'ab­
sence de reliques. 
Il ne s'agit pas non plus de véritables églises cimétériales. La 
Basilica Apostolorum (Fig. 1) est construite de manière à 
s'articuler sur la voie qui quittait la ville en direction de 
Rome, plus précisément sur la portion de celle-ci qui était 
encore bordée de portiques. On y a vu, à juste titre, à cet em­
placement situé entre un arc de triomphe et la porte de la 
ville, sur la principale voie d'accès à celle-ci, une mani­
festation du prestige et de la puissance de l'évêque. La Ba­
silica Martyrum, elle, est bien construite dans une zone de 
cimetières chrétiens, dans un secteur particulièrement pres­
tigieux, à côté du martyrium de saint Victor, où était enseveli 
Satyrus, le frère d'Ambroise25. Rien ne permet de dire, 
comme il a été suggéré, qu'Ambroise projetait de faire con­
struire cette église, ou avait même commencé à la construire, 
avant la mort de Satyrus26. Rien n'indique qu'elle n'a pas été 
fondée comme une église normalement destinée à la synaxe, 
malgré sa situation topographique. 

On a fait l'hypothèse que ce lien entre église destinée à la sy­
naxe et église située hors-les-murs, dans des zones cimété­
riales, était purement conjecturel, dû à la nécessité de con­
struire des églises en-dehors des murs de Milan à cause de 
l'expansion de la ville. L'accroissement de la population qui 
aurait débordé en-dehors des remparts, aurait entraîné, auto­
matiquement et presque par hasard, la construction d'églises 
dans des zones cimétériales27. Mais dans la mesure où nous 
n'avons pas affaire à un cas isolé, mais à trois monuments 
comparables, il faut bien se demander si ces faits ne sont pas le 
reflet d'une politique systématique d'Ambroise et donc s'in­
terroger sur le but poursuivi par l'évêque de Milan. 
L'hostilité d'Ambroise aux refrigerici privés, rappelée à bon 
escient par E. Dassmann, est bien connue grâce à Augustin, 

25. Sur S. Vittore in Ciel d'Oro, brève notice de G. Righetto in Milano 
capitale, p. 135 avec bibliographie antérieure. 
26. Hypothèse proposée par McLynn, Ambrose, p. 78 et n. 92, ainsi que 
p. 229. 
27. Schmitz, Gottesdienst, p. 274 sqq. ; voir aussi E. Villa, Corne risolse 
Sant'Ambrogio il problema delle chiese alla periferia di Milano, Am-
brosius 32 (1956), p. 22-45. 
28. Cf. Dassmann, op.cit. (ci-dessus n. 12) ; Augustin, Confessions, VI, 2. 
29. Voir, par exemple, P.-A. Février, A propos du repas funéraire: culte 
des morts et sociabilité, CahArch 26 ( 1977), p. 29-45 ; A. Stuiber, Refrigeri-
um interim: die Vorstellungen von Zwischenzustand und die frühchristliche 
Grabeskunst, Bonn 1957. 

qui rapporte comment sa mère fut empêchée de porter sur les 
tombes des saints des mets, comme elle le faisait en Afrique28. 
Il est inutile de rappeler l'importance du culte des morts dans 
le développement du christianisme29, mais on connaît aussi 
les attestations qui se multiplient précisément vers 400 des 
excès, aux yeux de la hiérarchie ecclésiastique du moins, qui 
accompagnaient ces manifestations30. Ces excès semblent 
contraires à la moralité chrétienne et avoir un parfum de pa­
ganisme qu'on souhaitait évincer. Mais le souci de conduites 
plus morales, plus chrétiennes, la lutte pour extirper le paga­
nisme ne sont pas les seuls facteurs qui entraînent cette désap­
probation. Un texte, à peu près contemporain, mais originaire 
de la partie orientale de l'empire, donne une indication sup­
plémentaire. Il fait partie d'une collection de textes dite « con­
cile de Laodicée » datée de la fin du IVe siècle ; le canon 9 de 
cet ensemble interdit aux fidèles d'aller célébrer le culte dans 
les κοιμητήρια ή εις τα λεγόμενα μαρτύρια d'un héréti­
que31. D'autres textes mentionnent le rôle des cimetières 
comme lieu de rassemblement des chrétiens de toute sorte, en 
particulier de groupes qui cherchent à échapper à l'autorité 
de l'Eglise. On a rassemblé récemment quelques témoignages 
qui permettent d'apprécier la situation telle qu'elle se présen­
tait à Rome32. On pourrait dire que les cimetières apparte­
naient à la sphère privée et que l'Eglise essayait étendre son 
contrôle sur ces zones pour occuper un des lieux où l'hérésie 
pouvait encore s'exprimer. C'est en ce sens que l'on peut con­
sidérer, dans le cas d'Ambroise et de Milan, que la question 
des ariens jouait un rôle dans la politique de construction 
d'Ambroise33. La vénération des saints martyrs, mais de ceux 
qui étaient reconnus par l'Eglise, va servir à encadrer et à con­
trôler ce qui était sans doute l'expression du christianisme la 
plus populaire encore au IVe siècle, le culte des morts. Une 
commémoration privée des défunts va peu à peu remplacer 
les cérémonies publiques plus anciennes qui, elles, vont être 
focalisées sur les morts bien particuliers qu'étaient les martyrs 
pour reprendre l'expression de P. Brown34. 
La situation particulière d'Ambroise à Milan apparaît ainsi 

30. Références réunies par exemple par M. Harl, La dénonciation des 
festivités profanes dans le discours episcopal et monastique, en Orient 
chrétien à la fin du IVe siècle, dans F. Dunand (éd.), La fête, pratique et 
discours, Paris 1981, p. 123-147. 
31. Voir DTC VIII, 2,2611-2615 (E. Amann). 
32. H.O. Maier, The Topography of Heresy and Dissent in Late-
Fourth-Century Rom, Historia 44 (1995), p. 232-249. 
33. H.O. Maier, Private Space as the Social Context of Arianism in 
Ambrose's Milan, JThS 45 (1994), p. 72-93. 
34. P. Brown, Le culte des saints, son essor et sa fonction dans la chrétienté 
latine, Paris 1984, p. 95 sq. 

32 



LES FONDATIONS D'AMBROISE A MILAN ET LA QUESTION DES MARTYRIA 

Fig. 1. Milan, Basilica Apostolorum (S. Nazaro) et la voie à por­
tiques (d'après Milano capitale). 

comme un aspect d'un problème beaucoup plus vaste et géné­
ral. Nous avons cité essentiellement des témoignages occiden­
taux, mais, en plus du « concile » de Laodicée déjà mentionné, 
un certain nombre d'autres d'indications rappellent que, à ce 
point de vue aussi, la situation entre Orient et Occident n'était 
pas aussi différente qu'on ne le croit souvent, quelle qu'ait été, 
par ailleurs, l'évolution ultérieure qu'il ne convient en aucun 
cas de projeter sur la fin du IVe siècle. Lorsqu'en 379 ou 380, 
Mélétios, évêque d'Antioche fait construire un martyrion en 
l'honneur de Babylas, puis s'y fait enterrer lui-même, nous ne 
sommes pas très loin de la manière d'agir d'Ambroise35. En ef­
fet, si on rapproche les deux situations, on peut interpréter la 
conduite de Mélétios d'une manière plus subtile que la simple 
recherche d'une inhumation ad sanctos. Mélétios et son suc­
cesseur Flavianus visent, dans la situation troublée qui était 

35. Cf. J.-P. Sodini, Les tombes privilégiées dans l'Orient chrétien (à 
l'exception du diocèse d'Egypte) in Y. Duval, J.-Ch. Picard (éd.), L'inhu­
mation privilégiée du IVe au Ville s. en Occident, Paris 1986, p. 233-246 (cf. 
p. 236, avec références aux fouilles de ce monument) ; voir le texte de Jean 
Chrysostome, De Sancto Babyla 3 (PG 50,533). 

36. Voir H.-C. Brennecke, Studien zur Geschichte der Homöer: der Osten 
bis zum Ende der homöischen Reichslärche, Tübingen 1988, p. 154-155 
(cité par McLynn, Ambrose, p. 209, η. 172). 

37. Cf. ci-dessus, p. 29. 

38. Sodini, op.cit. (ci-dessus n. 35), p. 233, Cod. Theod. 9,17,6. 

39. Jean Chrysostome, Εις το όνομα του κοιμητηρίου και εις τον 

σταυρόν τοΰ Κυρίου και Θεού και Σωτηρος ημών Ίησοϋ Χρίστου, 

ΡG 49,394 sqq., sans doute prononcé entre 386 et 397. 

40. Pour la liturgie stationnale en général, J.F. Baldovin, The Urban Cha­
racter of Christian Worship. The Origins, Development, and Meaning of Sta-
tional Liturgy (OCA 228), Rome 1987 ; sur les stations à Rome, cf. V. Saxer, 
L'utilisation par la liturgie de l'espace urbain et suburbain : l'exemple de 

celle d'Antioche, vraisemblablement un double but : légitimer 
Babylas comme un martyr de la seule église orthodoxe puis­
que l'évêque est enterré à côté de lui, mais aussi légitimer 
l'évêque enterré à côté d'un martyr bien reconnu à An­
tioche36. Pour Ambroise, il n'y a sans doute pas de difficulté à 
dire que la présence du corps de l'évêque légitime en quelque 
sorte la nouvelle église et, qu'à défaut de martyr, il comptait 
sur sa notoriété pour être le point focal d'un culte après sa 
mort. En forçant à peine, on pourrait dire qu'Ambroise, 
malgré l'apparente modestie des raisons qu'il avance, se 
donne le statut d'un saint37. Dans le même ordre d'idées, il 
faut se demander si la loi de Théodose 1er du 30 juillet 381 qui 
interdit l'inhumation dans les Apostoleia ou les Martyria n'est 
pas à mettre en rapport avec cette tactique38: loin de mettre 
systématiquement fin à cette pratique, elle a pu servir de filtre 
pour empêcher les inhumations dans les martyria suspects. 
Ce souci d'occuper les nécropoles explique aussi pourquoi 
Jean Chrysostome célèbre le Vendredi Saint dans une église 
hors-les murs à Antioche39, mais le fait même que l'essentiel 
du sermon soit consacré à l'explicitation de ce choix montre 
qu'une telle pratique, qui consistait à célébrer une Fête dans 
une église cimétériale, n'était pas habituelle. La pratique de la 
liturgie stationnale qui se développe dans la même période va 
dans le même sens : on sait maintenant que celle-ci n'était pas 
réservée à quelques grands centres et qu'elle était très ré­
pandue40. Elle permettait à l'évêque de célébrer la liturgie, 
suivant un calendrier réparti sur toute l'année, dans toutes les 
églises de sa ville et de marquer ainsi l'emprise de l'Eglise. Là 
encore, ce ne sont pas tant les païens qui sont visés que les 
églises ou les groupes hérétiques41. 

Enfin, un dernier ensemble de faits peut se rapprocher de 
ceux que nous avons déjà vus. Il a été maintenant bien dé­

Rome dans l'antiquité et le haut moyen àge,XIe Congrès International d'ar­
chéologie chrétienne, Lyon 1986 (Rome 1989), p. 917-1033 ; pour un exemp­
le bien documenté dans une ville « moyenne », A. Papaconstantinou, La 
liturgie stationnale à Oxyrhynchos dans la première moitié du Vie siècle. 
Réédition et commentaire de POxy XI1357, REB 54 (1996), p. 135-159. 
4L Certains indices pourraient même montrer que, au moins dans cer­
taines régions, le réseau des églises s'accroît considérablement dans cette 
période : voir les remarques de P. Porta, op.cit. (ci-dessus n. 10), p. 463 sur 
le fait qu'il semble bien qu'il n'y avait pas d'édifice ecclésiastique très 
notable capable d'accueillir les reliques retrouvées en 392 à Bologne ; c'est 
peut-être même cette inventio qui est à l'origine des constructions dans ce 
qui deviendra plus tard le complexe de S. Stefano. P. Porta, ibid., attire 
aussi l'attention sur la manière dont Agnellus rapporte la construction de 
la cathédrale de Ravenne par Ursus, vers la fin du IVe siècle (pour cette 
date, F. W. Deichmann, Ravenna Π, 1, Wiesbaden 1974, p. 3): « ut plèbes 
christianorum, que in singulis teguriis vagabat in unum ovile piissimus 
colegeret pastor » (texte également cité par Deichmann, loc.cit.). 

33 



JEAN-MICHEL SPIESER 

montré que, au IVe siècle, la consécration d'une église n'en­
traîne pas sa dédicace à un saint et que les églises recevaient 
un nom42. J. Gascou a résolu les difficultés d'interprétation 
d'un papyrus en y reconnaissant les noms donnés à une église 
et non des qualificatifs qui auraient été attribués à une femme 
pieuse43. Encore sous le règne d'Arcadius, l'église édifiée sur 
l'emplacement du Marneion de Gaza est appelée « Eudoxia-
na », du nom de l'impératrice Eudoxie44. A ces exemples et 
sans même mentionner la Basilica Constantina, futur Saint-
Jean-Latran, on pourrait ajouter ceux de Ravenne. Agnellus 
nous rapporte bien qu'Ursus appela l'église qu'il avait fait 
construire « Ursiana » d'après son nom, mais le même pas­
sage rappelle qu'elle a aussi été appelée Anastasis à cause de 
sa consécration le jour de la résurrection du Christ (et non à 
cause de sa dédicace à la Résurrection)45. Cette habitude se 
trouve encore à Ravenne sous la domination des Goths, 
puisque Agnellus rappelle que l'église que lui-même va dé­
dier à saint Martin avait été fondée par Théodoric et qu'elle 
était appelée « Caelum aureum »46. 

Ce sont des noms du même type que l'on retrouve à Milan, 
aussi bien pour la Basilica Romana que pour la Basilica Am­
brosiana. Mais les deux autres appellations sous lesquelles ces 
deux églises sont connues, Basilica Martyrum et Basilica Apos-
tolorum, révèlent déjà une certaine ambiguïté, puisque ces 
dénominations, si elles ne donnent pas, comme plus tard, les 
noms de ceux dont les reliques sont présentes, rappellent au 
moins leur qualité. Il est fort probable que Basilica Apostolo-
rum est à mettre en relation avec le modèle constantinopoli-
tain et que Basilica Martyrum est forgé sur cet exemple. On se 
rappellera d'ailleurs que l'église des Saints-Apôtres à Cons­
tantinople n'avait reçu que peu de temps auparavant ses pre­
mières reliques47. C'est bien évidemment la présence de re­
liques dans les églises destinées à la célébration eucharistique 
qui va entraîner l'habitude des dédicaces. 

42. Malgré son titre, Th. Michels, Dedicatio und Consecratio in früh­
römischer Liturgie, in H. Edmonds (éd.), Enkainia. Gesammelte Ar­
beiten zum 800jährigen Weihegedächtnis der Abteikirche Maria Laacham 
24. August 1956, Dusseldorf 1956, p. 58-61, ne concerne pas le problème 
évoqué ici. 
43. J. Gascou, Notes d'onomastique ecclésiale ancienne, ZPE 96 (1993), 
p. 135-140. 
44. Marc le Diacre, Vie de Porphyre, éd. Grégoire et Kugener, 92,2 (p. 71). 
45. Texte cité par F. W. Deichmann, Ravenna II, 1, p. 3. 
46. Ibid., p. 127. 
47. Voir sur cette question C. Mango, Constantine's Mausoleum and 

Tous ces faits prennent sens les uns par rapport aux autres et 
doivent être reliés les uns aux autres. Le culte des martyrs se 
développe dans le dernier tiers du IVe siècle. L'Eglise, on l'a 
montré, joue un rôle déterminant dans cette évolution48. En 
Occident, on connaît l'action de Damase49. Le témoignage 
des fidèles milanais qui interpellent Ambroise pour qu'il dé­
pose des martyrs dans la nouvelle église qu'il avait fait con­
struire, est particulièrement important, car il permet de saisir 
la manière dont se met en place cette nouvelle forme du culte 
des martyrs qui n'est plus lié au lieu de leur martyr ou de leur 
tombe, mais au lieu où leur corps est déposé. Le succès même 
de ce culte a en effet comme conséquence qu'il ne paraît plus 
possible de se satisfaire de les honorer là où leurs restes 
avaient été ensevelis et où on avait édifié des sanctuaires com­
me à Saint-Pierre de Rome qui en est un prototype sans parler 
du martyrion par excellence qu'était le Saint-Sépulchre50. 
On en vient donc à une situation où on n'élève plus systé­
matiquement une église autour d'un corps saint qui vient 
d'être découvert, mais où un corps saint apparaît comme né­
cessaire dans toute église. La distinction de fait entre martyria 
et églises pour la célébration eucharistique tend à s'effacer, ce 
qui suivant les modalités que nous avons laissées entrevoir ci-
dessus, permet de renforcer le contrôle de l'évêque sur le 
peuple chrétien. A partir de ce fonds commun, l'évolution en 
Orient et en Occident va prendre des directions différentes : 
en Occident, les réaménagements sous Grégoire le Grand de 
la zone du sanctuaire et l'installation de la crypte à Saint-Pier­
re de Rome serviront de modèle pour de nombreux sanctuai­
res51. En Orient, d'une certaine manière, l'évolution conduira 
à des églises, but de pèlerinage parce qu'elles abritent un 
corps saint particulièrement vénéré, qu'il s'agisse de sa tombe 
primitive ou de la conséquence d'une translation, mais où le 
corps saint n'est pas en relation directe avec l'autel. 

Université de Fribourg, Suisse 

the Translation of Relies, BZ 83 ( 1990), 51 -62. 
48. Brown, op.cit. (voir n. 34). 
49. Voir, par exemple, Ch. Pietri, Damase, évêque de Rome, in Saecularia 
Damasiana. Atti del Convegno Intemazionale pere il XVI Centenario della 
morte di papa Damaso I (St. diAntxrist. 39), Vatican 1986, p. 29-58. 
50. Pour l'emploi du mot martyrion en relation avec le Saint-Sé­
pulchre, voir R. Ousterhout, The Temple, The Sepulchre, and the Mar­
tyrion of the Savior, Gesta 29 (1990), p. 44-53. 
51. Voir en dernier S.L. De Blaauw, Die Krypta in stadtrömischen Kir­
chen: Abbild eines Pilgerziels, Actes XHe Congrès International d'ar­
chéologie chrétienne, I, Munster 1995,559-567. 

34 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

