
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 20 (1999)

   Δελτίον XAE 20 (1998-1999), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Δημητρίου Ι. Πάλλα (1907-1995)

  

 

  

  Αυτοκράτορας, ευσέβεια και άφεση των
αμαρτιών σε δύο βυζαντινές εκφράσεις. Εικόνα
και ρητορική 

  Victoria KEPETZI   

  doi: 10.12681/dchae.1210 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
KEPETZI, V. (1999). Αυτοκράτορας, ευσέβεια και άφεση των αμαρτιών σε δύο βυζαντινές εκφράσεις. Εικόνα και
ρητορική. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 20, 231–244. https://doi.org/10.12681/dchae.1210

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 18:12:24



Empereur, piété et rémission des péchés dans deux
Ekphraseis byzantines. Image et rhétorique

Victoria  KEPETZI

Δελτίον XAE 20 (1998), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του
Δημητρίου Ι. Πάλλα (1907-1995)• Σελ. 231-244
ΑΘΗΝΑ  1999



Victoria Kepetzi 

EMPEREUR, PIETE ET REMISSION DES PECHES 
DANS DEUX EKPHRASEIS BYZANTINES. 

IMAGE ET RHÉTORIQUE 

D; 'ans un lot d'images contenant des portraits impériaux 
qui a naguère retenu notre attention1 et que nous avons in­
terrogées quant à leur lien avec le sens de la piété de l'em­
pereur, nous avons constaté que le caractère de presque 
toutes ces images, qu'il soit liturgique ou commémoratif, 
n'est pas dénué de sens eschatologique. Ceci est encore plus 
explicite dans deux figurations d'empereurs que l'on ne con­
naît que par des Ekphraseis et que nous nous proposons 
d'examiner ici, parmi d'autres, liées elles aussi au même sens 
de piété de l'empereur, sujet de notre recherche, et à une 
époque marquant un tournant pour le sens de Γεύσέβεια 
impériale. Il s'agit de deux poèmes qui se réfèrent, l'un à 
Constantin Monomaque, l'autre à Alexis Comnène2, oeuvres 
de Jean Mavropous et de Nicolas Kalliklès. Le but de cet 
examen limité et, de ce fait, simplement indicatif, est de pou­
voir entrevoir l'autre aspect de l'image impériale, et de per­
cevoir son sens, à travers, non plus son aspect visuel et direct, 
mais du discours qu'elle suscite parmi les contemporains. 

On sait que le problème majeur de ces descriptions d'oeuvres 
d'art, lié à leur nature (interprétation de la part du poète de la 
représentation ou description plus ou moins fidèle de la 
réalité visuelle?) est un point de litige entre philologues et 
historiens de l'art3. Quelle est, en effet, la valeur des Ekphra­
seis pour ces derniers? Une chose, cependant, est sûre : les 
images mentales que suggèrent ces textes de poésie courti­
sane - et qui feront l'objet de notre étude - reflétaient sûre­
ment des idées dominantes à travers les conventions rhéto­
riques et l'image officielle que l'empereur souhaitait faire pas­
ser. Ainsi, la question qui devrait sans doute être primordiale 
- cette description dépeint-t-elle une composition picturale 
réellement existante? - revêt une importance secondaire 
pour notre propos. Notre réflexion portera, en effet, plus sur 
la perception que s'en faisaient les contemporains que sur 
leur aspect réel4. 

Nos images, qui accusent toutes deux une eschatologie 
personnelle, un rapport intime, voire dramatique, que l'em-

1. Les images examinées - représentation de la famille impériale de 
Nicéphore Phocas dans l'église dite du Grand Pigeonnier à Çavusïn, 
empereurs anonymes du rouleau liturgique Lavra N. 2, double figura­
tion du couple impérial dans le psautier Leningrad 214, et enfin, image 
supposée d'Alexis Comnène dans le rouleau liturgique I de la Biblio­
thèque de l'Académie des Sciences à Saint Petersbourg - ont fait 
l'objet d'une communication ayant comme titre : "Images de piété de 
l'empereur dans la peinture byzantine (Xe-XIIIe s). Réflexions sur 
quelques exemples choisis" et présentée au Colloque de Marburg, 
"Byzantinische Malerei", juin 1997. La section d'analyse qui suit en 
faisait également partie. Ici, elle est publiée avec l'autorisation de 
l'organisateur du Colloque, le Professeur Gundram Koch, que je re­
mercie chaleureusement. 

2. Ont été choisies deux épigrammes-points de repère illustrant notre 
propos, la présentation exhaustive d'autres témoignages n'entrant pas 
dans nos intentions. Que le sujet de cet article soit un humble hommage 
à la mémoire de Dimitrios Pallas qui, parmi ses divers intérêts, avait 
traité un sujet analogue : Les "Ekphrasis" de Marc et de Jean Eugénikos: 
le dualisme culturel vers la fin de Byzance. Partie I, in Rayonnement grec, 
Hommages à Charles Delvoye, Bruxelles 1982, p. 505-511 ; partie II, 

Byz LU (1982), p. 357-374. 
3. Malgré les difficultés que suscite l'étude, pour les historiens de l'art, 
de ces oeuvres littéraires, A.D. Kominis, L'epigramma sacro e di 
problemi dell'arte epigrammatica bizantina, Actes du XHe Congrès 
International d'études byzantines, II, Belgrade 1964, p. 370, le grand 
essor des travaux qui leur sont consacrés ainsi que l'important travail 
théorique - cf. par exemple, H. Maguire, Truth and Convention in 
Byzantine Descriptions of Works of Art, DOP 28 (1974), p. 114, 
p. 127-140 ; idem, Art and Eloquence in Byzantium, Princeton 1981 ; 
L. James et R. Webb, To Understand Ultimate Things and Enter 
Secret Places : Ekphrasis and Art in Byzantium, ArtH 14,1 (1991), p. 1-17, 
est caractéristique de leur importance comme source d'une con­
naissance à multiples niveaux dans le domaine des arts. A ce propos, cf. 
infra η. 4 et 14. 

4. L. Brubaker, Perception and Conception : Art, Theory and Culture 

in Ninth Century Byzantium, Word and Image 5, 1 (1989), p. 23, 27 ; 

James et Webb, op.cit. (n. 3), p. 13,14. Pour les limites que l'on devrait 

imposer pour leur interprétation, cf. A. Eastmond, An Intentional 
Error? Imperial Art and "Mis"-interpretation under Andronikos I 
Komnenos,/lrfß 76,3 (1994), p. 502-510. 

231 



VICTORIA ΚΕΡΕΤΖΙ 

pereur entretient avec Dieu et qui suit l'esprit de l'époque5, 
diffèrent toutefois entre elles, tant par leur iconographie 
que par leur " message ". 
Dans les quatre épigrammes de Jean Mavropous, se ré­
fèrent sans doute à une image funéraire, l'empereur - très 
vraisemblablement Constantin Monomaque - demande, 
devant la perspective du jugement du Seigneur, le salut qu'à 
la suite de l'intercession de la Vierge et de Jean Prodrome 
celui-ci lui accorde6. Remarquons qu'ici, outre l'espoir de la 
rédemption conférée par le pouvoir de l'intercession, sens 
profond de la composition, le fait à souligner est la dé­
claration, explicite pour Mavropous, du pardon accordé à 
l'empereur par le Christ7. Rappelons l'existence de sché­
mas illustratifs presque contemporains où l'on détecte, 
pour ce qui est de notre sujet, un parallélisme remarquable 

5. Pour la période et les questions que nous examinons, voir M. An­
gola, Church and Society in Byzantium under the Comneni, 1081-1261, 
Cambridge 1995, p. 45-72, 265-276 ; R. Morris, Monks and Laymen in 
Byzantium, 843-1118, Cambridge 1995, p. 100-101, 267-284, 293-295 ; 
M. Mullett, Introduction: The Monastery of the Theotokos Evergetis, 
in : The Theotokos Evergetis, p. 9-16 ; eadem, The Imperial Vocabulary 
of Alexios I Komnenos, in: Alexios I Komnenos, p. 359-379 ; P. 
Magdalino, The Reform Edict of 1107, in .Alexios I Komnenos, p. 202-
205. Pour un examen de certains aspects du Xle et du Xlle siècle pris 
en parallèle, voir P. Magdalino, The Empire of Manuel I Komnenos, 
1143-1180, Cambridge 1993, p. 316-320,382-386,470-477. 

En ce qui concerne d'éventuelles différences dans l'expression pictu­
rale de la piété de l'empereur et ses liens avec la sphère divine, on 
pourrait nuancer, peut-être, le sens de la figuration d'Alexis Comnène 
dans la Πανοπλία Δογματική, Vat. gr. 666, fol. 2 et son classement 

iconographique avec l'image de la famille de Basile 1er qui décorait le 
Καινονργιον : A. Grabar, L'empereur dans l'art byzantin, Paris 1936, p. 

100 ( = Variorum, Londres 1971) : s'il est évident que, dans les deux cas, 
il s'agit de l'expression de la piété impériale, on insiste plus, à l'époque 
comnène, sur le salut individuel de l'empereur lui conférant un 
caractère eschatologique bien distinct, en accord avec l'esprit nouveau 
de cette période : Cf. I. Kalavrezou, Imperial Relations with the 
Church in the Art of the Komnenians, in: To Βυζάντιο κατά τον 12ο 

αιώνα, ρ. 31, η. 17, fig. 6 ; J. Spatharakis, The Portrait in Byzantine 

Illuminated Manuscripts, Leiden 1976, p. 126, 127. Notons toutefois la 

prudence de J. Gouillard, Le Synodikon de l'Orthodoxie. Edition et 

Commentaire, TM 2 (1967), p. 255 quant à l'interprétation, à partir du 
Xlle siècle, de l'épithète ευσεβέστατος qui remplace de plus en plus 

le traditionnel ορθόδοξος. Le sens de ce premier terme semble être 
ambigu dans le De Ceremoniis : cf. O. Treitinger, Die oströmische 
Kaiser- und Reichsidee, Darmstadt 1956, p. 145, η. 3 ; cf. ibidem, η. 6 

pour les différents glissements sémantiques de ce terme. 

6. Nos 75 et 76-78. J. Boiling et P. de Lagarde, Iohannis Euchaitorum 
Metropolitae quae in codice vaticano graeco 676 supersunt, Göttingen 
1882 (Amsterdam 1979), p. 38-39. Voir commentaire iconographique 
chez Ch. Walter, Further Notes on the Deësis, REB 28 (1970), p. 183-
187 (=Studies in Byzantine Iconography, Variorum, Londres 1977, II). 

entre sens et forme, comme c'est le cas de la figuration de 
Théodore et de Irène Gabras présentés, de façon excep­
tionnelle, dans le Petrop. gr. 291 daté de 1067, devant le 
Christ (Fig. 1-2); pour la main du Christ sur la tête de Théo­
dore, il s'agit là d'un geste jugé également sans analogie 
iconographique. Pourtant, similaire est le geste de pro­
tection de la part de la Vierge sur la tête de la fondatrice à 
l'église du derviche Akin à Selme de Cappadoce datable du 
Xle siècle8 signifiant peut-être, de façon similaire, le salut 
immédiat de celle-ci. Soulignons également que, dans notre 
Ekphrasis, par le vocabulaire eschatologique des synopti­
ques - εϊσελθε εις την χαράν τοΰ Κυρίου σου -, les pa­
roles du Seigneur accentuent l'impression de la rétribution 
immédiate et de l'entrée de l'âme au Paradis, en rapport 
peut-être avec les considérations théologiques de Mavro-

Sur l'attribution de cette image à Constantin Monomaque, les 
chercheurs ont été parfois réservés, voire réticents. Christopher Walter, 
qui est enclin à l'accepter - ibidem, p. 186, n. 97 - remarque toutefois 
l'absence de titre explicite, contrairement aux autres épigrammes de 
Mavropous. Selon C. Mango, The Art of the Byzantine Empire, 312-
1453, New Jersey 1972, p. 220, n. 182, le contenu de ces poèmes serait 
rhétorique, alors que pour A. Karpozelos, Συμβολή στη μελέτη τοΰ 

βίου και τοΰ έργου τοΰ 'Ιωάννη Μαυρόποδος, Ioannina 1982, 

p. 90,91, ces épigrammes font partie des επιτύμβια pour cet empereur 

auxquels il joint également le no. 79. Pour la dissociation de notre 
épigramme d'avec Constantin Monomaque cf. infra, n. 11. 

7. Ce nouveau mode de communication qu'est le dialogue prend de 
plus en plus d'importance dans les oeuvres d'art, surtout à partir du 
Xle siècle ; cf. infra n. 15. L'espoir des donateurs - ou des personnes 
impliquées dans des scènes similaires - d'une réponse favorable à leurs 
demandes est explicite bien plus tôt, cf. N. Patterson-Sevèenko, The 
Representation of Donors and Holy Figures on Four Icons, ΔΧΑΕ YZ1 

(1994), p. 163. 

8. Ces fols 2v et 3r faisaient partie jadis de l'évangile de Sinai cod. 172 
provenant sans doute de Trébizonde : K. Weitzmann and G. Galavaris, 
The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai. The Illuminated Greek 
Manuscripts, I, Princeton 1990, no. 29, p. 81-83, fig. 224, 225 ; repro­
ductions en couleur chez A. Cutler et J. M. Spieser, Byzance médiévale, 
725-1204, Paris 1996, p. 323, fig. 258, 259. Remarqués pour leur icono­
graphie rare, ces liens entre le couple en prière et le Christ sont de 
nouveau étudiés par N. Patterson-Sevèenko, Close Encounters: Con­
tact between Holy Figures and the Faithful as Represented in Byzan­
tine Works of Art, in Byzance et les images (éd. J. Durand), Paris 1994, p. 
275, fig. 14. En ce qui concerne l'iconographie similaire du portrait de 
Selme en Cappadoce, N. Thierry, Le portrait funéraire byzantin. 
Nouvelles données, in : Εύφρόοννον. 'Αφιέρωμα στον Μανόλη Χα­

τζηδάκη, Athènes 1992, II, p. 583, 584, pi. 330. Notons que ces deux 
témoignages iconographiques contemporains, miniature et peinture 
murale, sont originaires de provinces orientales avoisinantes et que tous 
les deux - par le contenu de leur légende ou par leur emplacement -
s'inscrivent dans un contexte à connotation eschatologique. 

232 



EMPEREUR, PIETE ET REMISSION DES PECHES DANS DEUX EKPHRASEIS 

Fig. 1. Petrop. gr. 291, fol. 2v (Cutler et Spieser 1996). 

pous dont le rôle dans le sens nouveau de la Deisis a été mis 
en relief9. De même, dans le premier épigramme, la pros­
tration de l'empereur devant Dieu - εις πόδας, dit le texte 
de la description - connue dans l'iconographie des fonda­
teurs mais rare pour le souverain, est également à retenir10. 

9. Invitation à entrer au Paradis : Matth. XXV. 23. Walter, op.cit. (n. 6), 
p. 185 n. 84. Pour ses croyances eschatologiques, voir M. Jugie, La 
doctrine des fins dernières dans l'église gréco-russe, EO 17 (1914), 
p. 218 et ibidem, p. 214-218 pour les deux principaux courants qui, 
même avant le Xle s., s'opposaient sur la question d'un délai ou d'une 
rétribution immédiate des âmes ; cf. également J. Gouillard, La Vie d' 
Euthyme de Sardes (f831), une oeuvre du Patriarche Méthode, TM10 
(1987), p. 24,1. 487-494, p. 55 et p. 56, n. 14 pour Γάνταπόδοσις et la 

destinée de l'âme jusqu'au Jugement général. Pourrait-on entrevoir 
ici, en état latent, la question qui se cristallise un peu plus tard quant au 
besoin d'un contact direct avec le Christ et d'une promesse de celui-ci 
du pardon des péchés? : J. Gouillard, Quatre procès de mystiques à 
Byzance (vers 960-1143). Inspiration et autorité, REB 36 (1978), p. 26 
et n. 39, p. 56,1.56-58. 
Pour l'influence sur l'iconographie des oeuvres de Mavropous et leur 

Fig. 2. Petrop. gr. 291, fol. 3v (Cutler et Spieser 1996). 

En ce qui concerne la difficulté d'attribuer cet épigramme à 
Constantin Monomaque, l'acceptation du péché de la part 
d'un empereur étant une idée difficilement admissible11, il 
est à noter que ce n'est pas la première fois que la peur du 
Jugement Dernier - idée centrale de ce poème - est liée à 

originalité, cf. Walter op.cit. (n. 6), p. 187 et récemment H. Maguire, 
Image and Imagination: The Byzantine Epigram as Evidence for 
Viewer Response (Spring Symposium of Byzantine Studies 29, 1995, 
London. British Reflections of Byzantium), Canadian Institute of Balkan 
Studies, Toronto 1996, p. 19,25. 

10. Pour les équivalents iconographiques de notions formellement 
avoisinantes mais non identiques que sont la vénération, la prière, 
l'adoration ou la soumission, et qui peuvent être éclairées par le seul 
contexte du décor, voir Ch. Walter, Heretics in Byzantine Art, EChRev 
III (1970), p. 42 (=Studies in Byzantine Iconography, Variorum, Lon­
dres 1977, no. VII) ; A. Cutler, Transfigurations, Studies in the Dyna­
mics of Byzantine Iconography, Pennsylvania University Park 1975, 
p. 67-70,80-89. 

11. Le texte se lit : Εις όέησιν υπό τους πόόας τον Χρίστου κειμέ­

νου τον βασιλέως. 1. Ώς εκ τον βασιλέως. / Σν όεσπότην με των 

233 



VICTORIA ΚΕΡΕΤΖΙ 

un empereur, comme c'est le cas déjà dans un hymne litur­
gique, le ώδάριον κατανυκτικόν, oeuvre de Léon VI12. 
L'intérêt de notre ekphrasis réside surtout dans la façon dont 
Mavropous exploite l'interaction des personnages figurés 
dans cette image-intercession, sans doute sépulcrale13 et ani­
mée de façon exceptionnelle par le ton immédiat et personnel 
que sa forme, le dialogue, et son contenu lui confèrent14. Par 
ailleurs, cette voie de communication est souvent exploitée 
dans les manuscrits - qui constituent, bien sûr, un lieu privilé­
gié de la rencontre entre parole écrite et figure peinte, et ceci 
dès le IXe siècle - par les légendes ou des vers encadrant la 

σεαντοϋ κτισμάτων / και των έμών άρχοντα σννόούλων εθου. / 

Έγώ δε όοϋλος ευρεθείς αμαρτίας, / τάς μάστιγας σον, δέσποτα 

κριτά, τρέμω. Aussi, cette critique de l'empereur - suggérée par son 
état de pécheur - si directe de la part du poète et jugée sans précédent 
dans les autres épigrammes de Mavropous, dissocie, pour A. Kazhdan, 
Some Problems in the Biography of John Mavropous. II, Byz LXV, 2 
(1995), p. 371 n. 21, notre épigramme de ce récepteur supposé; il est 
intéressant de rappeler l'idée que se faisait de cet empereur Michel 
Psellos, ami de Mavropous, et qu'il traduit en termes juridiques. Idem, 
Some Observations on the Byzantine Concept of Law : Three Authors 
of the Ninth throught the Twelfth Centuries, in : Law and Society in 
Byzantium : Ninth-Twelfth Centuries (éd. A.E. Laiou et D. Simon), 
Washington 1994, p. 208. Même dissociation, mais où cette aspiration 
au pardon pourrait être liée à Michel IV, chez N. Oikonomides, Leo VI 
and the Narthex Mosaic of Saint Sophia, DOP 30 (1976), p. 158, η. 24 

(= Byzantium from the Ninth Century to the Fourth Crusade, Variorum, 

Londres 1992, no. III). Un peu plus tard, cette idée du péché est éga­
lement explicite dans le poème de Nicolas Kalliklès - cf. infra, η. 17 - et 

se rattache sûrement à Alexis Comnène. Ce tournant vers l'homme 
intérieur et vers une plus grande sensibilité personnelle qu'est le 
sentiment de péché est à l'origine d'une bonne part des fondations 
monastiques : C. Galatariotou, Byzantine Ktetorika Typika : A 
Comparative Study, REB 45 (1987), p. 91-95. Angold, op.cit. (n. 5) p. 
303, n. 11-12 ; Morris, op.cit. (n. 5), p. 122-123. 

12. PG 107, col. 309-314. Oikonomides, op.cit. (n. 11), p. 161 n. 40 ; p. 
156 voir ibidem, n. 16, p. 166 n. 60, p. 167 n. 62 pour la Μετάνοια de cet 

empereur. Pour des recensions du poème et son contenu, voir M. 
Solarino, Alcune osservazioni sull' ώδάριον κατανυκτικόν di Leone 

VI, il Saggio, SicGymn 40 (1987), p. 203, n. 11, p. 204-216. P. Matranga, 

Anecdota graeca, Rome 1850, II, p. 683-688. Le rapprochement de ce 

texte de Léon VI avec une scène liée au Jugement Dernier dans le 
codex 211 de la Bibliothèque Nationale d'Athènes, proposé également 
par A. Marava-Chatzinikolaou et Ch. Toufexi-Paschou, Κατάλογος 

Μικρογραφιών Βυζαντινών Χειρογράφων της Εθνικής Βιβλιο­

θήκης τής Ελλάδος, III, Athènes 1977, p. 51, η. 113, semble direct ; 

mais peut-être ces deux expressions, picturale et verbale du Jugement 
Dernier, suivent-elles un trajet indépendant, quoique parallèle, 
provenant d'un archétype commun, procédure étudiée par : Walter, 
op.cit. (n. 6), p. 182 ; pour l'importance de l'interprétation de cette 
illustration concernant notre propos, voir infra η. 55. 

13. Mango, op.cit. (η. 6), p. 220, ne donne pas d'indication de lieu. Pour 

les sépultures, cf. idem, Sépultures et épitaphes aristocratiques à 

miniature; cette procédure, cette interaction entre verbe et 
image, atteint au Xle siècle un point culminant, bien évi­
dent dans le psautier de Théodore, et où c'est presque le 
texte qui illustre l'image dans une relation herméneutique 
rétroactive15. De façon différente, moins frappante mais 
qui suit la même tradition et présente la même thématique 
que notre Ekphrasis, c'est également dans le Par. gr. 74 et à 
travers le dialogue intime entre le Christ, Marc et l'higou-
mène que la même idée maîtresse de μεσιτεία, pour le salut 
de l'âme du personnage sollicitant, mise à la fois sur le verbe 
et sur l'image16, est explicitement soulignée. 

Byzance, in : Epigrafia medievale grecae latina. Ideologia e funzione, Atti 
del seminario di Erice, 12-18 septembre 1991 (éd. G. Cavallo, C Mango), 
Spoleto 1995, p. 113, η. 35, 36. Pour le portrait funéraire et les rites 
autour du tombeau d'Isaak Comnène à Pherrès, cf L. Petit, Typicon du 
Monastère de la Kosmosotira près d'Aenos (1152), IRAIK13 (1908), p. 
17-77 et N. Patterson-Sevèenko, The Tomb of Isaac Komnenos at 
Pherrai, GOThR 29, 2 (1984), p. 136, n. 5, 6. Cf. une importante con­
tribution à l'étude du portrait funéraire chez Thierry, op.cit. (n. 8), p. 
582-592. Voir aussi T. Papamastorakis, Μαυσωλεία και επιτύμβια 

μνημεία κατά τις φιλολογικές πηγές στη μέση και ύστερη βυζα­

ντινή περίοδο, Δέκατο Έκτο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυ­

ζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης, Athènes 1996, Πρόγραμμα 

και περιλήψεις ανακοινώσεων, p. 63 ; idem, Επιτύμβιες παραστά­

σεις κατά τη μέση και ύστερη βυζαντινή περίοδο, ΔΧΑΕ ΙΘ 

(1997), p. 285-303. Ne peut-on, par ailleurs, imaginer, pour la com­

position décrite dans notre épigramme, une lecture analogue à celles, 
typologiquement similaires, de David pénitent dans les psautiers ? 
Pour l'archétype idéologique de sa pénitence comme modèle de la 
vertu impériale, cf. G. Dagron, Empereur et prêtre. Etude sur le "césaro-
papisme" byzantin, Paris 1996, p. 304, et également des illustrations 
analogues, surtout dans le Vat. gr. 752, le Ath. gr. 211, ou l'image plus 
"historique" dite de Léon VI dans l'église de Sainte Sophie. 

14. Pour l'appréciation de ces liens entre poèmes et formules visuelles, 
voir Walter, op.cit. (n. 6), p. 187, et idem, Bulletin on the Deësis and the 
Paraklesis, REB 38 (1980), p. 261-269. Voir également l'analyse de 
l'interaction entre image et imaginaire du récepteur en cette période 
chez Maguire op.cit. (n. 9). 

15. S. Der Nersessian, L'illustration des psautiers grecs du Moyen Age, II: 
Londres, Add. 19352, Paris 1970, fig. 296, 300, 301. Cf. également 
l'analyse de cette procédure artistique et son aspect formel chez 
S. Dufrenne, Deux chefs-d'oeuvre de la miniature du Xle siècle, 
CahArch 17 (1967), p. 179, n. 7, fig. 1. Pour l'évolution des liens entre 
texte et image après l'iconoclasme, voir L. Brubaker, When Pictures 
Speak : The Incorporation of Dialogue in the Ninth Century Minia­
tures of Paris, gr. 510, Word and Image 12,1 (1996), p. 98-100,102,109. 

16. Au fol. ΙΟΙν, H. Omont, Evangiles avec peintures byzantines du Xle 

siècle, I-II, Paris 1908, pi. 91 ; Spatharakis, op.cit. (n. 5), p. 62, 63, fig. 33. 
Voir aussi Patterson-Sevèenko, op.cit. (n. 8), p. 281 et infra, n. 24. Un peu 
plus tard, le dialogue, dans la Panoplie Dogmatique de Zigabène, entre 
l'empereur et le Christ - Spatharakis, op.cit. (n. 5), p. 126, fig. 80 ; Ka-
lavrezou, op.cit. (n. 5), p. 31 -est encore plus significatif, car il traduit pour 
la première fois une relation aussi directe entre le Christ et l'empereur. 

234 



EMPEREUR, PIETE ET REMISSION DES PECHES DANS DEUX EKPHRASEIS 

Pour ce qui est de notre seconde image, celle d'Alexis Coni­
none, qui se trouve comprise dans une figuration du Juge­
ment Dernier dont s'inspire Nicolas Kalliklès17, il est plus 
facile de suggérer l'endroit où elle se trouvait : sans doute 
au lieu où se tenait le Sénat, dans le palais des Blachernes 
dont la décoration est liée à Alexis18. C'est là aussi qu'a eu 
lieu le synode de 1094 portant sur la décision de l'empereur 
de confisquer, au profit du trésor impérial, les objets sacrés 
des églises19. Comme on le sait, le lien de l'empereur avec la 
sphère divine se trouve accentué à l'époque comnène, alors 
que, entre autres griefs, son ingérence dans les affaires de 
l'Eglise a amené Zonaras à écrire ce que Paul Magdalino a 
qualifié de " Kaiserkritik "20. 
Dans l'épigramme de Kalliklès, l'empereur, se reconnais­
sant coupable, non seulement craint le Jugement Dernier, 
comme dans le poème de Mavropous que l'on vient de 
voir21, mais s'y trouve déjà et, qui plus est, du côté gauche, 
figurant ainsi parmi les pécheurs. 
Nous examinerons d'abord les analogies figuratives de cette 
composition décrite et qui constitue un apax, puis les analo-

17. Εις την εν τφ παλατίω όευτέραν παρουσίαν, Nicola Callide, 

Carmi (éd. R. Romano), ByzetNeo-HellNeapol VIII, Naples 1980, no. 
24, p. 101-102 ; P. Magdalino et R. Nelson, The Emperor in Byzantine 
Art of the Twelfth Century, ByzForsch 8 (1982), p. 124-126, 166 (=P. 
Magdalino, Tradition and Transformation in Medieval Byzantium, 
Aldershot 1991, VI). Pour la place que tenaient les docteurs à la Cour 
et parmi les litterati au Xlle siècle, voir récemment M. Mullett, 
Theophylact of Ochrid. Reading the Letters of a Byzantine Archbishop, 
Aldershot 1997, p. 108-111. 

18. S. Runciman, Blachernai Palace and its Decoration, in Studies in 
Memory of David Talbot Rice (éd. G. Robertson and G. Henderson), 
Edinburg 1975, p. 277-283, p. 278, n. 8 : l'intervention d'Alexis se 
confinerait à une redécoration du grand Triclinion. Voir à ce propos : 
L. Rodley, The Art and Architecture of Alexios I Komnenos, in : 
Alexios I Komnenos, p. 346,347 n. 32,33. 

19. A.A. Glavinas, Ή επί Αλεξίου Κομνηνού (1081-1118) περί ιε­

ρών σκευών κειμηλίων και άγιων εικόνων ερις (1081-1095), Thes-

salonique 1972. P. Gautier, Le Synode des Blachernes (fin 1094). 

Etude prosopographique, REB 29 (1971), p. 213-284. Angold, op.cit. 

(n. 5), p. 46-48. 

20. Pour la mise en doute, selon un processus commencé dès le Xle 
siècle, de l'image idéale de l'empereur chez Zonaras, cf. A.P. Kazhdan 
et A. Wharton Epstein, Change in Byzantine Culture in the Eleventh and 
Twelfth Centuries, Berkeley - Los Angeles - Londres 1985, p. 165. P. 
Magdalino, Aspects of Twelfth-Century Byzantine Kaiserkritik, 
Speculum 58 (1983), p. 329-333, 338 (= Tradition and Transformation 
in Medieval Byzantium, Aldershot 1991, VIII). Pour certaines nuances 
de la politique religieuse d'Alexis Comnène, cf. D. Smythe, Alexios I 
and the Heretics : The Account of Anna Komnene's Alexiad, in : Ale­
xios I Komnenos, p. 232-233,258 n. 183,259. 

21. Voir supra n. 6. 

gies et les topoi philologiques de ce texte ainsi que ses liens 
avec la production littéraire attribuable à Alexis Comnène. 
Enfin, nous essaierons d'évaluer la place de cet épigramme 
dans l'idéologie impériale et les rapports de l'Empereur vis-
à-vis de Dieu, puis des auditeurs-récepteurs de ce poème. 
Dans cette image, l'intérêt se localise dans le schéma icono­
graphique, où la présence d'un empereur régnant est sans 
précédent, mais aussi, et surtout, dans le climat qui a changé 
de façon frappante autour de ce que l'empereur peut con­
sidérer comme son implication personnelle dans une figu­
ration paradigmatique d'aspect judiciaire et, en même temps, 
profondément pénitentiel22. Cette composition est traitée, 
non comme un Jugement général, mais comme un Jugement 
individuel ainsi qu'on le rencontre dans certaines analogies 
iconographiques. C'est le cas de l'image de l'higoumène qui 
fait partie de la composition du Jugement Dernier dans le 
Par. gr. 7423, écrit et illustré à Stoudion, mais où il figure - dif­
férence notoire - accompagné d'autres moines, dans le 
Paradis (Fig. 3). Cette appropriation audacieuse dans la façon 
dont l'autorité monastique exploite cette composition, en fait 

22. Dans un autre esprit est dépeint l'empereur déchu de son trône, car 
pécheur : il s'agit de Jean Tzimiskès dans {Apocalypse de ^Anastasia, 
texte que l'on date, au plus tard, du début du Xlle siècle. Cf. E. 
Patlagean, Byzance et son autre monde. Observations sur quelques 
récits, in : Faire croire. Modalités de la diffusion et de la réception des 
messages religieux du Xlle au XVe siècle, Table Ronde, 22-33 juin 1979, 
Ecole Française de Rome, 1981, p. 201-221. Mais le cas le plus 
intéressant où la punition éternelle est directement liée à l'empereur, 
de façon non plus cantonnée dans une spiritualité personnelle mais 
inscrite dans la sphère officielle, est celle de Nicéphore Botaniate qui, 
dans une loi singulière et, pour la première fois, ne concernant que les 
empereurs, émise dans son chrysobulle autour de 1080, menace de 
peines de l'Enfer les empereurs futurs parjures dans certaines 
obligations : L. Burgmann, A Law for Emperors. Observations on a 
Chrysobull of Nikephoros III Botaneiates, in : New Constantines, 
p. 247-257. Je remercie Mr. C. Pitsakis pour une discussion sur 
l'utilisation du motif de l'Enfer dans les sources juridiques. On ne peut 
évidemment exclure des sources d'inspiration de Kalliklès l'image du 
roi en Enfer, tel Hérode, pris dans l'iconographie du Jugement 
Dernier dans le Par. gr. 74, fols 51v et 93v - Omont, op.cit. (n. 16), figs 
41 et 81 - et qui, expulsé comme hérétique avec d'autres par l'ange, figure 
bien plus tardivement sur les fresques ; cf. J. Vitaliotis, Les repré­
sentations des hérétiques dans l'art byzantin, Paris 1992 (Mémoire de 
DEA, Paris I-Sorbonne), p. 112, 116 ; Ch. Walter, L'iconographie des 
Conciles dans la tradition byzantine, Paris 1970, p. 256. 

23. Au fol. 93v, Omont, op.cit. (n. 16), fig. 81 ; Spatharakis, op.cit. (n. 5), p. 
62, fig. 31. Notons qu'il s'agit ici de la plus importante représentation du 
même sujet dans ce codex : S. Der Nersessian, Recherches sur les 
miniatures du Parisinus graecus 74, JOB 21 (1972), p. 110 pour la 
tendance du système illustratif à doubler certaines scènes christologiques ; 
cf. aussi Patterson-Sevèènko, op.cit. (n. 8), p. 269-271 n. 17,18, p. 281. 

235 



VICTORIA ΚΕΡΕΤΖΙ 

<yjL —acrpD crö^-yäu fjn ο u ;< 

I i Ι ί 

( W Ο ^ ^ ° °" OLrrTT> OV*f*-0 rr. CLLL· 4 V T X f o i k-C C*Af Ί Λ ^ Η ι/ »Γ* Ο ζ 

Fig. 3. Par. gr. 74, fol. 93v. 

assez récente, que constitue la figuration du Jugement Der­
nier, s'inscrit dans la logique de la spiritualité monastique 
puisque l'higoumène, comme on le sait par les Typica, reçoit, 

lors de son investiture, le bâton de saint patron du monastère 
et promet de rendre compte, à la fin de son mandat, au Christ 
seul, le jour du Jugement Dernier24. Il est caractéristique que 

24. P. Gautier, Le Typicon du Christ Sauveur Pantocrator, REB 32 
(1974), p. 69,1. 662-664. Idée formulée déjà explicitement dans un des 
poèmes de Théodore Stoudite, "εις ήγούμενον", P. Speck, Theodoros 

Studites. Jamben auf verschiedene Gegenstände, Berlin 1968, p. 118,120. 

Pour les diverses formules d'investiture, voir R. Janin, Le monachisme 
byzantin au Moyen Age. Commende et Typica (Xe-XIVe siècle), REB 
22 (1964), p. 25-28. Selon Thierry, op.cit. (n. 8), p. 589, 590, n. 39 le 
contexte des scènes dans ces évangiles où figure l'higoumène (fols 61v, 

236 



EMPEREUR, PIÉTÉ ET RÉMISSION DES PÉCHÉS DANS DEUX EKPHRASEIS 

cette logique interne se trouve complètement modifiée dans 
le manuscrit bulgare du XlVe siècle - copie du Par. gr. 74 -
commandée par le tzar Jean Alexandre25 et où lui-même et 
sa famille (Fig. 4) figurent au Paradis à la place de l'hi-
goumène et des moines26. D'un caractère eschatologique 
semblable à la miniature constantinopolitaine seraient deux 
autres cas : l'image du peintre Jean qui figurerait devant la 
porte du Paradis sur une icône du Jugement Dernier du 
Sinai, ainsi que, dans la même intention, l'inscription du 
nom du moine Néophyte dans la scène du Paradis de 
Backovo27. 
Est-ce inspirée de nouveautés iconographiques dans des com­
positions analogues à celle du Jugement Dernier du Par. gr. 
74, introduites par les milieux monastiques dont le pouvoir 
s'accroit pendant le Xle siècle28, et d'une conception semb­
lable de la responsabilité quant au contenu, que YEkphrasis de 
Kalliklès tire ses origines ? Ce qui frappe en elle, c'est le sens 

lOlv, Spatharakis, op.cit. (n. 5), fig. 29, 33, p. 61, 62) - qu'elle suppose 
mort - serait paradisiaque. Cependant, de même que l'on retrouve ce 
même espoir d'une intercession et cette crainte du jugement dans 
certaines prières : H. Maguire, From the Evil Eye to the Eye of Justice : 
the Saints, Art and Justice in Byzantium, Law and Society in Byzantium : 
Ninth-Twelfth Centuries (éd. A.E. Laiou et D. Simon), Washington 
1994, p. 236-237, n. 74, on pourrait penser que, de la même façon, le 
peintre anticipe simplement le salut futur de l'higoumène, poème du 
fol. 10 lv, récompense de l'accomplissement de sa mission sur terre 
selon le Typicon, d'autant plus que, par les poèmes des fols 62v, 165r et 
213r du codex, l'higoumène est présenté comme vivant : Spatharakis, 
op.cit., p. 62, 65, 64 ; toutefois, une interprétation plus nuancée de 
certains éléments iconographiques (nimbe de l'higoumène, présence 
discrète d'un décor floral sous l'arcature-iconostase ? qui l'abrite) reste 
à faire. Notons que le monde végétal est inclus sous diverses formes 
dans la plupart des scènes de ce codex, A.R. Littlewood, Gardens of 
the Palaces, in : Byzantine Court Culture, p. 14. 

25. Londres B.M. Add. 39627, fol. 124r : Spatharakis, op.cit. (n. 5), p. 
67-70, fig. 32 et fig. 34,35,37. 
26. Voir ibidem, p. 67, n. 36 pour la bibliographie. Cf. aussi, V. Lihatcho-
va, Le modèle de l'évangile bulgare, dit de Londres, du Tzar Alexandre 
du XlVe siècle (en russe), VuVrem 47 (1986), p. 174-180, fig. 8. L. 
Zivkova, Das Tetraevangeliar des Zaren Ivan Alexander, Recklinghausen 
1977. Pour l'emplacement supposée des portraits impériaux dans les 
évangiles de Paris, voir Spatharakis, op.cit. (n. 5), p. 66. 

27. La figuration de l'icône du Sinai est mentionnée par S. Kalopissi-
Verti, Painters Portraits in Byzantine Art, ΔΧΑΕ IZ' (1994), p. 136. 

Selon A. Grabar, La peinture religieuse en Bulgarie, Paris 1928, p. 56, 

Néophyte est identifié à un moine du milieu du Xlle siècle connu par 
les archives du monastère ; pour la datation de Baèkovo dans le 2nd 
quart du Xlle siècle, cf. récemment L. Mavrodinova, Sur la datation 
des peintures murales de l'église ossuaire de Backovo, Αρμός. Τιμητι­

κός τόμος στον καθηγητή Ν. Κ Μοντσόπονλο, Π, Thessalonique 1991, 

ρ. 1122 η. 10,1135. 

perçu d'une confession publique, d'une δημόσια παρρησία 
(que traduit son emplacement dans le palais), plus que d'une 
έξαγόρευση, qui parcourt le poème29. L'image d'un em­
pereur faisant pénitence pour les péchés dont il se sent res­
ponsable et pour lesquels Dieu envoie des punitions, trans­
mise par le Ménologe de Basile, est un topos connu dans le do­
maine historiographique le concernant30. Mais le cas d'une 
image officielle du souverain régnant qui se voit déjà condam­
né et attend la punition pour ses propres péchés est bien diffé­
rent, non seulement en ce qui concerne le contexte iconogra­
phique, mais aussi par le vocabulaire nourri de vérités dogma­
tiques et le vécu liturgique dont l'image est imprégnée. Evi­
demment, du fait que l'image décore le palais, son message 
s'en trouve chargé d'une propagande sur les vertus impériales, 
ici celle de la piété signalée par la confession de l'empereur31. 
Le sens, de celle-ci, l'idée d' έξαγόρευση, et de sa valeur pour 
la rémission des péchés, qui reçoit une place importante dans 

28. Pour les influences des centres monastiques dans l'art de la 
capitale, voir Angold, op.cit. (n. 5), p. 270-273 et supra, n. 23, fig. 2. Il est 
intéressant de noter par exemple, sans généraliser, que les innova­
tions dans le domaine de l'iconographie apportées dans la peinture 
monumentale de Chypre vers la fin du Xlle siècle doivent plus aux 
donateurs des milieux monastiques qu'aux donateurs laïques : M. 
Panayotidi, The Question of the Role of the Donor and of the Painter. 
A Rudimentary Approach, ΔΧΑΕ IZ' (1994), p. 156. Pour le rôle des 
moines et du clergé à l'époque, voir R. Macrides, Nomos and Kanon on 
Paper and in Court, in : Church and People in Byzantium (éd. R. 
Morris), Birmingham 1990, p. 68, n. 30 et Angold, op.cit. (n. 5), p. 283-
285 à propos des moines-pères spirituels proches d'Alexis Comnène. 
Pour une différente appréciation des considérations d'Alexis - non pas 
religieuses mais principalement politiques - voir P. Armstrong, 
Alexios Komnenos, Holy Men and Monasteries, in : Alexios I Komne-
nos, p. 230,231 ; Magdalino 1993, op.cit. (n. 5), p. 268. 

29. Pour l'importance de la confession, έξαγόρευση, dans la spiri­

tualité des Pères de l'église, et pour l'implication surtout des moines, 
cf. J. Leroy, La réforme studite, OCA 153 (1958), p. 188 n. 54, p. 212 n. 
250. Morris, op.cit. (n. 5), p. 93, 100, et Angold, op.cit. (n. 5) p. 273, n. 

30. Pour la présence des pénitentiels à partir du Xe siècle à Byzance, cf. 
J. Gouillard, Annuaire de l'EPHE-Ve Section, LXXXV (1976-77), p. 
365-366. Voir l'importance que revêtent à cette époque les vertus de la 
μετάνοια et de la ταπεινοφροσύνη chez Mullett in : Alexios I Komnenos 

(voir n. 5), p. 369-370. Cf. aussi infra, n. 33. 

30. Voir Képetzi, op.cit. (n. 1), n. 63. M. Spadaro, Chiesa d'Oriente e 
chiesa d'Occidente sotto la dinastia dei Comneni, ByzForsch 22 (1996), 
p. 81, n. 9 et infra, n. 34. 

31. L. A. Hunt, Comnenian Aristocratic Palace Decoration: Descriptions 
and Islamic Connections, in : The Byzantine Aristocracy, p. 138,139. Pour 
la pénitence, signifiée par la confession de l'empereur, cf. supra n. 13. 
Pour la notion de ταπείνωση, substantif de la piété impériale à cette 
époque, cf. M. Angold, Alexios I Komnenos: an Afterword, in : Alexios I 
Komnenos, p. 413,415 ; idem, op.cit. (n. 5), p. 71. 

237 



VICTORIA ΚΕΡΕΤΖΙ 

Fig. 4. B.M. Add. 39627, fol. 124r (Spatharakis 1976). 

les sources hagiologiques autour des VlIIe-IXe siècles, est un 
sujet lié à l'empereur dans l'historiographie de l'époque des 
Macédoniens, puis proclamé avec insistance dans les Typica 

32. Dans le Typicon de Stoudion, l'obéissance des moines à l'égard de 
l'higoumène est une notion essentielle que le Typicon de l'Evergetis, qui 
puise dans celui-ci, amplifie, donnant également une place importante à 
la confession, prérogative surtout des moines dans la tradition spirituelle 
de Byzance : cf. Angold, op.cit. (n. 5), p. 269, n. 10 ; D. Krausmüller, The 
Monastic Communities of Stoudios and St Mamas in the Second Half of 
the Tenth Century, in : The Theotokos Evergetis, p. 83. Pour les sources 
hagiologiques qui se réfèrent à ce topos, cf. R. Barringer, The Pseudo-
Amphilochian Life of Saint Basile: Ecclesiastical Penance and Byzan­
tine Hagiography, Θεολογία 51 (1980), p. 50 ; Gouillard, op.cit. (η. 29), 

p. 368. 

33. Cf. le vocabulaire des exhortations de Jean Oxite à Alexis à faire 
pénitence, comme jadis les empereurs, pendant les litanies, pour les 
péchés de l'Empire. Cf. P. Gautier, Diatribes de Jean l'Oxite contre 
Alexis 1er Comnène, REB 28 (1970), p. 37,1.11, τό (ρήμα) της έξομο-

λογήσεως καί της ίκετείας, J. Μ. Hussey, The Orthodox Church in 

the Byzantine Empire, Oxford 1986, p. 147, et Dagron, op.cit. (n. 13), p. 

258-259. 

34. Théophane Continuatus (éd. Bonn), p. 439-440. Voir à ce propos 
R. Morris, The Byzantine Aristocracy and the Monasteries, in : The 
Byzantine Aristocracy, p. 117 n. 28. Histoire calquée, peut-être, sur 
celle, hagiologique, de saint Basile et de la veuve qui a inspiré le cycle 
analogue de l'église de Tokali Kilise. Dans les deux cas, les rouleaux 
portant la liste des péchés se retrouvent vierges. Notons le double sens 

du Xle siècle32 - surtout dans celui de l'Evergetinos - et 
auquel on se réfère encore dans les sources du Xlle siècle33. 
Pour s'en tenir aux empereurs, dans le récit de Théophane 
Continué, Romain Lécapène, par sa confession publique 
dans l'église ainsi que par les prières des moines, obtient 
l'absolution de ses péchés34. 
En iconographie, c'est un peu plus tard, vers le milieu du 
siècle suivant, que l'on retrouve des images illustrant la 
confession. Un premier exemple se rencontre justement 
dans le psautier dit de Théodore de 1066 où les moines 
prosternés devant l'higoumène sont accompagnés de la lé­
gende μετάνοια35. Par ailleurs, plusieurs illustrations avec 
la même thématique ornent le psautier singulier et presque 
contemporain du Vatican, le gr. 75236 daté de 1058-59, lié -
comme cela a été proposé - à la critique formulée contre 
Constantin Monomaque et sa politique ecclésiale, dans une 
série d'images centrées sur la notion du pardon des péchés 
et de la confession37. 

Deux autres images d'Alexis Comnène, connu pour sa piété, 
datables probablement de peu d'années avant sa mort, 
contemporaines donc de notre Ekphrasis, si l'on suppose - et 
c'est la conclusion de Paul Magdalino et Robert Nelson -
que le poème de Kalliklès a été composé avant la mort 
d'Alexis en 1118, nous transmettent un message différent. Il 
s'agit de la double figuration de l'empereur38 dans la Πανο­
πλία Δογματική, Vat. gr. 666 (Fig. 5), traité théologique 

du ν. εξαλείφω : "pardonner" un péché et "raturer sur un parchemin". 
A. Wharton Epstein, Tokali Kilise: Tenth-Century Metropolitan Art in 
Byzantine Cappadocia (DOS 22), Washington D.C. 1986, p. 26, p. 78 
fig. 109. Voir la bibliographie concernant cet épisode hagiologique 
chez Ch. Walter, Art and Ritual of the Byzantine Church, London 1982, 
p. 91, n. 25. 

35. Fol. 192r, Der Nersessian, op.cit. (n. 15), fig. 301; reproduction en 
couleur chez Cutler et Spieser, op.cit. (n. 8), fig. 255. 
36. Comme le montre l'insistance sur le substantif έξαγορία dans une 

scène de confession, fol. 51r, E.T. De Wald, The Illustrations in the 
Manuscripts of the Septuagint, III. Psalms and Odes, Part 2: Vaticanus 
Graecus 752, Princeton 1942, p. 13. 

37. On a proposé de voir se refléter dans ce manuscrit, écrit probable­
ment au monastère de Stoudion, la critique de la part des moines, 
notamment de Nicétas Stéthatos, des déviations de la politique ecclé­
siale de cet empereur ou de son successeur, Isaac II Comnène. Ce der­
nier, en 1059, quelques années après la confection du manuscrit, se re­
tire au même monastère : I. Kalavrezou, N. Trahoulia, S. Sabar, Cri­
tique of the Emperor in the Vatican Psalter gr. 752, DOP 45 (1991), p. 
211,212, fig. 27. 

38. Spatharakis, op.cit. (n. 5), p. 121-129, fig. 78-80. Illustration en 
couleur de la première des images chez Cutler et Spieser, op.cit. (n. 8), 
fig. 280. L'empereur n'est pas identifié par la légende dans ces deux 
miniatures, mais seulement sur leur réplique, le manuscrit un peu plus 

238 



EMPEREUR, PIETE ET REMISSION DES PECHES DANS DEUX EKPHRASEIS 

combattant les hérésies et commandé à Euthyme Zigabène. 
Cependant, dans ces images impériales, qui s'inscrivent dans 
un contexte iconographique bien distinct de celui de notre 
Ekphrasis et transmettent un contenu imaginaire qui lui est 
diamétralement opposé, le même sens de ευσέβεια agit 
comme dénominateur commun, pour le salut de l'empereur. 
Prise dans un schéma qui souligne l'idée de la justice -"point 
faible", selon certains historiens, d'Alexis Comnène et souci 
primordial de l'empereur dans la description de Kalliklès39 -
l'image impériale est fortement marquée par les intentions 
du commanditaire (communication à deux niveaux d'Alexis 
Comnène : avec Dieu et avec les juges) et prend sens dans les 
images mentales transmises ainsi au public averti auquel 
Kalliklès s'adresse40. Aussi les deux interprétations - celle 
de l'historien de l'art et celle des contemporains de l'image -
ne coïncident-elles pas toujours41 : dans notre poème, nous 
avons donc essayé d'entrevoir cette dernière où, à ce thème 
de la justice, s'ajoute celui de l'espoir du salut obtenu grâce à 

tardif de la Panoplie Dogmatique de Moscou : cf. Spatharakis, op.cit. (n. 
5), p. 128, 129, et fig. 83-85. L'analyse stylistique pourrait amener 
- selon Magdalino et Nelson, op.cit. (n. 17), p. 149 n. 60, p. 151, n. 64 -
à une datation du Vat. gr. 666 à l'époque de Manuel Comnène ; voir 
ibidem, p. 150, n. 62 pour une interprétation plus générale de ces 
portraits anonymes, analogue à celle adoptée pour la mosaïque dite de 
Léon à Sainte Sophie. Ne pourrait-on considérer par la suite cet 
ensemble d'illustrations comme un exemple pictural à reproduire et 
non pas une oeuvre contemporaine à une image analogue, aujourd'hui 
perdue, figurant Manuel Comnène entouré des Pères de l'église que 
citent Magdalino et Nelson, ibidem, p. 148 ; cf. aussi Magdalino 1993 
op.cit., (n. 5), p. 473 n. 219, p. 477 n. 227. Toutefois, malgré les doutes 
sur ces miniatures du Vat. gr. 666 (Rodley, op.cit. (n. 18), p. 344 n. 25) il 
semble qu'on ait ici de réelles figurations d'Alexis. Mullett in: Alexios I 
Komnenos (voir n. 5), p. 373 n. 65, p. 374 n. 66-67 et p. 376 n. 72 penche 
pour leur caractère portraitique et assignerait peut-être pour le 
manuscrit du Vatican un usage privé par l'empereur : Eadem, op.cit. (n. 
17), p. 74 n. 316. 

39. Pour la justice comme message unique de l'empereur dans cette 
représentation, voir Mullett m: Alexios I Komnenos (voir n. 5), p. 394 ; 
même considération chez J. Lafontaine-Dosogne, Les thèmes ico­
nographiques profanes dans la peinture monumentale byzantine du Vie 
au XVe siècles, Milion 3 (1995), p. 96 n. 39. A ce propos, cf. infra, n. 67. 
Pour un aspect analogue de cet exemplum moral offert par l'em­
pereur aux juges afin qu'ils soient justes, voir l'utilisation du thème du 
Jugement Dernier par Justinien : Walter, op.cit. (n. 22), p. 48 n. 151. 

40. M. Mullett, Aristocracy and Patronnage in the Literary Circles of 
Comnnenian Constantinople, in : Byzantine Aristocracy, p. 176, 177 
n. 42, 179. Eadem, op.cit. (n. 17), p. 40. G.T. Dennis, Imperial Pa­
negyric: Rhetoric and Reality, in : Byzantine Court Culture, p. 133-136. 

41. Eastmond, op.cit. (n. 4), p. 504. 
42. Selon Romano, op.cit. (n. 17), p. 102, ces versets renvoient à Dan. 
Ill, 88 ; or, elles rappellent plus le texte paulien και εκάστου το έργον 

όποιον εστί το πϋρ δοκιμάσει (ν. 13 ) et ει τίνος το έργον κατακαή-

la confession et à la pénitence. Analyser le réseau de 
références textuelles de ce texte et évaluer la place de 
chacune dans le contexte de l'époque nous aidera à mieux 
cerner le sens - ou l'un des sens - profond du poème. 
L'oeuvre de Kalliklès est, on le sait, riche en citations 
bibliques; or, certaines références méritent une attention 
plus particulière. Ainsi, les v. 18 et 19, άν συμφλεγη μοι 
τούργον, εξω ζημίαν, / σωθήσομαι δε, πλην δια φλογός 
μέσης, outre le renvoi vétérotestamentaire signalé par 
l'éditeur, sont aussi un appel direct de Paul, Cor I.iii, 15-
1642. Comment faut-il expliquer l'utilisation de ce verset qui 
a marqué de nombreux écrits dogmatiques et la vie 
spirituelle de l'Eglise d'Orient ? S'agit-il d'un simple topos 
ou bien cette évocation, insistant sur le rôle du feu, pour­
rait-elle être entraînée plus précisément par la non-éternité 
des châtiments, thème traité dans un chapitre de la Panoplie 
Dogmatique*2, commandée par Alexis Comnène et repré­
sentant une des hérésies importantes des Latins44 ? Le choix 

σεται, ζημιωθήσεται, αυτός δε σωθήσεται, οΰτως δέ ώς δια πυρός 

(ν. 15). Du reste, les autres citations bibliques - v. 1, 2, 15, 22, 23 - cf. 

ibidem, p. 102, sont fidèlement reproduites et parfois déjà utilisées 
dans des contextes analogues comme, par ex., le v. 23 (Matth.Vll, 2) : 
Speck, op.cit. (n. 24), p. 130. 

43. Tit. xx, PG 130, col. 1105C et 1108B pour l'éternité des punitions et le 
feu. Il est intéressant de noter que, selon J. Wickert, Die Panoplia 
Dogmatica des Euthymios Zigabenos, OrChr 8, p. 315, il ne s'agit pas ici 
d'une simple compilation par l'auteur des oeuvres patristiques, telle 
qu'on l'observe ailleurs dans la Panoplie, mais l'on devrait ce chapitre à la 
plume de Zigabène ; cf. toutefois les objections de M. Jugie, La vie et les 
oeuvres d'Euthyme Zigabène, EO 15 (1912), p. 222. Remarquons que le 
verbe σωθήσεται du v. 15 de Cor. I, iii qui a attiré souvent l'attention des 
commentateurs (JA. Cramer, Catenae in Sancii Pauli Epistolas ad 
Corinthios. Ad Fidem Codd. Mss, Oxford 1841 (Hildersheim, 1967) V, 
p. 62, 63) a été jugé comme καινοφανές dans les Commentaires aux 

Epitres de Paul attribués à Zigabène, Ενθυμίου τοϋ Ζιγαβηνοϋ 'Ερμη­

νεία εις τάς ιό'έπιστολάς τοϋ Αποστόλου Παύλου και εις τάς ζ Κα­

θολικός (éd. Ν. Kalogeras), Ι, Athènes 1887, p. 216, - mais tout de suite 
dissociés par le même éditeur dans le second volume, puis par M. Jugie, 
op.cit., p. 225 n. 2, et H.G. Beck, Kirche und theologische Literatur, 
München 1959, p. 615. En fait, ces commentaires seraient datables avant 
le Xe siècle. Or A.N. Papavassiliou, Εύθυμες- Ιωάννης Ζυγαόηνός, 

Βίος - σνγγραφαί, Nicosie 1979, p. 277-278, continue de les rattacher à 
l'auteur de la Panoplie. L'article de G. Podskalsky, Euthymios Zigabenos 
(Zigadenos), 11./12. Jh. in : TheolRealenz. X, Berlin-New York 1982, p. 
557 et suiv. m'est resté inaccessible. 

44. Voir la réaction de Georges Bardanès, métropolite de Corfou, lors 
de la discussion qu'il eut avec des occidentaux autour de ce sujet en 
1230, G. Dagron, La perception d'une différence : Les débuts de la 
"Querelle du Purgatoire", Actes du XV Congrès International d'études 
byzantines, Athènes, septembre 1976, IV. Histoire. Communications, 
Athènes 1980, p. 84, 85, 91. Ce problème n'est pas inclus dans la liste 
des différents dogmatiques entre les deux Eglises mentionnés par 

239 



VICTORIA ΚΕΡΕΤΖΙ 

Fig. 5. Vat. gr. 666, fol. 2r (Cutler et Spieser 1996). 

de ce verset - qui nous semble digne d'un commentaire - ne 
doit cependant pas être rattaché directement au καθαρτή-
ριον πΰρ, question qui a jadis tenté l'Orient et qui entrera, 

Constantin Stilbès (1210) : ibidem, p. 85 n. 5. Pour la période, voir J. 
Darrouzès, Les documents byzantins du Xlle sur la primauté romaine, 
REB 23 (1965), p. 51. 
45. La fonction double du feu, destructive et salvatrice, est, dans ce 
verset, bien mise en évidence. Cf. Homélie ix, PG 61, col. 78, 79 et DTC, 
V, col. 2250-5. Pour l'illustration de ce commentaire, voir infra, n. 55. 
46. Même quête dans le récit de Nikôn Métanoïté : S. Lampros, Ό 

βίος Νίκωνος τοΰ Μετανοείτε, NE 3 (1906), p. 200, 1. 20-25 ; cf. 

Gouillard, op.cit. (n. 29), p. 369. Il arrive que le châtiment soit 
demandé pour cette vie afin d'en être délivré après la mort, comme 
dans les récits de la vie de l'empereur Maurice : cf. Chronographie de 
Théophane (éd. de Boor), p. 278-280 ; C. Mango et R. Scott, The 
Chronicle of Theophanus Confessor, Oxford 1997, p. 410 ; J.Wortley, 
The Legend of the Emperor Maurice, Actes du XVe Congrès Inter­
national d'études byzantines, Athènes, septembre 1976, IV. Histoire. 
Communications, Athènes 1980, p. 390 et p. 384 n. 8. 

47. εκεί εκάστου τα έ'ργα ου κρύπτονται / άλλ' έν πυρί και ζυγω δο­

κιμάζονται: cet hymne, bien ancien, était lu pendant les Αποδείπνια 

du Carême, P. Maas, S. G. Mercati, S. Gassisi, Gleichzeitige Hymnen in 
der byzantinischen Liturgie, BZ 18 (1909), p. 315, no. 5, ν. 5, 6, p. 320. 

Même caractère eschatologique des versets, analogues du φδάριον, de 

Léon VI, inspiré à son tour du texte de Matth. III, 10 et 12 : cf. 
Oikonomides, op.cit. (n. 12), p. 161, n. 40 ; Solarino, op.cit. (n. 12), p. 
202-205, 207, 209 ; PG 107, col. 309-314, v. 37-38, 188-189; une encore 

à la fin du Xlle siècle, dans le système théologique de l'Oc­
cident. Commentée différemment par Jean Chrysostome45 

(et illustré de façon tout à fait exceptionnelle dans le Ath. 
211 contenant ses Homélies, comme on le verra par la 
suite), cette question des punitions et des récompenses 
évoquée par ces versetes pauliens se retrouve parfois dans 
des Vies de saints46 et, exprimée sous une autre forme, dans 
certains hymnes et prières liturgiques qui inspireront le 
ώδάριον de Léon VI47. Cependant, l'utilisation de ces ver­
setes dans le poème de Kalliklès a sans doute été dictée plus 
par le vécu liturgique suggéré par certaines prières simi­
laires que par des questions dogmatiques précises. Cette 
insertion de citations bibliques dans le vécu liturgique se 
retrouve, par exemple, dans la prière dite πένθος xfj κυ-
ριακη εσπέρας qui présente, non seulement le thème, 
connu depuis les stoïciens, du feu salvateur et destructeur, 
mais aussi d'autres sujets liés au Jugement Dernier et qui 
ont influé peut-être sur des illustrations du psautier Dio-
nysiou 65 datables du début du Xlle siècle48. On sait par 
ailleurs que des considérations théologiques sur le sort des 
âmes occupent les esprits à cette date, et même avant le Xle 
siècle49: dans les écrits de Michel Glykas (milieu du Xlle 
siècle), ce même thème ainsi que celui de la confession fi­
gurent parmi les différentes Άπορίοα. C'est sous cet angle 
qu'il faut considérer sans doute la présence de ces versets 
de Paul pour désigner le moyen d'expiation et, par là, 
l'espoir de salut d'Alexis Comnène50. 

plus grande affinité avec cette source textuelle est à noter dans une 
autre prière, Maas, Mercati, Gassisi, op.cit., p. 332, ν. 123-6. On re­

trouve également ce même esprit eschatologique dans une autre poésie 
de cet empereur : S. G. Mercati, Il simbolo del Giglio in una poesia di 
Leone il Sapiente, RendPontAcc XII (1936), p. 67,72, v. 31,34,35. 
48. Pour la prière, voir Maas, Mercati, Gassisi, op.cit. (n. 47), p. 327-
334 ; les w. 121-126 commentant Matth. Ili, 7-12 inspirent, peut-être 
au travers du vécu liturgique, la miniature du fol. 5r du psautier. Cf. 
infra n. 51, 54. La fonction double du feu est, dans ce verset paulien de 
notre Ekphrasis bien mise en évidence. Voir, dans les Muses I d'Alexis 
Comnène, Maas, op.cit. (n. 67), p. 355, v. 239, le recours à un verset 
également paulien, mais non précisé, concernant la résurrection des 
pécheurs en vue de leur jugement : cf. M. Mullett, Alexios Komnenos 
and Imperial Revival, in : New Constantines, p. 265, n. 53 : la récente 
édition anglaise des Muses m'a été inaccessible. 

49. Pour ces questions dogmatiques, cf. J. Gouillard, Léthargie des 
âmes et culte des saints : un plaidoyer inédit de Jean Diacre Maïstôr, 
TM 8 (1981), p. 180, 181 n. 40, p. 182. La même question se rencontre 
bien avant dans la pensée byzantine : cf. P. Brown, Vers la naissance du 
Purgatoire, Amnistie et pénitence dans le christianisme occidental de 
l'Antiquité tardive au Haut Moyen Age, Annales, 52e année, novem­
bre-décembre 1997, p. 1259 n. 50. Cf. Jugie, op.cit. (n. 9). 

50. Ch. 85 : "Ετι και τοϋτο ήπόρηται ε'ι μετά θάνατον αύτίκα ή 

ψυχή σωματικω πυρί παραδίδοται, Michel Glykas, Εις τάς άπο-

240 



EMPEREUR, PIETÉ ET REMISSION DES PÉCHÉS DANS DEUX EKPHRASEIS 

Cette insistance sur le feu, se rencontre également dans le 
psautier Dionysiou 65, contemporain de l'épigramme, et 
c'est dans le même contexte d'idées que l'on peut sans doute 
interpréter l'illustration présentant, au fol. l lr , dans un 
tableau autonome, le grand feu qui anime la peur du moine 
Sawas, peintre et donateur de ce manuscrit (Fig. 6)51. La 
scène se passe avant même le moment de la mort du moine, 
scène qui est dépeinte sur le folio suivant accompagnée de 
celle de la Psychostasie52. Ainsi, dans les deux témoignages 
contemporains, provenant de deux milieux différents - pein­
ture dans le palais impérial propageant les qualités de la 
morale et de la justice de l'empereur53 et figuration de la 
piété monacale dans un psautier à usage privée -, la même 
emphase est mise sur le feu et ses qualités qui, dans chaque 
oeuvre, sont conçues différemment : double agent de puni­
tion et de salut au premier exemple - mis en évidence par 
une lecture qui reflète peut-être aussi la position d'Alexis 
face aux hérésies de l'époque et réorganise la lecture d'une 
composition iconographique donnée - instrument de pu­
nition qui engendre la peur dans le second, explicite sous ces 
deux formes dans la liturgie et cité par des textes de prières 
et citations bibliques qui accompagnent les illustrations de 
ce psautier et dictent parfois leur choix54. Revenant de nou­
veau sur le problème théorique de la relation entre l'image 

ρίας της θείας Γραφής κεφάλαια, éd. S. Eustratiadès, I-II ; v. I, 
Athènes 1906, p. 51 de l'introduction ; v. II, Alexandrie 1912. Pour le 
sort de l'âme, voir chap. 10, 20 et surtout 21 : v. I, p. 240-257 et v. II, p. 
157, 235 pour la confession directement à Dieu : la contrition active 
faite à Dieu même peut, à la limite, dispenser de la confession 
auriculaire : Gouillard, op.cit. (n. 29), p. 367, référence que je suis, le 
second volume d'Eustratiadès m'étant inaccessible. Pour les destina­
taires de ces textes - pour la plupart des moines - et pour leur auteur, 
voir P. Magdalino, Enlightenment and Repression in Twelfth Century 
Byzantium. The Evidence of the Canonists, To Βυζάντιο κατά τον 

12ο αιώνα, ρ. 369,370 ; idem, 1993 (voir η. 5), ρ. 372-375. 

51. S. Pelekanidès et al., The Treasures of Mount Athos. Illuminated 
Manuscripts I, Athènes 1973, p. 419-421, fig. 119. A. Cutler, The 
Aristocratic Psalters in Byzantium, Paris 1984, p. 103 fig. 361. La nouvelle 
datation de ces illustrations au Xlle siècle, J. Spatharakis, The Date of 
the Illustrations of the Psalter Dionysiou 65, ΔΧΑΕ H' (1975-1976), p. 

173-177, acceptée depuis, n'est pas retenue dans le récent catalogue 
Θησαυροί τοϋ Αγίου "Ορους, Thessalonique 1997, p. 221. Pour le 

portrait de Sawas, cf. Kalopissi-Verti (n. 27), p. 134, n. 30. 

52. Fol. 1 lv. Pelekanidès et al., op.cit. ( n. 51), fig. 120 ; Cutler, op.cit. (n. 
51) p. 103 fig. 362. 

53. Hunt, op.cit. (n. 31). 
54. Voir par. ex., les connotations eschatologiques, complexes, aux fols 
5r et 5v : Cutler, op.cit. (n. 51), p. 103, fig. 359 et 360, autour de Matth. 
III. 10, texte inscrit sur la marge de ce dernier folio. Les textes qui 
entourent les illustrations du psautier Dionysiou 65, parfois à peine 

et son interprétation, on rappellera que, par un fait assez 
rare, l'inspiration d'une image par un texte, tout comme 
l'interprétation d'un texte par une image analogue - deux 
procédures différentes mais non dissociées - peuvent con­
verger, quoique rarement : c'est justement le cas des Homé­
lies de Jean Chrysostome du codex 211 de la Bibliothèque 
Nationale d'Athènes, daté d'habitude du début du Xe siècle : 
illustrant le commentaire de Cor Lui, 15-16 sur l'éternité des 
châtiments, l'image figure le feu venant du trône de l'Héti-
masie et dévorant un temple qui symbolise les actions hu­
maines (Fig. 7)55. On peut donc conclure que, par l'utilisa­
tion de ces versets pauliens, le poète n'a pas eu recours seule­
ment à un topos bien connu de la spiritualité byzantine, mais 
que son choix, significatif de l'importance particulière que 
revêtait cette thématique à cette époque - salut de l'âme -
lui permettait de se présenter en pénitent, en se repentant 
des fautes dont il était accusé56. 

Bien que les empereurs de nos deux Ekphraseis soient sup­
posés morts dans les épigrammes examinés, on les repré­
sente implorant, de leur vivant, le Christ pour le salut de 
leur âme, ce qui n'est pas sans évoquer les moines, dans le 
ch. 5 de YEchelle de Jean Climaque57, interrogeant le mou­
rant sur le sort de son âme, et rappelle également les pas­
sages cités de Theophane. C'est plutôt dans cet esprit qu'il 

discernables, pourraient aider à mieux expliquer les images. Je dois 
l'envoie de la photo no. 5 de cet article au père Gabriel du Monastère 
Dionysiou; qu'il trouve ici l'expression de ma gratitude. 

55. Fol. 15lv. Pour le texte de l'Homélie cf. supra n. 45. Marava-Chatzi-
nikolaou et Toufexi-Paschou, op.cit. (n. 12), p. 41, fig. 26 ; les auteurs, 
p. 41-42, voient les mêmes connotations eschatologiques reconnues à 
l'image par A. Grabar, Miniatures gréco-orientales II. Un manuscrit 
des homélies de saint Jean Chrysostome à la Bibliothèque Nationale 
d'Athènes (Atheniensis 211), SemKond V, 1932, p. 259-298 (=L'art de 
la fin de VAntiquité et du Moyen Age, Paris 1968, p. 804-839), ainsi que 
par S.P. Madigan, Athens 211 and the Illustrated Homilies of John 
Chrysostom (unpublished dissertation), Chicago 1984, p. 164-166, mais 
datent le codex du IXe siècle. 

56. Il s'agit là d'un sujet particulier qui capte, par l'antithèse drama­
tique des fonctions du feu, l'attention de l'auditeur ; cf. l'importance de 
l'antithesis sur l'épigramme et les images du narthex de la Vierge 
Phorbiotissa de Asinou à Chypre : Maguire 1981 (voir n. 3), p. 56-57, n. 
21,22, fig. 44-45 et idem, op.cit. (n. 9), p. 13-14. Pour les considérations 
théologiques de l'époque sur la destinée de l'âme, cf. supra n. 49,50. 

57. Pour le Κανών κατανυκτικός contenu dans ce chapitre et ses illus­

trations, cf. J. Martin, The Illustrations of the Heavenly Ladder of John 

Climacus, Princeton 1954, p. 141, fig. 271 ; R. Stichel, Studien zum 

Verhältnis von Text und Bild spät- und nachbyzantinischer Vergäng­
lichkeitsdarstellungen, Wien 1971, p. 55, n. 178-180. Peut-on penser ici à 
une autre image, liée à celle que l'on vient d'étudier, figurant la mort 
de ce même empereur, commandée sans doute par Jean II Comnène, 

241 



VICTORIA ΚΕΡΕΤΖΙ 

Fig. 6. Mont Athos, Dionysiou 65, fol. 1 Ir (Photo Monastère 

Dionysiou). 

qui ornait le même palais ? Voir Magdalino et Nelson, op.cit. (n. 17), p. 
126-130. Pour une séquence iconographique analogue - peur du 
pécheur devant le jugement, puis figuration de sa mort - voir les fols 
l l r , 1 lv du psautier 65 de Dionysiou, supra n. 51. 

58. Voir supra n. 16. 
59. Ainsi, l'image de notre Ekphrasis, qui reflète un fort esprit de 
contrition, est devancée, en quelque sorte, par celle du même 
empereur (?) qui figure sur le rouleau liturgique de la Bibliothèque 
Publique de Saint Petersbourg contenant les Vêpres de la Pentecôte, 
dont l'aspect pénitentiel est évident: B.V. Farmakovskij, Vizantijskij 
pergamennyi rukopisnyj svitok ν miniatjurami, IRAIK 6, 2-3 (1901), p. 

253-359, pi. II. Voir Képetzi, op.cit. (n. 1), n. 60-64. 

60. Dans l'épigramme de Théodore Stoudite no. VIII, v. 12, adressé 
aux έπιστημονάρχας, le v. 2 de Matth. VII trouve naturellement sa 

place, Speck, op.cit. (n. 24), p. 129. 

61. Pour ces liens éventuels avec des personnes historiques, cf. Mullett 
in: Alexios I Komnenos (voir n. 5), p. 394, n. 168. Il nous semble que la 

nous faut considérer la quête exprimée dans YEkphrasis 
rattachée à Constantin Monomaque, ainsi que celle de l'hi-
goumène figuré dans le Par. gr. 7458. Ces deux exemples, 
formellement, on l'a vu, avoisinants, diffèrent quant au 
grand pouvoir émotionnel suggéré par la pénitence de 
l'empereur, et donc de son ευσέβεια, le texte de Mavro-
pous n'ayant pas pour objet de critiquer mais de vanter en 
lui cette vertu. Quant à Alexis Comnène, qui se voit et se 
dépeint clairement comme pécheur, c'est par sa piété, en 
professant son orthodoxie, qu'il espère être sauvé, se 
plaçant de cette façon en deçà de son pouvoir institué, au 
niveau du simple fidèle. De ce premier niveau de com­
munication avec Dieu, c'est l'"abolition" de ses mauvaises 
actions, son espoir du salut que l'empereur proclame face 
aux juges qu'il apostrophe, établissant ainsi un second 
niveau de communication avec les récepteurs de cette 
image peinte et décrite59. Il est évident que l'exhortation du 
v. 23, έν ω μέτρω κρινεϊτε, κριθήσεσθέ μοι, connu dans 
des épigrammes analogues60, semble s'adresser, non pas 
vraiment aux juges célestes, pour lesquels celle-ci n'aurait 
pas de sens, mais aux récepteurs contemporains61 - peut-
être les sénateurs - pour demander leur clémence. 
Dans ces deux compositions décrites, inscrites dans le cadre 
d'une période où l'ingérence du pouvoir impérial dans les 
affaires religieuses se fait de plus en plus sentir, l'empereur est 
figuré dans des schémas iconographiques empruntés, comme 
il a été noté62, à l'art religieux, passant d'une composition re­
nouvelée à cette époque, la Déisis63 - adaptable à la forme 
d'une prière personnelle et où l'intercession est instrumen­
tale -, à une autre, plus complexe, celle du Jugement géné­
ral de l'humanité et où l'espoir du salut, exprimé avec une 
finesse théologique qui devait être facilement perçue par les 

problématique de l'auteur ne prend pas en compte suffisamment un 
point fort du poème qui est le pardon espéré par l'empereur en raison de 
sa piété, ευσέβεια qu'exprime sa pénitence, μετάνοια, par sa confes­

sion, ce qui dispense Kalliklès d'avoir à accuser l'empereur : voir à ce 
propos, ibidem, p. 394. Notons que Mullett, ibidem, n. 166, est réticente à 
voir une critique dans ce discours sophistiqué, point de vue semblable à 
celui que j'avançais plus haut à propos de l'épigramme no. 75 de 
Mavropous. Pour le lien de ces deux termes, cf. Lampe, PGL, s.v. μετά­

νοια. Pour la perception des images par les contemporains, voir biblio­

graphie chez Maguire, op.cit. (n. 9), p. 5 n. 7,8, idem, A Murderer among 

Angels, in The Sacred Image. East and West (ed. R. Ousterhout - L. 

Brubaker), Urbana et Chicago 1995, p. 67,68. 

62. Magdalino et Nelson, op.cit. (n. 17), p. 125 n. 5. 

63. Voir Walter, op.cit. (n. 6), p. 187 pour l'influence de Yekphrasis et le 

rôle de Mavropous dans le renouvellement du sens iconographique de 
la Deisis. 

242 



EMPEREUR, PIETÉ ET RÉMISSION DES PÉCHÉS DANS DEUX EKPHRASEIS 

auditeurs de ce milieu aristocratique, est axée sur la notion de 
"mérite" et de "péché". Les codes de relation entre empereur 
et Dieu diffèrent selon le schéma iconographique adopté. 
L'absence de dialogue, le silence complet du Christ dans le 
poème de Kalliklès le différencie de la promesse de salut dans 
celui de Mavropous64 et semble suspendre toute connais­
sance quant au sort définitif d'Alexis Comnène. Les deux épi-
grammes diffèrent ainsi, le premier décrivant, selon les con­
ventions de l'époque et l'aspect formel de l'image, le salut 
immédiat de l'empereur, le second faisant "bénéficier" l'em­
pereur, par une projection du dogme du salut et le langage 
paradoxal du vécu liturgique, de l'action salvatrice de la com­
position; ce cas, où l'auteur de l'invocation figure lui-même 
sur l'image décrite, se rencontre plus rarement dans les Ek-
phraseis65. D'autre part, l'importance de ces témoignages rhé­
toriques est renforcée par le fait que l'on peut tracer, dans les 
images parfois rattachées au même souverain, comme c'est le 
cas d'Alexis Comnène, plusieurs aspects différents de la re­
présentation idéalisée de l'empereur : on passe ainsi de la pro­
messe d'un salut immédiat, illustrée notamment par les ima­
ges et légendes assez stéréotypées du Vat. gr. 666, à une com­
position marquée d'une profonde angoisse devant le Juge­
ment Dernier. Que le poème de Kalliklès se réfère à une 
image réelle ou fictive de l'empereur, ou qu'il veuille l'inclure, 
par un jeu rhétorique, dans une composition existante, il 
propage surtout une idéologie officielle - rejoignant, de cette 
façon, la destinée supposée de φδάριον de Léon VI66 -
Γεύσέβεια d'Alexis, liée, surtout ici, au vécu liturgique, et 
donne un ton bien personnel à cette image eschatologique 
constituant peut-être le principal de ces messages67. Devant 
cette profonde angoisse, on est en deçà d'un autre topos de 
la rhétorique politique, bien ancien, encore une fois em­
prunté au vocabulaire eschatologique, qui veut l'empereur 
gardien du Paradis, exprimé au début du siècle suivant68. 

64. Maguire, op.cit. (n. 9), p. 11 n. 44. Pour l'autre courant théologique 
qui soutient l'idée d'un délai avant le jugement définitif des âmes 
auquel se rangeait Zigabène, cf. Jugie (n. 9), op.cit. p. 218. Cette idée 
n'est pas perceptible toutefois sur les légendes rendant le dialogue 
entre le Christ et l'empereur dans le Vat. gr. 666 de la Panoplie 
Dogmatique de Zigabène : cf. supra n. 16. 

65. On le retrouve dans un épigramme de Mavropous, Boiling et de La-
garde, op.cit. (n. 6), no. 7, p. 6 : Maguire, op.cit. (n. 9), p. 19, n. 44. Pour 
leur action sur le récepteur, voir A. Kazhdan et H. Maguire, Byzantine 
Hagiographical Texts as Sources on Art, DOP 45 ( 1991 ), p. 1,20. 

66. Voir Solarino, op.cit. (n. 12), p. 206-207 et supra n. 47. La relation 
entre texte liturgique et iconographie a été depuis longtemps relevée 
par A. Baumstark, Bild und Lied des christlichen Ostens, in Festschrift 
zum sechzigsten Geburtstag von Paul Clemen, Düsseldorf 1926, p. 168-

Fig. 7. Athènes B.N., codex 211, fol. 15lv (Marava-Chatzinicolaou 

et Toufexi-Paschou 1997). 

Nos deux Ekphraseis permettraient une connaissance, pas 
tant du "contenu" des compositions décrites que de ce que 

180 ; Walter, op.cit. (n. 6) p. 182. 
67. Pour l'ancienne tradition des prières ayant comme titre εις εαυτόν, 

voir l'épigramme de Théodore Stoudite no. XCVII, Speck, op.cit. (n. 
24), p. 257,258. Pour le caractère eschatologique des oeuvres attribuées 
à cet empereur - comme les Muses I, laprière du manuscrit d'Oxford - , et 
la ευσέβεια d'Alexis voir, entre autres, P. Maas, Die Musen des Kaisers 

Alexios I, BZ 22 (1913), p. 355,1. 226- 244, p. 369, et Mullett, op.cit. (n. 

17), p. 78, n. 334. Pour les traits qui, dans le domaine de l'iconographie, 

et aussi de l'idéologie impériale, témoignent du caractère également 
personnel que revêtent de nombreuses créations de l'époque comnène, 
cf. A. Weyl Carr, Gospel Frontispices from the Comnenian Period, 
Gesta XXI/1 (1982), p. 3, n. 2 et Angold, op.cit. (n. 5), p. 285, n. 87. 

68. Le Paradis étant, dans une lettre du patriarche Germain II adressée 
à Dimitrios Chomatianos, l'allégorie de l'Eglise : τον τάξαντα φλογί-

243 



VICTORIA ΚΕΡΕΤΖΙ 

les récepteurs percevaient, ou voulaient voir, dans ces images 

impériales à plusieurs niveaux sémantiques. 

Nous avons vu ainsi que le reflet de la liturgie et le dogme 

du salut, constantes connues dans la pensée byzantine, tra­

duisent ici les tendances spirituelles et les questions dogma­

tiques de l'époque, à travers les codes linguistiques d'un 

vécu liturgique perçu de tous. 

Université d'Athènes 

ABREVIATIONS 

Alexios I Komnenos : Alexios I Komnenos, Papers of the Second 

Belfast Byzantine International Colloquium (éd. M. Mullett, 
D. Smythe), Belfast 1996. 

The Byzantine Aristocracy : The Byzantine Aristocracy, IXtoXlllth 

Centuries (éd. M. Angold), Oxford 1984. 
Byzantine Court Culture : Byzantine Court Culture from 829 to 

1204 (éd. H. Maguire), Washington, D.C. 1997. 
Το Βυζάντιο κατά τον 12ο αιώνα : Το Βυζάντιο κατά τον 

12ο αιώνα. Κανονικό Δίκαιο, κράτος και κοινωνία, Δι-

πτύχων-Παράφυλλα 3 (éd. Ν. Oikonomidès), Athènes 

1991. 
New Constantines : New Constantines : The Rhythm of Imperial 

Renewal in Byzantium, 4th-13th Centuries (éd. P. Magdalino), 
Aldershot 1994. 

The Theotokos Evergetis : The Theotokos Evergetis and the Eleventh 

Century Monasticism (éd. M. Mullett, A. Kirby), Belfast 1994. 

νην ρομφαίαν φρουρον τοϋ παραδείσου φύλακα, τον χαριτώνυ-
μον αυτοκράτορα : R.J. Loenerz, Lettre de Georges Bardanès, mé­
tropolite de Corcyre, au patriarche oecuménique Germain II, 1226-
1227 c, ΕΕΒΣ 33 (1964), p. 116 1. 400 et ap. crit. L'idée toutefois de 
l'empereur gardien du Paradis est bien plus ancienne : cf. P. Magda­
lino, The Bath of Leo the Wise and the "Macedonian Renaissance" 
Revisited : Topography, Iconography, Ceremonial, Ideology, DOP 42 
(1988), p. 106, n. 63-65. H. Maguire, Imperial Gardens and Rhetoric of 
the Renewal, in : New Constantines, p. 190 n. 36. Pour une datation 
différente, voir C. Mango, The Palace of Marina, the Poet Palladas and 
the Bath of Leo VI, Εύφρόσυνον. Αφιέρωμα στον Μανόλη Χατζη­
δάκη, Ι, Athènes 1991, ρ. 321-330, encore que, pour notre propos, 

l'aspect de l'idéologie aulique, YEkphrasis analysée par Magdalino 
garde tout son intérêt : P. Magdalino, In Search of the Byzantine Cour­
tier : Leo Choirosphactes and Constantine Manasses, in : Byzantine 
Court Culture, p. 148,149 et 160,161. Un peu plus tard, sans doute dans 
le palais de Blachernes, Manuel figurerait comme gardien des vertus, 
sujet bien connu dans la littérature, Magdalino et Nelson, op.cit. (n. 
17), p. 142,143 ; Magdalino, op.cit. 1993 (n. 5) p. 471, n. 212. A propos 
de l'image idéalisée de l'empereur gardien de l'Orthodoxie représenté 
dans des illustrations typologiques, cf. les fols 65r, 130r du psautier dit 
de Théodore, British Museum, Add. 19352 : Der Nersessian, op.cit. (n. 
15) p. 33,47 et 86 n. 60. 

244 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

