
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 20 (1999)

   Δελτίον XAE 20 (1998-1999), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Δημητρίου Ι. Πάλλα (1907-1995)

  

 

  

  Ιστόρηση της θαυματουργικής έλευσης της
εικόνας της Παναγίας Πορταΐτισσας στη μονή
Ιβήρων 

  Θεοχάρης Ν. ΠΑΖΑΡΑΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1225 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΠΑΖΑΡΑΣ Θ. Ν. (1999). Ιστόρηση της θαυματουργικής έλευσης της εικόνας της Παναγίας Πορταΐτισσας στη μονή
Ιβήρων. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 20, 385–398. https://doi.org/10.12681/dchae.1225

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 04:55:01



Ιστόρηση της θαυματουργικής έλευσης της εικόνας
της Παναγίας Πορταΐτισσας στη μονή Ιβήρων

Θεοχάρης  ΠΑΖΑΡΑΣ

Δελτίον XAE 20 (1998), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του
Δημητρίου Ι. Πάλλα (1907-1995)• Σελ. 385-398
ΑΘΗΝΑ  1999



Θ ε ο χ ά ρ η ς Ν. Π α ζ α ρ ά ς 

ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΘΑΥΜΑΤΟΥΡΓΙΚΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ ΕΙΚΟΝΑΣ 

ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ* 

£ατο εικονοφυλάκιο της μονής Ιβήρων, στο πίσω μέ­

ρος της Βιβλιοθήκης, φυλάσσεται και μια μικρή φο­

ρητή εικόνα1 (αριθ. κατ. 247, διαστ. 33x26,5 εκ.), στην 

οποία παριστάνεται η θαυματουργική διαδρομή της 

εφέστιας εικόνας της μονής των Ιβήρων, της Παναγίας 

της Πορταΐτισσας, μέσα από τη θάλασσα, έως ότου κα­

ταλήξει στο Άγιον Όρος (Εικ. 1). Αυτό επεξηγείται και 

από την επιγραφή, που είναι γραμμένη σε δύο στίχους 

με κόκκινα γράμματα σε χρυσό βάθος, στο επάνω μέ­

ρος της εικόνας: Θαύμα της εικόνος της Πορταΐτισσας 

κάι ό τήπος στε/ραιας τε και θαλάσης εν ει περιπεσον-

σα κατήντησην τον Άγιον 'Όρος τον "Αθων2. 

* Η εικόνα αποτέλεσε αντικείμενο ανακοίνωσης μου στο Δέκατο 
Πέμπτο Συμπόσιο Βυζαντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης, Αθήνα, 
12-14 Μαΐου 1995, βλ. Πρόγραμμα και περιλήψεις εισηγήσεων 
και ανακοινώσεων, σ. 54-55. Θα ήθελα να ευχαριστήσω τον π. Θε­
ολόγο Ιβηρίτη, καθώς και το συλλέκτη Σάββα Δεμερτζή, τον αρ­
χιτέκτονα Μιλτιάδη Πολυβίου και τη συνάδελφο Λήδα Τόσκα 
για την πολύτιμη βοήθεια τους. 
1. Την εικόνα έγραψα το 1987 με τη βοήθεια των συναδέλφων Τί­
του Παπαμαστοράκη και Δημήτρη Παπαγιάννη. Ενώ βρισκό­
μουν στο στάδιο της μελέτης της εικόνας, διατυπώθηκαν μερικές 
σύντομες παρατηρήσεις γι' αυτή σε ένα γενικότερο άρθρο που 
αφορά στην αυθεντική εικόνα της Πορταΐτισσας· βλ. Th. Steppan, 
Überlegungen zur Ikone der Panhagia Portaitissa im Kloster Iwiron 
am Berg Athos. Sinnbild und Abbild. Zur Funktion des Bildes = Kunst­
geschichtliche Studien - Innsbruck, Neue Folge, Band 1, Veröffent­
lichungen der Universität Innsbruck 198, Innsbruck 1994, σ. 23-24. 

2. Σημειώσεις στην επιγραφή: 
Στ. 1. τύπος (τήπος): σχήμα, περίγραμμα, σχηματική παράσταση, 
βλ. Θ. Βοσταντζόγλου, Αντιλεξικόν ή όνομαστικόν της νεοελληνι­
κής γλώσσης, Αθήναι 1988, αριθ. 263.// αποτύπωμα, στάμπα, Βο­
σταντζόγλου, ό.π., αριθ. 897. Ασφαλώς εδώ η λέξη τύπος έχει την 
έννοια της στάμπας, ενός τυπωμένου δηλαδή χάρτη. Σχετικό το 
απόσπασμα από τον πρόλογο του Τάγια σε έναν έντυπο πορτολά­
νο του 1573: 

Λέγω: ςτην στάμπα αςβαλθή (ο χάρτης) καθένας να μαθαίνη 
για την τιμή τον ό κάθε εις οπού κι αν τνχαίνη. 
Γιατί πολλοί τον εϊχασι κρνμμένον, φνλαμμένον, 
εις την κασέλα όννατά και κατακλειόωμένον 
πώς να τον έχουν μόν' αυτοί, να φαίνονται μεγάλοι, 

Πρόκειται για ένα έργο με ιδιαίτερο ενδιαφέρον από 

την άποψη ότι δείχνει τις επιδράσεις της κοσμικής ζω­

γραφικής στην ορθόδοξη εικονογραφία των χρόνων της 

Τουρκοκρατίας. Ο ζωγράφος στηρίχθηκε στην παράδο­

ση, σύμφωνα με την οποία η εικόνα της Πορταΐτισσας 

ήλθε στη μονή των Ιβήρων από τη Νίκαια ôià θαλάσσης 

άφ' έαντοϋ της εις τον καιρόν της εικονομαχίας3. 

Η παράδοση της θαυματουργικής έλευσης της εικόνας 

είναι καταγεγραμμένη σε διάφορα χειρόγραφα, ως επί 

το πλείστον με τον τίτλο Διήγησις ή Υπόμνημα, τα 

οποία παρουσιάζουν διάφορες παραλλαγές στο περιε­

χόμενο τους4. Το αρχαιότερο σχετικό χειρόγραφο είναι 

να τον κρατούσινε ψηλά, τάχα πώς εϊν κεφάλι. 
Βλ. Ε. Legrand, Bibliographie hellénique ou description raisonnée des 
ouvrages publiés par des grecs auxXVe etXVle siècles, II, Παρίσι 1885, 
σ. 16 και 17. 
Στ. 2. κατήντησην, κατήντησεν < καταντώ: φθάνω κάπου, κατα­
λήγω- βλ. Δ. Δημητράκου, Μέγα λεξικόν της ελληνικής γλώσσης, 
Ε', Αθήναι 1951, σ. 1317. 
3. Ί . Κομνηνός, Προσκννητάριον τον 'Αγίου "Ορους τοϋ "Αθωνος, 
Snagov 1701 (ανατύπωση 'Άγιον Όρος, έκδ. «Πανσέληνος», 1984, 
σ.64). 
4. Τα χειρόγραφα που αναφέρονται στην εικόνα της Παναγίας 
Πορταΐτισσας έχουν άλλοτε ευρύτερο και άλλοτε στενότερο πε­
ριεχόμενο και εξιστορούν όχι μόνο τα σχετικά με την εμφάνιση της 
εικόνας στη μονή Ιβήρων, αλλά και τα θαύματα τα οποία αποδί­
δονται σε αυτή, καθώς και το ιστορικό της ίδρυσης της μονής. Σε 
μερικά επισυνάπτεται και Ακολουθία ή Παρακλητικός Κανών 
της Πορταΐτισσας. Από τα γνωστά χειρόγραφα, που βρίσκονται 
στο Άγιον Ορος, άλλα περιλαμβάνονται στους καταλόγους του 
Σπυρίδωνα Λάμπρου και του Σωφρόνιου Ευστρατιάδη, είναι 
όμως κατά το μεγαλύτερο μέρος ανέκδοτα, ενώ άλλα είναι και 
ακαταλογογράφητα. Αυτά, με χρονολογική σειρά, είναι τα εξής: 

Ι. Κώδ. μονής Ιβήρων αριθ. 593, έτους 1540 (Σπ. Λάμπρος, Κα­
τάλογος τών εν ταϊς βιβλιοθήκαις τοϋ 'Αγίου "Ορους ελληνικών 
κωδίκων, II, Amsterdam 1966,4713,19) (στο εξής: Λάμπρος, Κα­
τάλογος). 

II. Κώδ. Μεγίστης Λαύρας, αριθ. Ε 35,16ου αι. (Σπυρίδων Μο­
ναχός Λαυρεώτης, Σωφρόνιος Εύστρατιάδης, Κατάλογος τών 
κωδίκων της Μεγίστης Λαύρας (τής εν'Αγίω "Ορει), Παρίσι-Λον-
δίνο 1925 (ανατύπ. Νέα Υόρκη 1969), 497,9). 

385 



ΘΕΟΧΑΡΗΣ Ν. ΠΑΖΑΡΑΣ 

του έτους 1540, το οποίο περιέχεται στον ανέκδοτο κώ­

δικα αριθ. 593 της μονής Ιβήρων και επιγράφεται Υπό­

μνημα περί τής τίμιας και προσκυνητής εικόνος της 

Ύπεράγνον δεσποίνης ημών Θεοτόκου της επικεκλη-

μένης Πορτιατίσσης· όπως τε κατήντησεν εν τη κατά 

τον "Αθω σεβάσμια μονή των Ιβήρων και υπό τίνων 

αυτή ή μονή ώκοοομήθη5. Αξίζει μάλιστα να σημειωθεί 

ότι στο υπόμνημα αυτό χρησιμοποιείται, για την έλευ­

ση της Πορταΐτισσας στη μονή Ιβήρων, ο τύπος κατή­

ντησεν6, όπως και στην επιγραφή της εικόνας μας. Σύμ­

φωνα λοιπόν με την παλαιά αυτή παράδοση, την εποχή 

που βασίλευε ο τελευταίος από τους εικονομάχους αυ­

τοκράτορες, ο Θεόφιλος, ζούσε στα μέρη της Νίκαιας 

της Βιθυνίας μια θεοσεβούμενη χήρα, που φύλαγε μέ­

σα σε δικό της παρεκκλήσιο μια εικόνα της Παναγίας. 

Για να σώσει την εικόνα από τους στρατιώτες του εικο-

νομάχου αυτοκράτορα, που την είχαν ανακαλύψει, 

την έριξε με τη βοήθεια του γιου της στη θάλασσα. Κα-

III. Κώδ. μονής Κουτλουμουσίου αριθ. 254,16ου αι. (Λάμπρος, 
Κατάλογος, 1,3327,6). 

IV. Κώδ. στη Συνοδική Βιβλιοθήκη της Μόσχας, αριθ. 436, 
16ου αι. (J. Bury, Iveron and our Lady of the Gate, Hermathena 10 
(1897),σ.76κ.ε.). 

V. Κώδ. στη Βιβλιοθήκη του Lincol College, Oxford, αριθ. 10 
(Υπόμνημα του Μιχαήλ Ανερήστου, έτους 1599, έκδοση J. Bury, 
ό.π.,σ. 75 κ.ε.) 

VI. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 1447, αρχές Που αι. (ακαταλογο-
γράφητος). 

VII. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 1451, γύρω στο 1700 (ακαταλο-
γογράφητος). 

VIII. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 748, Που αι. (Λάμπρος, Κατά-
λογος, Π, 4868,3). 

IX. Κώδ. μονής Μεγίστης Λαύρας, αριθ. 131, Που αι. (Σπυρίδων 
Μοναχός Λαυρεώτης, Σωφρόνιος Εύστρατιάδης, ό.π., 1115,5). 

Χ. Κώδ. μονής Μεγίστης Λαύρας, αριθ. Λ 66, Που αι. (Σπυρίδων 
Μοναχός Λαυρεώτης, Σωφρόνιος Εύστρατιάδης, ό.π., 1556,8). 

XI. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 752, έτους 1637 (Λάμπρος, Κατά-
λογος,11,4872,7). 

XII. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 1864, τέλη Που αι. (;) (ακαταλο-
γογράφητος). 

XIII. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 619,18ου αι. (Λάμπρος, Κατά-
λογος, II, 4739,2). 

XIV. Κώδ. μονής Σταυρονικήτα, αριθ. 78,18ου αι. ( Λάμπρος, 
Κατάλογος, 1,943, σημ. 2). 

XV. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 1452, β' μισό 18ου αι. (ακαταλο-
γογράφητος). 

XVI. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 1664, δ' τέταρτο 18ου αι. (ακα-
ταλογογράφητος). 

XVII. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 498, έτους 1796 (Λάμπρος, 
Κατάλογος, 11,4618,1,2). 

XVIII. Κώδ. μονής Ιβήρων, αριθ. 1449, τέλη 18ου αι. (ακαταλο-
γογράφητος). 

τά θαυμαστό τρόπο όμως η εικόνα δεν πλάγιασε, αλλά 

στάθηκε όρθια πάνω στη θάλασσα, οπότε τα κύματα 

με τα χρόνια την έφεραν στην παραλία της μονής Ιβή­

ρων. Η εμφάνιση της εικόνας συνοδεύτηκε από μια πύ­

ρινη στήλη, που υψωνόταν έως τον ουρανό, κανείς 

όμως από όσους πήγαν με πλοιάρια δεν μπόρεσε να 

πλησιάσει την εικόνα, παρά μόνο ο αναχωρητής Γα­

βριήλ ο Ίβηρ 7 , ο οποίος ασκήτευε στα όρια της μονής 

Ιβήρων και ο οποίος τελικά την ανέσυρε από τη θάλασ­

σα. Στη συνέχεια οι μοναχοί, με υμνωδίες και την ανά­

λογη πομπή, μετέφεραν την εικόνα και την τοποθέτη­

σαν στο καθολικό της μονής. Η εικόνα όμως τρεις φο­

ρές μετακινήθηκε από την εκκλησία και βρέθηκε πάνω 

από την παλαιά πύλη της μονής, όπου τελικά οι μονα­

χοί τής έκτισαν ένα παρεκκλήσιο, γι' αυτό και η εικόνα 

ονομάστηκε Πορταΐτισσα8 ή Πορτιώτισσα και Πορτιά-

τισσα9. Στα χρόνια του ηγουμένου Ευθυμίου, όπως 

αναφέρεται στο Βίο των κτητόρων, Ιωάννου και Ευθυ-

XIX. Κώδ. μονής Παντελεήμονος, αριθ. 204,19ου αι. (Λάμπρος, 
Κατάλογος,11,5711,5). 

XX. Κώδ. μονής Παντελεήμονος, αριθ. 206,19ου αι. (Λάμπρος, 
Κατάλογος,Ι1,5713,2). 

XXI. Κώδ. μονής Παντελεήμονος, αριθ. 882, 19ου αι. (Λά­
μπρος, Κατάλογος, II, 6389,8). 

XXII. Σεραφείμ τοΰ Συνοπέως, Προσκννητάριον τον βασιλι­
κού, πατριαρχικού, σταυροπηγιακού τε και σεβασμίου ιερού μο­
ναστηρίου των Ιβήρων, τοϋ εν τω Άγιονΰμω "Ορει τού "Αθωνος, 
εν Αθήναις 1857, σ. 6 κ.ε. (από άγνωστο χειρόγραφο). 
5. Βλ. Λάμπρος, Κατάλογος, Π, 4713,19. 
6. Για τη σημασία του ρήματος βλ. παραπάνω υποσημ. 2. 
7. Σχετικά με τον όσιο Γαβριήλ βλ. το πόνημα του Μονάχου Μαξί­
μου (Νικολοπούλου) Ίβηρίτου, Ό "Οσιος Γαβριήλ Ό Ίβηρ, ό 
διαγγελεύς τής Παναγίας τής Πορταϊτίσσης, Θεσσαλονίκη 1990. 
8. Βλ. Γ. Σμυρνάκης, Τό "Αγιον "Ορος, Αθήναι 1903, Καρυές Αγίου 
Όρους 1988 (φωτογραφική ανατύπωση με ευρετήριο), σ. 464. Μια 
περαιτέρω ερμηνεία για το όνομα της εικόνας της Πορταΐτισσας 
δίνει ο Δωρόθεος μοναχός, Τό "Αγιο "Ορος, Κατερίνη, χ. χρ. σ. 270, 
σύμφωνα με την οποία η εικόνα πήρε αυτό το όνομα, διότι προστα­
τεύει τη μονή Ιβήρων και όλο το Αγιον Όρος, «αφού η τοποθεσία 
της μονής αποτελούσε την κύρια είσοδο της Χερσονήσου». 
9. Το προσωνύμιο Πορτιώτισσα απαντά ήδη σε έγγραφο του 1273. 
Βλ. J. Lefort, Ν. Oikonomidès, D. Papachryssanthou, V. Kravari, Actes 
d'Iviron III, Archives de VAthos, XVIII, Παρίσι 1994, αριθ. 61, στ. 11-
12, ενώ το Πορτιάτισσα μαρτυρείται σε αρκετά έγγραφα, ό.π., 
αριθ. 62, στ. 62-63 (έτους 1283), αριθ. 71, στ. 9-11 (έτους 1309), 
αριθ. 72, στ. 35-37,160-161 (έτους 1310) και αριθ. 74, στ. 5 (έτους 
1316). Ομοίως ως Πορτιάτισσα χαρακτηρίζεται η Πορταΐτισσα 
και σε σιγίλλιο του πατριάρχη Καλλινίκου Β' του έτους 1356, βλ. 
F. Miklosich - J. Müller, Acta Patriarchatus Constantinopolitani, I, 
Vindobonae 1860, σ. 378: ...ούτοι όέ οι Ίβηρες κατέχωσι την έτέραν 
εκκλησίαν τήν εις το όνομα τιμωμένην τής θεομήτορος τής Πορ-
τιατίσσης, και έκτελώσι και ούτοι εν αυτή τάς ιεράς ύμνωόίας... 

386 



ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΠΑΣ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ 

Εικ. 1. Μονή Ιβήρων. Εικόνα με την παράσταση της θαυματουργικής έλευσης της Παναγίας Πορταΐτισσας στη μονή. 

387 



ΘΕΟΧΑΡΗΣ Ν. ΠΑΖΑΡΑΣ 

μίου και στο Βίο του αγίου Γεωργίου του Αγιορείτου, 

που χρονολογούνται στα 107410 και 1070/71Π αντίστοι­

χα, πάνω από την είσοδο του ναού της Παναγίας ήταν 

τοποθετημένη μια εικόνα της Θεομήτορος, την οποία 

προσκυνούσαν οι μοναχοί, με επικεφαλής τον ηγούμε­

νο, όταν έμπαιναν στην εκκλησία12. Πιθανώς η εικόνα 

αυτή να μην ήταν της Πορταΐτισσας, αυτό όμως δεν 

αποκλείει την ύπαρξη της σε άλλο χώρο. Άλλωστε, 

όπως προκύπτει από το Σννοοικόν, μια επίσης από τις 

κύριες πηγές για την ιστορία της μονής Ιβήρων1 3, ο 

Παύλος, που ήταν ηγούμενος ανάμεσα στα 1170 και 

118314, ανανέωσε τις πύλες του ναού της Πορταΐτισ­

σας1 5, πράγμα που σημαίνει ότι ο ναός αυτός θα είχε 

κτιστεί αρκετά νωρίτερα1 6. 

Εξετάζοντας την εικόνα που μας απασχολεί (Εικ. 2), 

παρατηρούμε ότι όλη η επιφάνεια της καλύπτεται από 

το Αιγαίο Πέλαγος και τα παράλια του, και μάλιστα 

όχι με την καθιερωμένη σχεδίαση, αλλά αντίστροφα, 

δηλαδή από Β. προς Ν. Έτσι, καθώς βλέπει κανείς την 

εικόνα, τα παράλια της Μικράς Ασίας, από την Παμ­

φυλία έως το Βόσπορο, εικονίζονται προς τα αριστερά, 

ενώ οι ακτές της Ελλάδας από το Άγιον Όρος έως την 

Πελοπόννησο (Μορέας) παριστάνονται προς τα δεξιά. 

Η Κωνσταντινούπολη με τη χερσόνησο της Καλλίπο­

λης και τις περιοχές της Θράκης και της Μακεδονίας 

καταλαμβάνουν το κάτω τμήμα της εικόνας, ενώ αντί­

θετα στην επάνω πλευρά βρίσκεται η Κρήτη. 

Η στεριά και τα νησιά αποδίδονται με διαβαθμίσεις του 

Ο τύπος Πορηάησσα απαντά επίσης και σε μεταγενέστερα χειρό­
γραφα, όπως π.χ. στους κώδικες της μονής Ιβήρων αριθ. 593 
(έτους 1540), αριθ. 752 (έτους 1637) και αριθ. 619 (18ου αι.)· βλ. 
παραπάνω υποσημ. 4. Για το παρεκκλήσιο της Πορταΐτισσας βλ. 
και παρακάτω υποσημ. 16. 
10.0 Βίος τοϋ Ιωάννου και Ενθυμίου, που έχει γραφεί στη γεωρ-
γιανική γλώσσα, θεωρείται ότι συνετάγη από τον Γεώργιο τον 
Αγιορείτη κατά τη διάρκεια της ηγουμενίας του ανάμεσα στα 
1044 και 1056, το παλαιότερο όμως σωζόμενο χειρόγραφο είναι 
του έτους 1074. Βλ. Β. Martin-Hisard, La vie de Jean et Euthyme et le 
statut du monastère des Ibères sur l'Athos, REB 49 (1991), σ. 67 κ.ε., 
όπου και άλλη σχετική βιβλιογραφία. 
11. Για το Βίο τοϋ Άγιου Γεωργίου τοϋ Άγιορείτον, που είναι επί­
σης γραμμένος στα γεωργιανικά, βλ. J. Lefort, Ν. Oikonomidès, D. 
Papachryssanthou, Actes d'Iviron l, Archives de l'Athos, XIV, Παρίσι 
1985, σ. 6 και κυρίως οι ίδιοι, Actes d'Iviron Π, Archives de VAthos, 
XVI, Παρίσι 1990, σ. 11, Q Ms. αριθ. 30, όπου διευκρινίζεται το θέ­
μα της χρονολόγησης. 
12. «Πριν εισέλθουν στην εκκλησία, ο ηγούμενος Ευθύμιος, ακο­
λουθούμενος από όλους τους άλλους αδελφούς προσκυνούσαν την 
αγία Θεομήτορα, που βρισκόταν πάνω από την πύλη». Δεν δίνεται 
βέβαια καμιά συγκεκριμένη πληροφορία γι' αυτή την εκκλησία, 

καφέ χρώματος. Η θάλασσα, σε βαθύ γαλάζιο χρώμα με 

λευκές ανταύγειες, που δηλώνουν μάλλον τους αφρούς 

των κυμάτων, είναι κατάσπαρτη από ιστιοφόρα πλοία 

διαφόρων τύπων και μεγεθών καθώς και μικρές λέμ­

βους. Οι σημαντικότερες πόλεις και οικισμοί σημειώνο­

νται συμβατικά και κατονομάζονται, όπως επίσης και οι 

ευρύτερες γεωγραφικές ενότητες και οι επαρχίες. Αντί­

θετα, σε μεγαλύτερη κλίμακα εικονίζεται η οχυρωμένη 

Κωνσταντινούπολη, με τη γνωστή τριμερή διαίρεση και 

τον πύργο του Αεάνδρου μέσα στη θάλασσα, στην είσο­

δο του Βοσπόρου (Εικ. 3). Η Πόλη χαρακτηρίζεται με 

την επεξηγηματική επιγραφή αναξ κωστ{στ}αντίνον 

πόλης. Κατά μήκος των χερσαίων τειχών της περιπο­

λούν έφιπποι στρατιώτες, με επικεφαλής μάλλον τον 

ίδιο τον εικονομάχο αυτοκράτορα, αν κρίνουμε από το 

στέμμα που φορεί, με σκοπό προφανώς την ανεύρεση 

και καταστροφή των εικόνων. Από το απόσπασμα των 

ιππέων προπορεύεται ένας σκύλος, υπαινιγμός ίσως για 

τη δράση των στρατιωτών, που προσπαθούσαν να ανα­

καλύψουν τις εικόνες, ως «θηρατικοί κύνες», όπως χα­

ρακτηρίζονται στις σχετικές διηγήσεις17. Δεν αποκλείε­

ται, όμως, ως επικεφαλής του αποσπάσματος των ιππέ­

ων να νοείται ο ίδιος ο μέγας Κωνσταντίνος, ο ιδρυτής 

της Κωνσταντινούπολης. 

Εξέχουσα θέση στην εικόνα, όπως ήταν άλλωστε φυσικό, 

κατέχει η παραθαλάσσια πόλη Νικομήδεια, αφού αυτή 

αποτελεί και την αφετηρία της θαυμαστής διήγησης 

(Εικ. 4). Η πόλη παρουσιάζεται σαν οχυρωμένο κάστρο, 

προφανώς όμως πρόκειται για το καθολικό που ήταν αφιερωμένο 
στην Παναγία. Βλ. Martin-Hisard, ό.π., σ. 113, § 37, υποσημ. 168. Επί­
σης Lefort, Oikonomidès, Papachryssanthou, Actes d'Iviron Ι, ό.π., σ. 63, 
υποσημ. 5. 
13. Σχετικά με το Σννοοικόν βλ. Lefort, Oikonomidès, Papacrys-
santhou, Actes d'Iviron Π, ό.π., σ. 3 κ.ε. 
14. Ό.π., σ. 36 και 62. 
15. Ό.π., σ. 11, αριθ. 165. Πρβλ. και Lefort, Oikonomidès, Papachrys­
santhou, Actes d'Iviron Ι, ό.π., σ. 63, υποσημ. 4. 
16. Πρβλ. και Lefort, Oikonomidès, Papachryssanthou, Actes d' Ivi-
ron Π, ό.π., σ. 38, υποσημ. 12, όπου η ίδρυση του αρχικού ναού της 
Πορταΐτισσας τοποθετείται μετά τα μέσα του 11ου αιώνα. Το ση­
μερινό παρεκκλήσιο της Πορταΐτισσας, προφανώς στη θέση προ­
γενέστερου, κατασκευάστηκε το 1680· βλ. Σμυρνάκης, ό.π. (υπο­
σημ. 8), σ. 470. G. Millet, J. Pargoire, L. Petit, Recueil des inscriptions 
de VAthos, Παρίσι 1904, αριθ. 263. Για άλλους ναούς αφιερωμέ­
νους στην Παναγία Πορταΐτισσα, που δεν σχετίζονται πάντα με 
την ομώνυμη εικόνα των Ιβήρων, βλ. Ι.Μ. Χατζηφώτης, Παναγία 
ή Πορταΐτισσα της Ί. Μονής Ιβήρων τοϋ 'Αγίου "Ορους, Αθήνα 
1990,σ.17. 
17. Όπως π.χ. στον ανέκδοτο ακόμη κώδικα της μονής Ιβήρων 
αριθ. 593, του έτους 1540. Βλ. παραπάνω υποσημ. 4 και 5. 

388 



ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ 

Jis^s^Äate3aÄAäs?w5[ 

Ο 
| t f e S 

,<%£. 

Ο 

*C?l sO. 
»Ço-^c 

PU) ΓΙΟ­
Υ̂  

-Ò-

cx̂ / <f£i<xpff 7t°A'^ 

£ίκ. 2. Σχέδιο της Εικ. 1. 

389 



ΘΕΟΧΑΡΗΣ Ν. ΠΑΖΑΡΑΣ 

Εικ. 3. Λεπτομέρεια της Εικ. 1. Η Κωνσταντινούπολη και οι περιπολονντες έφιπποι στρατιώτες με επικεφα­

λής τον εικονομάχο αυτοκράτορα. 

390 



ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ 

Εικ. 4. Λεπτομέρεια της Εικ. 1. Η πόλη Νικομήδεια και η ρίψη της εικόνας της Πορταΐτισσας στη θάλασσα. 

προς την οποία κατευθύνονται πεζοί πολεμιστές, με μα­

κριά κοντάρια, και άλλοι έφιπποι, σε μικρότερη κλίμακα. 

Μέσα στην πόλη, ένας από τους κατασκόπους του αυτο­

κράτορα, ορών εκ τίνος οπής τον ευκτήριου της χήρας, 

όπως θα μπορούσε κανείς να παραφράσει τα σχετικά 

υπομνήματα1 8, ανακαλύπτει την κρυμμένη εικόνα της 

Παναγίας στο παρεκκλήσιο, ενώ στην ακρογιαλιά η ευ­

σεβής χήρα και ο γιος της ρίχνουν την εικόνα στη θάλασ­

σα. Την όλη σκηνή διευκρινίζει και η επιγραφή ή πόλης 

νει/κομύδια/ερίφθη η εικόν/ηςτην θάλασαν. Καταμεσίς 

του Αιγαίου παριστάνεται σε μικρογραφία η εικόνα της 

Πορταΐτισσας στον τύπο της Οδηγήτριας, που ταξιδεύει 

όρθια πάνω στα κύματα (Εικ. 5). Προς τα δεξιά, πάνω 

στη χερσόνησο του Άθω, ο μοναχός Γαβριήλ κρατά στα 

χέρια του την εικόνα, που ανέσυρε από τη θάλασσα (Εικ. 

6). Η επιγραφή που τον συνοδεύει είναι πολύ χαρακτηρι­

στική: όσιος γαβριήλ αγρευων τήν αγίαν εικόνα. 

Έχουμε λοιπόν την απεικόνιση του γεωγραφικού και 

ιστορικού χώρου, μέσα στον οποίο εκτυλίσσονται τα 

γεγονότα. Τίθεται όμως το ερώτημα γιατί συγχέεται η 

Νίκαια με τη Νικομήδεια, όσον αφορά την αφετηρία 

της ιστορίας, θ α μπορούσε ίσως εδώ ο ζωγράφος να 

18. Βλ. π.χ. το Υπόμνημα του Μιχαήλ Ανερήστου του έτους 1599, 
§ 6: Έπεί ονν πανταχού διερχόμενοι οι τον βασιλέως στρατιώται 
επιμελώς άνηρεννονν περί των αγίων εικόνων, έφθασαν εις τον 
τόπον ένθα νπήρχεν ή θεοφιλής και σώφρων εκείνη χήρα. και πε-

ριεργότερον θεασάμενοι όρώσιν εκ τίνος οπής τον είρημένον 
εύκτηρίον εσωθεν τήν εικόνα τής Θεοτόκον... Βλ. Bury, ό.π. (υπο-
σημ. 4), ο. 75 και 91- 92. 

391 



ΘΕΟΧΑΡΗΣ Ν. ΠΑΖΑΡΑΣ 

Εικ. 5. Λεπτομέρεια της Εικ. 1. Το εικονίδιο με την Παναγία 
Οδηγήτρια, που αναπαριστά την εικόνα της Πορταΐτισσας, 
καθώς ταξιδεύει πάνω στα κύματα. 

ακολουθεί άλλη, άγνωστη σε μας παράδοση, πιθανώς 

όμως αυτό να οφείλεται στο πραγματικό γεγονός ότι η 

Νίκαια είναι χερσαία πόλη, ενώ η γειτονική της Νικο­

μήδεια είναι παραθαλάσσια, όπου θα μπορούσε να γί­

νει η ρίψη της εικόνας. Ακόμη πρέπει να επισημανθεί 

ότι εδώ παραλείπεται το επεισόδιο της αίγλης, της πύρι-

19. Παρόμοιο παράδειγμα αντίστροφης ανάγνωσης εκπροσωπεί 
ο χειρόγραφος ναυτικός χάρτης-πορτολάνος του Αιγαίου Πελά­
γους από τον Fr. Oliva, Μεσσήνη 1615- βλ. Β. Σφυρόερας, 'Ά. 
Άβραμέα, Σ. Άσδραχάς, Χάρτες καί χαρτογράφοι τον Αιγαίον 
Πελάγονς, Αθήνα 1985, χάρτης αριθ. 1. Ένας τέτοιος χάρτης, αν 
όχι ο ίδιος, θα μπορούσε να είχε χρησιμοποιηθεί ως πρότυπο για 
το ζωγράφο της εικόνας μας. 
20. Με τον όρο «πτολεμαϊκοί» χαρακτηρίζονται οι χάρτες που 
ήταν ένθετοι στη Γεωγραφία ή Κοσμογραφία του Πτολεμαίου και 
διακρίνονται σε «ιστορικούς», όταν το περίγραμμα τους είναι γνή­
σιο πτολεμαϊκό και αναφέρονται κυρίως στην αρχαία Ελλάδα, 

νης δηλαδή στήλης που ανέβαινε από τη θάλασσα έως 

τον ουρανό και σηματοδοτούσε τη θέση της εικόνας. 

Όπως προαναφέρθηκε, στη σχεδίαση του χάρτη δεν τη­

ρείται η κατά συνθήκην παραδοχή, σύμφωνα με την 

οποία ο βορράς τοποθετείται στο πάνω μέρος του κα-

νάβου και ο νότος στο κάτω, αλλά αντίστροφα, ένας 

τρόπος βέβαια που δεν είναι άγνωστος στη χαρτογρα­

φία 1 9, αλλά δεν είναι και ο πλέον συνήθης. Η επιλογή 

αυτή έγινε, κατά την άποψη μου, διότι τα γεγονότα 

εκτυλίσσονται στο βόρειο Αιγαίο και προπάντων διότι ο 

ζωγράφος, που πρέπει να ήταν αγιορείτης και μάλλον 

ιβηρίτης μοναχός, θέλησε να τονίσει το σημείο από όπου 

αυτός στέκεται και βλέπει τον κόσμο. Η αντίστροφη 

όμως αυτή απεικόνιση τον οδηγεί σε αρκετές συγχύσεις, 

όπως δείχνει π.χ. η λανθασμένη διαδοχή των Δωδεκα­

νήσων και η τοποθέτηση των Χανίων στα ανατολικά της 

Κρήτης, ενώ του Ηρακλείου (Κάντια) στα δυτικά. Επί­

σης οι Χελιδόνιοι Νήσοι στις ακτές της Παμφυλίας απο­

δίδονται ως χερσαία πόλη με το όνομα Χελώόν. 

Το ακτογραφικό περίγραμμα και ο εν γένει προσανατο­

λισμός του χάρτη παραπέμπει σαφώς σε πτολεμαϊ-

κούς 2 0 χάρτες της Ελλάδας, όπως προκύπτει από το 

λανθασμένο προσανατολισμό της χερσονήσου της Καλ­

λίπολης από Β. προς Ν. αντί του ορθού από ΒΑ. προς 

ΝΔ., από την κατεύθυνση της χερσονήσου της Χαλκιδι­

κής από Δ. προς Α. αντί της ορθής κατεύθυνσης από 

ΒΔ. προς ΝΑ. και από το άνοιγμα του Παγασητικού 

κόλπου προς Α. αντί προς Ν.21. Έτσι λοιπόν ο ζωγράφος 

μπορεί να έλαβε υπόψη του είτε τους χάρτες της Ελλά­

δας που εμπεριέχονται στη χειρόγραφη Γεωγραφική 

Υφήγηση του Κλαυδίου Πτολεμαίου, η οποία φυλάσσε­

ται στη μονή Βατοπεδίου (κώδ. 655,13ος-14ος αι.2 2), ή 

κάποιον έντυπο χάρτη με πτολεμαϊκό περίγραμμα που 

βρισκόταν πιθανώς σε κάποια βιβλιοθήκη του Αγίου 

Όρους. Επειδή όμως έχει εκδοθεί ένας μεγάλος αριθμός 

έντυπων πτολεμαϊκών χαρτών2 3, νομίζω ότι θα ήταν πα­

ρακινδυνευμένο να θεωρήσουμε κάποιον ή κάποιους 

και σε «σύγχρονους», όταν το περίγραμμα είναι διορθωμένο· βλ. 
σχετικά Χρ. Ζαχαράκης, "Εντνπη χαρτογράφηση τον ελληνικού 
χώρον από τόν 15ομέχρι τόν 18ο αι., Λευκωσία 1976, σ. 10. Πρβλ. 
και Σ. Δεμερτζής, Γ. Εύτυχιάδης στο Χάρτες καί γκραβούρες της 
Μακεδονίας, 15ος-19ος αι., Δήμος Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 
19922,σ. 15-16. 
21. Βλ. Δεμερτζής, Εύτυχιάδης, ό.π., σ. 17. 
22. Σ. Καδάς, Τά εικονογραφημένα χειρόγραφα, στο Ιερά Μεγί­
στη Μονή τον Βατοπαιδίον. Παράόοση-Ίστορία- Τέχνη, Β', Άγιον 
Όρος 1996, σ. 584-585,586. 
23. Βλ. Ε. Φινόπουλος, Ε. Ναβάρη, Η Ελλάδα τον Πτολεμαίον. 

392 



ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ Π Α Ν Α Π Α Σ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ 

Εικ. 6. Λεπτομέρεια της Εικ. 1. Ο όσιος Γαβριήλ με την εικόνα της Πορταΐτισσας που ανέσυρε από τη θάλασσα. 

393 



ΘΕΟΧΑΡΗΣ Ν. ΠΑΖΑΡΑΣ 

συγκεκριμένους χάρτες ως πρότυπο του χάρτη της εικό­

νας μας, πολύ περισσότερο όταν δεν γνωρίζουμε ποιοι 

χάρτες κυκλοφορούσαν στο Άγιον Όρος στα μέσα του 

18ου αιώνα2 4, εποχή κατά την οποία πρέπει να ζωγρα-

φήθηκε η εικόνα, όπως θα δούμε παρακάτω. 

Επιπλέον, η έντονη παραμόρφωση που χαρακτηρίζει 

το χάρτη δείχνει σαφώς ότι αυτός δεν αποτελεί πιστή 

αντιγραφή κάποιας συγκεκριμένης στάμπας, αλλά 

σχεδιάστηκε ελεύθερα από το ζωγράφο για τις ανά­

γκες του θέματος του. Έτσι εξηγείται και το δυσανάλο­

γο βάθος του μυχού του κόλπου της Νικομήδειας, που 

αποσκοπούσε στο να δημιουργηθεί χώρος για την πα­

ρουσίαση του επεισοδίου της ρίψεως της εικόνας. 

Ομοίως η Χαλκιδική έχει συμπτυχθεί σε μια χερσόνη­

σο, αυτή του Αγίου Όρους, προφανώς για να τονιστεί 

το γεγονός της ευρέσεως της εικόνας αλλά και για να 

χωρέσει η μορφή του οσίου Γαβριήλ. Η διεύρυνση δη­

λαδή του χώρου όπου εκτυλίσσονται τα δύο κύρια 

επεισόδια της διήγησης (Νίκαια-Νικομήδεια, Άγιον 

Όρος) γίνεται σκόπιμα, για να τονιστεί η σημασία τους 

και να επικεντρωθεί σε αυτά το ενδιαφέρον του θεατή. 

Ανάλογη αντιμετώπιση συναντούμε στους βενετσιάνι­

κους χάρτες, στους οποίους διογκώνονται ιδιαίτερα οι 

περιοχές, όπου οι κτήσεις και επομένως και τα ενδια­

φέροντα των Βενετών25. 

Ως προς τα επιμέρους τοπωνύμια, παρατηρούμε ότι η 

Δράμα περιέργως εμφανίζεται ως παραθαλάσσια πό­

λη. Η ανακρίβεια αυτή δεν μπορεί να αποδοθεί, πι­

στεύω, στην άγνοια των περιχώρων του Αγίου Όρους 

εκ μέρους του ζωγράφου, αλλά οφείλεται μάλλον στη 

στενότητα του χώρου, αφού δεν υπάρχει μεγάλο βάθος 

Εκόόσεις χαρτών της γεωγραφίας, 1477-1730. Συγκριτική μελέτη, 
Ελληνική Εταιρεία Χαρτογραφίας, Αθήνα 1990. 
24. Με το δεδομένο αυτό πρέπει να δεχθούμε με επιφύλαξη τους 
προτεινόμενους από τον Steppan (ό.π., ο. 34, υποσημ. 35, 36, 37) 
τρεις συγκεκριμένους έντυπους πτολεμαϊκούς χάρτες ως πρότυ­
πο του χάρτη της εικόνας μας. 
25. Για παράδειγμα, στο χάρτη του Βόρειου Αρχιπελάγους του 
Μ. V. Coronelli,/lf/ame Veneto-Isolario, Βενετία 1690, η Λήμνος απει­
κονίζεται δυσανάλογα μεγάλη και με ακρίβεια, σε αντίθεση με τη 
Θάσο, που φαίνεται πολύ μικρή, και τη Χαλκιδική, που είναι εντε­
λώς παραμορφωμένη- βλ. Δεμερτζής, Εύτυχιάδης, ό.π., σ. 48. 
26. ...Οϊόε ταύτα της Άνόριακής ό λιμήν βλ. Τον εν άγίοις 'Ανδρέ­
ου, αρχιεπισκόπου Κρήτης τοϋ Ίεροσολυμίτου, Λόγος IH', Έγκώ-
μιον εις τον δσιον Πατέρα ημών Νικόλαον, τοϋ της εν Λυκία Μύ-
ρης, PG 97, στ .1201 Α. 
27. Το Μανίο είναι απόδοση στην τουρκική του Μάδυτος. Συναντά­
ται και το τοπωνυμικό Μαϊατινός και Μαϊτιανός σε σημείωση των 
ετών 1778 και 1792 αντίστοιχα του κώδικα της μονής Διονυσίου· 

στην περιοχή της Μακεδονίας, αλλά ούτε βέβαια και 

της υπόλοιπης ηπειρωτικής Ελλάδας. Αντίθετα, η ευ­

ρυχωρία στην περιοχή της Θράκης, που χαρακτηρίζε­

ται ως Ρωμανία, και κυρίως της Μικράς Ασίας, του δί­

νει τη δυνατότητα να σημειώσει αναλυτικά τα τοπωνύ­

μια, από τα οποία μερικά έχουν σχέση με αγιολογικά 

κείμενα, όπως π.χ. τα Πάταρα, γενέτειρα του αγίου Νι­

κολάου, το Ανδριάκι αντί του ορθού η Ανοριακή26, επί­

νειο των Μύρων της Λυκίας, τα ίδια τα Μύρα, όπου 

ήταν επίσκοπος ο άγιος Νικόλαος, Χώνες, γνωστές από 

το εν Χώναις θαύμα κτλ. 

Ορισμένα τοπωνύμια αποδίδονται κάπως παραφθαρ-

μένα, όπως μάϊτο, αντί Μάδυτος 2 7, νίπρο28 αντί Ίμ-

βρος, Ρωοοστός αντί Ραιδεστός, Μελάσης αντί Μιλάς 

- τα αρχαία Μύλασσα στην Καρία -, ενώ άλλα είναι 

δυσερμήνευτα, όπως π.χ. ξιχονότη στην Προποντίδα, 

κοντά στα Μουδανιά. 

Τα καράβια που γεμίζουν τη θάλασσα, αλλά και η συμ­

βατική απεικόνιση κάστρων και πόλεων - μόνο η Νί­

καια-Νικομήδεια (Εικ. 4) και προπάντων η Κωνστα­

ντινούπολη (Εικ. 3) αποδίδονται, όπως προαναφέρθη­

κε, με περισσότερες λεπτομέρειες - δείχνουν και πάλι 

την επίδραση της χαρτογραφίας, αφού τέτοια στοιχεία 

και πολλά άλλα ακόμη συμπληρώνουν τη διακόσμηση 

των έντυπων χαρτών 2 9 από τα μέσα του 16ου έως τα 

μέσα τουλάχιστον του 18ου αιώνα. Παρόμοια στοιχεία 

βεβαίως δεν λείπουν και από τα έργα της χαρακτικής 

γενικότερα, όταν αυτά παριστάνουν πόλεις ή λιμάνια ή 

και γενικές απόψεις του ίδιου του Αγίου Όρους, όπως 

η χαλκογραφία του Pierre Belon du Mans του 1553, που 

ακολουθεί όμως πάλι τη χαρτογραφική αντίληψη3 0. 

βλ. Σ. Κάδος, Κώόιξ Ιεράς Μονής Διονυσίου Άγιου "Ορους ιη- iff 
ai, Αγιον Όρος 1994, σ. 45 και 67. 
28. Η Ίμβρος είναι γνωστή και ως "Ιμπρος, βλ. Καδας, ό.π., σ. 72 
και 108. 
29. Βλ. σχετ. Δεμερτζής, Εύτυχιάδης, ό.π., σ. 17 κ.ε. Επίσης Α.Ε. 
Καραθανάσης, Χάρτες και γκραβούρες τής Μακεδονίας, 15ος-
19οςal, Δήμος Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 19922, σ. 29-30.Τα συ­
μπληρωματικά διακοσμητικά στοιχεία και προπάντων τα καράβια 
στους έντυπους χάρτες εμφανίζονται γύρω στα μέσα του 16ου 
αιώνα και εξακολουθούν να χρησιμοποιούνται τουλάχιστον έως 
τα μέσα του 18ου αιώνα. Βλ. ενδεικτικά Α. Ortelius, Theatrum Orbii 
Terrarum, 1570-1612 στο Chr. Zacharakis,/! Catalogue of Printed Maps 
of Greece 1477-1800, Αθήνα 1992, αριθ. 1610, πίν. 334. Επίσης στους 
μερκατορικούς χάρτες Atlas Novus, 1638-1661, έκδ. J. Jansonius, βλ. 
Zacharakis, ό.π., αριθ. 1453, πίν. 286 και αριθ. 1455, πίν. 288. Ακόμη 
Μ. Seuter,/li/uÄ Minor, 1774, Zacharakis, ό.π., αριθ. 2185, πίν. 493. 
30. Ντ. Παπαστράτον, Χάρτινες εικόνες. 'Ορθόδοξα θρησκευτικά 
χαρακτικά 1665-1889, II, Αθήνα 1986, σ. 386, εικ. 1. 

394 



ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ Π Α Ν Α Π Α Σ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ 

Εικ. 7. Μονή Ιβήρων, παρεκκλήσιο της Παναγίας Πορταΐτισσας. Τοιχογραφία με τα διάφορα επεισόδια της θαυματουργι­

κής έλευσης της εικόνας στη μονή. 

Το εικονίδιο στο κέντρο της σύνθεσης παριστάνει την 

Παναγία βρεφοκρατούσα στον τύπο της Οδηγήτριας, 

όχι όμως με το ευθυτενές στήσιμο της μορφής, αλλά με 

μια ελαφρά κλίση της κεφαλής προς τον Χριστό, προς 

τον οποίο συγχρόνως κατευθύνει και το βλέμμα της 

(Εικ. 5). Το εικονίδιο ακολουθεί τον τύπο της αυθεντι­

κής εικόνας της Πορταΐτισσας, δηλαδή της Παναγίας 

Οδηγήτριας και μάλιστα της παραλλαγής της Ελεού-

σας 3 1, επίθετο που ήταν γραμμένο στη νεότερη μεταλ­

λική επένδυση3 2. 

Η Παναγία του εικονιδίου φοράει γαλάζιο χιτώνα και 

ιόχρωμο μαφόριο, ενώ ο Χριστός χρυσό χιτώνα και 

χρυσοκόκκινο ιμάτιο. Ως προς την τεχνοτροπία, η πα­

ράσταση της Παναγίας, λόγω του μεγέθους της εικό­

νας, αποδίδεται μικρογραφικά με χρήση αδρών και 

σκληρών γραμμών, τόσο στα πρόσωπα όσο και στα εν­

δύματα. Τα χρώματα είναι αρκετά έντονα και όχι πο-

λυδουλεμένα και οι όγκοι και οι πτυχώσεις αποδίδον­

ται με γραμμές και όχι με διαβαθμίσεις του χρώματος. 

Η τραχιά αυτή εκτέλεση, σε συνδυασμό και με τα πολ­

λά ορθογραφικά και συντακτικά λάθη των επιγραφών, 

δίνουν στο έργο έναν έντονο λαϊκό χαρακτήρα, το 

31. Σχετικά με τον εικονογραφικό τύπο της Πορταΐτισσας βλ. Ν. 
Kondakov, Ikonografija Bogomateri, Αγία Πετρούπολη 1915,2, σ. 216. 
Steppan, ό.π. (υποσημ. 4), σ. 26-27. Πρβλ. και Ε. Bakalova, Zwei 
Ikonen der Muttergottes Portaitissa (von Iviron) in Bulgarien, ΔΧΑΕ 
IZ' (1993-1994), σ. 349-350. Η παράδοση γύρω από τη θαυματουρ­
γή εικόνα της Πορταΐτισσας γνώρισε μια τόσο μεγάλη δημοτικότη­
τα, ώστε δημιουργήθηκε μια σειρά από αντίγραφα που διαδόθη­
καν στις ορθόδοξες χριστιανικές χώρες και προπάντων στη Ρωσία 
και την Ουκρανία. Βλ. Bakalova, ό.π., σ. 347 κ.ε., υποσημ. 1, όπου 
και σχετική βιβλιογραφία. Ένα από τα αντίγραφα μάλιστα της 
Πορταΐτισσας, που βρίσκεται στο μετόχι της μονής Ιβήρων στην 

Ερυθρά Πλατεία της Μόσχας, επηρέασε και την ποίηση του γερ­
μανού ποιητή Reiner Maria Rilke. Βλ. σχετ. Steppan, ό.π., σ. 38 κ.ε. 
32. Η νεότερη μεταλλική αργυροεπίχρυση επένδυση στην αυθεντι­
κή εικόνα της Πορταΐτισσας, σύμφωνα με την υπάρχουσα επιγρα­
φή, κατασκευάστηκε το 1819 στη Μόσχα- βλ. Χατζηφώτης, ό.π. 
(υποσημ. 16), σ. 17. Μετά την αφαίρεση αυτής της επένδυσης το 
1993, αποκαλύφθηκε άλλο παλαιότερο πουκάμισο, της υστερο­
βυζαντινής περιόδου κατά το μεγαλύτερο μέρος, το οποίο σύμ­
φωνα με την υπάρχουσα επιγραφή κατασκευάστηκε από κάποιον 
Λασκαράτο από την Άρτα: "Εργον Λασκαράτον Άρτηνοϋ· πρβλ. 
Steppan, ό.π., σ. 27. 

395 



ΘΕΟΧΑΡΗΣ Ν. ΠΑΖΑΡΑΣ 

οποίο θα μπορούσε να χρονολογηθεί γύρω στα μέσα 

του 18ου αιώνα 3 3. Για τη χρονολόγηση αυτή συνηγορεί 

ακόμη και η γραφή που χρησιμοποιείται για τη δήλωση 

των τοπωνυμίων3 4. Με τα δεδομένα αυτά έχω την εντύ­

πωση ότι η χρονολόγηση που προτείνει ο Th. Steppan 

στο 17ο αιώνα είναι πολύ πρώιμη 3 5. 

Τα σχετικά με την παράδοση της εικόνας της Πορ-

ταΐτισσας παριστάνονται αρκετά αναλυτικά, αλλά ως 

μεμονωμένα επεισόδια και χωρίς να εντάσσονται σε 

γεωγραφικό χώρο, και στον τοιχογραφικό διάκοσμο 

του νάρθηκα του παρεκκλησίου της Πορταΐτισσας 

(Εικ. 7), ο οποίος εκτελέστηκε το 1683 και ανανεώθηκε 

το 1853 και πιθανώς, κατά ένα μεγάλο μέρος, για δεύ­

τερη φορά το 188836. 

Ακόμη και η ίδια η εικόνα της Παναγίας Πορταΐτισσας 

έχει απεικονιστεί κατ' επανάληψιν σε χαλκογραφίες και 

λιθογραφίες, όπως άλλωστε και οι υπόλοιπες θαυμα­

τουργές εικόνες του Άθω, η Παναγία η Βατοπεδινή, η 

Παναγία Τριχερούσα του Χελανδαρίου και η Παναγία 

το «Άξιον Εστίν» στο Πρωτάτο3 7. Πρέπει όμως να ση­

μειωθεί ότι τα μέχρι σήμερα γνωστά έργα της θρησκευ­

τικής χαρακτικής, που αφορούν την Πορταΐτισσα και 

χρονολογούνται κυρίως στο 19ο αιώνα, παριστάνουν εί­

τε την εικόνα μόνη είτε σε συνδυασμό με το μοναστήρι 

των Ιβήρων, και μόνο σε δύο περιπτώσεις εικονογρα­

φούν στο πλαίσιο σκηνές από την ιστορία της εικόνας38, 

χωρίς βεβαίως την απεικόνιση του γεωγραφικού χώρου 

(Εικ. 8). Ο ίδιος τύπος επίσης, με την Πορταΐτισσα δηλα­

δή να πλαισιώνεται από τα επεισόδια που σχετίζονται 

με την ιστορία της εικόνας και τα θαύματα της, επανα-

33. Παρόμοια εικονίδια με την Παναγία Οδηγήτρια, του 18ου αι­
ώνα, βλ. πρόχειρα στη Συλλογή Γ. Τσακύρογλου, Ά. Καρακατσά-
νη, Συλλογή Γεωργίου Τσακύρογλου. Εικόνες, έκδ. «Μέλισσα», 
Αθήνα 1980, αριθ. 255, σ. 199 και αριθ. 262, σ. 201. 
34. Η γραφή είναι στρογγυλή, αραιή και κλίνει ελαφρά προς τα 
δεξιά, χωρίς συντομογραφίες και συμπλέγματα. Χαρακτηριστικό 
είναι το γράμμα ν. Πρβλ. όμοια Ά. Τσελίκας, Μουσείο Μπενάκη. 
Δέκα αιώνες ελληνικής γραφής (9ος-19ος αι.), Αθήνα 1977, αριθ. 
67, πίν. ΛΑ'. 
35. Steppan, ό.π., σ. 34. 
36. Η ανιστόρηση του παρεκκλησίου της Πορταΐτισσας, όπως μαρ­
τυρεί η επιγραφή πάνω από τη νότια θύρα του νάρθηκα (Millet, 
Pargoire, Petit, ό.π., αριθ. 264), έγινε το 1683, με δαπάνες του ηγεμό­
να της Ουγγροβλαχίας Σερμπάν Καντακουζηνού και ανανεώθηκε, 
σύμφωνα με την ίδια επιγραφή, το 1853. Η πληροφορία που δίνει ο 
Κ. Βλάχος (Ή χερσόνησος του Άθω και ai εν αυτή μοναί καίμονα­
χοί, πάλαι τε καίνϋν, έν Βόλω 1903, σ. 202-203), ότι ο νάρθηκας τοι-
χογραφήθηκε αργότερα, το 1774, οφείλεται σε παρανόηση, διότι 
στηρίχθηκε μάλλον σε μια ασαφή επιγραφή με αυτή τη χρονολογία 

Εικ. 8. Χαλκογραφία τον έτους 1838 με την Παναγία Πορ­

ταΐτισσα, τη μονή Ιβήρων και σκηνές από την παράδοση 

σχετικά με την έλευση της εικόνας στη μονή (Ντ. Παπα-

στράτον). 

(Millet, Pargoire, Petit, ό.π., αριθ. 265). Την εσφαλμένη άποψη του Κ. 
Βλάχου επαναλαμβάνουν και νεότεροι μελετητές- πρβλ. Bakalova, 
ό.π. (υποσημ. 31), σ. 354, υποσημ. 22. Το ότι ο νάρθηκας διακοσμή­
θηκε πριν από το 1774, και μάλιστα το 1683, μαζί δηλαδή με τον κυ­
ρίως ναό, επιβεβαιώνεται από τη ρητή μαρτυρία του Barskij, ο οποί­
ος επισκέφθηκε τη μονή το 1744 και περιγράφει τις τοιχογραφίες, 
όπως σώζονται και σήμερα- βλ. V. Barskij, Vtoroje posestenije Svjatoj 
Afonskoj gory Vasilija Grigorovica-Barskago im samim opisannoe, Αγία 
Πετρούπολη 1887, σ. 136. Πρβλ. σχετικά και I.A. Παπάγγελος, Οι 
παραστάσεις των φιλοσόφων στην Αγία Παρασκευή Σιατίστης και 
στο Βατοπέδι, Δέκατο Τρίτο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζα­
ντινής Αρχαιολογίας και Τέχνης, Αθήνα 23-25 Απριλίου 1993, Πρό­
γραμμα και περιλήψεις εισηγήσεων και ανακοινώσεων, σ. 47, αριθ. 
9. Όσον αφορά την επιζωγράφηση των τοιχογραφιών του νάρθη­
κα, εκτός από τη μαρτυρημένη με την παραπάνω επιγραφή στο 
1853, είναι πιθανόν να έγινε και δεύτερη το 1888, όπως γράφει ο 
Βλάχος, ό.π., σ. 202-203. 

37. Παπαστράτου, ό.π., σ. 389,425 κ.ε., αριθ. 453-457. 
38. Ό.π., αριθ. 453 (έτους 1805) και αριθ. 455 (έτους 1838). 

396 



ΙΣΤΟΡΗΣΗ ΤΗΣ ΕΛΕΥΣΗΣ ΤΗΣ ΠΑΝΑΓΙΑΣ ΠΟΡΤΑΪΤΙΣΣΑΣ ΣΤΗ ΜΟΝΗ ΙΒΗΡΩΝ 

λαμβάνεται και σε δύο φορητές εικόνες που βρίσκονται 

στη Βουλγαρία, η μία του τέλους του 18ου αιώνα στη μο­

νή Ροζινού (Rozhen)39 και η άλλη, του β' μισού του 19ου 

αιώνα, στο Μουσείο του Veliko Tarnovo40. Αυτή μάλιστα 

στη μονή Ροζινού, που μεταφέρθηκε κατευθείαν από τη 

μονή Ιβήρων4 1, επαναλαμβάνει τα θέματα και το εικο­

νογραφικό σχήμα των σκηνών που παριστάνονται στις 

τοιχογραφίες του νάρθηκα στο παρεκκλήσιο της Πορ-

ταΐτισσας42. Υπάρχουν επίσης στη μονή Ιβήρων και δύο 

νεότεροι πίνακες, ο ένας γύρω στο 1900 και ο άλλος του 

1920, που αναπαριστούν όμως την τελευταία φάση του 

θαύματος, το πώς δηλαδή πλησιάζει ο όσιος Γαβριήλ για 

να παραλάβει την εικόνα από τη θάλασσα μπροστά στη 

μονή των Ιβήρων4 3. 

Είναι προφανές ότι ο ζωγράφος της εικόνας μας δεν εί­

χε υπόψη του ούτε τις φορητές εικόνες, αλλά ούτε και 

τις θρησκευτικές χαλκογραφίες που προαναφέρθη­

καν, διότι το έργο του διαφοροποιείται από αυτές τόσο 

από τεχνοτροπική όσο και από εικονογραφική άποψη, 

καθώς περιλαμβάνει πολύ λιγότερες σκηνές και συνε­

πώς πρέπει να είναι προγενέστερο. Ούτε όμως από τις 

προϋπάρχουσες τοιχογραφίες του παρεκκλησίου της 

Πορταΐτισσας φαίνεται να επηρεάστηκε, διότι και πάλι 

με διαφορετικό τρόπο αποδίδει τα θέματα του. 

Με τα δεδομένα αυτά η εξεταζόμενη εικόνα, που ει­

κονογραφεί, με μεγάλη, θα έλεγα λεπτομέρεια, την πα­

ράδοση σχετικά με τη θαυματουργική έλευση της Πορ­

ταΐτισσας στη μονή Ιβήρων, εντάσσοντας μάλιστα τα 

σχετικά επεισόδια στο συγκεκριμένο γεωγραφικό χώ­

ρο, αποτελεί ένα unicum, αφού η άλλη γνωστή εικόνα του 

16ου αιώνα στη Συλλογή Tretjakov της Μόσχας, με τον 

ευαγγελιστή Ιωάννη να υπαγορεύει στον Πρόχορο την 

Αποκάλυψη 4 4 , δείχνει στο βάθος απλώς ένα περίγραμ­

μα ελάχιστου τμήματος πιθανώς των παραλίων της Μι-

κράς Ασίας, απέναντι από την Πάτμο, όπου επιχειρεί­

ται να δηλωθεί εντελώς συνοπτικά ο χώρος. 

Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης 

39. Bakalova, ό.π. (υποσημ. 31), σ. 347 κ.ε., εικ. 1-7. 
40. Ό.π., σ. 356 κ.ε., εικ. 12-13. 
41. Κλπ., σ. 347. 
42. Ό.π., σ. 354, εικ. 8-10. 
43. Βλ. Ί. Μ. 'Ιβήρων, Ίστορικόν-θανματα καίπαρακλητικός κα­
νών της Παναγίας Πορταϊτίσσης, Άγιον Όρος Άθω 19805, σ. 8. 

44. Την εικόνα είδα αυτοπροσώπως στη Συλλογή Tretjakov το 
έτος 1993, μέχρι σήμερα όμως δεν μου δόθηκε η δυνατότητα να 
εξακριβώσω αν έχει δημοσιευθεί ή όχι. Στο σημείο αυτό θα ήθελα 
να ευχαριστήσω τη συνάδελφο Άννα Αβραμέα, η οποία μου υπέ­
δειξε τη συγκεκριμένη εικόνα. 

397 



Theocharis Ν. Pazaras 

THE ILLUSTRATION OF THE MIRACULOUS ARRIVAL 
OF THE ICON OF THE PANAGIA PORTAÏTISSA 
AT IVIRON MONASTERY ON MOUNT ATHOS 

A, mong the icons in the repository in Iviron Monastery on 
Mount Athos is one (Cat. No. 247) which illustrates, in great 
detail, the legend of how, during the period of Iconoclasm, 
the monastery's household icon of the Panagia Portaïtissa 
was flung into the sea by a pious widow of Nicaea and years 
later miraculously appeared off the coast at Iviron Mona­
stery. It was brought ashore by a hermit of Iviron named 
Gabriel, and eventually housed in a chapel built specially 
for it near the monastery gate - hence the name, "the Virgin 
of the Gate" (Portaïtissa). 
The icon's interest lies in the fact that the various incidents 
in the legend are placed in their historical and geographical 
context. The Aegean is there, with its islands and the coast 
of Asia Minor and Greece; the principal place-names and 
the wider areas are noted, with emphasis being given to 
Nicaea and Nicomedia and to Mount Athos - the starting-
point and termination of the story - to underscore their 
importance and to draw the viewer's attention to them. In 
the middle of the Aegean is a miniature version of the icon 
of the Portaïtissa, floating upright on the waves. 
The painter has obviously based his outline of the coast on 
one or more, probably Ptolemaic, maps, though he sub­
ordinates the accuracy of his rendering to the needs of his 

subject. Indeed, he places the focal point in the north, and 
not, as is more usual, in the south, evidently out of a desire 
to emphasise the standpoint from which he himself is 
observing the world. The ships that cover the sea and the 
conventional depiction of castles and cities also attest the 
influence of cartography, for such details, and many others 
too, supplement the decoration of printed maps from the 
mid-sixteenth to at least the mid-eighteenth century. Simil­
ar details are also seen, of course, on engravings in general, 
when their subjects are cities or harbours. 
As regards the miniature representation of the Panagia 
Hodegetria in the centre of the composition, which is 
supposed to represent the Portaïtissa afloat, it is rendered in 
a rather linear manner, with bright unnuanced colours. The 
stylistic features of this tiny image suggest that the icon 
under discussion may be dated to around the middle of the 
eighteenth century. 

Although this is the work of a folk painter, it is nonetheless 
important in that it integrates the incidents of a religious 
theme in a specific geographical area. From this point of view, 
it is a unicum and reveals the influence of secular painting 
on Orthodox iconography in the period of Ottoman rule. 

398 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

