
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 33 (2012)

   Δελτίον XAE 33 (2012), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Δημήτρη Κωνστάντιου (1950-2010)

  

 

  

  Το θωράκιο με το γοργόνειο στο Βυζαντινό και
Χριστιανικό Μουσείο. Εικονογραφικά και
τοπογραφικά της πρωτοβυζαντινής Κορίνθου 

  Γιάννης ΘΕΟΧΑΡΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1237 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΘΕΟΧΑΡΗΣ Γ. (2014). Το θωράκιο με το γοργόνειο στο Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικονογραφικά και
τοπογραφικά της πρωτοβυζαντινής Κορίνθου. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 33, 93–104.
https://doi.org/10.12681/dchae.1237

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 25/01/2026 02:32:36



Το θωράκιο με το γοργόνειο αποτελεί ένα από τα πιο
γνωστά εκθέματα του Βυζαντινού και Χριστιανικού
Μουσείου Αθηνών (Εικ. 1�2)1. Στόχος της προκείμενης
μελέτης είναι η εξέταση της ταυτότητας του παραπάνω
θωρακίου συνεξετάζοντας ζητήματα που αφορούν την
εικονογραφία και τον χώρο προέλευσής του.
Το θωράκιο είναι μια αμφίγλυφη, περιμετρικά σπασμέ�
νη πλάκα από λευκόφαιο μάρμαρο μέτριου κρυσταλλι�
κού κόκκου. Το σωζόμενο ύψος του είναι 0,50 μ., το μή�
κος 0,47 μ., ενώ το πάχος μόλις φτάνει τα 0,035 μ. Ευπα�

θή �κατά κανόνα διάτρητα� θωράκια, στα οποία έχει
σωθεί είτε το πλαίσιό τους είτε μέρος του πεδίου τους,
επιτρέπουν την υπόθεση ότι το θωράκιο δέχτηκε φορ�
τίο, με αποτέλεσμα να σπάσει στα ευαίσθητα σημεία
γύρω από το κέντρο του πεδίου του και να χάσει το
πλαίσιό του2.
Η κύρια όψη του θωρακίου έχει ως εικονιστικό έμβλημα
το κεφάλι της Μέδουσας. Τέσσερα φίδια πλέκονται
ανάμεσα στα μαλλιά της με τα δυο ανώτερα να εικονί�
ζονται αντικριστά στην κορυφή και τα άλλα δυο (το

* Στον Δημήτρη Κωνστάντιο, που μου άνοιξε την πόρτα στο Βυ
ζαντινό Μουσείο, είμαι ευγνώμων. Θα ήθελα να ευχαριστήσω τον
Guy D. R. Sanders για την ευγενική παραχώρηση του τοπογραφι
κού σχεδίου της Κορίνθου και της κάτοψης του νυμφαίου αγιά
σματος.
1 Το θωράκιο φέρει αρ. ευρ. BXM 317. Για τη συγκεντρωμένη βι
βλιογραφία πάνω σε αυτό βλ. Byzanz. Pracht und Alltag. Kunst
und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland, Bonn 26.
Februar bis 13. Juni 2010 (κατάλογος έκθεσης), χ.τ. 2010, 191 192,
αρ. 106 (Y. Theocharis).
2 Πρβλ. δυο σπασμένα θωράκια από τη Μεθώνη και το Μπγια

δούδι της Επανομής, όπου διατηρείται μέρος του πλαισίου και του
πεδίου αντίστοιχα: Χ. Μπούρας, «Διάτρητα μαρμάρινα μεσοβυ
ζαντινά γλυπτά στην Ελλάδα», La sculpture Byzantine: VIIe � XIIe
siècles, Actes du colloque international organisé par la 2e Éphorie
des antiquités byzantines et l’École française d’Athènes (6 � 8 sep�
tembre 2000), Ch. Pennas  C. Vanderheyde (επιμ.), Αthènes 2008
(=BCH Suppl. 49), 469 475, και συγκεκριμένα 470 471, εικ. 1 και Θ.
Ν. Παζαράς, Ανασκαφικές έρευνες στην περιοχή της Επανομής
Θεσσαλονίκης. Το νεκροταφείο στο Λιμόρι και η παλαιοχριστια�
νική βασιλική στο Μπγιαδούδι, Θεσσαλονίκη 2009 (=Βυζαντινά
Μνημεία 16), 213 214, εικ. 249.

93

Γιάννης  Θεοχάρης

ΤΟ  ΘΩΡΑΚΙΟ  ΜΕ  ΤΟ  ΓΟΡΓΟΝΕΙΟ
ΣΤΟ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ  ΚΑΙ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ  ΜΟΥΣΕΙΟ*

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΑ  ΚΑΙ  ΤΟΠΟΓΡΑΦΙΚΑ  ΤΗΣ  ΠΡΩΤΟΒΥΖΑΝΤΙΝΗΣ  ΚΟΡΙΝΘΟΥ

Η εικονογραφική ανάλυση του θωρακίου με το γοργόνειο
στο Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο Αθηνών (ΒΧΜ
317) δείχνει ότι ο διάκοσμός του ανήκει στο κεφάλαιο
της πολεμικής κατά των δαιμονικών ειδώλων. Μέσα από
τον συσχετισμό της εικονογραφίας του με το μαρτύριο
του αγίου Λεωνίδη προτείνεται η ταύτιση του κρηναίου
οικοδομήματος στο Λέχαιον, όπου βρέθηκε το θωράκιο,
με αγία σμα αφιερωμένο στον Λεωνίδη και τις συμμάρ�
τυρές του.

Iconographical analysis of the slab with the gorgoneion in
the Byzantine and Christian Museum of Athens (BXM
317) shows that its decoration belongs to the polemic
against demonic idols. Through the association of its ico�
nography with the martyrdom of St. Leonides, the foun�
tain structure in Lechaion, where the slab was found,
should be identified with the hagiasma of Leonides and
his co�martyrs.

Λέξεις κλειδιά
Πρωτοβυζαντινή περίοδος, Κόρινθος Λέχαιον, Είδωλα Δαί
μονες, Άγιος Λεωνίδης, Νερό Αγίασμα.

Keywords:
Early Byzantine period, Corinth Lechaion, Idols Demons, Saint
Leonides, Water Hagiasma.

ΔΧΑΕ 33 (2012) 93�104



3 Πρέπει να αναθεωρηθεί η άποψη ότι η πλάκα έχει δυο φάσεις ερ
γασίας με πρώτη αυτήν της κύριας όψης [Μ. Σκλάβου Μαυροειδή,
Γλυπτά του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών. Κατάλογος, Αθήνα
1999 (=ΤΑΠΑ), 71, αρ. 95], καθώς δεν ισχύει το επιχείρημα ότι τα
θέματα στα πεδία δεν βρίσκονται στον ίδιο άξονα.
4 Βλ. τα ανάγλυφα φατνώματα στο Θέατρο της Εφέσου (G.
Wiplinger και G. Wlach, Ephesos. 100 Jahre östereichische
Forschungen, Wien Köln Weimar 1995, 26, εικ. 31), τις ψηφιδωτές 

επιφάνειες στη δυτική καμάρα της Ροτόντας [Θ. Παζαρά, Η Ρο�
τόντα του Αγίου Γεωργίου στη Θεσσαλονίκη, Θεσσαλονίκη 19852

(=Οδηγοί ΙΜΧΑ 5), πίν. 5] και σε εσωράχιο της νότιας τοξοστοι
χίας της Αχειροποιήτου (προσωπική παρατήρηση).
5 Al. Guiglia Guidobaldi και Cl. Barsanti, S. Sofia di Constantinopo�
li. L’arredo marmoreo della grande chiesa giustinianea, Città del
Vaticano 2004 (=Studi di Antichità Christiana LX), 494 495, αρ.
TN.

94

ΓΙΑΝΝΗΣ  ΘΕΟΧΑΡΗΣ

κίου είναι ακριβής. Μάλιστα στο μέτωπο της Μέδουσας
διακρίνεται το ίχνος του διαβήτη, που χρησιμοποιήθηκε
για τη χάραξη των θεμάτων. Η τεχνοτροπική απόδοση
φανερώνει τεχνίτη επιμελή και καταρτισμένο. Η παρα�
τηρούμενη διαφοροποίηση στην επεξεργασία των δυο
όψεων αποδίδεται στις ψηλότερες αξιώσεις της πρό�
σθιας επιφάνειας, που είναι και η κύρια όψη με ένα ει�
κονιστικό μάλιστα θέμα, και τις απλούστερες της οπί�
σθιας3.
Η διακοσμητική οργάνωση του θωρακίου το συνδέει με
μια μεγάλη ομάδα διάτρητων και ψευδοδιάτρητων θω�
ρακίων της πρώιμης και μέσης βυζαντινής περιόδου, στο
πεδίο των οποίων εικονίζονται φυτικά θέματα πλαι�
σιωμένα από μαιανδροειδή κοσμήματα σύμφωνα με μια
εικονογραφική παράδοση, της οποίας οι ρίζες πρέπει
να αναζητηθούν στις φατνωματικές οροφές4. Το πιο
γνωστό παράδειγμα της ομάδας είναι ένα διάτρητο θω�
ράκιο στο βόρειο υπερώο της Αγίας Σοφίας Κωνσταντι�
νούπολης (Εικ. 3)5, ενώ συγγενή έργα βρίσκουμε στη

κεφάλι και μέρος του σώματος του δεξιού δεν σώζον�
ται) να ακολουθούν παρακάτω, στο ύψος των ματιών,
έχοντας πλεγμένες τις ουρές τους γύρω από το πηγούνι.
Πάνω από τα φίδια, στην κορυφή του κεφαλιού, δια�
κρίνονται ίχνη από δύο φτερούγες. Στο πρόσωπο της
Μέδουσας εκφράζεται συγκρατημένη αγριότητα, δη�
λωμένη από τη συνοφρύωση, τα πλατιά ρουθούνια και
το σφιγμένο στόμα. Το γοργόνειο περιβαλλόταν αρχικά
από διταινιωτό πλέγμα με τέσσερις σταυροειδώς δια�
ταγμένες σβάστικες, από τις οποίες σώζονται η αριστε�
ρή και η κάτω. Στο κενό ανάμεσά τους εικονίζεται σκύ�
λος που τρέχει επιθετικά προς τα δεξιά. Η άλλη όψη του
θωρακίου, φέρει μεγάλο λατινικό σταυρό με πεπλατυ�
σμένα τα άκρα των κεραιών του και διπλό περίγραμμα.
Στην κάτω δεξιά άκρη βρίσκεται διαγώνια τοποθετημέ�
νο καλυκόσχημο –πιθανότατα– ανθέμιο, από το οποίο
σώζεται μικρό τμήμα: το αξονικό φυτικό κόσμημα και
μέρος του αριστερού φυλλαρίου.
Η σχεδίαση των θεμάτων στις δυο πλευρές του θωρα�

Εικ. 1�2. Αθήνα, Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Θωράκιο (BXM 317). Κύρια και δευτερεύουσα όψη.



Συροπαλαιστίνη6, την Αίγυπτο7, την ιταλική χερσόνη�
σο8 και τον ελλαδικό χώρο9. Στη σχέση προτύπου με τα
διάτρητα θωράκια οδηγούν επίσης και τα κομβία στο
κέντρο των αγκυλωτών σταυρών του θωρακίου. Η
ύπαρξή τους πρέπει να θεωρηθεί εικονογραφικό δάνειο
από τα μαρμάρινα δρύφακτα, όπου συνήθως αυτά χα�
ράσσονται δηλώνοντας έτσι τα καρφιά που συγκρα�
τούσαν τις κιγκλίδες10. 
Για την εσωτερική χρονολόγηση του θωρακίου περιορι�
ζόμαστε σε δυο επισημάνσεις: α) η εικονογραφική ορ�
γάνωση της κύριας όψης βρίσκει πλησιέστερο παράλλη�
λο σε ένα διάτρητο πρωτοβυζαντινό θωράκιο στο Βυ�
ζαντινό Μουσείο11, και β) το εν μέρει σωζόμενο ανθέ�
μιο – το αξονικό στοιχείο του οποίου παραπέμπει σε
φύλλο λέσβιου κυματίου – παρουσιάζει στενές αναλο�
γίες με τα ανθέμια που πλαισιώνουν τον αξονικό σταυ�
ρό σε συμφυές επίθημα ιωνικού κιονόκρανου της Βασι�
λικής Δ΄ της Αμφίπολης (πρώτο μισό του 6ου αιώνα)12.
Όπως μας πληροφορεί ο Σπυρίδων Λάμπρος σε ανταπό�
κρισή του στο λονδρέζικο The Athenaeum του 1894, το
θωράκιο βρέθηκε κοντά στο αρχαίο Λέχαιο σε ανασκα�
φή που είχε πραγματοποιήσει ιδιώτης, ονόματι Θεοφά�
νης Ρέντης13. Στα 1916 o Αλέξανδρος Φιλαδελφεύς το πα�
ρέλαβε από την οικογένεια Ρέντη μαζί με τα άλλα γλυ�

πτά που βρέθηκαν στην ανασκαφή και το απόθεσε στο
Μουσείο Κορίνθου14. Όπως συνάγεται από τα Βιβλία Ει�
σαγωγής του Βυζαντινού Μουσείου, το θωράκιο – προ�
τού περάσει στις Συλλογές του – είχε μεταφερθεί στο
Εθνικό Μουσείο (σήμερα Εθνικό Αρχαιολογικό)15.
Ο χώρος από τον οποίο προέρχεται το γλυπτό που εξε�
τάζουμε, βρίσκεται στη θέση Διαβατίκι, 1 χιλιόμετρο
περίπου νοτιοανατολικά της βασιλικής του Λεχαίου

ΤΟ  ΘΩΡΑΚΙΟ  ΜΕ  ΤΟ  ΓΟΡΓΟΝΕΙΟ  ΣΤΟ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ  ΚΑΙ  ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ  ΜΟΥΣΕΙΟ

6 Μαρτύριο του Μωυσή, Όρος Nebo. A. Acconci, «Elements of
Liturgical Furniture», M. Piccirillo και E. Alliata, Mount Nebo.
New Archaeological Excavations 1967�1997, Jerusalem 1998
(=Studium Biblicum Franciscanum. Collectio Major 27), 469 542,
και συγκεκριμένα 518 519, αρ. 137.
7 Al ‘Adrā’ bi hārat Zuwaila, Κάιρο. H. G. Severin, «Beispiele der
Verwendung spätantiker Spolien, Ägyptische Notizien», Studien zur
spätantiken und byzantinischen Kunst. Friedrich Wilhelm Deich�
mann gewidmet, O. Feld και U. Peschlow (επιμ.), Bonn 1986 [=Rö
misch  Germanisches Zentralmuseum. Forschungsinstitut für Vor
und Frühgeschichte (Monographie 10,2)], τ. 2, 101 108, και συγκε
κριμένα 104 107, πίν. 18.2,4.
8 Βλ. α) μια ομάδα ψευδοδιάτρητων θωρακίων του 11ου αιώνα
από την Κεντρική Ιταλία [B. Brenk, «Byzantinische Marmorschran
ken in amerikanischen Museen», ActaAArtHist VIII (1978), 85 88,
και συγκεκριμένα 85 87, πίν. Ι, ΙΙ, c d και The Glory of Byzantium.
Art and Culture of the Middle Byzantine Era A.D 843�1261, The
Metropolitan Museum of Art 11.03 05.07.1997 (κατάλογος έκθε
σης), H. C. Evans και W. D. Wixom (επιμ.), New York 1997, αρ. 290,
(M. Lee Coulson)] και β) ένα θωράκιο του πρώτου μισού του 6ου
αιώνα από τη βασιλική του San Lorenzo στο Μιλάνο (R. Coroneo,
Scultura altomedievale in Italia. Materiali e tecniche di esecuzione,
tradizioni e metodi di studio, Cagliari 2005, 48 49, εικ. 37).
9 Βλ. α) ένα διάτρητο θωράκιο στο Βυζαντινό Μουσείο με ΒΧΜ
3406 [Χ. Μπούρας, «Κατάλογος αρχιτεκτονικών μελών του Βυ
ζαντινού Μουσείου, άλλοτε στις αποθήκες του Εθνικού Αρχαι
ολογικού Μουσείου», ΔΧΑΕ περ. Δ΄, τ. ΙΓ΄ (1985 1986), 39 78, και 

συγκεκριμένα 77, αρ. Δ. 856 855, εικ. 86 88], β) το τμήμα ενός αδη
μοσίευτου αμφίγλυφου θωρακίου από τη Θεσσαλονίκη, επίσης
στο Βυζαντινό Μουσείο (ΒΧΜ 3387), γ) ένα αμφίγλυφο ψευδο
διάτρητο από τη Βασιλική του Μαρτυρίου στη Νέα Αγχίαλο (Π.
Ηρ. Λαζαρίδη, «Ανασκαφή Νέας Αγχιάλου», ΠΑΕ 1979, 56 70,
και συγκεκριμένα 63 64, πίν. 42), δ) ένα ψευδοδιάτρητο θωράκιο
από τον Άγιο Δημήτριο Πιερίων [ΑΔ 16 (1960), 225 226, πίν. 198β
(Στ. Πελεκανίδης)] και ε) ένα άλλο από τη Βασιλική Β΄ του Δίου,
σήμερα στο Αρχαιολογικό Μουσείο του Δίου (Αρ. Μέντζος,
«Μαρμάρινα και χάλκινα έργα από το παλαιοχριστιανικό Δίο»,
Οι αρχαιολόγοι μιλούν για την Πιερία, καλοκαίρι 1985, Θεσσα
λονίκη 1986, 43 48, και συγκεκριμένα 44, εικ. 9).
10 Βλ. ενδεικτικά ένα θωράκιο από τη Θάσο (R. F. Hoddinott, Ear�
ly Byzantine Churches in Macedonia and Southern Serbia. A Study
of the Origins and the Initial Development of the Early Christian
Art, London 1963, 181 183, πίν. 51b).
11 Βλ. εδώ σημ. 9,α.
12 V. Vemi, Les chapiteaux ioniques à l’époque paléochrétienne, Paris
1989 (=BCH Supl. XVII), 154, αρ. 182, πίν. 54.
13 The Athenaeum αρ. 4378, 23 Ιουνίου 1894, 813 815. Η είδηση
σημειώνεται και στο AJA 9 (1894), 424 428.
14 Αλ. Φιλαδελφεύς, «Ἀρχαία ἔπαυλις μετὰ Νυμφαίου ἐν Λεχαίῳ
τῆς Κορινθίας», ΑΔ 4 (1918), 125 135.
15 Είναι άγνωστο το πότε ακριβώς εισάχθηκε το θωράκιο στο Βυ
ζαντινό Μουσείο. Τα Βιβλία το περιλαμβάνουν στα δεκάδες άλλα
γλυπτά του Εθνικού, που φέρεται ότι εισάχθηκαν το 1915, αλλά
αυτή η πληροφορία δεν μπορεί να ισχύει.

95

Εικ. 3. Κωνσταντινούπολη, Αγία Σοφία, βόρειο υπερώο.
Θωράκιο.



16 Ε. Στίκας, «Ανασκαφή ρωμα�κού νυμφαίου και παλαιοχριστια
νικής κρήνης παρά το Λέχαιον της Κορινθίας», ΠΑΕ 1957 (1962), 

89 94.

96

ΓΙΑΝΝΗΣ  ΘΕΟΧΑΡΗΣ

το θωράκιο είχε βρεθεί σε ένα υστερορωμα�κό νυμφαίο,
το οποίο μετασκευάστηκε στους βυζαντινούς χρόνους

(Εικ. 4). Μετά τις έρευνες του Φιλαδελφέως, αλλά ιδιαί�
τερα του Ευστάθιου Στίκα στα 195716 διαπιστώθηκε ότι

Εικ. 4. Γενικό τοπογραφικό της πρωτοβυζαντινής Κορίνθου. Με βέλη σημειώνονται οι θέσεις του νυμφαίου�αγιάσματος
(fountain) και της «Πηγής των Λύχνων»  (bath) (J. Herbst, Corinth Excavations, ΑSCSA).



σε κρηναίο οικοδόμημα (Εικ. 5). Η μετασκευή, την
οποία ο Στίκας τοποθέτησε στον 6ο αιώνα, περιλάμβα�
νε επεμβάσεις στις αρχικές τοιχοποιίες, προσθήκη επι�

δαπέδιου opus sectile και ορθομαρμάρωσης, καθώς και
αρχιτεκτονικά γλυπτά· η τεκμηρίωση των τελευταίων
είναι προβληματική17. Ο Federico Guidobaldi χρονολό�

ΤΟ  ΘΩΡΑΚΙΟ  ΜΕ  ΤΟ  ΓΟΡΓΟΝΕΙΟ  ΣΤΟ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ  ΚΑΙ  ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ  ΜΟΥΣΕΙΟ

17 Δυστυχώς ο κατάλογος των βυζαντινών γλυπτών δεν παρατίθε
ται τελικά από τον Φιλαδελφέα, παρά το γεγονός ότι ο ίδιος ση
μειώνει πως έχει κάνει κάτι τέτοιο. O R. Kautzsch, Kapitellstudien.
Beiträge zu einer Geschichte des spätantiken Kapitells im Osten vom
vierten bis ins siebente Jahrhundert, Berlin  Leipzig 1936 (=Studien
zur spätantiken Kunstgeschichte 9), 75 76, αρ. 226, πίν. 16, αναφέ
ρει πέντε κιονόκρανα της δωρεάς Ρέντη στο Μουσείο Κορίνθου:
ένα «θεοδοσιανό», πιθανότατα το ίδιο που δημοσιεύει ο Φιλαδελ
φεύς στην εικ. 9, και τέσσερα κορινθιάζοντα τύπου λύρας, από τα 

οποία σχολιάζει το ένα. Όλα μαζί εικονίζονται σε φωτογραφία
άλλης δημοσίευσης του Αλ. Φιλαδελφέως, «Νικοπόλεως ανασκα
φαί», ΑΕ 1918, 34 41, και συγκεκριμένα 37, εικ. 5. Στα γλυπτά της
ανασκαφής περιλαμβάνονται εκτός από τις βάσεις κιόνων και
τους κίονες ένσταυρα επιθήματα κιονόκρανων (Φιλαδελφεύς,
ό.π., 131, εικ. 6, Στίκας, ό.π., 94, πίν. 37β) και ένα επίκρανο παρα
στάδας (Φιλαδελφεύς, ό.π., εικ. 8). Κάποια από τα αρχιτεκτονικά
μέλη που προέρχονται από το νυμφαίο δημοσιεύτηκαν από τον R.
Ι. Scranton, Mediaeval Architecture in the Central Area of Corinth, 

97

Εικ. 5. Λέχαιον, Κάτοψη νυμφαίου�αγιάσματος (G. D. R. Sanders, Corinth Excavations, ΑSCSA).



Princeton 1957 (=Corinth XVI), 109 110, αρ. 55, πίν. 25 («θεοδο
σιανό» κιονόκρανο), 112, αρ. 83, πίν. 27 (επίκρανο παραστάδας).
Επίσης ο τελευταίος, ό.π. 109, αρ. 53, πίν. 25, δημοσίευσε ένα λυρό
σχημο κιονόκρανο σημειώνοντας ότι υπάρχουν οκτώ παρόμοια
με αυτό στο Μουσείο, χωρίς όμως να γνωρίζει την ακριβή προ
έλευσή τους. Πάντως τα λυρόσχημα φαίνεται ότι έστεφαν τους
κίονες του κρηναίου. Στον χώρο σήμερα παραμένουν βάσεις, κίο
νες και ένα από τα ένσταυρα επιθήματα.
18 F. Guidobaldi, «Pavimenti in opus sectile di Corinto e Nikopolis:
origninalità e area di diffusione», Πρακτικά του 10ου Διεθνούς
Συνεδρίου Χριστιανικής Αρχαιολογίας, Θεσσαλονίκη 28 Σε�
πτεμβρίου – 4 Οκτωβρίου 1980, τ. Β΄, Ανακοινώσεις, Θεσσαλονί
κη 1984 (=Ελληνικά, Παράρτημα αρ. 26), 167 182, και συγκεκρι
μένα 174, σημ. 4. Η ανάγνωση των κατασκευαστικών φάσεων της
βασιλικής εξακολουθεί να είναι αδιευκρίνιστη. Ο Δ. Ι. Πάλλας,
«Ἀνασκαφικαὶ ἔρευναι ἐν Λεχαίωι», ΠΑΕ 1965 (1967), 137 166,
και συγκεκριμένα 157 162, 165, θεώρησε ότι η βασιλική ολοκλη
ρώθηκε ανάμεσα στο 460 και στα χρόνια του Ιουστίνου Α΄, και
ότι καταστράφηκε με τον σεισμό του 550 551. Οι K. W. Slane και
G. D. R. Sanders, «Corinth: Late Roman Horizons», Hesperia 74
(2005), 243 297, και συγκεκριμένα 290 291, υποστήριξαν ότι η βα
σιλική δεν μπορεί να κατασκευάστηκε πριν το 525 περίπου, ότι
επέζησε του σεισμού του 551 552 (όπως διορθωτικά τον χρονολο
γούν), ενώ θεώρησαν terminus post quem για την καταστροφή της
την περίοδο γύρω στα 600.
19 Γι’ αυτές βλ. G. D. R. Sanders, «A Late Roman Bath at Corinth»,
Hesperia 68 (1999), 441 480, και συγκεκριμένα 473 475.

20 Για την προβληματική τοπογραφία της πρωτοβυζαντινής Κο
ρίνθου βλ. G. D. R. Sanders, «Κόρινθος», Οικονομική Ιστορία του
Βυζαντίου από τον 7ο έως τον 15ο αιώνα, Αγγ. Λα�ου (γεν. επιμ.),
τ. Β΄, Αθήνα 2006, 397 406, και συγκεκριμένα 398 399. Για τη ση
μασία του Λεχαίου στην τοπογραφία της Κορίνθου κατά την όψι
μη αρχαιότητα βλ. τη συνοπτική αναφορά του R. Rothaus,
«Lechaion, Western Port of Corinth: A Preliminary Archaeology
and History», OJA 14 (1995), 293 305, και συγκεκριμένα 303 305.
21 Στίκας, ό.π., 94. Πρόκειται τουλάχιστον για το «θεοδοσιανό»
κιονόκρανο του οποίου οι διαστάσεις συμφωνούν με τα μικρά
«θεοδοσιανά» της βασιλικής.
22 Για την καταστροφή βλ. εδώ σημ. 18.
23 Στίκας, ό.π., 91.
24 RbK 4, λ. Korinth, 746 811, και συγκεκριμένα 766 (D. I. Pallas).
25 Πρόκειται για τα ένσταυρα επιθήματα και το θωράκιο με το
γοργόνειο.
26 Πρόκειται για ένα κιονόκρανο και ένα θωράκιο διακοσμημένα
με σταυρούς, έναν πεσσίσκο τέμπλου και ένα θωράκιο άμβωνα
[ΑΔ 27 (1972), Χρονικά, 293 294 (Ε. Κουνουπιώτου Μανωλέσ
σου)]. Ο προορισμός και οι οικοδομικές φάσεις του συγκεκριμέ
νου κτιρίου πρέπει να διευκρινιστούν· ενώ το επιδαπέδιο opus
sectile που έχει είναι τυπολογικά όμοιο και σύγχρονο με εκείνο
του κρηναίου (Guidobaldi, ό.π., 175), τουλάχιστον το ένα δημοσι
ευμένο του γλυπτό, το κιονόκρανο με το ένσταυρο έμβλημα, χρο
νολογείται αργότερα, πιθανόν στον 9ο αιώνα [Γ. Θεοχάρης, «Ένα
μεσοβυζαντινό κιονόκρανο με έμβλημα στο Μεγάλο Μετέωρο»,
Βυζαντινά 30 (2010), 277 298, και συγκεκριμένα 280 281]. 

98

ΓΙΑΝΝΗΣ  ΘΕΟΧΑΡΗΣ

καταλειφθεί και το υλικό της θα ήταν πρόσφορο για λι�
θολόγηση22. Ίσως αυτή η φάση μπορεί να συνδυαστεί με
ανασκαφικά δεδομένα, όπως τα εφυαλωμένα οστρακα
που βρήκε ο Στίκας κατά τον καθαρισμό του κρηναίου,
τα οποία υπαινίσσονται τη χρήση του χώρου στους κα�
θαυτό βυζαντινούς χρόνους23.
Αναφορικά με τον λειτουργικό προορισμό του κρηναί�
ου ο Δημήτριος Πάλλας, συνδυάζοντας τις πληροφορίες
από δύο παρακείμενες ανασκαφές, πρότεινε την ταύτι�
σή του με το αγίασμα ενός εκκλησιαστικού συγκροτή�
ματος ή με τον κήπο μιας πολυτελούς έπαυλης24. Η πρώ�
τη υπόθεση παρουσιάζεται πιθανότερη, αν ληφθούν
υπόψη όχι μόνο τα ένσταυρα γλυπτά από το κρηναίο25,
αλλά και τα εκκλησιαστικά γλυπτά που βρέθηκαν σε
μια από τις γειτονικές ανασκαφές, με τις οποίες συνέδε�
σε το κρηναίο ο Πάλλας26.
Το βέβαιο είναι ότι η οικοδομική ιστορία του κρηναίου
θα πρέπει να επανεξεταστεί. Το θωράκιο με το γοργό�
νειο μπορεί να αποδοθεί στη φάση της μετασκευής του
νυμφαίου, δηλαδή στον 6ο αιώνα. Στη συνέχεια θα επι�
χειρηθεί η εικονογραφική ανάλυση του διακόσμου του
με στόχο να διευκρινιστεί η ταυτότητα του κτιρίου,
όπου αυτό βρέθηκε.
Το γοργόνειο στην κύρια όψη του θωρακίου αντιγρά�

γησε τα μαρμαροθετήματα του κτιρίου στους όψιμους
ιουστινιάνειους χρόνους και τα συσχέτισε με εκείνα
που ανήκουν στη δεύτερη κατασκευαστική φάση της
βασιλικής του Λεχαίου18.
Η φάση της μετασκευής πραγματοποιείται την ίδια επο�
χή με τις ανακαινίσεις υστερορωμα�κών λουτρικών εγ�
καταστάσεων στην Κόρινθο και το Ζευγολατιό του 6ου
αιώνα19, ενώ φαίνεται πως εντάσσεται στο ευρύτερο οι�
κοδομικό πρόγραμμα στο Λέχαιο που είχε ως επίκεντρο
τη λεγόμενη βασιλική του αγίου Λεωνίδη. Αξίζει σε αυ�
τό το σημείο να υπογραμμισθεί ότι τα χαρακτηριστικά
του συγκεκριμένου προγράμματος (η μεγάλη έκταση
των οικοδομημένων χώρων, η πολυτέλεια και η μνημει�
ακότητα των κατασκευών) υποδεικνύουν πρωτοβου�
λία της κεντρικής διοίκησης για την οργάνωση του χώ�
ρου στο Λέχαιο. Θα ήταν καλό τα στοιχεία αυτά να
αποτελέσουν αφετηρία προβληματισμού για την ιστο�
ρική τοπογραφία της ίδιας της Κορίνθου στην όψιμη
αρχαιότητα και την αναζήτηση του κέντρου της ζωής
της στην περιοχή του Λεχαίου20.
Μέρος των αρχιτεκτονικών γλυπτών που βρέθηκαν στον
χώρο προέρχεται από τη βασιλική του Λεχαίου21. Η χρή�
ση σπολίων μαρτυρεί μία επιπλέον φάση, μετά τη μετα�
σκευή του 6ου αιώνα, όταν η βασιλική θα είχε πλέον εγ�



φει έναν ελληνιστικό τύπο, ιδιαίτερα διαδεδομένο στη
ρωμα�κή εποχή27. Τι σημαίνει όμως εν προκειμένω η
αναπαραγωγή ενός αρχαίου εικονιστικού τύπου; Πιθα�
νώς ό,τι και η καταστροφή του. Στην κοντινή Ελευσίνα
την ίδια εποχή το γοργόνειο που κοσμούσε τον αυτο�
κρατορικό θώρακα της imago clipeata στο τύμπανο των
Μεγάλων Προπυλαίων (2ος αιώνας μ.Χ.), αποξέστηκε
από τους χριστιανούς και τη θέση του πήρε ένας σταυ�
ρός (Εικ. 6)28. Οι Παραστάσεις Σύντομοι Χρονικαί δια�
σώζουν μια ανάλογη εικόνα από την Κωνσταντινούπο�
λη· πρόκειται για τον σταυρό που έπηξε ο Ιουστινιανός
Α´ στη Χαλκή Πύλη, εκεί όπου βρίσκονταν τέσσερις γορ�
γονοειδεῖς κεφαλαί, τις οποίες μετέφερε ο Μέγας Κων�
σταντίνος από τον ναό της Αρτέμιδος στην Έφεσο29. Η
αναφορά αυτή βρίσκει την εξήγησή της μέσα από την
οπτική του Alexander Kazhdan: οι Παραστάσεις είναι
ένα κείμενο από τη μια κατά του Μεγάλου Κωνσταντί�
νου, προτύπου των εικονοκλαστών αυτοκρα τόρων, και
από την άλλη κατά των αρχαίων αγαλμάτων, επιβλαβών
απεικονίσεων που βρίσκονται στον αντίποδα των θαυ�
ματουργών χριστιανικών εικόνων30.
Η απεικόνιση του γοργόνειου στοχεύει στην ανάδειξη
και εν τέλει τον έλεγχο της δαιμονικής του ιδιότητας,
που πηγάζει από την πίστη ότι ανήκει στον κόσμο των
ειδώλων. Το γοργόνειο δεν έχει αποτροπα�κό περιεχό�
μενο, όπως ίσχυε στην αρχαιότητα31· εξάλλου δεν εικο�
νίζεται μεμονωμένο. Μια σειρά στοιχείων που το πλαι�
σιώνουν αναλαμβάνουν την υπονόμευσή του.
Η περιστολή της αρνητικής ενέργειας του γοργόνειου
ξεκινά πρώτα απ’ όλα από το μαιανδροειδές πλέγμα. Ο
πλοχμός χρησιμοποιείται συχνά στη βυζαντινή εποχή
ως εικαστική αποτύπωση του κατάδεσμου32. Έτσι λοι�
πόν και εδώ το πλαίσιο του γοργόνειου υπέχει θέση
ενός ξορκιού. Την αντιστοίχηση ανάμεσα στο πλέγμα
του θωρακίου και τους φραστικούς κατάδεσμους κατα�
δεικνύει ένας εξορκισμός που διαβάζουμε στον Μεγάλο

Παρισινό Μαγικό Πάπυρο (αρχές 4ου αιώνα): ἔξελθε,
δαῖμον, ἐπεί σε δεσμεύω δεσμοῖς ἀδαμαντίνοις ἀλύτοις,
καὶ παραδίδωμί σε εἰς τὸ μέλαν χάος ἐν ταῖς ἀπωλεί�
αις33. Ενισχυτικά στη φυλακτήρια δύναμη του πλαισί�
ου θα πρέπει να έρχονταν και οι σβάστικες, που στην
αρχική τους διάταξη σχημάτιζαν σταυρό. Για τον ίδιο
λόγο επιλέχτηκε ο σταυρός και στην πίσω όψη του θω�
ρακίου.
Η εικονογραφική οργάνωση της κύριας όψης παραπέμ�
πει σε μια κατηγορία φυλακτηρίων από την πρώιμη και
τη μέση βυζαντινή περίοδο, που ακολουθούν σε γενικές
γραμμές τον εξής τύπο: δαιμονικό πορτρέτο στο κέντρο
(ένα γυναικείο κεφάλι με φίδια αντί για μαλλιά) και γύ�
ρω του ύμνοι και προστατευτικές επικλήσεις34. Την πα�
ραπάνω εικόνα μας δίνει χαρακτηριστικά ένα μετάλλιο
του 12ου αιώνα από σμάλτο στο Μουσείο του Λούβρου
(Εικ. 7)35. Το δαιμόνιο αυτών των φυλακτών ταυτίζεται
με την υστέρα, δηλαδή τη μήτρα, που πιστευόταν ότι

ΤΟ  ΘΩΡΑΚΙΟ  ΜΕ  ΤΟ  ΓΟΡΓΟΝΕΙΟ  ΣΤΟ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ  ΚΑΙ  ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ  ΜΟΥΣΕΙΟ

27 Βλ. LIMC VI, λ. Gorgones romanae, 345 362 (O. Paoletti).
28 I. Baldini Lippolis, «Statuaria pagana e christianesimo a Gor
tina», Ideologia e cultura artistica tra adriatico e mediterraneo orien�
tale (IV�X secolo). Il ruolo dell’autorità ecclesiastica alla luce di
nuove scavi e ricerche, Atti del Convegno Internazionale Bologna�
Ravenna, 26�29 Novembre 2007, R. Farioli Campanati κ.ά. (επιμ.),
Bologna 2009 (=Studi e Scavi. Nuova Serie 19), 71 86, και συγκεκρι
μένα 80, εικ. 10. Για τις προτάσεις ταύτισης του αυτοκρατορικού
πορτρέτου βλ. J. M. Camp, Οι αρχαιότητες της Αθήνας και της Ατ�
τικής, Αθήνα 2009, 273.
29 Constantinople in the Early Eigth Century: The Parastaseis Synto�
moi Chronikai, A. Cameron και J. Herrin, Leiden 1984 (=Columbia
Studies in the Classical Tradition X), σ. 121 122, § 44, σ. 158, § 78. 

30 ODB 3, λ. Parastaseis Syntomoi Chronikai, 1586 (Α. Kazhdan).
31 Με αυτά τα συμφραζόμενα το είδε η Α. Avraméa, Le Pélopon�
nèse du VIe au VIIIe siècle: changements et persistances, Paris 1997
(=Byzantina Sornonensia 15), 151.
32 H. Maguire, «Magic and Geometry in Early Christian Floor Mo
saics and Textiles», JÖb 44 (1994), 265 274.
33 Παρίσι, Bibliothèque Nationale, φ. 14v, στ. 1229 1263. K. Preisen
danz, Papyri Graecae Magicae. Die Griechischen Zaubenpapyri,
Leipzig 1928, IV, 64 66, 114.
34 Βλ. J. Spier, «Medieval Byzantine Magical Amulets and Their Tra
dition», JWCI 56 (1993), 25 62, και συγκεκριμένα 38 κ.ε.
35 Spier, ό.π., 32, 56, αρ. 37, πίν. 3.

99

Εικ. 6. Ελευσίνα, Μεγάλα Προπύλαια αποξεσμένο. Γοργό�
νειο αυτοκρατορικού θώρακα.



36 A. A. Barb, «Diva Matrix. A Faked Gnostic Intaglio in the Posses
sion of P. P. Rubens and the Iconology of a Symbol», JWCI 16
(1953), 193 238, και συγκεκριμένα 211.
37 Πρβλ. σκηνές σε ψηφιδωτά δάπεδα J. M. C. Toynbee, «A New
Roman Mosaic Pavement Found in Dorset», JRS LIV (1964), 7 9
(ψηφιδωτό από το Hinton St. Mary, σήμερα στο Βρετανικό Μου
σείο), K. M. D. Dunbabin, «The Mosaics of Roman North Africa»,
Studies in Iconography and Patronage, Oxford 1978, 192, εικ. 195
(βασιλική του Cresconius στην Djemila της Αλγερίας) και G. Bucci,
«Floor Mosaics from Neeha (Syria)», FR CLVII CLX (2001 2004),
429 456, και συγκεκριμένα 438 439, εικ. 9.
38 Για τη διαμόρφωση αυτών των αντιλήψεων βλ. I. S. Gilhus, Ani�
mals, Gods and Humans. Changing Attitudes to Animals in Greek,
Roman and Early Christian Ideas, London  New York, 205 226.
39 Βλ. αποτροπα�κά ψηφιδωτά σε εισόδους ρωμα�κών οικιών από
την Πομπηία και την Αντιόχεια (K. M. Dunbabin, Mosaics of the
Greek and Roman World, Cambridge University Press 20064, 58,
εικ. 58 και σ. 312, εικ. 311).

40 Στην πίσω πλευρά ενός πρωτοβυζαντινού περίαπτου από ιδιω
τική συλλογή διαβάζουμε: φεῦγε, φεῦγε, Ἀβίζου, Σισίνις καὶ Σι�
σιννία ἐνθάδε κατυκί και [λ]άβραξ ὁ κύον (Spier, ό.π., 38, σημ. 73,
πίν. 6c).
41 Βλ. την παρουσία εξαγριωμένων τσοπανόσκυλων σε Γεννήσεις
του Χριστού [V. Foskolou, «The Virgin, the Christ child and the Εvil
Eye», M. Vassilaki (επιμ.), Images of the Mother of God. Perceptions
of the Theotokos in Byzantium, Aldershot UK  Burlington Vt. 2005,
251 262]. Σημειωτέον ότι η Βασιλική Φωσκόλου βλέπει στους σκύ
λους τους εκπροσώπους του κακού και όχι τους διώκτες του.
42 Για την ανίχνευση αυτής της αρχής στη δυτική μεσαιωνική τέ
χνη βλ. H. L. Kessler, «Evil eye(ing). Romanesque Art as a Shield of
Faith», Romanesque Art, C. Hourihane (επιμ.), University Park 
London 2008 (=Pennsylvania State Press), 107 135.
43 The Life of Saint Nikon, D. F. Sullivan (Κείμενο, Μετάφραση
και Σχόλια), Brooklyn, Mass. 1987 (=The Archbishop Iakovos Li
brary of Ecclesiastical and Historical Sources 14), § 62, σ. 206 213.

100

ΓΙΑΝΝΗΣ  ΘΕΟΧΑΡΗΣ

επωδές των φυλακτηρίου από την άλλη στοχεύουν στην
ασφυκτική περιστολή της δύναμης του δαίμονα που ει�
κονίζεται στο κέντρο.
Στα στοιχεία που έρχονται να καταστείλουν τους αρνη�
τικούς συμβολισμούς του γοργόνειου προστίθεται και
το θέμα που αναπτυσσόταν στο κενό των αγκυλωτών
σταυρών. Η μορφή του σκύλου, που κινείται με αγριε�
μένες διαθέσεις επιτρέπει την αποκατάσταση του θέμα�
τος που υπήρχε στο περιθώριο του κεντρικού εμβλήμα�
τος ως σκηνής καταδίωξης μεταξύ ζώων37. Βέβαια το γε�
γονός ότι ο σκύλος είναι οικόσιτος, όπως δείχνει το κο�
λάρο του, σημαίνει ότι παρουσιάζεται ως φύλακας και
ότι κυνηγά προφανώς ένα άγριο ζώο. Η ταύτιση του
κακού με τα θηρία είναι κοινός τόπος στις δαιμονολογι�
κές αντιλήψεις της βυζαντινής εποχής38. Από την άλλη
μεριά η επίκληση της επιθετικότητας του σκύλου κατά
του κακού, γνωστή ήδη από τα ρωμα�κά χρόνια39, μαρ�
τυρείται στο δαιμονολογικό ρεπερτόριο των Βυζαντι�
νών τόσο σε κείμενα40, όσο και σε παραστάσεις41. Σε
όλες τις περιπτώσεις η πρόσληψη του σκύλου στο οπλο�
στάσιο κατά του κακού γίνεται σύμφωνα με την ομοι�
οπαθητική αρχή ὅμοια ὁμοίοις εἰσὶν ἰάματα42.
Για την περαιτέρω κατανόηση της απεικόνισης του διώ�
κτη σκύλου στο θωράκιο του Λεχαίου βοηθητικό είναι
ένα θαυματουργικό επεισόδιο του οσίου Νίκωνος του
Μετανοείτε43. Από τον Βίο του οσίου (μέσα 11ου αιώ �
να) πληροφορούμαστε ότι τα μέλη μιας συμμορίας Μι�
λιγγών (sic) ζωοκλεφτών κατόπιν παρότρυνσης δαιμό�
νων και σαν άγρια θηρία απήγαγαν ζώα από το μετόχι
του οσίου, με σκοπό να τα σπαράξουν. Στη συνέχεια
όμως ονειρεύτηκαν ότι τους επιτέθηκαν λυσσαλέα δυο
σκυλιά. Παρά ταύτα οι τραυματισμοί της επίθεσης των

κατοικούσε στο ανθρώπινο σώμα προκαλώντας προ�
βλήματα τόσο σε άνδρες όσο και σε γυναίκες. Μεταξύ
του θωρακίου και των υστερικών φυλακτηρίων υπάρ�
χουν δυο κοινά σημεία: α) το δαιμονικό πορτρέτο σε
κάθε περίπτωση δεν έχει αποτροπα�κή σημασία· η απει�
κόνισή του στηρίζεται στην πεποίθηση του πιθανού
αποδέκτη της ενέργειάς του ότι σε γνωρίζω, άρα δεν
μπορείς να ξεφύγεις ή να με εξαπατήσεις36, και β) το
πλέγμα του θωρακίου από τη μια και οι αποτροπα�κές

Εικ. 7. Παρίσι, Μουσείο Λούβρου, Département des Objets
d’Art. Υστερικό φυλακτήριο (OA 6276) (The Glory of
Byzantium, εικ. 114).



σκύλων ήταν πραγματικοί και τόσο σοβαροί, που επου�
λώθηκαν μόνο με τη μετάνοια και τη μεταστροφή των
αμαρτωλών ζωοκλεφτών στον χριστιανισμό. Το θαύμα
περιέχει –όπως και ο Βίος του οσίου – πληροφορίες για
τη λα�κή πίστη των Βυζαντινών. Η δαιμονική ταυτότη�
τα των Μιλιγγών, που ήταν παγανιστές, η παρομοίωσή
τους με θηρία που σπαράσσουν ζώα και η στροφή τους
στον χριστιανισμό μετά την επίθεση των σκυλιών του
οσίου, συνθέτουν ένα σκηνικό, στο οποίο το θωράκιο
του Λεχαίου δεν είναι ξένο.
Το θέμα του σκύλου θα πρέπει να εξεταστεί στο πλαί�
σιο της ένζωδης εικονογραφίας της πρώιμης βυζαντινής
περιόδου, το σημασιολογικό περιεχόμενο της οποίας
κατά κανόνα τροφοδοτείται από χριστιανικές κτισιο�
λογικές αντιλήψεις. Στην καταδίωξη των ζώων μεταξύ
τους και την επιθετικότητά τους κατά των ανθρώπων
αναγνωρίζεται η αγριότητα που αυτά απέκτησαν μετά
την πτώση44. Στην επαναφορά της αρχετυπικής αρμονι�
κής εικόνας του κόσμου, όπως την προβλέπει η θεία
πρόνοια, τα ζώα έχουν πρωταγωνιστικό ρόλο45. Αντι�
προσωπευτικό από αυτήν την άποψη είναι το σχετικό
όραμα του Ησα�α για την ειρήνευση που θα φέρει ο
Μεσσίας στην ανθρώπινη και ζωική συμπεριφορά: Καὶ
συμβοσκηθήσεται λύκος μετὰ ἀρνός... (Ησ. 11:6�9). Σε
μια επιτυχή εξέταση του ησα�ακού οράματος η Sheila
Cambell πρότεινε τη σύνδεση με το βάπτισμα των κτι�
σμάτων που φιλοξενούν ενεπίγραφες απεικονίσεις
του46. Η σημασία που έχει το βάπτισμα στη μεταμόρφω�
ση των θηρίων και την αποκατάσταση της παραδείσιας
τάξης αντικατοπτρίζεται σε δύο γλαφυρές περιγραφές
επεισοδίων από τις απόκρυφες Πράξεις των αποστό�

λων Παύλου και Φιλίππου, στα οποία με αυτόν τον
τρόπο τιθασσεύονται δύο λιοντάρια47. 
Σε αυτό το πλαίσιο ενδιαφέρον παρουσιάζει το ψηφι�
δωτό δάπεδο του Μιχαηλίου, μιας τρίκλιτης βασιλικής
ενός εκκλησιαστικού συγκροτήματος στο Huarte της
Συρίας (483�486), όπου το εικονογραφικό του πρό�
γραμμα οργανώνεται με έναν αντιθετικό, στην ουσία
ρητορικό τρόπο (Εικ. 8)48. Ενώ στο κεντρικό κλίτος πα�
ρουσιάζεται σε ένα αποσπασματικά σωζόμενο ψηφιδω�
τό ο κόσμος στην παραδείσιά του μορφή (ο Αδάμ ως δι�
δάσκαλος ανάμεσα σε ήρεμα ζώα), τα πλευρικά κλίτη φι�
λοξενούν τη δυσαρμονία που επήλθε στη φύση μετά την
πτώση (σκηνές πάλης ζώων). Ο Henry Maguire ερμήνευσε
την απεικόνιση του Αδάμ στο Μιχαήλιον ταυτίζοντάς
τον με τους νεοφώτιστους σύμφωνα με κείμενα της επο�
χής και αναγνωρίζοντας ότι η σοφία που αυτός διέθετε
πριν την πτώση τον προστάτευε από την επιθετικότητα
των ζώων κατά την παραμονή του στην Εδέμ49.
Κατόπιν τούτων οι αναφορές για τον ρόλο του νερού�
αγιάσματος στη μάχη κατά των δαιμόνων αυτήν την
εποχή είναι ευεξήγητη· το βάπτισμα ανέδειξε συστημα�
τικά τον εξορκιστικό του ρόλο50. Μέσα από αυτό το
πρίσμα θα πρέπει να δούμε επεισόδια χριστιανικής
δράσης σε παγανιστικό πεδίο, όπως η εξουδετέρωση
ενός δράκοντα από τον επίσκοπο Ευροίας Δονάτο στις
Χαμαιρογέφυρες51 ή το εν Χώναις Θαύμα του αρχαγγέ�
λου Μιχαήλ52. Σε κάθε περίπτωση χρησιμοποιήθηκε ο
σταυρός και το νερό (ο Δονάτος χρησιμοποίησε το σά�
λιο του) στην εξόντωση του κακού, κάτι που τελικά
οδήγησε στην ίδρυση και διατήρηση αγιασμάτων στην
Εύροια και τις Κολοσσές�Χώνες αντίστοιχα.

ΤΟ  ΘΩΡΑΚΙΟ  ΜΕ  ΤΟ  ΓΟΡΓΟΝΕΙΟ  ΣΤΟ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ  ΚΑΙ  ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ  ΜΟΥΣΕΙΟ

44 H. Maguire, Earth and Ocean. The Terrestrial World in Early
Byzantine Art, University Park  London 1987 (=Pennsylvania State
Press), 1987, 72.
45 Πρβλ. την ακύρωση της αγριότητας των ζώων ανθρώπων μέσα
από τη Θεία Ευχαριστία σε βυζαντινά μετεικονομαχικά γλυπτά
(Ath. Semoglou, «Le combat des animaux dans le décor religieux à
Byzance après l’iconoclasme et sa référence eucharistique», IKON.
Journal of Iconographic Studies 2 (2009), 117 125).
46 Sh. D. Cambell, «The Peaceful Kingdom: A Liturgical Interpreta
tion», Fifth International Colloquium on Ancient Mosaics, Bath,
England, September 5 12, 1987, R. Ling (επιμ.), Ann Arbor, Mi.,
1995 (=JRA Supllement Series 9), 125 134.
47 Βλ. T. Adamik, «The Baptized Lion in the Acts of Paul», The
Apocryphal Acts of Paul and Thecla, J. N. Bremmer (επιμ.), Kamp
en 1996 (=Studies on the Apocryphal Acts of the Apostles 2), 60 78
και F. Amsler, «The Apostle Philip, the Viper, the Leopard and the
Kid, the Masked Actors of a Religious Conflict in Hierapolis of
Phrygia (Acts of Philip VIII XV and Martyrdom)», Society of Bibli�
cal Literature Seminar Papers, E. H. Lovering, Jr. (επιμ.), Atlanta 

1996, 432 437.
48 R. Wisskirchen, «Der bekleidete Adam thront inmitten der Tiere»,
JbAC 45 (2002), 137 152, εικ. 2 (483 486). Η Wisskirchen το
χρονολογεί στα 483 487, αλλά παραθέτω τη χρονολόγηση του
ανασκαφέα: P. Canivet, «Le Michaelion de Hūarte (Ve s.) et le culte sy
rien des anges», Byzantion L (1980), 85 117, και συγκεκριμένα 87 89.
49 H. Maguire, «Adam and the Animals: Allegory and the Literal
Sense in Early Christian Art», DOP 41 (1987), 363 373, και συγκε
κριμένα 372. Το πιθανό βαπτισματικό περιεχόμενο στο εικονο
γραφικό πρόγραμμα του Μιχαηλίου υποστηρίζει και η χωροθέτη
ση της Βασιλικής στον ίδιο άξονα με το βαπτιστήριο που βρίσκε
ται στα δυτικά του. Για τη σχέση του Μιχαηλίου με τους κατηχού
μενους βλ. Canivet, ό.π., 92 93.
50 Για τους εξορκισμούς στο βάπτισμα βλ. E. Sironen, The Late Ro�
man and Early Byzantine Inscriptions of Athens and Attica, Helsin
ki 1997, 346 348, αρ. κατ. 344.
51 PG 67, 1497, 1503. Συνάγω τον ειδωλολατρικό υπαινιγμό από
την ονομασία της θέσης, όπου φώλιαζε ο δράκοντας.
52 Analecta Bollandiana VIII (1889), 287 316 (M. Bonnet).

101



102

ΓΙΑΝΝΗΣ  ΘΕΟΧΑΡΗΣ

Εικ. 8. Συρία, Huarte, Μιχαήλιον. Σχέδιο ψηφιδωτού δαπέδου (R. Wisskirchen, Der bekleidete Adam thront inmitten der
Tiere, εικ. 2).



Στην πρωτοβυζαντινή Κόρινθο η σύγκρουση των χρι�
στιανών με τα είδωλα μαρτυρείται μέσα από την πρα�
κτική του εξαγνισμού εικονιστικών γλυπτών της αρχαι�
ότητας53. Παράλληλα η τοπογραφία της πόλης έχει μια
ιδιαίτερη σχέση με το νερό. Ένα αρχαίο λουτρό σε μια
φυσική σπηλιά, δυτικά του Ασκληπιείου, εγκαταλεί�
φθηκε στα τέλη του 4ου αιώνα μ.Χ. και χρησιμοποιήθη�
κε για περισσότερο από εκατόν πενήντα χρόνια ως χώ�
ρος προσφοράς αφιερωμάτων (Εικ. 4)54. Τα αφιερώμα�
τα ήταν στην πλειονότητά τους πήλινα λυχνάρια, κάτι
που έδωσε στον χώρο τη συμβατική ονομασία «Πηγή
των Λύχνων». Μαζί με τα λυχνάρια αφιερώνονταν αγ�
γεία, νομίσματα και κατάδεσμοι. Η θρησκευτική ταυτό�
τητα των αφιερωτών δεν αποτελούσε κριτήριο συμμε�
τοχής σε αυτή την τελετουργική πρακτική και έτσι η
«Πηγή των Λύχνων» αποτελεί σημείο συγκρητισμού
στην Κόρινθο της όψιμης αρχαιότητας. Το περιεχόμενο
αυτής της δημοφιλούς μαγικής πρακτικής παραμένει αι�
νιγματικό55. Ο David Jordan διερωτήθηκε μήπως η Πηγή
χρησιμοποιούνταν για βαπτίσεις, στηριζόμενος σε μια
επικλητική επιγραφή ενός λύχνου, που κάνει λόγο για
αγγέλους που κατοικούν στα νερά56. Η αφιέρωση
ωστόσο λύχνων και κατάδεσμων στην Πηγή φαίνεται
πως συνδέεται με μια ρωμα�κή τελετουργική παράδοση,
με την οποία αναδεικνυόταν ο ευχητικός και εξορκιστι�
κός ρόλος του νερού57. 
Η σχέση του νερού με την Κόρινθο σε ένα καθαρά χρι�
στιανικό περιβάλλον παρουσιάζεται εμφατικά με το
μαρτύριο του αγίου Λεωνίδη και των επτά παρθένων.
Από τον πατμιακό κώδικα 254 (10ος�11ος αιώνας) μα�
θαίνουμε ότι οι οκτώ μάρτυρες καταδικάστηκαν από

τον διαβολικό ηγεμόνα, γιατί αρνούνταν να θυσιάσουν
στους θεούς, οὓς ἀκρίβεια τέχνης ἐξ ὕλης φθειρομένης
εἰς εἶδος ἀνθρώπων ἀπετυπώσατο58. Ακόμη και όταν ο
ηγεμόνας απείλησε τον Λεωνίδη με μια ποινή τύπου da�
mnatio ad bestias, εκείνος ανταπάντησε ότι πάνω στο
σώμα του έχει εξουσία, εἰ δὴ λυττῶντί σοι περιφρονεῖν
ἔξεστιν59. Ο Λεωνίδης βασανίστηκε μαζί με τις παρθένες
και τελικά όλοι ποντίστηκαν. Την τελευταία στιγμή ο
άγιος αναφώνησε: ἰδοὺ καὶ δευτέρῳ τούτῳ τῷ βαπτί�
σματι τήμερον βεβάπτισμαι, τὸν ἐντὸς ἡμῶν ἄνθρωπον
καθαρώτερον ἐργαζομένῳ60. Το μαρτύριο κλείνει με την
απόδοση από τη θάλασσα των λειψάνων στους οικείους
τους και τον ενταφιασμό τους στον αιγιαλό, ἔνθα καὶ
σεπτῶς προσκυνούμενά τε καὶ δοξαζόμενα ἀενάως τοῖς
προσιοῦσι πιστῶς ἰάσεις ἐκβλύζουσιν ἑκάστοτε61. 
Το μαρτύριο του Λεωνίδη και των επτά παρθένων είναι
ένα πολύ ενδιαφέρον κείμενο με αναγωγές σε πρώιμα
μυστικιστικά ρεύματα· η διεξοδική δημοσίευσή του θα
ήταν αναμφίβολα διαφωτιστική. Αξιόλογο σημείο στο
κείμενο είναι η λύσσα που μπορεί να καταλάβει τον δι�
οικητή, στοιχείο που δεν τον εξομοιώνει απλά με ένα
αγριεμένο ζώο, αλλά επιτρέπει και έναν επιπλέον συ�
σχετισμό. Σύμφωνα με μια συριακή τελετή καθαρμού,
που μεταφέρει ο Ιππόλυτος Ρώμης, όταν ένας άνθρωπος
δεχτεί επίθεση λυσσασμένου σκύλου, πρέπει να βυθι�
στεί σε ποτάμι ή σε πηγή με τα ρούχα του και να προ�
σευχηθεί62. Κατά μία άποψη πίσω από τον λυσσασμένο
σκύλο κρύβεται η σαρκική επιθυμία63. H αναφορά λοι�
πόν της λύσσας στο μαρτύριο ίσως έχει και μια τέτοια
διάσταση, δεδομένων των υπαινιγμών σε σαρκικά
αμαρτήματα που βρίσκουμε σε αυτό64. 

ΤΟ  ΘΩΡΑΚΙΟ  ΜΕ  ΤΟ  ΓΟΡΓΟΝΕΙΟ  ΣΤΟ  ΒΥΖΑΝΤΙΝΟ  ΚΑΙ  ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΟ  ΜΟΥΣΕΙΟ

53 R. Rothaus, Corinth: the First City of Greece. An Urban History
of Late Antique Cult and Religion, Leiden  Boston  Köln 2000
(=Religions in the Graeco Roman World 139), 105 125.
54 Βλ. A. Avraméa και M. Kyrkou, «Inventaire topographique de Co
rinthe et sa région à l’époque chrétienne et byzantine», Géographie
historique du monde méditerranéen, H. Ahrweiler (επιμ.), Paris
1988 (=Byzantina Sorbonensia 7), 31 45, και συγκεκριμένα 37.
55 Για ερμηνευτικές προτάσεις βλ. Avraméa, ό.π. (σημ. 31), 151 154,
και Rothaus, ό.π. (σημ. 53), 126 134.
56 D. Jordan, «Inscribed Lamps from a Cult at Corinth in Late An
tiquity», HThR 87.2 (1994), 223 229. 
57 Μια τέτοια εξήγηση, που ουσιαστικά σκιαγραφεί την εικόνα
ενός πηγαδιού ευχών, παρέχεται αν συνεξετάσουμε ευρήματα από
τη Ρώμη, τη Νεμέα, την Αθήνα και την Πηγή των Λύχνων. Για τους
παραπάνω χώρους βλ. A. Mastrocinque, «Late Antique Lamps 
with Defixiones», GRBS 47 (2007), 87 99 και D. Jordan, «Defi 
xiones from a Well near the Southwest Corner of the Athenian Ago
ra», Hesperia 54 (1985), 205 256. Για τελετουργικές πρακτικές σε

σχέση με το νερό βλ. E. W. Sauer, «Religious Rituals at Springs in
the Late Antique and Early Medieval World», The Archaeology of
Late Antique “Paganism”, L. Lavan και M. Muryan (επιμ.), Leiden 
Boston 2011 (=Late Antique Archaeology 7), 505 550.
58 Fr. Halkin, «Saint Léonide et ses sept compagnes martyrs à Co
rinthe», ΕΕΒΣ 23 (1953), 217 223, και συγκεκριμένα 222, § 4.
59 Ό.π., 222, § 5.
60 Ό.π., 223, § 8.
61 Ό.π., 223, § 8. 
62 G. P. Luttikhuizen, The Revelation of Elchasai, Tübingen 1985
(=Texte und Studien zum Antiken Judentum 8), 75 78. Ευχαριστώ
τον Θανάση Σέμογλου για την υπόδειξη αυτής και της επόμενης
παραπομπής.
63 E. Peterson, «Die Behandlung der Tollwut bei den Elchasaiten
nach Hippolyt», Frühkirche, Judentum und Gnosis, Freiburg 1959,
211 235.
64 Αυτή η πλευρά του κειμένου αναδεικνύεται αποκλειστικά από
τις παρθένες. Απαντώντας σε υπαινιγμό του διοικητή για τη σχέ

103



ση τους με τον Λεωνίδη ισχυρίζονται ότι διαφέρουν από εκείνον
ως προς το γένος και τη φύση, αλλά συνδέονται μαζί του στον
τρόπο ζωής και την πίστη (Franklin, ό.π., 222 223, § 5). Επίσης σε 

άλλο σημείο οι ίδιες πάλι κατηγορούν τους θεούς ως μοιχούς και
ανδρομανείς (Franklin, ό.π., 222, § 4).

104

ΓΙΑΝΝΗΣ  ΘΕΟΧΑΡΗΣ

παραβληθούν με το γοργόνειο, την καταδίωξη των
ζώων και τη λανθάνουσα καθαγιαστική σημασία του
νερού, καθιστώντας εύλογη την υπόθεση ότι το κρη�
ναίο στο οποίο το θωράκιο βρέθηκε είναι πιθανότατα
ένα αγίασμα, που σχετίζεται με την τιμή και την προ�
σκύνηση του Λεωνίδη και των συμμαρτύρων του.

Συνοψίζοντας η αντιπαράθεση ανάμεσα στους ειδωλο�
λάτρες και τους χριστιανούς, όπως προβάλλεται στο
μαρτύριο του Λεωνίδη και των επτά παρθένων, επιτρέ�
πει αντιστοιχίες με το θωράκιο που εξετάζουμε και την
ανάλυση που προηγήθηκε. Συγκεκριμένα η αναφορά
στα είδωλα, η λυσσαλέα στάση του διοικητή και το
μαρτύριο�βάπτισμα στη θάλασσα θα μπορούσαν να

spells that surround it. Swastikas arranged cross�wise on
the main face together with the cross on the other side are
used to drive out evil. According to a homeopathic prin �
ciple found in iconographical and hagiological sources,
such as the life of Hosios Nikon ho Metanoeite, the dog re�
presented on the panel is also a purger of demons.
At the same time the depiction of the dog, part of a lost
amimal hunting scene, seems to have had an additional
purely theological meaning. The animal fight, a conse�
quence of the expulsion from paradise, is considered to be
an allusion to the purging role of water, through which
people and animals return to the paradisiacal order. The
supporting evidence is found in both texts (Vision of Isai�
ah, Miracle at Chonai, Miracle of Bishop Donatos in Cha�
mairogephyrai, etc.) and monuments (basilica at Huarte
of Syria) connected to baptisteries and hagiasmata.
Discerning the latent meaning of water in the iconogra�
phy of the slab allows for retrospection of the close rela �
tionship of Corinth with the element of water, proceeding
from the magical occurrences of the «Fountain of the
Lamps» to St Leonides. The references contained in the
martyrdom of the latter (idols, foaming at the mouth, 
water�baptism) provide a comparison between the text
and the slab with the gorgoneion. This suggests that the
fountain, where the slab was found, is an hagiasma in 
honour of St Leonides and his co�martyrs.

The article deals with a double�sided slab with pseudo
open work that is exhibited in the Byzantine and Christ �
ian Museum of Athens (BXM 317). It is a fragmentary
plaque whose main face depicts a gorgoneion within an
interlaced meander weave in which a hunting dog is
insert ed. The back face bears part of a Latin cross and a
diagonally placed palmette. 
The panel was found in 1894 at Lechaion, Corinth. Subse�
quent excavations revealed that the sculpture comes from
a late Roman nymphaeum, which was altered into a foun�
tain in the 6th century. The existence of sculptures with
crosses in this area suggests that the building was
associat ed with Christian worship and can be identified as
an hagiasma (=fountain of holy water). The alteration of
the nymphaeum seems to have been undertaken in the
context of a large building program at Lechaion, the focal
point being the so�called basilica of St. Leonides.
The decoration of the panel is associated with the demonic
beliefs of the Byzantines. The gorgoneion, an exact copy of
a Hellenistic iconographical type, apparently represents
the evil that is associated with ancient idols. The demonic
quality of the gorgoneion is confined by the meander 
weave, which forms an artistic metaphor for a spell. The
iconography of the panel is associated with amulets, 
where the power of the emblematic demonic figure (a 
woman with snakes instead of hair) is neutralized by the

Yiannis Theocharis

THE  SLAB  WITH  THE  GORGONEION  IN  THE  BYZANTINE  
AND  CHRISTIAN  MUSEUM.

ICONOGRAPHIC  AND  TOPOGRAPHIC  ISSUES  OF  EARLY  BYZANTINE  CORINTH

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

