
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 33 (2012)

   Δελτίον XAE 33 (2012), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Δημήτρη Κωνστάντιου (1950-2010)

  

 

  

  Ένας δογματικός συμβολισμός σε παραστάσεις
Γέννησης του Χριστού στα ιταλοβυζαντινά
χειρόγραφα exultet (10ος-13ος αι.) 

  Σοφία ΓΕΡΜΑΝΙΔΟΥ   

  doi: 10.12681/dchae.1251 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΓΕΡΜΑΝΙΔΟΥ Σ. (2014). Ένας δογματικός συμβολισμός σε παραστάσεις Γέννησης του Χριστού στα ιταλοβυζαντινά
χειρόγραφα exultet (10ος-13ος αι.). Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 33, 257–264.
https://doi.org/10.12681/dchae.1251

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 21:45:05



Η ομάδα των χειρόγραφων λειτουργικών ειληταρίων
Exultet αποτελεί μία σημαντική αλλά αγνοημένη, σχετι�
κά, εικαστική πηγή πληροφοριών για την τέχνη της μέ�
σης βυζαντινής περιόδου, όπως αυτή διαμορφώθηκε
στα εδάφη της νότιας Ιταλίας1. Η ονομασία τους προ�
έκυψε από την πρώτη λέξη του ύμνου ευλογίας Εxultet
iam angelica turba coelorum…, ο οποίος απαγγελλόταν,
σύμφωνα με το λατινικό τυπικό Λειτουργίας, το Μεγά�
λο Σάββατο προς εξύμνηση του κεριού που μετέδιδε το

φως της Ανάστασης2. Η συγγραφή του ύμνου αποδίδε�
ται, κατά την παράδοση, στον άγιο Αμβρόσιο (περ.
337�397), επίσκοπο Μεδιολάνων3 ή στους αγίους Ιερώ�
νυμο (347�420) και Αυγουστίνο (354�430)4. 
Η κειμενική παράδοση των Exultet ανταποκρίνεται σε
δύο εκδοχές, από τις οποίες η αρχαιότερη αναπτύχθηκε
από τον 8ο αι. με επίκεντρο το Λογγοβαρδικό δουκάτο
του Μπενεβέντο, ενώ η οψιμότερη, και αυτή που τελι�
κώς επιβλήθηκε, εξαπλώθηκε νότια της Ρώμης, από τον

* Θα ήθελα θερμά να ευχαριστήσω τους δύο ανώνυμους κριτές
που διάβασαν τόσο προσεκτικά το κείμενο και συνέβαλαν τόσο
πολύ στη βελτίωση του περιεχομένου του. 
1 Το πλούσιο αυτό εικονογραφικό υλικό δημοσίευσε το 1936 η
Myrtilla Avery στον τόμο Τhe Exultet Rolls of South Italy: Illumi�
nated Manuscripts in the Middle Ages, v. 2, Princeton 1936. Άγνω
στο γιατί, δεν ακολούθησε η έκδοση του συνοδευτικού πρώτου
τόμου όπου θα σχολιάζονταν οι μικρογραφίες. Έχει δημοσιευτεί
το χειρόγραφο του Salerno από τον Α. Carucci, Il rotolo Salerni�
tano dell’Exultet, Salerno 1971 ενώ το Vat. Lat. 9820 περιγράφεται
από τον Η. Belting, Studien zur beneventanischen Malerei, Wiesba
den 1968, 167 183 και παρουσιάζεται στον κατάλογο H. C. Evans
W. D. Wixom (επιμ. έκδ.), Τhe Glory of Byzantium. Art and Culture

of the Middle Byzantine Era A.D. 843�1261, New York 1997, 469
470, αρ. 308. Ειδικές μελέτες έχουν γίνει για το Exultet Bari 1. Τέ
λος σε facsimile έχουν εκδοθεί τα χειρόγραφα Vat. Lat. 9820, Bar
berini 592 και Casanatesne 724. Για την πιο πρόσφατη και πλήρη
ιστορικο φιλολογική μελέτη, Τ. Forrest Kelly, The Exultet in
Southern Italy, Oxford 1996, όπου και η σχετική αλλά αρκετά πα
λαιότερη βιβλιογραφία. 
2 J. Haegy, Manuel de liturgie et cérémonial selon le rit romain, v. II,
Paris 1932, 250 252, παρ. 161 165. 
3 G. Cavallo, Rotoli di Exultet dell’Italia, Milan 1973, 12 14. E.
Crane, The world history of beekeeping and honey hunting, London
1999, 600 601, 603, 605.
4 Forrest Kelly, ό.π., 50 53. 

257

Σοφία  Γερμανίδου

ΕΝΑΣ  ΔΟΓΜΑΤΙΚΟΣ  ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ 
ΣΕ  ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ  ΓΕΝΝΗΣΗΣ  ΤΟΥ  ΧΡΙΣΤΟΥ 

ΣΤΑ  ΙΤΑΛΟΒΥΖΑΝΤΙΝΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  EXULTET (10ος�13ος αι.)*

Τρία από τα ιταλο�βυζαντινά χειρόγραφα Exultet, τα
Μοntecassino 1, (1000�1050), Gaeta 1, (1000�1050),
MS Lat. 2, John Rylands Libr., διασώζουν παραστάσεις
της Γέννησης του Χριστού όπου απεικονίζεται η δρα�
στηριότητα των μελισσών στις κυψέλες τους. Το εικονο�
γραφικό αυτό θέμα είναι μοναδικό και έντονα συμβολι�
κό, καθώς σχετίζεται άμεσα με χωρία του ύμνου που συ�
σχετίζουν τις μέλισσες με την Θεοτόκο και έμμεσα με την
θεμελίωση του δόγματος της Παρθενίας της Παναγίας. 

Three of the Italo�Byzantine Exultet Manuscripts, Μοnte�
cassino 1, (1000�1050), Gaeta 1, (1000�1050), MS Lat.
2, John Rylands Libr., preserve representations of the Na�
tivity of Christ, in which bees are depicted busy in their
beehives. This iconographic theme is unique and very sym�
bolic since it is directly related to passages of the hymn re�
lating the bees to the Virgin and indirectly related to the
foundation of the dogma of the Virgin Mary’s virginity.

Keywords
Middle Byzantine period, South Italy, exultet manuscripts, Nati
vity of Christ and bees.

Λέξεις κλειδιά
Μεσοβυζαντινή εποχή, Νότια Ιταλία, Χειρόγραφα exultet,
Γέννηση του Χριστού και μέλισσες. 

ΔΧΑΕ 33 (2012) 257�264



5 Στο ίδιο, 6 9, 30 50. 
6 Για την εικονογραφία τους γενικά, στο ίδιο, 214 262. Crane, ό.π.,
212, 600. Cavallo, ό.π., 3 32.
7 Στο ίδιο, 28 32, 47 98, 125 126. G. Cavallo  G. Orofino  O. Pecere,
Exultet: Rotoli liturgici del medioevo meridionale, Roma 1994, 106.
Ο Belting, ό.π., 14, 154, 167, 176, 243 249 προσδιορίζει την τεχνο
τροπία «ιταλική, με επιδράσεις από τη βυζαντινή τέχνη». Ο Demus
εντάσσει την τεχνοτροπία ορισμένων από αυτά, όπως του Bari 1,
σε μια γενικότερη περιφερειακή βυζαντινή «κοινή», ισχυρή σε εν
δημικά συντηρητικά στοιχεία, όπως λ.χ. την έντονη γραμμικότητα
στην απόδοση των μορφών. O. Demus, Βyzantine art and the West,
New York 1970, 101 103. Καλλιτέχνες από το Βυζάντιο είχαν δου
λέψει στη διακόσμηση ιταλικών μονών, των οποίων τα εργαστή
ρια παρήγαγαν κάποια από τα εν λόγω χειρόγραφα, όπως στο
Montecassino. H. Bloch, Monte Cassino, Byzantium and the West in
the Earlier Middle Ages, DOP 3 (1946), 196. 
8 Η βιβλιογραφία για την παρουσία των Βυζαντινών στην Ιταλία εί

ναι εκτενής. Eπιλεκτικά: Α. Guillou, Studies on Byzantine Italy, Lon
don 1970 (Variorum Reprints). C. J. Wickham, Early Medieval Italy.
Central Power and Local Society, London 1981. G. Cavallo et al., I
Bizantini in Italia, Milan 1982. M. Mc Cormick, «The Imperial edge.
Italo Byzantine identity, movement and intergration A.D. 650 750»,
17 52, Studies on the internal Diaspora of the byzantine empire,
Washington 1998. Ο Ιταλιώτης Ελληνισμός από τον Ζ΄ αι. στον 18ο
αι., Μνήμη Νίκου Παναγιωτάκη, Διεθνή Συμπόσια 8, ΕΙΕ, Αθήνα
2001, ειδικά την εισαγωγή του N. Oikonomides, «The historical sig
nificance of the byzantine presence in Italy», XXIII XXXIII.
9 Forrest Kelly, ό.π., 119 133, 193 206 όπου υπογραμμίζεται ότι ο
διάκονος αποτελεί το όργανο του επισκόπου, φυσικού αποδέκτη
και κατόχου ενός τέτοιου πολυτελούς χειρογράφου. 
10 Στο ίδιο, 65 69. 
11 Avery, ό.π. (υποσημ. 1), πίν. LXI, 15. E. Bertaux  A. Prandi, L’art
dans l’Italie méridionale, v. 6 (tables), Rome 1978, πίν. CCXLVII. 
12 Στο ίδιο, πίν. CCXLV. Avery, ό.π., πίν. ΧΧΧΙΙ, 7. 

258

ΣΟΦΙΑ  ΓΕΡΜΑΝΙΔΟΥ

Αντιθέτως, ο ίδιος διάκονος που διάβαζε το κείμενο δεν
μπορούσε να εξασφαλίσει την απρόσκοπτη κατόπτευ�
σή τους9. 
Πέρα από την απεικόνιση αλληγορικών παραστάσεων,
εκκλησιαστικών λειτουργιών και ευαγγελικών σκηνών
σχετικών με το Πάθος του Χριστού, η εικονογραφική
πρωτοτυπία των Exultet Rolls έγκειται στην κατά κυ�
ριολεξία απόδοση των στίχων οι οποίοι αποδίδουν τον
laus apum, τον «έπαινο των μελισσών»10, όπου εξυμνεί�
ται εκτενώς η μέλισσα ως δημιουργός του κεριού. Στο ιε�
ρό κερί, άλλωστε, που καίει το Μεγάλο Σάββατο, είναι
αφιερωμένος ο ύμνος, καθώς το κερί αποτελεί ένα προ�
jόν της μέλισσας με πολλαπλό συμβολικό ρόλο στο τυ�
πικό της Λειτουργίας τόσο της καθολικής όσο και της
ορθόδοξης Εκκλησίας. Η απόπειρα να αναπαρασταθεί
η «ευλογημένη» παραγωγή και η «ιερή» δραστηριότητα
των μελισσών ώθησε τους μικρογράφους στη δημιουρ�
γία σκηνών με άμεση ή έμμεση σύνδεση με τη μελισσο�
κομία σε είκοσι από αυτά, τα οποία χρονολογούνται
από τον 9ο μέχρι και τα τέλη του 11ου αι. 
Με κριτήριο το κεντρικό θέμα το οποίο επιλέγεται για να
εικονογραφήσει τον «έπαινο των μελισσών» διακρίνον�
ται τρεις κατηγορίες μικρογραφιών: στην πρώτη ομάδα ο
χαρακτήρας των σκηνών είναι αφηγηματικός, καθώς
προβάλλεται με ρεαλιστικό τρόπο η άσκηση της μελισσο�
κομίας με τη συμμετοχή των εργαζομένων αγροτών. Στη
δεύτερη ομάδα μεμονωμένες κυψέλες και μέλισσες απο�
τελούν το κεντρικό θέμα, χωρίς όμως να υπεισέρχεται
παρουσία ανθρώπινων μορφών. Στην τρίτη και την πιο
συμπυκνωμένη με θεολογικούς συμβολισμούς ομάδα μι�
κρογραφιών, οι οποίες περιλαμβάνονται στα χειρό �
γραφα Μοntecassino 111, (Εικ. 1) (1000�1050), Gaeta 112,

11ο αι. και εξής, ως αποτέλεσμα της αναβαθμισμένης
ισχύος της παπικής εκκλησίας5. Kέντρα παραγωγής των
χειρογράφων Exultet ήταν εργαστήρια σε μοναστήρια
που βρίσκονταν, στην πλειονότητά τους, στην κεντρική
και νότια Ιταλία. Σώζονται τριάντα τρία εικονογραφη�
μένα χειρόγραφα του ύμνου, τα οποία χρονολογούνται
περίπου από το δεύτερο μισό του 9ου�αρχές 10ου αι. μέ�
χρι και τoν 15ο αι6. 
Τα χειρόγραφα είναι γραμμένα σε λατινική γλώσσα,
απευθύνονται σε καθολικού δόγματος κοινό και εκτι�
μάται πως πρόκειται για έργα Λατίνων καλλιτεχνών,
πιθανόν εντοπίων μοναχών, επηρεασμένων έντονα από
τα χαρακτηριστικά της βυζαντινής τέχνης — τουλάχι�
στον σε ό,τι αφορά στην τεχνοτροπία και λιγότερο
στην καθιερωμένη εικονογραφία7. Οι ιστορικές συνθή�
κες, οι οποίες επικρατούσαν στην εποχή και στον τόπο
δημιουργίας τους, διευκόλυναν και ευνόησαν τη διείσ�
δυση των βυζαντινών προτύπων. Μετά την απώλεια της
Ραβέννας το 751 μ.Χ. η παρουσία των Βυζαντινών στη
νότια Ιταλία συσπειρώθηκε και ενισχύθηκε με τον έντο�
νο στρατιωτικό έλεγχο και τον εξελληνισμό των διοικη�
τικών δομών. Η επίδραση του Βυζαντίου ισχυροποι�
ήθηκε και επεκτάθηκε στην καλλιτεχνική παραγωγή μέ�
χρι τουλάχιστον την τελική εγκαθίδρυση των Νορμαν�
δών στην περιοχή από το 1072 και εξής8. 
Όλα τα χειρόγραφα Exultet ήταν γραμμένα σε ειλητά�
ρια από περγαμηνή, ως καλλιτεχνικά έργα πολυτελούς
και μεγαλοπρεπούς χαρακτήρα. Ο τρόπος εικονογρά�
φησης των μικρογραφιών στα περισσότερα από αυτά
είναι ιδιόρρυθμος, καθώς oι παραστάσεις διατάσσονται
αντίστροφα από τη ροή του κειμένου, σε θέση που θα
επέτρεπε την ακώλυτη θέασή τους από τους πιστούς.



(Εικ. 2) (1000�1050), MS Lat. 2, John Rylands Libr.13,
(Εικ. 3) (10ος�11ος αι.) κυψέλες και μέλισσες παρει�
σφρύουν και συνδυάζονται με την παράσταση της Γέν�
νησης του Χριστού. Υπογραμμίζεται, επίσης, ότι στο
βαθμό που ερευνήθηκε, δεν εντοπίστηκε στη βυζαντινή
τέχνη άλλη παράσταση Γέννησης με τη διείσδυση αυτής
της έντονα συμβολικής, όπως θα αποδειχθεί, λεπτο �
μέρειας14.
Tα τρία παραπάνω χειρόγραφα ακολουθούν την Μπε�
νεβεντιανή εκδοχή του ύμνου εκτός από το Gaeta 1, στο
οποίο αλλοιώθηκε αργότερα το αρχικό κείμενο και υιο�
θετήθηκε η υστερότερη Φραγκο�ρωμανική εκδοχή. Η
συγκεκριμένη εικονογραφική επιλογή φαίνεται πως
αποτελεί προσωπική επιλογή των καλλιτεχνών, καθώς
τα τρία αυτά χειρόγραφα δεν έχουν κάποιο άλλο στοι�
χείο σύνδεσης μεταξύ τους. Εμπνέεται, κατά τα άλλα,
από συγκεκριμένα εδάφια του «επαίνου των μελισσών»
όπου θεωρούμενες — τότε — αρετές των εντόμων, όπως η

εκ φυσιολογίας αγνότητα και παρθενογονία τους,
υπερτονίζονται και παρομοιάζονται υπαινικτικά ή
ακόμη και ευθέως με την «αφθορία» της Θεοτόκου — ει�
δικά στην οψιμότερη Φραγκο�ρωμανική εκδοχή. Ειδι�
κότερα γίνεται λόγος για τις μέλισσες, οι οποίες «…uir�
ginitatem seruantes, posteritatem generant, sobole gau�
dent, matres dicuntur, intacte perduarant…» (διαφυλ�
λάσσοντας την παρθενία τους, παράγουν απογόνους
και απολαμβάνουν τέκνα, αποκαλούνται μητέρες, πα�
ραμένουν αδιάφθορες…) στην πρωιμότερη εκδοχή ή
εξυμνείται «…uere mirabilis apis cuius nec sexum masculi
uiolant, fetus non quassat nec filii destruunt castitatem.
Sicut sancta concepit uirgo maria uirgo peperit et virgo
permansit...» (η αληθινά αξιοθαύμαστη μέλισσα, της
οποίας το φύλο δεν παραβιάστηκε από αρσενικό, δεν
διερήχθη από τη σύλληψη εμβρύου ούτε η αγνότητά της
αναιρέθηκε από την τεκνογονία. Όπως η αγία Μαρία
συνέλαβε παρθένος, παρθένος γέννησε και παρέμεινε

ΕΝΑΣ  ΔΟΓΜΑΤΙΚΟΣ  ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ  ΣΕ  ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ  ΓΕΝΝΗΣΗΣ  ΤΟΥ  ΧΡΙΣΤΟΥ  ΣΤΑ  ΙΤΑΛΟΒΥΖΑΝΤΙΝΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  EXULTET

13 Στο ίδιο, πίν. LV, 6 7. M. R. James, Catalogue of the Latin manu�
scripts in the John Rylands library at Mancester, London New York
1921, πίν. 4 6, πίν. 7, αρ. 2. Crane, ό.π. (υποσημ. 3), 601, εικ. 54.4d. 
14 G. Millet, Recherches sur l’iconographie de l’Évangile aux XIVe,
XVe et XVIe siècles d’après les monuments de Mistra, de la Macé�
doine et du Mont Athos, Paris 1960 (1916), 93 155. K. Καλοκύρης, 

Ἡ γέννησις τοῦ Χριστοῦ εἰς τὴν Βυζαντινὴν τέχνην τῆς Ἑλλάδος,
Ἀθῆναι 1956. L. Reau, Iconographie de l’art chrétien, v. II/2, Paris
1957, 213 216, 218 253. G. Schiller, Iconography of Christian art, v.
I, London 1971, 69. G. Ristow, «Geburt Christi», RbK, v. II,
Stuttgart 1971, 637 662. 

259

Εικ. 1. Μικρογραφία του χειρογράφου Montecassino 1, με κεντρικό θέμα τη Γέννηση του Χριστού και ως παρα πλη �
ρωματικό, στο ανώτερο τμήμα της παράστασης, την απει κόνιση δύο κυψελών, 1000�1050 (Avery, πίν. LXI, 15).



15 Η μετάφραση από τα λατινικά στα ελληνικά είναι της γράφου
σας. Για μετάφραση σε αγγλικά: Forrest Kelly, ό.π. (υποσημ. 1), 34,
38 39, και σε ιταλικά, με μικρές παραλλαγές στο λατινικό κείμενο:
Carucci, ό.π. (υποσημ. 1), 37 44. 
16 S. Aurelii Augustini, De bono conjugali. Liber Unus, P. L. 40, στλ.
40, κεφ. ΙΙ. 
17 Η βιβλιογραφία για τις αρετές της μέλισσας και ειδικά για την
ηθική διάσταση του συμβολισμού της είναι εκτενέστατη: Κ. Δαβά

ρας, «Μινωικὸ κηριοφόρο πλοιάριο τῆς Συλλογῆς Μητσοτάκη»,
ΑΕ 1984, 77 93. Η. Chouliara Raios, L’abeille et le miel en Égypt
d’après les papyrus grecs, Ioannina 1989, 41 63. Η ίδια, «Μελισσο
κομικές πληροφορίες από τους ελληνικούς παπύρους», Η μέλισσα
και τα προ]όντα της, Στ΄ Τριήμερο Εργασίας Π.Τ.Ι. � ΕΤΒΑ, Αθή
να 2000 (Νικήτη 1996), 76, 95, υποσημ. 51. J. Larson, «The Corycian
myths and the bee maidens of the Homeric hymn to Hermes», GRBS
36(1995), 353.

260

ΣΟΦΙΑ  ΓΕΡΜΑΝΙΔΟΥ

το σημείο του ύμνου. Τον ίδιο, άλλωστε, παραβολικό
συσχετισμό μεταξύ της αρετής της μέλισσας και της γέν�
νησης του Χριστού από μήτρα ενάρετης γυναίκας είχε
χρησιμοποιήσει ο ιερός Αυγουστίνος αιώνες πριν16.
Η απόδοση του εικονογραφικού αυτού unicum υπο�
κρύπτει θεολογικούς συμβολισμούς σχετιζόμενους με τη
φυσιολογία του εντόμου και την ιερότητα του προσώ�
που της Θεοτόκου. Η μέλισσα επιβλήθηκε από την αρ�
χαία εποχή ως σύμβολο αγνότητας επειδή, καθώς δεν
ήταν γνωστός ο τρόπος αναπαραγωγής της, πιστευόταν
ότι ένα σμήνος πολλαπλασιαζόταν χωρίς τη διαδικασία
της γονιμοποίησης. Γι᾽ αυτό και από την προχριστιανι�
κή, ήδη, εποχή, γυναίκες που διακρίνονταν για την υπο�
δειγματική ηθική και την κοσμιoτάτη συμπεριφορά
τους συμβολικά ταυτίζονταν ή χαρακτηρίζονταν ως μέ�
λισσες17. Φιλολογικές, άλλωστε, αντιστοιχίες μεταξύ εκ�
φράσεων από τον «έπαινο των μελισσών» του ύμνου

παρθένος)» στη Φραγκο�ρωμανική εκδοχή του «επαί�
νου των μελισσών»15. 
Στα χειρόγραφα Μοntecassino 1 και Gaeta 1, δύο και
τρεις, αντίστοιχα, κυψέλες βρίσκονται πάνω από τη βα�
σική σκηνή, ενώ στο χειρόγραφο MS Lat. 2 Rylands οι
στίχοι διακόπτονται διαδοχικά από την παράσταση
της Γέννησης, από μία κυψέλη που τοποθετείται στο κα�
τώτερο μέρος του φύλλου και από μία δεύτερη που ει�
κονίζεται ακόμα πιο κάτω. Εντύπωση προκαλεί το γε�
γονός πως και στις τρεις περιπτώσεις αποδίδεται και το
εσωτερικό των κυψελών με τις μέλισσες και τις κηρή�
θρες. Η λεπτομέρεια αυτή ενδεχομένως να μην είναι τυ�
χαία αλλά να σχετίζεται ειδικότερα με τον στίχο που
αναφέρεται στον Χριστό «…dum per uirginea uiscera
mundo illaberis... (καθώς εισέρχεσαι στον κόσμο μέσω
μήτρας παρθένου)», πολύ περισσότερο αφού οι αντί�
στοιχες παραστάσεις παρεμβάλλονται σε αυτό ακριβώς

Εικ. 2. Μικρογραφία του χειρογράφου Gaeta 1, με κεντρικό θέμα τη Γέννηση του Χριστού και ως παραπληρωματικό, στο
ανώτερο τμήμα της παράστασης, την απεικόνιση τριών κυψελών, 1000�1050 (Avery, πίν. XXXII, 7).



Exultet έχουν ανιχνευτεί σε προσευχές για την προστα�
σία του σμήνους με προχριστιανική προέλευση18 και με
τα Γεωργικά του Βιργιλίου19. 
Στη χριστιανική θεολογία, η προερχόμενη από επιστημο�

νική άγνοια πεποίθηση της παρθενογονίας του εντόμου
και ο ιδεοληπτικός συσχετισμός του με το ιδεώδες της
«αμόλυντης» γυναίκας βρήκε ιδανική εφαρμογή στο
πρόσωπο της Θεοτόκου. Ο τρόπος αναπαραγωγής του

ΕΝΑΣ  ΔΟΓΜΑΤΙΚΟΣ  ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ  ΣΕ  ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ  ΓΕΝΝΗΣΗΣ  ΤΟΥ  ΧΡΙΣΤΟΥ  ΣΤΑ  ΙΤΑΛΟΒΥΖΑΝΤΙΝΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  EXULTET

18 A. Fife, «Christian swarm charms from the ninth to the nineteenth
centuries», Journal of American Folklore v. 77, n. 304 (1964), 154
159, 155 159. 

19 Β. Capelle, «L’Exultet pascal oeuvre de Saint Ambrose», Miscella�
nea Giovanni mercati, v. 1, Vatican 1946, 233 235 (Studi e Testi n.
121). 

261

Εικ. 3. Μικρογραφία του χειρογράφου Rylands, με κεντρι κό θέμα τη Γέννηση του Χριστού και ως παραπληρωματικό, στο
μεσαίο και κατώτερο τμήμα του φύλλου, την απεικό νιση μίας κυψέλης και την απόδοση του εσωτερικού της, 900�1200 
(Avery, πίν. LV, 6�7).



20 Ν. Παναγής και Α. Πολυβίου, «Ιστορική αναδρομή της μέλισσας
μέσα από την Αγία Γραφή», Η μέλισσα και τα προ]όντα της, Στ΄
Τριήμερο Εργασίας Π.Τ.Ι. � ΕΤΒΑ, Αθήνα 2000 (Νικήτη 1996), 149,
υποσημ. 2. Στο ίδιο, Γ. Κοτσόκολος και Δ. Σωτηρόπουλος, «Μελισ
σοκομικές καταγραφές από την υμνολογία της Εκκλησίας μας», 155.
21 J. D. Μansi, Sacrorum conciliorum nova et amplissima collectio, 
v. IV, Paris  Leipzig 1901 1927 (1960 1961), 1014. Θεοδωρήτου
ἐπισκ. Κύρου, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, ΙΙΙ, PG 82, στλ.1093, παρ. C.
22 Κυρίλλου ἀρχιεπισκ. Ἀλεξανδρείας, «…Θεοτόκος ἐστίν ἡ ἁγία
Παρθένος…», Ἐπιστολαὶ ΧΧΧΙΧ, PG 77, στλ.177 180. 
23 Ἰ. Κουρεμπελές, Ἡ Ὁμιλία τοῦ πατριάρχη Πρόκλου «Εἰς τὴν
Παναγίαν Θεοτόκον» καὶ ἡ ἀπάντηση τοῦ Νεστορίου, Θεσσα 
λονίκη 2004, 114 116. C. Hannick, «The Theotokos in byzantine ha
giography: typology and allegory», Images of the Mother of God:
perceptions of the Theotokos in Byzantium, M. Vassilaki (επιμ.
έκδ.), Aldershot  Burlington 2005, 73.
24 Σε Ομιλία του Ιωάννη Χρυσοστόμου, Περί παρθενίας, P.G. 48,
στλ. 585, παρ. Ο΄, βρίσκεται μία έμμεση αναφορά στο μέλι, χωρίς
όμως να ενέχει τον ειδικό συμβολικό χαρακτήρα που εξετάζουμε.
Για τις απαρχές της λατρείας της «Αγίας Μαρίας» ως Παρθένου 

μέχρι την καθιέρωση θεομητορικών εορτών: Μ. Βασιλάκη (επιστ.
επιμ.), Μήτηρ Θεού. Απει κονίσεις της Παναγίας στη βυζαντινή
τέχνη, (κατάλογος έκθεσης), Μιλάνο Αθήνα 2000, 5 12 (A. Came 
ron), 41 42 (I. Κα λαβρέζου). Το θέμα της γυναικείας παρθενίας
απέβη ιδιαίτερα προσφιλές στη θεολογία της Δύσης, ειδικά στο
έργο του αγίου Αμβροσίου, προστάτη της δυτικής μελισσοκομίας.
S. M. Oberhelman, Rhetoric and Homiletics in fourth century chris�
tian literature. Prose rhythm, Oratorical style and preaching in the
works of Ambrose, Jerome and Augustine, Atlanta 1991, κυρίως
35 36. Ν. McLynn, Ambrose of Milan. Church and Court in a
Christian capital, Berkeley1994, 60 68. 
25 Πρόκλου, ἐπισκ. Κωνσταντινουπόλεως, Λόγος Στ΄, Ἐγκώμιον
εἰς τὴν Παναγίαν Θεοτόκον Μαρίαν, PG 65, στλ.724 725, παρ. Γ΄.
Σχολιασμός: I. Kalavrezou, «Images of the Mother : When the Virgin
Mary became “Meter Theou”», DOP 44 (1990), 166 167. 
26 C. L. James, «The empress and the Virgin in early Byzantium:
piety, authority and devotion», Images of the Mother of God: percep�
tions of the Theotokos in Byzantium, M. Vassilaki (επιμ. έκδ.),
Aldershot  Burlington 2005, 145 148. Κουρεμπελές, ό.π., 27, υπο
σημ. 2, 29 30, 81 83.

262

ΣΟΦΙΑ  ΓΕΡΜΑΝΙΔΟΥ

να γίνεται κατανοητός ακόμη και από το κοινό που δεν
διέθεται θεολογική κατάρτιση. Ο ιεράρχης είχε μαθη�
τεύσει στον Ιωάννη Χρυσόστομο, ο οποίος είχε τονίσει
τη σημασία της διάνθισης του κηρύγματος με σκηνές της
καθημερινότητας, έτσι ώστε οι κατηχούμενοι να βιώ�
νουν τις χριστιανικές παραινέσεις και μετά το εκκλη�
σίασμα. Επιπλέον, τόσο αυτός όσο και άλλοι εξέχοντες
ιεράρχες της εποχής, είχαν ενθέρμως υποστηρίξει και εγ�
κωμιάσει το πρότυπο της γυναικείας παρθενίας24.
Η Ομιλία του Πρόκλου εναντίον του Νεστορίου θεω�
ρείται ότι εκφωνήθηκε από τον άμβωνα της Μεγάλης
Εκκλησίας το 430, λίγο πριν τη Σύνοδο της Εφέσου
(431). Κεντρικό θέμα και βασικό επιχείρημα αποτελεί
το εγκώμιο στην «άφθαρτη» Θεοτόκο με τη χρήση μετα�
φορών που την παρομοιάζουν με τη μέλισσα και τα
προjόντα της25. Ο Πρόκλος συσχετίζει άμεσα και επιδέ�
ξια το κερί και το μέλι με την παρθενία, χρησιμοποιών�
τας παραλληλισμούς όπως ότι «ὄντως κηρίον μέλιτος οἱ
καλοὶ τῆς παρθενίας λόγοι» ή ότι η συλλογή άγριου με�
λιού είναι «δυσθήρατον τῆς παρθενίας τὸ εἶδος» ή ότι
το μέλι είναι «καθαρώτατον τῆς ἀσπίλῳ ἁγνείας». 
Ακόμη περισσότερο ενδιαφέρουσα είναι η υπόθεση ότι
ανάμεσα στο ακροατήριο του ιεράρχη παρευρισκόταν
και η Πουλχερία, η οποία ως διακηρυγμένη παρθένος
αλλά και ως σφόδρα αντιμαχόμενη τις ιδέες του Nεστο �
ριανισμού, ταυτιζόταν με τις αλληγορίες της ομιλίας.
Έχει υποστηριχθεί ακόμη και ότι ο Πρόκλος σκοπίμως
και εμμέσως απευθυνόταν και σε αυτήν για να την κο�
λακέψει, αφού χάρις στις φιλικές σχέσεις που είχε ανα�
πτύξει με την αυγούστα είχε κατορθώσει να ανέλθει
στην εκκλησιαστική ιεραρχία26. 

εντόμου αλλά και της παραγωγής του μελιού και του κε�
ριού από τη μέλισσα, η οποία τα δημιουργεί (τα «γεννά»)
και η ίδια δημιουργείται («γεννάται») χωρίς να διαφθα�
ρεί και να χάσει την αγνότητά της, παραλληλίζεται με
την άμωμο σύλληψη και τη γέννηση του Χριστού από
την Παρθένο Μαρία20. Κατ᾽ επέκταση, η κυψέλη, ως εστία
της μέλισσας, αξιοποιείται ως φορέας της ιδέας αυτής. 
Αναζητώντας τις πρώτες αναφορές του συμβολικού αυ�
τού συσχετισμού σε ορθόδοξα θεολογικά κείμενα, δεν εί�
ναι τυχαίο που αυτές επικεντρώνονται στην παλαιοχρι�
στιανική εποχή, συγκεκριμένα στον 4ο�5ο αι., πιθανόν
ως αποτέλεσμα της ανάγκης να εξαρθεί το πρόσωπο της
Θεοτόκου για να καταρριφθούν οι αιρετικές απόψεις
του Νεστοριανισμού. Στη διαμόρφωση του δογματικού
λόγου της Γ΄ Οικουμενικής Σύνοδου της Εφέσου (431)
κεντρικός άξονας στάθηκε η καταδίκη της θέσης του Πα�
τριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Νεστορίου (428�431), ότι
«ὑπὸ ἀνθρώπου Θεὸν τεχθῆναι ἀδύνατον». Σύμφωνα με
τις απόψεις του, η μητέρα του Θεανθρώπου έπρεπε να
χαρακτηρίζεται «Χριστοτόκος», «Θεοφόρος» ή «Θεοδό�
χος» και όχι Θεοτόκος21. Βασικός υπέρμαχος των ορθό�
δοξων επιχειρημάτων, εκτός από τον Κύριλλο Αλεξαν�
δρείας22, αναδείχθηκε ο Πρόκλος, τότε επίσκοπος Κυζί�
κου και μετέπειτα Κωνσταντινουπόλεως (434�447), του
οποίου τα Ομιλητικά κείμενα περιλήφθηκαν στο δογμα�
τικό μέρος των Γ΄ και Δ΄ Συνόδων.
Ο Πρόκλος ήταν χαρισματικός ομιλητής, τεχνίτης πλη�
θωρικών αλληγοριών, προικισμένος με ρητορική ευ�
γλωττία. Χρησιμοποίησε εικόνες της καθημερινής ζωής
εμπνευσμένες από αγροτικές δραστηριότητες23 για να
προβάλει τα επιχειρήματά του με τέτοιον τρόπο, ώστε



Η ελκυστική αλληγορία της μέλισσας και των προjόν�
των της με την παρθενία της Θεοτόκου και κατά προ�
έκταση με τις «αδιάφθορες» γυναίκες δεν φαίνεται να
βρήκε περαιτέρω απήχηση στο ορθόδοξο δόγμα, ακο�
λούθως δεν επέδρασε ουσιαστικά στη διαμόρφωση θεο�
λογικών ή καλλιτεχνικών αναζητήσεων. Η επικράτηση
άλλων δογματικών αποφάσεων σχετιζόμενων με την
απεμπόληση των ζώων και εν γένει του κόσμου της φύ�
σης από το χριστιανικό εικονογραφικό ρεπερτόριο27

δεν άφησε περιθώρια για την ανάπτυξη ενός τόσο εν�
διαφέροντος και πυκνού, συμβολικά, εικονογραφικού
θέματος. Ακόμη και στην τελική μορφή του ορθοδόξου
τυπικού της Λειτουργίας η απαγόρευση του μελιού ως
προσφοράς απέβη οριστική και απόλυτη, προκειμένου
να εξοβελιστεί οποιαδήποτε συνειρμική σύνδεση με
ανά λογες πρακτικές του παγανιστικού παρελθόντος28. 
Μόνη δυνατή καλλιτεχνική διέξοδος εκδήλωσης του θεο�
λογικού συμβολισμού των «ανόθευτων» μελισσοκομικών
προjόντων και της «άσπιλης» Θεοτόκου στην τέχνη της
εποχής παρέμειναν τα εργαστήρια των μοναστηριών στο
πιο «εύελικτο» έδαφος της νότιας Ιταλίας. Η μελισσοκο�
μία, άλλωστε, θα ασκείτο εμπράκτως οργανωμένα και σε
μεγάλη κλίμακα στα μοναστήρια, όπου φιλοτεχνήθηκαν
αυτά τα χειρόγραφα, καθώς τα προjό ντα της έπρεπε να
καλύψουν τις αυξημένες μοναστικές, διατροφικές και λει�
τουργικές, ανάγκες τόσο σε κερί όσο και σε μέλι29. Πιθα�
νόν, η πρακτική άσκηση της κτηνοτροφικής δραστηριό�
τητας από τους ίδιους τους μοναχούς να ενέπνευσε την
διείσδυσή τους στα χειρόγραφα που παρήγαγαν στα μο�
ναστηριακά εργαστήρια. Απόδειξη ενδεικτική του ισχυ�
ρισμού αποτελεί έγγραφο του 1007 από το αρχείο της βυ�
ζαντινής μονής των αγίων Ηλία και Αναστασίου στο Car�
bone στα Βασιλικάτα (Λουκανία) της Κάτω Ιταλίας όπου

αναφέρεται η δωρεά προς τη μονή δύο κυψελών που βρί�
σκονταν στην κατοχή ενός μοναχού30. 
Ο συσχετισμός ασκητών και μελισσών ανιχνεύεται πε�
ραιτέρω και σε πατερικά κείμενα παλαιότερης εποχής,
όπου οι ιδιότητες των μελισσών χαρακτηρίζουν συμβο�
λικά τις αρετές των μοναχών. Στον Βίο του αγίου Αντω�
νίου (περ. 251�356) ο ασκητής χαρακτηρίζεται ως «σο φὴ
μέλισσα»31, ενώ ο ασκητής Νείλος, επίσκοπος Αγκύρας
(+430), αποκαλεί τους Προφήτες «μέλισσες» και «μελισ�
σουργεῖον» τον Λόγο τους32. Σύμφωνα με τον Βίο (960�
1000) του Κατωιταλιώτη οσίου Ηλία του Σπηλαιώτη
(864�960) οι μοναχοί οραματίζονται να πετούν ως σμή�
νος μελισσών σε παραδεισένιο τοπίο33. Στην ίδια πηγή34

αλλά και στον Βίο του επίσης Κατωιταλιώτη αγίου Φαν�
τίνου του Νεότερου (902�974)35 περιγράφεται επεισόδιο
θαυματουργής παρέμβασης των αγίων ενάντια σε άρ�
κτους που απειλούσαν την παραγωγή των κυψελών
τους. Είναι χαρακτηριστικό ότι και στις δύο περιπτώ�
σεις οι ασκητές διατηρούν τα μελίσσια τους στη νότια
Ιταλία, ο μεν στην Καλαβρία, ο δε στην Καμπανία. 
Πέρα από τον παραβολικό χαρακτήρα που ενδεχομένως
υποκρύπτουν τέτοιες διηγήσεις, αποκαλύπτουν, ενδεχο�
μένως, μία αξιοσημείωτη τοπική παραγωγή μελισσοκο�
μικών προjόντων και την ιδιαίτερη ενασχόληση ασκη�
τών με τη μελισσοκομική δραστηριότητα. Ακόμη και σε
Βίους αγίων που μόνασαν σε άλλες περιοχές εντοπίζον�
ται αναφορές που συσχετίζουν τη μελισσοκομία με τον
μοναχισμό, όπως στον Βίο του αγίου Λαζάρου του Γα�
λησιώτη (1053) όπου γίνεται λόγος για «ἁγία κυψέλη
τῶν ἀσκητῶν»36. Μία ακόμη ένδειξη της σύνδεσης μονα�
χισμού και μελισσοκομίας είναι η ονομασία του συμπι�
ληματικού συγγράμματος «Μέλισσα» (10ου�11ου αι.),
το οποίο ουσιαστικά αποτελεί συλλογή αποφθεγμάτων

ΕΝΑΣ  ΔΟΓΜΑΤΙΚΟΣ  ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ  ΣΕ  ΠΑΡΑΣΤΑΣΕΙΣ  ΓΕΝΝΗΣΗΣ  ΤΟΥ  ΧΡΙΣΤΟΥ  ΣΤΑ  ΙΤΑΛΟΒΥΖΑΝΤΙΝΑ  ΧΕΙΡΟΓΡΑΦΑ  EXULTET

27 Αποφάσεις Πενθέκτης Συνόδου (692). Mansi, ό.π., XII, ΠΒ΄ κα
νόνας. Σχολιασμός: Η. Maguire, Earth and ocean: the terrestrial
world in early Byzantine art, Pennsylvania  London 1987, 6. 
28 Θεοδώρου Βαλσαμῶνος, Κανόνες τῶν Ἁγίων Ἀποστόλων, P.G.
137, στλ. 37, 39. Γ. Α. Ράλλης  Μ. Ποτλῆς, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ
ἱερῶν Κανόνων τῶν τε Ἁγίων καὶ Πανευφήμων Ἀποστόλων καὶ
τῶν Ἱερῶν Οἰκουμενικῶν καὶ Τοπικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέ
ρος Ἁγίων Πατέρων, τ. Β΄/4, Ἀθήνησιν 1852, κανών γ΄. 
29 Για τη μελισσοκομία στη νότια Ιταλία από τον 11ο αι. όμως και
μετά αναλυτικά: I. Naso, Apicoltura, cera e miele, Uomo e ambiente
nel mezzogiorno normanno�svevo. Atti delle ottave giornate nor�
manno�svevo, G. Musta (επιμ. έκδ.), Bari 1989, 203 240. Συνοπτικά,
Crane, ό.π. (υποσημ. 3), 213. 
30 G. Robinson, History and cartulary of the Greek monastery of St
Elias and St Anastasius of Carbone. 2,1: Cartulary, Roma 1929
(Orientalia Christiana 53), 136, έγγραφο I, στχ. 38. 
31 Ἀθανασίου ἐπισκ. Ἀλεξανδρείας, Βίος καὶ Πολιτεία τοῦ Ὁσίου

Πατρὸς ἡμῶν Ἀντωνίου, PG 26, στλ. 844, στχ. 37. 
32 Νείλου ἀσκητοῦ, Ἐπιστολῶν Βιβλίο Α΄, P.G. 79, στλ.180Β, παρ.
ΣΞΒ΄.
33 ΒΗG 581 (ΑΑSS Sept. III, 864). Σχολιασμός: A. M. Talbot,
«Byzantine monastic horticulture: the textual evidence», Byzantine
Garden Culture, A. Littlewood H. Maguire και J. Wolschke Bul
man (επιμ. έκδ.), Washington D. C. 2002, 66. 
34 ΒΗG 581 (AASS III, 867A). Σχολιασμός: H. Aναγνωστάκης, «Ο
φράκτης, ο αγριόχοιρος και η άρκτος», Ζώα και Περιβάλλον στο
Βυζάντιο (7ος�12ος αι.), Διεθνή Συμπόσια 21, ΕΙΕ�ΙΒΕ, Η. Ανα
γνωστάκης Τ. Γ. Κόλιας και Ε. Παπαδοπούλου (επιστ. επιμ.),
Αθήνα 2011, 219 222. 
35 E. Follieri, La vita di San Fantino il Giovane, Introduzione, testo
Greco, traduzione, commentario e indici, Bruxelles 1993 (Subsidia
Hagiographica n. 77), 24, 3 4, 428. 
36 R. Greenfield, The Life of Lazaros of Mt. Galesion. An eleventh�
century pillar saint, Washington D.C. 2000, 77.

263



37 Ἀντωνίου μοναχοῦ, Μέλισσα, PG 136, στλ.765 1244.

264

ΣΟΦΙΑ  ΓΕΡΜΑΝΙΔΟΥ

ο καλλιτέχνης των μικρογραφιών επιλέγει να αποδώσει
εικονογραφικά ένα σύνθετο θεολογικό υπόβαθρο με
μια θαυμαστή λειτουργία του κόσμου της φύσης. Φαίνε�
ται πως, εκτός των περίπλοκων συμβολισμών, η ίδια η
«μυσταγωγία» του μελισσοκομικού τρύγου τον επηρέα�
σαν τόσο, ώστε να μην διστάσει να προχωρήσει σε μο�
ναδικές και πρωτότυπες εικονογραφικές υπερβάσεις σε
ένα θρησκευτικό έργο τέχνης.

των ασκητών της ερήμου37. Το έργο χωρίζεται σε δύο βι�
βλία με 176 λόγους (κεφάλαια) και η συγγραφή του
αποδίδεται σε κάποιον μοναχό Αντώνιο.
Η συνοπτική αυτή παρουσίαση των παραστάσεων της
Γέννησης του Χριστού στα τρία χειρόγραφα Εxultet
αποκαλύπτει το πολυδιάστατο περιεχόμενό τους και
την ενδιαφέρουσα όσο και μοναδική δογματική φόρτι�
σή τους. Με αφορμή το χωρίο ενός θρησκευτικού ύμνου,

gorism of the virginity between the insect and Theotokos,
can adequately provide the inspiration for the creation of
the “unicum” scene of the Birth of Christ together with
the bee’s activity. 
Furthermore, the attempt to look for orthodoxe theologi�
cal interpretations strengthens an oblique reference to the
high politics of the 4th Oecumenical Council and the fight
against Nestorianism. The Homily of bishop Proclus
against Nestorius is based on underlining Theotokos’ vir�
ginity optimizing the appealing symbolism of the �due to
scientific ignorance� maiden bee and chaste Mary. 
The attempt to interprete the scenes that accompany the
“Praise of the Bees” as the actual, apicultural activities of
the monks that inevitably held the role of farmers, conse�
quently of beekeepers is revealing. Quotations cited from
patristic sources confirm that not only in practice but
even in theory the parabolical comparison of bees and
monks remained active for centuries. 
The multidimensional dogmatic perception of the three il�
luminations shed light upon a rarely attested cultural side
of the “fragile” south�italian countryside of Byzantium,
with a fascinating still devout realism. 

The group of “Exultet” rolls, originated from monaster�
ies of southern Italy and dated between the 10th�13th cen�
turies, are functional hymnological texts designed to hold
a special and particular place in the Latin liturgical cer �
emony. Their purpose was to perform the blessing of the
Paschal candle on the vigil of Easter, supported by their
glorifying verses and vivid illumination. 
Alongside the allegorical, liturgical and christological
scenes, the hybrid italo�byzantine style of the illumina�
tions depicting the “Praise of the Bees”, a central part of
the hymn is distinguished for its original yet complex con�
tent. A strong dogmatic scheme is reserved for the pio�
neering insertion of hives and bees at the Nativity of
Christ theme, featured in three of the Exultet manu�
scripts, i.e. Μοntecassino 1, (Fig. 1), dated 1000�1050,
Gaeta 1, (Fig. 2), dated 1000�1050, MS Lat. 2, J. Rylands
Libr., (Fig. 3), dated 10th�11th century. 
A first�level parallelism between the chaste ethos of the
Maiden Bee and Virgin Mary proposes a charming juxta�
position, on account for this peculiar and simultaneously,
extremely uncommon iconographic detail. A number of
verses in the “Praise of Bees”, strongly underlying the alle�

Sophia Germanidou

A  DOGMATIC  SYMBOLISM 
IN SCENES  OF  THE  NATIVITY  OF  CHRIST 

IN  ITALO�BYZANTINE  EXULTET MANUSCRIPTS  (10th�13th  c.)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

