
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 34 (2013)

   Deltion ChAE 34 (2013), Series 4. In memory of Titos Papamastorakis (1961-2010)

  

 

  

  Le culte de saint Eudokimos 

  Maria GEROLYMATOU   

  doi: 10.12681/dchae.1709 

 

  

  

   

To cite this article:
  
GEROLYMATOU, M. (2013). Le culte de saint Eudokimos. Deltion of the Christian Archaeological Society, 34, 79–90.
https://doi.org/10.12681/dchae.1709

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 23/01/2026 14:24:09



Saint Eudokimos (BHG 607) est une figure énigmatique
de l’hagiographie byzantine. Sa Vie originale n’est pas
conservée. On dispose seulement de la version métaphra s -
tique de celle-ci1. Il y a aussi une deuxième Vie que la re-

cherche attribue à Constantin Acropolitès, un auteur de la
fin du XIIIe-début du XIVe siècle2. De courtes notices bio-
graphiques sont contenues dans le Synaxaire de l’Église de
Constantinople et le Ménologe de Basile II3. Le ménologe

1 Βίος τοῦ ἁγίου καὶ δικαίου Εὐδοκίμου (éd. Ch. Loparev), Zhitie
svjatavo Evdokima pravednavo, Pamjatniki drevnej pis’mennosti, 96
(1893), 1 23 (dorénavant: Βίος Εὐδοκίμου). Sur cette Vie, voir briè
vement G. da Costa Louillet, « Saints de Constantinople aux VIIIe,
IXe et Xe siècles », Byz 25 27 (1955 1957), 783 788. S. Métivier, 
« Aristocrat et saint. Le cas d’Eudokimos », Les réseaux familiaux.
Antiquité tardive et Moyen Âge (éd. B. Caseau) (dorénavant: Méti
vier, « Eudokimos »), Paris 2012, 95 112. À la Vie d’Eudokimos et au
rapport de ce texte à d’autres textes hagiographiques de la même pé
riode est consacrée l’étude de I. Théodorakopoulos, « Ο Βίος του
οσίου Ευδοκίμου και συναφή αγιολογικά κείμενα », Oι ήρωες της

ορ θόδοξης εκκλησίας. Οι νέοι άγιοι, 8ος-16ος αιώνας (éd. E.
Kountoura Galakè), Athènes 2004, 123 144.
2 H. G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen
Reich, Munich 1959, 699, où la bibliographie sur ce sujet. Le texte
fut édité par Chr. Loparev, « Zhitie sv. Evdokima », IRAIK 13
(1908), 199 219 qui considérait cette Vie comme la Vie originale.
3 H. Delehaye, Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae e codice
Sirmondiano nunc Berolinensi adjectis synaxariis selectis. Propy-
laeum ad Acta Sanctorum Novembris, Bruxelles 1902, col. 857 (do
rénavant: Synaxaire). PG, vol. 117, col. 565 568.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90 79

Maria  Gerolymatou

LE  CULTE  DE  SAINT  EUDOKIMOS

Ο άγιος Ευδόκιμος (BHG 607) έζησε στην Καππαδο-
κία το α΄ μισό του 9ου αιώνα. Καταγόταν από αριστο-
κρατική οικογένεια συνδεόμενη με τους Μαλεΐνους και
τους Φωκάδες. Ήταν στρατιωτικός, πέθανε σε νεαρή
ηλικία και τάφηκε στο Χαρσιανό. Απέκτησε τη φήμη
του θαυματουργού και ο τάφος του εξελίχθηκε σε προ-
σκύνημα. Η εξέλιξη αυτή διακόπηκε βίαια ύστερα από
τη μεταφορά του λειψάνου του Ευδοκίμου στην Κων-
σταντινούπολη, κατ’ απαίτηση της οικογένειας. Χάρις
στις προσπάθειες της οικογένειας και την υποστήριξη
της Εκκλησίας στα τέλη του 9ου αιώνα η λατρεία του
Ευδοκίμου στην πρωτεύουσα ήταν ήδη εδραιωμένη. Ο
άγιος Ευδόκιμος συνδέθηκε με ναό της Θεοτόκου στην
περιοχή Εξακιόνιον. Η λατρεία του υπήρξε δημοφιλής
στην Κωνσταντινούπολη τουλάχιστον μέχρι την εποχή
των Παλαιο λόγων. Σώζονται αρκετές μικρογραφίες
του, ενώ είναι σπάνιες οι απεικονίσεις του στη μεγάλη
ζωγραφική.

St. Eudokimos (BHG 607) lived in Cappadocia during
the 1st half of the 9th century. He was descended from an
aristocratic family related to the Maleinoi and the
Phokades. He was an army officer, died at a young age
and was buried in Charsianon. He acquired the fame of a
miracle-worker and his tomb evolved into a pilgrimage
site. This was abruptly brought to an end after the transla-
tion of his relics to Constantinople at the request of the
family. Due to the attempts of his family and the support
of the Church the veneration of Eudokimos in the capital
was already established at the end of the 9th century St.
Eudokimos was linked with the church of the Virgin in the
area of the Hexakionon. His cult was popular in Constan-
tinople at least until the age of the Palaiologans. A num-
ber of miniatures of the saint survive, whereas depictions
of him in monumental painting are rare.

Keywords
Constantinople, Cappadocia, middle Byzantine period, cult.

Λέξεις κλειδιά
Κωνσταντινούπολη, Καππαδοκία, μεσοβυζαντινή περίοδος,
λατρεία.



4 Menologii anonymi byzantini saeculi X quae supersunt, fasc. 2 (éd.
Β. Latyshev), Saint Pétersbοurg 1912, 228 232. Sur sa datation, voir
Th. Detorakis, « ῾Η χρονολόγηση τοῦ αὐτοκρατορικοῦ μηνολο 
γίου τοῦ Β. Latysev », ΒΖ 83 (1990), 46 50.
5 Vie de saint Michel Maléinos (éd. L. Petit), ROC 7 (1902), 
551.18 21. 
6 Βίος Εὐδοκίμου, 2.19 3.1.
7 Ibid., 7.25 28.
8 Ibid., 10.5 13.
9 Synaxaire, col. 857.1 26, col. 857.9 11. PG, vol. 117, col. 568. Il sem
ble que Théophile avait des liens étroits avec une partie de la société
militaire cappadocienne (V. Vlyssidou, Αριστοκρατικές οικογέ -
νειες και εξουσία (9ος-10ος αι.). Έρευνες πάνω στα διαδοχικά
στάδια αντιμετώπισης της αρμενο-παφλαγονικής και της καππα -
δοκικής αριστοκρατίας, Thessalonique 2001, 53 56).

10 Théodorakopoulos, op.cit. (n. 1), 129 132. 
11 Je me limite à renvoyer le lecteur aux études de Théodorakopoulos
[op.cit. (n. 1)], 132 138 et de Métivier, Eudokimos où il trouvera la
bibliographie précédente. 
12 Théodorakopoulos, op.cit. 123 note 2.
13 Βίος Εὐδοκίμου, 10.21 11.8.
14 Ibid., 11.12 16.
15 Ibid., 11.17 12.11.
16 Ibid., 12.21 13.6: χοῦς μόνος τοῦ τάφου πιστῶς λαμβανόμενος,
εἶτα ὕδατι φυραθεὶς ... τῷ πονηρῶς ἔχοντι τοῦ σώματος μέρει
ἐπιτιθέμενος.
17 C. Foss, « Pilgrimage in Medieval Asia Minor », DOP 56 (2002),
137.
18 Βίος Εὐδοκίμου, 14.31 27, 17.31 33.

80 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90

MARIA  GEROLYMATOU

parce que le lien entre Eudokimos et l’empereur-ennemi
des images compromettait la « sainteté » du premier. Si
tel est le cas, cela signifierait, éventuellement, que le 
Synaxaire de l’Église de Constantinople et le Ménologe de
Basile II puisent dans la Vie prémétaphrastique12. 
Peu de temps après sa mort, Eudokimos effectua le pre-
mier miracle posthume. Un démoniaque fut guéri lorsqu’il
s’approcha du tombeau de celui-ci13. La nouvelle de cette
guérison miraculeuse fut très vite répandue et une foule
de malades commença à affluer au tombeau (εἰς πολλοὺς
τὸ θαῦμα διαδοθέν, καθάπερ σάλπιγξ μέγα βοῶσα
πλῆθος τῶν διαφόροις πάθεσι καὶ νόσοις πιεζομένων
ἐπὶ τὸν τάφον ἐκάλει)14. Des enfants étaient guéris après
avoir été oints de l’huile de la lampe qui brûlait au tom-
beau15. On constate déjà une évolution par rapport au pre-
mier miracle produit par la simple approche du tombeau,
un peu au hasard. Par la suite, l’activité miraculeuse fut
d’une certaine façon « organisée ». Il suffisait d’humidifier
de la terre venant du tombeau d’Eudokimos et l’envoyer à
des malades qui ne pouvaient pas bouger pour que ceux-ci
se guérissent16. Cette évolution sous-entend une sorte d’in-
frastructure qui rendait possible ce processus. Le tombeau
d’Eudokimos émergea comme lieu de pèlerinage17 et une
sorte de culte qui se promettait fructueux commença à
faire jour. 
L’accomplissement de miracles posthumes accorda à Eu-
dokimos une grande notoriété. Ses parents qui habitaient
à Constantinople voulaient vérifier les rumeurs qui circu-
laient au sujet de leur enfant. Sa mère se rendit sur place et
voyant la foule de malades qui y affluaient demanda ouv -
rir le tombeau18. A la grande surprise de tous, le corps
d’Eudokimos n’était pas en état de décomposition, bien
que dix-huit mois s’étaient été écoulés depuis l’enterre-
ment. Par contre, une odeur agréable s’en répandait. De

impérial A contient une version brève de la Vie méta-
phrastique ne présentant pas de différences4.
Eudokimos venait d’une famille noble de Cappadoce. Ses
parents s’appelaient Basile et Eudocie. La Vie ne fournit
pas le nom de la famille. Pourtant, un siècle plus tard, Eu-
dokimos figurait comme parent des Maléinoi et des Pho-
kades5. Son père portait le titre honorifique élevé du pat -
rice6. Eudokimos fut nommé stratopédarque de Charsia-
non7 et décéda à l’âge de trente-trois ans. Il fut enterré à
Charsianon, vêtu de son uniforme et couché sur son mate-
las. Son corps fut mis dans un cercueil en bois8. Comme on
le verra par la suite, ces détails ne sont pas ajoutés pour
rien. 
Le Ménologe de Basile II et le Synaxaire de l’Église de
Constantinople fournissent des renseignements supplé-
mentaires. Eudokimos aurait été nommé kandidatos par
l’empereur Théophile et fait stratopédarque d’abord de
Cappadoce et ensuite de Charsianon9. Il est pourtant très
difficile d’établir un schéma chronologique exact10. Il faut
se contenter de la constatation qu’Eudokimos vécut pen-
dant la première moitié du IXe siècle. 
Eudokimos n’était pas un moine et ne pratiqua pas de mi-
racles de son vivant. Les traits principaux de son cara -
ctère étaient l’équité mais aussi le soin pour les soldats, les
pauvres, les veuves et les orphelins. C’est cela qui explique
le surnom de Juste que lui attribue la Vie. Or, sa sainteté
n’était pas établie sur des fondements bien solides. Ces
constatations ont amené divers chercheurs à soutenir que
la Vie originale avait une orientation plus ou moins icono-
claste. Il y a en effet plusieurs indices que l’auteur avait des
sympathies pour les milieux iconoclastes et qu’Eudoki-
mos lui-même était iconoclaste11. Il est probale que Sy-
méon le Métaphraste garda le silence au sujet de l’empe-
reur Théophile lors du remaniement de la Vie originale,



plus, les vêtements et le matelas sur lequel était couché Eu-
dokimos étaient eux aussi en parfait état19. 
En ce moment une dispute se déclencha entre la mère
d’Eudokimos et les indigènes à propos de la possession du
corps (ἀγὼν τῇ μητρὶ τὸ ἱερὸν σῶμα ἀνελομένῃ ἐπανελ -
θεῖν οἴκαδε ... ἀγὼν ἐκεῖθεν τοῖς ἐγχωρίοις μὴ ἐνδοῦναι
πρὸς τὴν ἐγχείρησιν)20. La mère invoquait son droit ma-
ternel d’avoir auprès d’elle le corps de son enfant. De l’aut -
re côté, les indigènes opposaient que la mère devait se
contenter de la gloire d’avoir mis au monde un tel fils et
laisser le corps à Charsianon, où Eudokimos avait brillé sa
vie durant21. La question fut, en apparence, tranchée en
faveur des indigènes. Eudocie, la mère, fit mine de se plier
devant l’insistance de ceux-ci de garder le corps et fut par-
tie pour Constantinople. Toutefois, lorsque les mesures de
surveillance prises par les guardiens du tombeau –nous ne
savons pas qui ils étaient- se relâchèrent, le corps fut en-
levé par un homme d’Eudocie resté à Charsianon22. Au
cours de la translation, Eudokimos continua à accomplir
des miracles, ce qui révéla son identité23. Après l’arrivée à
Constantinople la relique fut déposée dans une église de la
Vierge construite à ce propos aux frais des parents du
saint24. Nous reviendrons plus tard à la question de l’iden-
tification de cette église. 
La famille d’Eudokimos et la société de Charsianon se
concurrencèrent donc pour s’approprier la relique. Ce
n’est pas le seul cas de dispute pour le corps d’un saint25.
La possession d’un corps réputé miraculeux offrait des
avantages divers. La société de Charsianon essaya d’insti-
tuer un culte d’Eudokimos espérant en tirer des avan-
tages. Il est difficile de s’imaginer qui se trouvait à l’ori-
gine de ce projet, étant donné qu’Eudokimos n’était pas

lié à un établissement monastique. Quoi qu’il en soit, dans
sa personne les habitants de cette région frontalière de
l’Empire ambitionnaient de trouver leur propre saint pat -
ron, qui aurait pu leur attirer des attentions de la part du
pouvoir. Le projet n’a pas pu aboutir en raison de la
concurrence d’un autre pôle, celui de la capitale26. 
La tentative de promotion d’un culte d’Eudokimos dans la
région de Charsianon est associée non seulement au fait
que celui-ci y passa la plus grande partie da sa vie adulte,
mais également aux liens des Maléinoi et des Phokades
avec cette région de l’empire27. Ceux-ci auraient eu, nor-
malement, tout intérêt à mettre en valeur la région où se
trouvaient les assises de leur pouvoir28. Or, la famille ne
partageait pas cette idée. En revanche, son apparition mit
fin aux ambitions de la société locale d’acquérir son prop -
re saint. Les proches d’Eudokimos considéraient qu’il se-
rait beaucoup plus avantageux pour eux de promouvoir
son culte dans la capitale impériale où leurs intérêts vi-
taux étaient en jeu.
Le fait de compter un saint parmi leurs membres consti-
tuait an avantage non négligeable pour les grandes fa-
milles29. La bibliographie sur ce sujet est abondante et ce
n’est pas de ma compétence de la citer ici en détail. Je me
restreinds d’évoquer les cas de saint Philarète le Miséri-
cordieux, de sainte Théodora de Thessalonique ou de
sainte Marie la Jeune30. On évoquera également la sancti-
fication de la première épouse de Léon VI, Théophanô31. Il
n’est pas sans intérêt que tous sont datés à peu près de la
même époque. Le biographe du saint Michel Maléinos se
vantait que son héros comptait parmi ses ancêtres Eudo-
kimos32. Le transfert de la relique à Constantinople sym-
bolise l’effort de deux clans de renforcer leur influence

LE  CULTE  DE  SAINT  EUDOKIMOS

19 Ibid., 18.1 19.2.
20 Ibid., 20.8 12.
21 Ibid., 20.12 23.
22 Ibid., 21.8 15.
23 Ibid., 21.16 22.13.
24 Ibid., 23.1 4.
25 Trois quarts de siècle plus tard les habitants d’Argos et de Nauplie
se disputaient pour la possession de la relique de saint Pierre évêque
d’Argos (Ἁγίου Πέτρου ἐπισκόπου Ἄργους Βίος καὶ Λόγοι (éd. K.
Kyriakopoulos), Athènes 1976, 252 § 22).
26 Sur le rôle de Constantinople dans la promotion de nouveaux
saints, voir S. Efthymiadis, « The Function of the Holy Man in Asia
Minor in the Middle Byzantine period », Η βυζαντινή Μικρά Ασία
(6oς-12ος αι.) (éd. S. Lampakès), Athènes 1998, 156 157.
27 J. Cl. Cheynet, « Les Phocas », dans G. Dagron  H. Mihaescu (éd.),
Le traité sur la guérilla (De velitatione) de l’empereur Nicéphore 

Phocas (963-969), Paris 1986, 289 315.
28 Métivier, « Eudokimos », 101 104.
29 A. Laiou, « The General and the Saint: Michael Maleinos and Ni
kephoros Phokas », Εὐψυχία. Mélanges offerts à Hélène Ahrweiler,
Paris 1998, 403. E. Patlagean, « Sainteté et pouvoir », The Byzantine
Saint, Fourteenth Spring Symposium of Byzantine Studies (éd. S.
Hackel) (Birmingham 1980), Londres 1981, 98 101 (repris dans E.
Patleagean, Figures du pouvoir à Byzance (IXe-XIIe siècle), Spolète
2001, 186 190).
30 A. M. Talbot, « Family Cults in Byzantium: the Case of St Theo
dora of Thessalonike », Λειμών. Studies Presented to Lennart Rydén
on His Sixty-Fifth Birthday (éd. J. O. Rosenqvist), Uppsala 1996, 63
69, où sont brievèment presentés d’autres cas de cultes familiaux.
31 G. Dagron, Empereur et prêtre. Étude sur le « césaropapisme » by-
zantin, Paris 1996, 209 210.
32 Vie de Michel Maléinos, op.cit. (n. 5), 551.18 21.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90 81



33 Voir l’analyse pertinente de Métivier, « Eudokimos », 105 107.
34 Βίος Εὐδοκίμου, 9.8 11: τὴν μακρὰν ἦν ἐκδημῶν ἐκδημίαν, τὴν
ποθεινὴν μητέρα μὴ θεασάμενος, ὅπως δὲ καὶ ἀπέθνησκεν. 
35 Ibid., ii. Cf. Eut. Tômadakès, ᾿Ιωσὴφ ὁ Ὑμνο γράφος. Βίος καὶ
ἔργον, Αthènes 1971, 182, no. 364. D. Stiernon, « La vie et l’œuvre
de S. Joseph l’Hymnographe. À propos d’une publication récente »,
RÉB 31 (1973), 243 266 ne contredit pas cette attribution. 
36 Βίος Εὐδοκίμου, 29.7 10.
37 Tômadakès, op.cit., 70 71. Stiernon, op.cit., 263 264.
38 N. Patterson Ševčenko, « Canon and calendar: the Role of a Ninth
century Hymnographer in Shaping the Celebration of Saints », By-
zantium in the ninth century: dead or alive? (éd. L. Brubaker), Alder
shot 1998, 104 107.

39 Sur cette question, voir en dernier lieu A. Spanos, Codex Lesbia-
cus Leimonos 11: Annotated Critical Edition of an Unpublished
Byzantine Menaion for June, Berlin  New York 2010, 3 4.
40 Synaxaire, col. 857.23 26.
41 Νικοδήμου Ἁγιορείτου, Συναξαριστὴς τῶν δώδεκα μηνῶν τοῦ
ἐνιαυτοῦ, vol. 2, Αthènes 18683, 288 289.
42 Βίος Εὐδοκίμου, 25.17 19.
43 Synaxaire, col. 794.22 23, col. 858.25 28. J. Wortley, « The Marian
Relics at Constantinople », Greek, Roman and Byzantine Studies 45
(2005), 177 185.
44 J. Mateos, Le typicon de la Grande Église. Ms. Sainte-Croix no 40,
Xe siècle, vol. 1. Le cycle des douze mois, Rome 1962, 354.10 13.

82 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90

MARIA  GEROLYMATOU

éminente du deuxième patriarcat d’Ignace, tout en restant
en bons termes avec Photius, lorsque ce dernier monta sur
le trône patriarcal. Il détenait la haute dignité du skevo-
phylax de la Grande Église pendant la période 867-88637.
L’importance de son œuvre pour la promotion du culte
d’une série de saints mal connus était majeure38. Il est éga-
lement considéré comme responsable pour la rédaction de
Mènaia en tant que collections hymnographiques39. Le
fait donc que Joseph rédigea un canon en l’honneur d’Eu-
dokimos signifie que le culte de celui-ci avait été bien ac-
cuelli par l’Église officielle et que sa mémoire s’intégra
dans le calendrier liturgique de l’Église. De cette façon,
grâce aux efforts de la famille et au soutien de l’Église, le
culte d’Eudokimos semble avoir été bien enraciné à
Constantinople depuis le dernier quart du IXe siècle. Son
avenir se promettait brillant.
En effet, d’après le Synaxaire de l’Église de Constantinop -
le, le jour de commémoraison d’Eudokimos était le 31
juillet, alors que la translation de sa relique à Constanti-
nople eut lieu le 6 juillet40. Ces deux dates furent aussi
adoptées par les synaxaires plus récents41. D’après le ca-
non, le 31 juillet des fidèles se réunissaient autour du cof-
fre (λάρνακα) pour célébrer la mémoire du saint42. Or,
rien dans la Vie ne permet d’affirmer que la mort d’Eudo-
kimos survenut le 31 juillet. D’autre part, il est remarquab -
le que le 31 juillet était également célébrée l’inauguration
du sanctuaire des Blachernes, où était gardé le μαφόριον
de la Vierge43. La σύναξις des Blachernes était une fête
importante où officiait le patriarche44. Le choix de cette
date pour la commémoraison d’Eudokimos n’a pas été fait
au hasard. Le corps de celui-ci avait été déposé dans un
sanctuaire dédié à la Vierge et situé, comme on le verra
par la suite, à l’ouest de la Ville impériale. L’institution
d’une nouvelle fête associée à une église de la Théotokos et

dans la capitale, auprès du pouvoir impérial33. La décision
de la famille d’Eudokimos de promouvoir le culte de celui-
ci avait sa contrepartie aux seins de la famille impériale
elle-même. Le remaniement de la Vie originale par le Mé-
taphraste visait probablement, entre autres, à justifier la
translation de la relique effectuée de façon arbitraire.
Celle-ci avait laissé de mauvaises impressions qui n’étaient
pas complétement effacées plus d’un siècle plus tard,
lorsque le corpus métaphrastique fut rédigé. La souffrance
morale d’Eudokimos au moment où il se trouvait au seuil
de la mort aurait été grande non pas parce qu’il allait
mourir, mais parce qu’il ne pourrait pas accomplir les
derniers devoirs envers sa mère bien aimée34. Ce détail,
sans doute fabuleux, ne fut pas introduit gratuitement.
L’auteur désirait accorder de la légitimité aux revendica-
tions formulées par la mère d’Eudokimos en vue de la re-
lique. En même temps, le rédacteur espérait pallier cer-
tains souvenirs peu flatteurs pour la famille. La harangue
passionnée d’Eudocie lors de l’exhumation du corps visait
également au même résultat. 
Il semble peu probale qu’une sorte de Vie ou de synaxaire
fussent rédigés avant la translation de la relique. Certes, le
canon en l’honneur du saint, attribué à Joseph l’Hymno-
graphe (†886)35, suggère que ce dernier connaissait le sta-
tut social et le rang d’Eudokimos36. Une première version
de la Vie existait éventuellement à l’époque de la rédaction
du canon, même si cela n’est pas une certitude. Sans
doute, peu de temps après la tranlation de la relique et sa
déposition dans le sanctuaire de la Vierge, la famille com-
manda-t-elle une Vie. C’était là le premier pas à faire en
vue de la promotion du nouveau culte.
Si le rôle de la famille dans la sanctification d’Eudokimos
était primordial, il faut admettre que l’Église ne s’y op-
posa pas. Joseph l’Hymnographe était une personnalité



à une relique miraculeuse le jour même de la fête de la
Theotokos des Blachernes n’est pas une simple coïnci-
dence. On a probablement à faire à un sanctuaire qui am-
bitionnait de concurrencer Blachernes. Ce n’était pas la
première fois qu’un culte concurrençait un autre en parta-
geant avec lui le même jour de fête. 
Une autre manifestation de l’adoption du culte d’Eudoki-
mos par l’Église est sa représentation sur des icônes-mé-
nologes45. Un tel exemple se rencontre sur une icône-mé-
nologe à six volets reconstituée grâce au travail méticu-
leux de (†)G. Galavaris46. Elle se trouve au monastère de
Sainte Catherine sur le Mont Sinai et date du XIe siecle.
Eudokimos est représenté sur le sixième panneau, sous les
traits d’un jeune homme. Il porte un manteau rouge et
tient la croix. On lit l’inscription « λα΄ ὁ ἅ(γιος) Εὐδόκι -
μο(ς) ἐν εἰρή(νῃ) τε(λειοῦται) »47. On constate ainsi, déjà
au XIe siècle, un décalage par rapport à la tradition du
Ménologe illustré qui représentait Eudokimos, comme on
le verra par la suite, comme un militaire.
La promotion du culte d’Eudokimos au Xe siècle était
particulièrement rapide. Y contribuèrent la « mode » de
translation de reliques à Constantinople et l’épanouisse-
ment de l’hagiographie pendant les règnes de Léon VI et
de Constantin VII48. Le biographe de saint Michel Maléi-
nos se réfère à la grande rénommée d’Eudokimos à
Constantinople et aux capacités miraculeuses de sa re-
lique49. Le fait que Syméon le Métaphraste a inclu la Vie
d’Eudokimos dans son recueil hagiographique, rédigé au
cours du dernier quart du Xe siècle, témoigne également
de la popularité du saint50. Le poète Christophoros Mity-
lènaios (première moitié du XIe siècle) fit place à Eudoki-
mos dans le canon qu’il rédigea en l’honneur des saints du

mois de juillet51. Le typikon liturgique du monastère de la
Vierge Évergétis à Constantinople, rédigé peu après le mi-
lieu du XIe siècle, mentionne l’office en l’honneur du saint
le 31 juillet52. Tout semble indiquer qu’Eudokimos était
un des saints les plus populaires à Constantinople au XIe
siècle.
Venons maintenant à la question du lieu de son culte. Un
des témoins les plus anciens du typikon de la Grande
Église (cod. Patmiacus gr. 266) fait état du jour de com-
mémoraison de saint Eudokimos τοῦ ἐν ᾿Εξακιονίῳ53.
Exakionion était une place de Constantinople située en
dehors de la muraille de Constantin, près de la Porte Do-
rée54. Le pèlerin russe Antoine archevêque de Novgorod,
qui séjourna à Constantinople en 120055, se réfère explici-
tement à la relique d’Eudokimos et fournit des détails qui
s’accordent à merveille avec le texte de la Vie et le Patmia-
cus gr. 266. Antoine note qu’à côté d’une tour « du monas-
tère de la Vierge », dans un coffre d’argent, était déposée
la relique d’Eudokimos le Jeune (sic). Il ajoute que le saint
était comme vivant, ce qui signifie que les pèlerins pou-
vaient voir la relique56. Le témoignage d’Antoine s’ac-
corde avec la Vie qui précise que le coffre était révêtu d’ar-
gent57. On se rappelle également que, lors de l’exhumation
du corps d’Eudokimos tous auraient été surpris de l’ab-
sence de toute trace de décomposition58. Tenant compte
de divers détails topographiques ajoutés par Antoine de
Novgorod59, on déduit que la relique était déposée dans
un monastère à l’ouest de la Ville impériale, en dehors de
la muraille de Constantin et près de la Porte Dorée. Ma-
jeska identifia ce monastère à un μετόχιον de la Vierge
Évergétis situé dans le voisinage et mentionné par An-
toine60. On se souvient que d’après la Vie, les parents

LE  CULTE  DE  SAINT  EUDOKIMOS

45 Sur le rôle des icônes ménologes dans la liturgie, voir N. Patterson
Ševčenko, « Marking Holy Time. The Byzantine Calendar Icons »,
Bυζαντινές εικόνες. Τέχνη, τεχνική και τεχνολογία (éd. M. Vassi
laki), Hérakleion 2002, 51 62.
46 G. Galavaris, An Eleventh Century Hexaptych of the Saint Cathe-
rine’s Monastery at Mount Sinai, Venise  Athènes 2009, 17 19.
47 Ibid., 123. 
48 Métivier, « Eudokimos », 107 108.
49 Vie de Michel Maléinos, op.cit. (n. 5), 551. Cf. Βίος Εὐδοκίμου,
13.17 18 : καὶ νῦν μετατεθεὶς ἐνταῦθα (à Constantinople) θαυμα 
τουργεῖ.
50 Ch. Høgel, Symeon Metaphrastes. Rewriting and Canonisation,
Copenhague 2002, 125.
51 E. Follieri, I calendari in metro innografico di Cristoforo Mitile-
neo, vol. I, introduction, texte et traduction, Bruxelles 1980, 455.41
42, 465.159 161.

52 A. A. Dmitrievskij, Opisanie liturgitseskikh rukopisej khranja-
schikhsja v bibliotekakh pravoslavnago Vostoka, vol. 1, Kiev 1895
(réimpression Hildesheim 1965), 477.
53 Synaxaire, col. X XI et 857 858.29. Mateos, op.cit. (n. 44), p. v et
354.26. 
54 R. Janin, Constantinople byzantine, Paris 19642, 28 29.
55 Kniga palomnik. Skazanie mest Svjatykh vo Tsaregrade Antonia
arkhiepiskopa Novgorodskago v 1200 godu (éd. Chr. Loparev),
Saint Pétersbourg 1899, i.
56 Ibid., 27.
57 Βίος Εὐδοκίμου, 22.33 23.1.
58 Ibid., 18.14 18.
59 Kniga palomnik, op.cit., 26. 
60 G. Majeska, Russian Travelers to Constantinople in the Four-
teenth and Fifteenth Centuries, Dumbarton Oaks, Washington DC
1984, 317.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90 83



61 P. Gautier, « Le typikon de la Théotokos Évergétis », RÉB 40 (1982), 6. 

84 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90

MARIA  GEROLYMATOU

qui abritait la relique d’Eudokimos. Peut-on supposer 
que l’église érigée par les parents d’Eudokimos fut trans-
formée en un certain moment, en tout cas avant 1200, 
à titre de donation d’un particulier ou d’octroi de la 
part de l’état, en μετόχιον de la Vierge Évergétis ? C’est
possible. 
Le culte d’Eudokimos demeura populaire pendant l’épo -

d’Eudokimos déposèrent sa relique dans une église de la
Vierge qu’ils ont construite à ce propos. La fondation du
monastère de la Vierge Évergétis date de 1048 ou 1049.
Disposant au départ de moyens restreints61, l’établisse-
ment augmenta par la suite son domaine foncier. Faute de
renseignements suffisants il est difficile de se prononcer
sur les rapports entre la fondation de l’Évergétis et l’église

Fig. 1. Mosquensis gr. 382, fol. 125r. Saint Eudokimos an 1063 (Patterson-Ševčenko, Illustrated Manuscripts of the Metaphrastic
Menologion (n. 66), 69).



que des Paléologues. La description de l’Anonyme russe de
lieux de pèlerinage et de reliques gardées dans les églises
de Constantinople (1389-1391)62, fournit des renseigne-
ments précieux à ce sujet. D’après cette source, il y aurait
un couvent féminin placé sous le vocable de saint Eudoki-
mos et situé à proximité de la Porte Dorée. La relique du
saint aurait été gardée dans la partie gauche de l’église63. Il
devient clair par la description que le couvent se trouvait à
Exakionion64. La localisation coïncide donc avec celle in-
diquée par Antoine de Novgorod et le Patmiacus gr. 266.
En ce qui concerne le vocable, il se peut que Anonyme se
trompe. L’église était sans doute dédiée à la Vierge, mais
elle fut, erronément, placée sous le vocable de saint Eudo-
kimos, parce que la relique de celui-ci y aurait été gardée.
L’actualité du culte d’Eudokimos à l’époque des Paléo-
logues se révèle aussi par le fait que le savant tardif Michel
Apostolès lui dédia une épigramme65.
Venons maintenant aux manifestations du culte d’Eudo-
kimos dans l’art. Il y a d’abord des représentations de lui
dans les éditions enluminées du Ménologe de Syméon66.
La plus ancienne, probablement, se trouve dans le Mos-
quensis gr. 382, fol. 125r qui date du mois d’avril de 1063
(Fig. 1)67. Eudokimos est représenté en militaire. Il tient
dans sa main droite une lance, alors que l’étui de son épée
pend de son côté gauche68. Grâce à une notice on apprend
que le manuscrit appartenait à un moment donné au mo-
nastère τοῦ ἁγίου Νικολάου τοῦ Σταυρονικήτα au Mont

Athos. Il faisait éventuellement partie des manuscrits do-
tés par le patriarche Jérémie Ier le Grand (1522-1545) à ce
monastère69. Compte tenu du caractère somptueux de la
décoration et de la mention non seulement des membres
de la dynastie régnante (Constantin X Doukas, son fils
Michel et son frère le césar Jean Doukas), mais également
du patriarche Constantin – il s’agit de Constantin III Li-
choudès (1059-août 1063) – on pourrait soutenir que le
manuscrit fut écrit à Constantinople dans l’entourage du
patriarcat. Dans le Berolinensis codex graec. fol. 17, fol.
177r (XIe siècle)70 le saint est représenté comme un jeune
guerrier tenant la lance et, probablement, l’épée71. Le Pari-
sinus gr. 1528, fol. 122v (ΧΙΙe siècle) montre Eudokimos
portant la barbe72. Il tient la lance dans sa main droite,
alors que dans sa main gauche il tient un bouclier qu’il
pose sur le sol73. Dans l’Alexandrinus 35, fol. 92v (XIIe
siècle)74 Eudokimos tient la lance dans sa main droite,
alors qu’il a son épée dans un étui à côté de la partie
gauche de son corps75. 
On remarquera qu’aux XI-XIIe siècles Eudokimos est tra-
ditionellement représenté avec les attributs d’un militaire.
Au fil du temps se produisit un changement du type ico-
nographique. A l’époque des Paléologues, Eudokimos
cessa d’être représenté en militaire. Dans le cadre de cette
étude, il est impossible de répondre à la question si cela
s’associe à une transformation de la société. En tout cas, le
saint ne tient plus d’armes, mais la croix de martyr. On le

LE  CULTE  DE  SAINT  EUDOKIMOS

62 Sur la valeur de ce texte pour la topographie de Constantinople à
la fin du XIVe siècle, voir Majeska, op.cit., 114 121.
63 Ibid., 148. 
64 Ibid., 317.
65 Follieri, I calendari, op.cit. (n. 51), 245.
66 Les miniatures d’Eudokimos contenues dans les manuscrits enlu
minés de Syméon le Métaphraste ont été publiées par N. Patterson
Ševčenko, Illustrated Manuscripts of the Metaphrastic Menologion,
Chicago  Londres 1990. Je remercie Madame Nancy Patterson
Ševčenko d’avoir généreusement mis à ma disposition des photogra
phies de ces miniatures. 
67 Sistematicheskoe opisanie rukopiseij Moskovskoji Sinodal’noji
(patriarsheji) Biblioteki (éd. Αrkhimandrit Vladimir), Ière partie,
Rukopisi grecheskija, Moscou 1894, 575 577 (no. 382). 
68 Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts, op.cit., 69. Cf. I.
Spatharakis, Corpus of Dated Illuminated Manuscripts to the Year
1453, Leiden 1981, no. 78.
69 Le manuscrit faisait partie d’un groupe de manuscrits et d’impri
més acquis par Arsène Suchanov lors d’un voyage au Mont Athos
pendant les années 1653 1655 (B. L. Fonkits, « Arsenij Sukhanov i
gretseskie rukopisi patriarsheji biblioteki v Moskve », dans idem,
Gretseskie rukopisi i dokumenty v Rossii, Moscou 2003, no. XII, 

115 144). Pour la bibliographie, pourtant non exhaustive, sur ce ma
nuscrit, voir B. L. Fonkits  F. B. Poljakov, Gretseskie rukopisi Mo -
skovskoji Sinodal’noji Biblioteki. Paleografitseskie, kodikologitseskie
e bibliografitseskie dopolnenija k katalogu arkhimandrita Vladimira
(Filantropova), Moscou 1993, 63 64. 
70 Die Handschriften-Verzeichnisse der königlichen Bibliothek zu
Berlin, vol. 11, Verzeichniss der griechischen Handschriften, II, von
C. de Boor, Berlin 1897, 128 (no. 255). 
71 Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts, op.cit., 79.
72 H. Omont, Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la Biblio-
thèque Nationale, IIème partie, Ancient fonds grec, Paris 1888, 80
(no. 1528). Cf. F. Ηalkin, Manuscrits grecs de Paris. Inventaire ha-
giographique (Subsidia Hagiographica no. 44), Bruxelles 1968, 198.
Sur la miniature d’Eudokimos, voir H. Bordier, Description des pein-
tures et autres ornaments contenus dans les manuscrits grecs de la
Bibliothèque Nationale, Paris 1883, 321.
73 Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts, op.cit., 141.
74 Th. Moschonas, Κατάλογος τῶν χειρογράφων τῆς Βιβλιοθή-
κης τοῦ Πατριαρχείου Ἀλεξανδρείας, Alexandrie 1945, 38 40
(no. 35).
75 Patterson Ševčenko, Illustrated Manuscripts, op.cit., 46.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90 85



76 Οἱ θησαυροί τοῦ Ἁγίου Ὄρους. Εἰκονογραφημένα χειρόγρα -
φα, vol. A, Athènes 1973, 100 (image no. 100).
77 S. Eustratiadès, Κατάλογος τῶν κωδίκων τῆς Μεγίστης Λαύρας
(τῆς ἐν Ἁγίῳ Ὄρει), Cambridge 1925, 292 (no. 1655). Οἱ θησαυροί
τοῦ Ἁγίου Ὄρους, op.cit., vol. Γ, 99 (image no. 138). S. Kadas, Τα
εικονογραφημένα χειρόγραφα του Αγίου Όρους, Thessalonique 

2008, 69 70.
78 Ch. Walter, The Warrior Saints in Byzantine Art and Tradition,
Aldershot  Burlington 2003, 250 251.
79 G. Babić, Kraljeva Crkva u Studenici, Belgrade 1987, 107, fig. 62,
110.

86 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90

MARIA  GEROLYMATOU

Dans la peinture murale les représentations d’Eudokimos
sont rares78. A ma connaissance, la plus ancienne se trou -
ve sur l’intrados d’un arc de l’« Église du Roi » à Stude-
nica (début du XIVe siècle). Le saint a des cheveux longs
bouclés et est habillé d’une tunique décorée d’un large ban-
deau autour de l’encolure. Par dessus les épaules il porte
un manteau décoré d’un motif imitant une inscription.
Dans la main droite il tient la croix79. Les peintures mu-
rales de l’« Église du Roi » furent effectuées par les ateliers

voit tel dans le code Athos Dionysiou 50, fol. 85r (Fig. 2).
La miniature porte l’inscription ὁ ὅσιος Εὐδόκιμος ὁ
δίκαιος76. Il est clair que le peintre était un peu confus en
ce qui concerne l’état civil d’Eudokimos. Le saint est re-
présenté en jeune homme portant une barbe courte, vêtu
d’une tunique et d’un manteau. Dans un στιχηράριον de
la Mégistè Lavra (Athos Lavra Λ 164, fol. 368r) datant des
XVIIe-XVIIIe siècles, on retrouve le même type iconogra-
phique, à la différence que le saint est beaucoup plus âgé77. 

Fig. 2. Athos Dionysiou 50, fol. 85r. Saint Eudokimos, 14e siècle (Οἱ θησαυροί τοῦ Ἁγίου Ὄρους (n. 76), image no. 100).



des artistes thessaloniciens Eutychios et Michel Astra-
pas80. Il s’agit essentiellement d’un art patronné par la
cour et inspiré par les tendances artistiques de l’époque
des Paléologues81. La présence d’Eudokimos dans le pro-
gramme iconographique s’explique probablement par les
liens étroits entre la dynastie serbe et les Paléologues, liens
qui pesaient certainement dans le choix de thèmes icono-
graphiques. Il s’agit en effet d’un reflet de la vie religieuse
de Constantinople.
Tous les autres exemples de représentation d’Eudokimos
dans la peinture murale datent de l’époque post-byzantine
et sont l’œuvre du peintre Théophane Strelitzas-Bathas.
Le saint est représenté en buste tenant la croix du martyr
dans une médaille de l’arc sud du katholikon du monas -
tère de Saint Nicolas d’Anapausa à Météora (1527)82.
Dans le deuxième cas, il est représenté debout sur le mur
nord du katholikon du monastère de Stavronikita au
Mont Athos (1545-1546) (Fig. 3)83. Eudokimos fait partie
d’un groupe de saints militaires figurant sur la zone infé-
rieure du mur84. Un autre groupe de saints militaires fi-
gure sur le mur sud du katholikon. Au départ de l’ouest,
on trouve saints Victor, Mènas l’Égyptien et Vincent
(commémorés le 11 novembre)85 ; suivent deux saints non-i -
dentifiés – il s’agirait de saint Nicétas (le Goth ?) (15 sep-
tembre)86, et de saint Procope (8 juillet)87 – saint Eudoki-
mos, saint Théodore le Stratèlate88 et saint Théodore Tè-
rôn89. Ils sont tous représentés en militaires, à l’exception
d’Eudokimos et de Vincent, qui était diacre90. Eudokimos

LE  CULTE  DE  SAINT  EUDOKIMOS

80 Ibid., 19 24. Cf. la bibliographie concentrée par M. Panayotidi,
« Les tendances de la peinture de Thessalonique en comparaison
avec celles de Constantinople, comme expression de la situation poli
tico économique de ces villes pendant le XIVe siècle », Bυζάντιο και
Σερβία κατά τον ΙΔ΄ αιώνα (éd. E. Papadopoulou  D. Dialetè),
Athènes 1996, 352 353.
81 V. Djurić, « L’art des Paléologues et l’État serbe. Rôle de la Cour et
de l’Église serbes dans la première moitié du XIVe siècle », Art et so-
ciété à Byzance sous les Paléologues, Venise 1971, 182 183, 190. 
82 D. Sofianos  E. Tsigaridas, Ἱερὰ Μονὴ Ἁγίου Νικολάου Ἀνα -
παυσᾶ. Ἱστορία-τέχνη, Trikala 2003, 79 80, 244, fig. 6.
83 M. Chatzidakis, Ὁ Κρητικός ζωγράφος Θεοφάνης. Ἡ τελευταία
φάση τῆς τέχνης του στίς τοιχογραφίες τῆς ῾Ιερᾶς Μονῆς Σταυ -
ρονικήτα, Hagion Oros 1986, 34, image no. 166. Sur la datation, voir
ibid., 39.
84 Ibid., 34, images no. 162 165, 167.
85 Synaxaire, col. 211.17 214.4.
86 Ibid., col. 45.24 30, 46.24 26.
87 Ibid., col. 805.19 808.28.
88 Ibid., col. 451.15 16.
89 Ibid., col. 469.11 12.
90 Ibid., col. 213.9 12.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90 87

Fig. 3. Mont Athos, Katholikon du monastère de Stavronikita.
Saint Eudokimos, 1545-1546 (Chatzidakis (n. 83), image 
no. 166).



91 Sur le costume, voir P. Kalamara, Le système vestimentaire à By-
zance du IVe jusqu’à la fin du XIe siècle, Paris 1995, particulière
ment 242 243.
92 Ἱερά Μονή Ξενοφῶντος. Εἰκόνες. Γ. Ταβλάκης, Ψηφιδωτά, Ha
gion Oros 1998, 48 59.
93 P. Underwood, The Kariye Djami, vol. 1. Historical Introduction
and Description of the Mosaics and Frescoes, New York 1966, 154

155; vol. 2, The Mosaics, fig. 146, 147, 153, 162, 163, 165, 166. Le
changement produit dans l’iconographie de saint Mènas est particu
lièrement instructif de ce point de vue (W. Woodfin, « An Officer
and a Gentleman: Transformations in the Iconography of a Warrior
Saint », DOP 60 (2006), 111 143 et plus particulièrement 117 118). 
94 N. Gioles, Οι τοιχογραφίες του καθολικού της μονής Διουνυ -
σίου στο Άγιον Όρος, Athènes 2009, 142.

88 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90

MARIA  GEROLYMATOU

militaires sont représentés en costume somptueux de la
cour aux mosaïques du monastère de Chora à Constanti-
nople, portant parfois des signes distinctifs de leur fon -
ction militaire93. Le phénomène se multiplie dans la pein-
ture post-byzantine94. 
Le culte de saint Eudokimos était essentiellement un culte
constantinopolitain. Ayant fait un début prometteur en
Cappadoce, il n’a pas pu s’y développer par la suite. On ne
connaît aucune représentation d’Eudokimos en Cappa-
doce, quoique le mauvais état dans lequel se trouvent les
églises de cette région doive nous rendre particulièrement
circonspects à ce sujet. Il est remarquable qu’Eudokimos,
si réputé qu’il fût à la capitale, ne fut pas adopté dans la
province byzantine. La tentative de la société locale d’ac-
quérir son propre saint patron a selon toute évidence
avorté. En revanche, Eudokimos devint populaire à
Constantinople, où il fut, d’une certaine manière, « im-
posé ». Le patronage de deux des familles les plus puis-
santes de l’Empire et l’attitude favorable de haut milieux
ecclésiastiques donnèrent une poussée forte à un culte qui
se prolongea jusqu’à l’époque des Paléologues, mais qui
resta, semble-t-il, restreint à la capitale.

porte une tunique longue qui arrive aux chevilles et, par
dessus, une autre tunique courte, à manches longues
étroites et encolure. Autour de l’encolure il y a un large
bandeau doré décoré de losanges qui retombe sur la poit -
rine et les épaules et fait allusion aux zones décoratives de
l’époque paléochrétienne. Par dessus, il porte un manteau
court de couleur sombre sur lequel il y a des orbiculi. Il
tient une croix dans la main droite. Il s’agit d’un costume
imaginaire qui ne fut jamais réellement porté, mais qui
réunit des éléments différents de costumes d’époques di-
verses91. 
Le fait que le peintre choisit de représenter Eudokimos
parmi un groupe de saints militaires ne peut pas être for-
tuit. Il signifie qu’il savait que celui-ci était militaire. S’il
ne le représente pas comme tel, il ajoute toutefois des dé-
tails qui font allusion à son statut social élevé, comme les
orbiculi. La représentation de saints militaires en tenue ci-
vile est un phénomène assez courant à l’époque des Paléo-
logues. Déjà vers la fin du XIe siècle saint Georges et saint
Démétrius furent représentés en costume de dignitaire de
la cour sur deux grandes icônes mosaïques datant probab -
lement des années 1079-108192. Au XIVe siècle des saints



ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90 89

ότι από το γ΄ ήδη τέταρτο του 9ου αιώνα η λατρεία του
Ευδοκίμου είχε γίνει ευνοϊκά δεκτή από την ηγεσία της
Εκκλησίας. Ο βιογράφος του οσίου Μιχαήλ Μαλεΐνου,
ο οποίος γράφει γύρω στο 970, αναφέρει ότι ο Ευδόκι-
μος είχε τη φήμη θαυματουργού και ήταν ιδιαίτερα δη-
μοφιλής στην Κωνσταντινούπολη. Το γεγονός ότι ο Συ-
μεών ο Μεταφραστής επέλεξε να συμπεριλάβει το Βίο
του Ευδοκίμου στη Μετάφραση υποδηλώνει τη δημοτι-
κότητα της λατρείας του τελευταίου. Σύμφωνα με το
Συναξάριο της Εκκλησίας της Κωνσταντινούπολης η
μνήμη του αγίου Ευδοκίμου εορταζόταν την 31η Ιουλί-
ου. Δεν υπάρχει, ωστόσο, κανένα στοιχείο στο μετα-
φραστικό Βίο το οποίο να δείχνει ότι ο Ευδόκιμος είχε
πεθάνει την 31η Ιουλίου. Την ίδια ημέρα ετελείτο η μνή-
μη των εγκαινίων του Ιερού της Θεοτόκου των Βλαχερ-
νών, του σημαντικότερου Ιερού της Θεοτόκου στην
Κωνσταντινούπολη. Το γεγονός ότι η μνήμη του αγίου
Ευδοκίμου εορταζόταν την ίδια ημέρα σε ναό της Θεο-
τόκου, ο οποίος είχε ανεγερθεί ειδικά για να στεγάσει
το λείψανο του αγίου, δεν είναι τυχαίο. Είναι πιθανό
ότι επρόκειτο για μια ανταγωνιστική λατρεία. 
Ένα σημαντικό ζήτημα είναι η ταύτιση του ναού της
Θεοτόκου στον οποίο είχε αποτεθεί το λείψανο του Ευ-
δοκίμου. Ένας από τους αρχαιότερους μάρτυρες του
τυπικού της Μεγάλης Εκκλησίας αναφέρει την ημέρα
μνήμης του αγίου Ευδοκίμου τοῦ ἐν ᾿Εξακιονίῳ. Το
Εξακιόνιον ήταν μια περιοχή της Κωνσταντινούπολης
έξω από το τείχος του Κωνσταντίνου, κοντά στη Χρυσή
Πύλη. Η πληροφορία αυτή επιβεβαιώνεται από τη μαρ-
τυρία του Αντωνίου αρχιεπισκόπου Νόβγκοροντ που
επισκέφθηκε την Κωνσταντινούπολη το 1200, καθώς
και από αυτή ανώνυμου Ρώσου περιηγητή που έγραψε
στα τέλη του 14ου αιώνα. Ο τελευταίος μάλιστα αναφέ-
ρεται σε μονή του αγίου Ευδοκίμου, όπου το λείψανο
του αγίου εξετίθετο σε προσκύνημα. 
Μικρογραφίες του αγίου Ευδοκίμου σώζονται σε χει-
ρόγραφα που παραδίδουν το τελευταίο βιβλίο της Με-
τάφρασης του Συμεών. Στα τέσσερα παλαιότερα χειρό-
γραφα που χρονολογούνται τον 11ο-12ο αιώνα ο άγιος
Ευδόκιμος απεικονίζεται ως στρατιωτικός. Αντίθετα,
σε κώδικα του 14ου αιώνα ο άγιος εικονίζεται κρατώ -

Ο αρχικός Βίος του αγίου Ευδοκίμου (BHG 607) δεν
έχει σωθεί. Γνωρίζουμε μόνο την εκδοχή που επεξεργά-
στηκε ο Συμεών ο Μεταφραστής το τελευταίο τέταρτο
του 10ου αιώνα. Συμπληρωματικές πληροφορίες για
αυτόν προσφέρει το Συναξάριο της Εκκλησίας της
Κωνσταντινούπολης και το λεγόμενο Μηνολόγιο του
Βασιλείου Β΄, κείμενα τα οποία ενδεχομένως αντλούν
από τον αρχικό Βίο. 
Ο Ευδόκιμος έζησε το α΄ μισό του 9ου αιώνα. Καταγό-
ταν από αριστοκρατική οικογένεια της Καππαδοκίας,
το όνομα της οποίας δεν παραδίδεται από το Βίο του.
Μία πηγή ωστόσο του β΄ μισού του 10ου αιώνα τον συν-
δέει με τις ισχυρές οικογένειες των Φωκάδων και των
Μαλεΐνων, καππαδοκικής καταγωγής. Ο Ευδόκιμος
ακολούθησε στρατιωτική σταδιοδρομία και, σύμφωνα
με το Συναξάριο της Εκκλησίας της Κωνσταντινούπο-
λης, ονομάστηκε στρατοπεδάρχης αρχικά Καππαδο-
κίας και στη συνέχεια Χαρσιανού. Παράλληλα έλαβε
τον τιμητικό τίτλο του κανδιδάτου. Πέθανε στην ηλικία
των 33 ετών στο Χαρσιανό, όπου και ετάφη. 
Λίγο καιρό μετά το θάνατό του ο Ευδόκιμος πραγματο-
ποίησε μια σειρά θαυμάτων, τα οποία του χάρισαν τη
φήμη του θαυματουργού. Ο τάφος του στο Χαρσιανό
άρχισε να αναδύεται ως προσκύνημα, το οποίο προ-
σείλκυε πλήθος ασθενών που ήλπιζαν σε ίαση. Ένα εί-
δος λατρείας, αναμφίβολα επωφελούς για την τοπική
κοινωνία, άρχισε να αναπτύσσεται με επίκεντρο τον
τάφο του. Η εμφάνιση σε αυτό το σημείο της μητέρας
του Ευδοκίμου οδήγησε σε σύγκρουση με τους εγχωρί-
ους. Η σύγκρουση κατέληξε σε νίκη της οικογένειας και
στη μεταφορά του λειψάνου, με τρόπο περίπου ύποπτο,
στην Κωνσταντινούπολη. Το λείψανο τοποθετήθηκε σε
εκκλησία αφιερωμένη στη Θεοτόκο, την οποία ανήγει-
ραν οι γονείς του Ευδοκίμου ειδικά για αυτό το σκοπό.
Από αυτό το σημείο και μετά ακολούθησε η συνήθης
πορεία αγιοποίησης. Η οικογένεια ανέθεσε τη σύνταξη
Βίου – πρόκειται για τον προ-μεταφραστικό Βίο, ο
οποίος δεν σώζεται –, ενώ ο Ιωσήφ ο Υμνογράφος, γνω-
στή εκκλησιαστική προσωπικότητα της εποχής και ση-
μαντικότατος εκκλησιαστικός ποιητής, συνέταξε κανό-
να προς τιμή του αγίου. Αυτό αποτελεί σοβαρή ένδειξη

Μαρία  Γερολυμάτου

Η  ΛΑΤΡΕΙΑ  ΤΟΥ  ΑΓΙΟΥ  ΕΥΔΟΚΙΜΟΥ



90 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 79-90

MARIA  GEROLYMATOU

ντας σταυρό στο δεξί του χέρι σύμφωνα με τον κλασικό
εικονογραφικό τύπο του μάρτυρα. Οι απεικονίσεις του
Ευδοκίμου στη μεγάλη ζωγραφική είναι σπάνιες. Η μο-
ναδική βυζαντινή απεικόνιση χρονολογείται στην υστε-
ροβυζαντινή περίοδο, σώζεται στη λεγόμενη «εκκλησία
του κράλη» στη Studenica (αρχές 14ου αι.), όπου ο Ευ-
δόκιμος απεικονίζεται ως μάρτυρας. Ανάλογα χαρα-
κτηριστικά παρουσιάζουν οι δύο άλλες γνωστές απει-

κονίσεις του Ευδοκίμου, οι οποίες χρονολογούνται
στην υστεροβυζαντινή περίοδο (α΄ μισό 16ου αι.) και 
είναι έργα του Κρητικού ζωγράφου Θεοφάνη Στρελίτζα
Μπαθά. Δεν είναι συμπτωματικό ότι δεν έχουν εντοπι-
στεί άλλες απεικονίσεις του αγίου. Ο Ευδόκιμος, δημο-
φιλής στην Κωνσταντινούπολη όπου η λατρεία του 
παρέμεινε ζωντανή μέχρι την εποχή των Παλαιολόγων,
ήταν στην ουσία ένας άγιος της πρωτεύουσας.

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

