
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 34 (2013)

   Δελτίον XAE 34 (2013), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Τίτου Παπαμαστοράκη (1961-2010)

  

 

  

  Οι τοιχογραφίες του Πρωτάτου και το πρόσωπο
του αυτοκράτορα 

  Ανέστης ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1712 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ Α. (2013). Οι τοιχογραφίες του Πρωτάτου και το πρόσωπο του αυτοκράτορα. Δελτίον της
Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 34, 117–128. https://doi.org/10.12681/dchae.1712

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 05/02/2026 07:16:01



Όσο πληθωρικές σε λεπτομέρειες για την τοιχογράφη-
ση του Πρωτάτου είναι οι θρυλικές αφηγήσεις που πα-
ραδίδονται από τα μέσα του 18ου αιώνα και μετά, τόσο
απόλυτη είναι η έλλειψη του ελάχιστου αξιόπιστου
ιστορικού στοιχείου από τη βυζαντινή εποχή για το ίδιο
θέμα. Κατά συνέπεια, όσο οι πηγές σιωπούν, η όποια
πληροφορία για τις συνθήκες δημιουργίας αυτών των

σημαντικών παλαιολόγειων τοιχογραφιών μπορεί να
προκύψει μόνον από την εξέταση του ίδιου του έργου.
Παραμένουν μέχρι στιγμής ανοιχτά τα ερωτήματα που
αφορούν στην ακριβή χρονολογία, το χορηγό ή παραγ-
γελιοδότη, το συνεργείο των ζωγράφων και την προ-
έλευση του εργαστηρίου, αν αυτό ερχόταν από τη Θεσ-
σαλονίκη ή από την Κωνσταντινούπολη1.

* Το άρθρο αυτό αποτελεί μέρος μιας ευρύτερης έρευνας σε εξέλι
ξη για την απεικόνιση του Κωνσταντίνου στο Βυζάντιο. Πρωιμό
τερες μορφές του αποτέλεσαν αντικείμενο ανακοινώσεων στο
21st International Congress of Byzantine Studies (London, 21 26
August 2006) υπό τον τίτλο «The Protaton Frescoes: a Display of
the New Emperor’s Orthodoxy?» και στο συμπόσιο Άγιον Όρος -
Το μεγαλείο του Πρωτάτου (Θεσσαλονίκη, Οκτώβριος 2006), με
τον παρόντα τίτλο. Θερμά ευχαριστώ για τις συζητήσεις και τις
γόνιμες παρατηρήσεις τη Βικτωρία Κέπετζη και τη Μαίρη Φου 
ντούλη. Θα μου λείπουν πάντα οι ζωηρές συζητήσεις με τον Τίτο
Παπαμαστοράκη, η φιλική, ασυμβίβαστη, δημιουργικά κριτική

του παρουσία, από την οποία είχα την τύχη να επωφεληθώ καθό
σον ετοίμαζα και την παρούσα εργασία. Του είμαι βαθειά ευγνώ
μων. Φυσικά οι απόψεις που εκφράζονται, οι παραλείψεις και τα
πιθανά λάθη είναι αποκλειστική ευθύνη του συγγραφέα.
1 Σε αυτό το ζήτημα είναι ιδιαίτερα σημαντική η συμβολή του R. S.
Nelson, «Tales of Two Cities: The Patronage of Early Palaeologan Art
and Architecture in Constantinople and Thessaloniki», Ο Μανουήλ
Πανσέληνος και η Εποχή του, Αθήνα 1999, 127 145, κυρίως διότι
θέτει το θέμα στη σωστή μεθοδολογική βάση. Αντίθετα, η Καρα
κατσάνη (2008) διακρίνει, χωρίς να τα αναφέρει, «στοιχεία από
την τέχνη της Κωνσταντινούπολης», που αντιπαραθέτει σε αντί

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128 117

Ανέστης  Βασιλακέρης

ΟΙ  ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ  ΤΟΥ  ΠΡΩΤΑΤΟΥ  ΚΑΙ  ΤΟ  ΠΡΟΣΩΠΟ
ΤΟΥ  ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΑ*

Οι ιδιομορφίες μιας κεντρικής απεικόνισης του Κων-
σταντίνου στο Πρωτάτο, προπαντός η νεότητα, διερευ-
νώνται σε σχέση με τα αυτοκρατορικά πορτραίτα των
Παλαιολόγων και τη ρητορική κατασκευή του «Νέου
Κωνσταντίνου». Τα συμπεράσματα φωτίζουν μια ακό-
μη πλευρά της σχέσης ρητορικής και εικαστικής δημι-
ουργίας στο ύστερο Βυζάντιο. Επίσης, οδηγούν στην
υπόθεση ότι οι τοιχογραφίες του Πρωτάτου χορηγήθη-
καν από τον αυτοκράτορα Ανδρόνικο Β΄ Παλαιολόγο,
και μάλιστα σε σύντομο διάστημα από την ανάρρησή
του στο θρόνο το 1282, ως μια σαφής δήλωση αλλαγής
στην εκκλησιαστική πολιτική.

The atypical features of a dominant representation of
Constantine in the Protaton church, youth in particular,
are investigated with regard to imperial portraits of the
Palaiologi and the rhetorical construction of “New Con-
stantine.” The conclusions shed light on another aspect of
relations between rhetoric and pictorial creation in Late
Byzantium. They also lead to the hypothesis that the fres-
co decoration of the Protaton on Mount Athos was of-
fered by the emperor Andronicus II shortly after he as-
cended to the throne in 1282, as a clear statement of
change in ecclesiastical policy.

Keywords
Protaton, “New Constantine,” Andronicus II Palaiologos, youth,
imperial portrait, Palaiologan painting, pictorial rhetoric.

Λέξεις κλειδιά
Πρωτάτο, «Νέος Κωνσταντίνος», Ανδρόνικος Β΄ Παλαιολό
γος, νεότητα, αυτοκρατορικό πορτραίτο, παλαιολόγεια ζω
γραφική, ρητορική των εικόνων.



στοιχα της Θεσσαλονίκης. Χρησιμοποιεί ως de facto την έννοια
της «σχολής της Θεσσαλονίκης» και, παραβλέποντας την ανισότη
τα που προκάλεσε η γενικευμένη απώλεια των έργων από τις πε
ριοχές της Νίκαιας και της Κωνσταντινούπολης, υπερτονίζει την
καλλιτεχνική συμβολή της Θεσσαλονίκης και τη σχέση της με την
κλασική αρχαιότητα, φτάνοντας να της αποδώσει ακόμη και την
ψηφιδωτή Δέηση της Αγίας Σοφίας, απόψεις που για να στηρι
χτούν θα χρειάζονταν περισσότερα τεκμήρια.
2 Μ. Βασιλάκη, «Υπήρξε Μανουήλ Πανσέληνος;», Ο Μανουήλ
Πανσέληνος και η εποχή του, Αθήνα 1999, 39 54, παρόλο που στα
συμπεράσματά της διαφαίνεται προσπάθεια αυτό να αμβλυνθεί
χάριν της γοητείας του θρύλου. Η αναφορά σε έγγραφο του 1358
κάποιου ζωγράφου με το αρκετά κοινό όνομα «κυρ Μανουήλ»
παρουσιάστηκε, τελευταία, ως πιθανή επιβεβαίωση των πληροφο
ριών του 18ου αιώνα και στοιχείο για χρονολόγηση των τοιχο
γραφιών αργότερα: Ι. Παπάγγελος, «Ο Θεσσαλονικεύς ζωγράφος
του 14ου αιώνος ‘κυρ Μανουήλ’», ΔΧΑΕ ΛΓ΄ (2012), 155 160. Το
στοιχείο δεν μου φαίνεται πειστικό.
3 Όπως το συμπόσιο Ο Μανουήλ Πανσέληνος και η εποχή του
(Αθήνα 1997), Αθήνα 1999· η έκθεση φωτογραφιών Μανουήλ
Πανσέληνος ἐκ τοῦ Ἱεροῦ Ναοῦ τοῦ Πρωτάτου, Θεσσαλονίκη
2003. Πρβλ. ακόμη S. Djurić, «The Painter Manuel Panselinos: To
wards a Reconstruction of the Opus (ca. 1295 1312)», Byzantine
Studies Conference 25 (1999), 78 80, abstract· Ευ. Τσιγαρίδας, Οι
τοιχογραφίες του Παρεκκλησίου του Αγίου Ευθυμίου (1302/3):
Έργο του Μανουήλ Πανσέληνου στην Θεσσαλονίκη, Θεσσαλο 
νίκη 2008 και Α. Καρακατσάνη, Μια Τυχαία Συνάντηση με τον
Διονύσιο εκ Φουρνά που καταλήγει σε περιδιάβαση στον 13ο 

αιώνα και τον Μανουήλ Πανσέληνο, Αθήνα 2008. 
4 M. Chatzidakis, «Classicisme et tendances populaires au XIVe
siècle», Actes du XIVe CIEB, τ. I, Βουκουρέστι 1971, 161.
5 B. Todić, «Protaton et la peinture serbe des premières décennies du
XIVe siècle», L’Art de Thessalonique et des pays balkaniques et les
courants spirituels au XIVe siècle. Recueil des rapports du IVe collo-
que serbo-grec (Belgrade 1985), Βελιγράδι 1987, 21 31.
6 W. Grape, «Zum Stil der Mosaiken in der Kilise Camii in Istanbul»,
Pantheon XXXII/1 (1974), 3 13.
7 H. Belting, «The Style of the Mosaics», στο H. Belting  C. Mango
D. Mouriki, The Mosaïcs and Frescoes of St. Mary Pammakaristos,
Ουάσιγκτον 1978, 75 111.
8 Th. Gouma Peterson, «The Frescoes of the Parekklesion of St. Eu
thymios in Thessaloniki: Patrons, Workshops and Style», The Twi -
light of Byzantium. Aspects of Cultural and Religious History in the
Late Byzantine Empire, Papers from the Colloquium Held at Prin-
ceton University 8-9 May 1989, Princeton  New Jersey 1991, 111
159, ειδικά σημ. 4, όπου και οι προηγούμενες απόψεις. Ο Τσιγαρί
δας (βλ. παραπάνω υποσημ. 3) θεωρεί τις τοιχογραφίες του Πρω
τάτου και του Αγίου Ευθυμίου, έργα του ίδιου ζωγράφου. 
9 Την άποψη ότι το Πρωτάτο πρέπει να χρονολογηθεί πριν από
την Περίβλεπτο Αχρίδας υποστήριξε πρώτη η Μ. Σωτηρίου, «Ἡ
Μακεδονικὴ Σχολὴ καὶ ἡ λεγόμενη Σχολὴ Μιλούτιν», ΔΧΑΕ Ε΄
(1969), 19 20. Λεπτομερής παρουσίαση της ιστορίας του ζητήμα
τος και της σχετικής βιβλιογραφίας έγινε στην ανακοίνωση του Δ.
Καλομοιράκη, «Η ιστόρηση του Πρωτάτου. Το χρονικό της χρο
νολόγησης και της ερμηνείας της», στο Συμπόσιο Άγιον Όρος - Το
μεγαλείο του Πρωτάτου, Θεσσαλονίκη 2006. 

118 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128

ΑΝΕΣΤΗΣ  ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ

ζωγράφων, είναι άξιο απορίας το πόσο λίγοι εκπλήσ-
σονται από το γεγονός ότι η Θεσσαλονίκη απολαμβάνει
ακόμη, σε βάρος ίσως της Βασιλεύουσας, τη θέση στην
οποία την τοποθέτησαν ο Millet και ο Ξυγγόπουλος.
Μάλιστα αυτό συμβαίνει χρόνια μετά την αποδόμηση
των ενδείξεων που είχαν διαμορφώσει τη γνώμη των
δύο πρωτοπόρων. Όπως είναι γνωστό, η αποδόμηση
αυτή επήλθε κυρίως μετά από τη μελέτη των ψηφιδω-
τών του Vefa Kilise Camii6 και ιδιαίτερα των ψηφιδω-
τών και των τοιχογραφιών του παρεκκλησίου της Παμ-
μακαρίστου7. Τα δύο σημαντικά κωνσταντινουπολίτι-
κα σύνολα έφεραν τα εικαστικά γνωρίσματα που η ως
τότε έρευνα απέδιδε αποκλειστικά στην παλαιολόγεια
τέχνη της Μακεδονίας. 
Στα πλαίσια, λοιπόν, της απαραίτητης αναζήτησης συμ-
φραζόμενων, η ζωγραφική του αθωνικού μνημείου συ -
γκρίνεται μετά τα μέσα του 20ού αιώνα είτε με αυτήν του
παρεκκλησίου του Αγίου Ευθυμίου στη Θεσσαλονίκη
(1303)8 είτε με της Περιβλέπτου στην Αχρίδα (1294/5)9,
τοποθετούμενη ελαφρώς νωρίτερα από το εκάστοτε πα-
ράλληλο, αντίστοιχα. Σύμφωνα με μια άλλη πρόταση,
το Πρωτάτο αποδίδεται μαζί με άλλα αθωνικά έργα,

Εντύπωση, λοιπόν, προκαλεί η βεβαιότητα με την
οποία συχνά θεωρούνται λυμένα δύο ζητήματα σημα -
ντικά για την κατανόηση του έργου: η ταυτότητα των
ζωγράφων και η προέλευσή τους. 
Η γνωστή έλλειψη οποιασδήποτε αξιόπιστης ένδειξης
για την πιθανότητα ύπαρξης βυζαντινού ζωγράφου με
το όνομα Μανουήλ Πανσέληνος έχει ήδη παρουσιαστεί
διεξοδικά2. Ωστόσο, το όνομα αυτό, αν και εμφανίστη-
κε πρώτη φορά το 18ο αιώνα, συνεχίζει να παρουσιάζε-
ται αβασάνιστα ως εκείνο του ζωγράφου του Πρωτά-
του σε πολλές επιστημονικές διοργανώσεις και μελέτες3.
Θα περίμενε βέβαια κανείς το φαινόμενο να ατονήσει
μετά τις τεκμηριωμένες απόψεις του Μανόλη Χατζηδά-
κη4 και – ιδιαίτερα – του Branislav Todić5 για συνεργα-
σία τουλάχιστον τριών ζωγράφων. Παραδομένο όμως
από το μοναχό Διονύσιο με σπάνια αίγλη, το όνομα έχει
γίνει δημοφιλές και συνεχίζει να συγκινεί. Η επιθυμία
κάποιου ανάλογου θαυμαστή να φέρει αυτό το μοναδι-
κό έργο υπογραφή είναι κατανοητή· για εμάς, ωστόσο,
είναι ανάγκη να παραμένουν ευκρινή τα όρια μεταξύ
βεβαιότητας και εικασίας.
Ως προς το δεύτερο ζήτημα, της προέλευσης δηλαδή των



καθώς και τον Άγιο Ευθύμιο, σε τοπικό εργαστήριο και
χρονολογείται μετά το 129010. Πρόσφατα προτάθηκε
και το διάστημα 1262-127011. 
Στην παρούσα μελέτη εξετάζεται μια ασυνήθιστη απει-
κόνιση του Κωνσταντίνου στο Πρωτάτο. Τα συμπερά-
σματα της ανάλυσης οδηγούν στη διαμόρφωση της υπό-
θεσης ότι οι τοιχογραφίες του Πρωτάτου αποτελούν χο-
ρηγία του αυτοκράτορα Ανδρονίκου Β΄ Παλαιολόγου
και ότι εκτελέστηκαν σε σύντομο διάστημα από την
ανάδειξή του στο θρόνο (1282). 
Η παράσταση αυτή (Εικ. 1 και 2) βρίσκεται στο δυτικό
τμήμα του ναού, στη δυτική όψη του βορειοδυτικού
πεσσού. Η συγκεκριμένη θέση την καθιστά άμεσα ορα-
τή στον πιστό, ο οποίος κατά τα βυζαντινά χρόνια ει-
σέρχεται στο ναό από Δ.12.
Ο Δημήτρης Καλομοιράκης έχει ήδη επισημάνει την ασυ-
νήθιστη αυτή απεικόνιση του Κωνσταντίνου και την έχει
ερμηνεύσει ως ένδειξη πιθανής ανάμειξης του Ανδρονί-
κου Β΄ στη χορηγία των τοιχογραφιών. Τα στοιχεία που
τον οδήγησαν σε αυτό το συμπέρασμα είναι η απουσία
της αγίας Ελένης και κυρίως το γεγονός ότι η παράσταση
βρίσκεται «εκτός του εικονογραφικού προγράμματος»,
στη θέση όπου εικονίζονται αυτήν την εποχή οι βασιλείς
χορηγοί σε σερβικούς και βουλγαρικούς ναούς13.
Ο Vojislav Djurić έχει προτείνει δύο ερμηνείες για την
απεικόνιση του Κωνσταντίνου στο Πρωτάτο. Η πρώτη

εγγράφεται στην ανάγνωση της συνολικής διακόσμη-
σης του βορειοδυτικού διαμερίσματος που ακολουθεί
τη θεματική «υπό την αιγίδα των αγγέλων». Η παρου-
σία του Κωνσταντίνου παραπέμπει στην εμφάνιση σε
αυτόν αγγέλου με τα insignia της αυτοκρατορίας. Η
δεύτερη ερμηνεία που έδωσε ο Djurić βασίστηκε σε
εσφαλμένο συσχετισμό της θέσης της απεικόνισης με
εκείνης του αγίου Αρτεμίου και επομένως δεν θα μας
απασχολήσει περισσότερο14.
Η βασική ιδιαιτερότητα λοιπόν που έχει ήδη επισημαν-
θεί συνίσταται στο ότι ο Κωνσταντίνος παριστάνεται
χωρίς τη μητέρα του. Αυτό το άπαξ στη μνημειακή ζω-
γραφική έχει ερμηνευθεί μέχρι τώρα ως αποτέλεσμα της
γενικότερης αποφυγής γυναικείων απεικονίσεων στα
αθωνικά σύνολα, λόγω του αβάτου15. Με αυτήν την
άποψη οφείλει, ωστόσο, κανείς να συνεκτιμήσει και το
γεγονός ότι σε όποια παράσταση μέσα στο Πρωτάτο
προβλέπεται η παρουσία γυναικών, αυτές εικονίζονται
κανονικότατα, και χωρίς καμία προσπάθεια αποσιώ-
πησης της θηλυκής τους φύσης. Στην παράσταση των
Εισοδίων της Θεοτόκου, για παράδειγμα, η αισθητική
του γυναικείου σώματος αποτελεί σαφέστατα πεδίο
καλλιτεχνικής αναζήτησης, σύμφωνα με τις επιταγές της
εποχής. Η απουσία της αγίας Ελένης, λοιπόν, θα πρέπει
να ερμηνευθεί ως αποτέλεσμα επιλογής, όπως ασφαλώς
και μια ολόκληρη σειρά ιδιαιτεροτήτων της απεικόνι-

ΟΙ  ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ  ΤΟΥ  ΠΡΩΤΑΤΟΥ  ΚΑΙ  ΤΟ  ΠΡΟΣΩΠΟ  ΤΟΥ  ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΑ

10 Εὐ. Τσιγαρίδας, «Μανουήλ Πανσέληνος: ὁ κορυφαῖος ζωγρά
φος τῆς ἐποχῆς τῶν Παλαιολόγων», Μανουήλ Πανσέληνος ἐκ τοῦ
Ἱεροῦ Ναοῦ τοῦ Πρωτάτου, Θεσσαλονίκη 2003, 17 65, όπου και
παλαιότερες εργασίες του. Πέραν του φορητού σπαράγματος τοι
χογραφίας που φυλάσσεται στη μονή Μεγίστης Λαύρας (A. Xyn
gopoulos, «Nouveaux témoignages sur l’activité des peintres
macédoniens au Mont Athos», BZ 52 (1959), 61 67), το οποίο θεω
ρώ τμήμα του Πρωτάτου, από τους οσίους του βορείου χορού (Α.
Βασιλακέρης, «Σχετικά με το σπάραγμα τοιχογραφίας που φυ
λάσσεται στη Λαύρα και αποδίδεται στο ζωγράφο του Πρωτά
του», 20ο Συμπόσιο ΧΑΕ, Αθήνα 2000, 11 12), έχω υποστηρίξει
ότι η ομοιότητα των τοιχογραφιών του εξωνάρθηκα του καθολι
κού της μονής Βατοπεδίου και του Αγίου Ευθυμίου, με του Πρω
τάτου είναι συνειδητή (A. Vasilakeris, Les fresques du Prôtaton au
Mont Athos. Analyse du processus créateur dans un atelier de pein-
tres byzantins du XIIIe siècle, διδακτορική διατριβή, École Prati
que des Hautes Études, Παρίσι 2007, 243 252 και Α. Βασιλακέρης,
«Η Θεσσαλονίκη χωρίς Πανσέληνο; Αναζήτηση κριτηρίων για την
ερμηνεία της ομοιότητας στην παλαιολόγεια ζωγραφική», 29ο
Συμπόσιο ΧΑΕ, Αθήνα 2009, 18 19).
11 Η Καρακατσάνη (βλ. παραπάνω υποσημ. 3), δέχεται την αποδέ
σμευση των τοιχογραφιών του Πρωτάτου από την αμφίβολη κα
ταστροφή των Καταλανών και τις συνδέει τεχνοτροπικά με πιο
πρώιμα έργα, όπως η ζωγραφική της Sopocani (1260 1265) και η
Δέηση της Αγίας Σοφίας (μετά το 1261). Με αποκλειστική όμως 

βάση αυτές τις επισφαλείς ενδείξεις, προτείνει χρονολόγησή τους
στα χρόνια 1262 1270 και τις αποδίδει σε χορηγία του Μιχαήλ Η΄
Παλαιολόγου.
12 Η σημερινή βορειοδυτική πρόσβαση στο ναό είναι εμφανώς με
ταγενέστερη: Δ. Ἀμπόνης, «Στοιχεῖα οἰκοδομικῆς ἱστορίας τοῦ Ἱε 
ροῦ Ναοῦ τοῦ Πρωτάτου», Μανουήλ Πανσέληνος ἐκ τοῦ Ἱεροῦ
Ναοῦ τοῦ Πρωτάτου, Θεσσαλονίκη 2003, 71 80.
13 Δ. Καλομοιράκης, «Ἑρμηνευτικές παρατηρήσεις στό εἰκονο
γραφικό πρόγραμμα τοῦ Πρωτάτου», ΔΧΑΕ ΙΕ΄ (1989 1990),
197 219.
14 Ο ερευνητής παρατηρεί, προφανώς από παραδρομή, ότι το πορ
τραίτο του αγίου Αρτεμίου βρίσκεται απέναντι από εκείνο του
Κωνσταντίνου, ενώ στην πραγματικότητα στη θέση αυτή βρίσκε
ται ο άγιος Αρέθας (B. Djurić, «Les conceptions hagioritiques dans
la peinture du Prôtaton», Hilandarski Sbornik 8 (1991), 37 89, εικ.
1 25). Η απεικόνιση του αγίου Αρτεμίου, ο οποίος θα μπορούσε
να συσχετισθεί με τον Κωνσταντίνο ως συμμέτοχος στο όραμα του
Σταυρού, αν η παρατήρηση του Djurić ευσταθούσε, βρίσκεται
στην πραγματικότητα στο νότιο τοίχο του κεντρικού κλίτους. Οι
θέσεις των δύο προσώπων δεν υποδηλώνουν λοιπόν κάποια ιδιαί
τερη σχέση.
15 Καλομοιράκης, ό.π. Σχετικά με τη φύση και την έκταση του
αθωνικού αβάτου, βλ. A. M. Talbot, «Women and Mt Athos», 
Mount Athos and Byzantine Monasticism (επιμ. A. Bryer  M. Cun
ningham), Aldershot 1996, 67 79.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128 119



16 Υπάρχουν διάφορα ύστερα παραδείγματα, όπως αυτό της Gračanica: B. Todić, Gračanica: Slikarstvo, Βελιγράδι 1988. 

120 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128

ΑΝΕΣΤΗΣ  ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ

από τους συνήθεις ιδεολογικούς συσχετισμούς, εικονί-
ζεται λοιπόν κατά τρόπο αυτόνομο και νέο.
Στην απεικόνιση, ωστόσο, περιλαμβάνεται ένα καινού-
ριο στοιχείο: για πρώτη φορά όσο γνωρίζω16, αν δε -

σης. Μάλιστα ο Κωνσταντίνος δεν συσχετίζεται ούτε 
με τον Τίμιο Σταυρό, το εμβληματικό στοιχείο που νοη-
ματοδοτεί συνήθως την παρουσία του (Εικ. 3 και 4).
Μόνος και χωρίς attributum, επομένως χωρίς κανέναν

Εικ. 1. Πρωτάτο. Άγιος Κωνσταντίνος (φωτ. του συγγραφέα).



χθούμε τη χρονολόγηση του Πρωτάτου στο 13ο αιώνα,
ο Κωνσταντίνος παρουσιάζεται ντυμένος την πλήρη
στολή ενός βυζαντινού αυτοκράτορα της δυναστείας
των Παλαιολόγων. Φορά διάλιθο καμελαύκιον17, σάκ-
κο, χρυσοκέντητο διάλιθο λώρο. Κρατά τα αρμόζοντα
insignia, σταυρόσχημο και, επίσης, διάλιθο σκήπτρο
στο δεξί, και στο αριστερό μία κόκκινη ακακία18. Αν
συ γκρίνει κανείς τη μορφή με ιστορικά πορτραίτα Πα-
λαιολόγων αυτοκρατόρων, όπως του Μανουήλ Β΄ από
τον κώδικα Paris sup. grec 30919 (Εικ. 5), διαπιστώνει
ότι το κοστούμι αντιμετωπίζεται και εδώ ως realium,
αναπαράγοντας πιστά κάθε λεπτομέρεια, ακόμη και
τoυς κόκκινους και μπλε λίθους του λώρου, αν και
υπερτονισμένους. Το σκήπτρο με τον ευμεγέθη σταυρό
μαρτυρείται, επίσης, σε παραστάσεις της εποχής, όπως
το ανάγλυφο από τη σαρκοφάγο της αγίας Θεοδώρας
(περ. 1270), δεσπότισσας της Ηπείρου, στο ναό της στην
Άρτα20 (Εικ. 6). Είναι σαφές λοιπόν ότι ο Μέγας Κων-
σταντίνος παρουσιάζεται στο Πρωτάτο ως ο σύγχρονος
αυτοκράτορας. Ή μήπως συμβαίνει το αντίστροφο;
Ο φυσιογνωμικός τύπος του εικονιζόμενου προσώπου
είναι άλλος από το συνηθισμένο φυσιογνωμικό τύπο
του Κωνσταντίνου με το λιπόσαρκο, τριγωνικό πρόσω-
πο, τα προτεταμένα ζυγωματικά και το κοντό, διχαλω-
τό γένι21 (Εικ. 3 και 4). Παρουσιάζεται με σχετικά
στρογγυλό, σαρκώδες πρόσωπο, με νεανικά χαρακτη-
ριστικά και υποτυπώδες ανοικτό καστανό νεανικό γέ-
νι, που περιγράφει τις παρειές.
Στα μάτια ενός βυζαντινού θεατή όλα τα παραπάνω
στοιχεία θα συναινούσαν στο ότι έχει απέναντί του μια

ΟΙ  ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ  ΤΟΥ  ΠΡΩΤΑΤΟΥ  ΚΑΙ  ΤΟ  ΠΡΟΣΩΠΟ  ΤΟΥ  ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΑ

17 Σχετικά με τη διαδεδομένη χρήση του καμελαυκίου ως στέμμα
τος κατά την εποχή των Παλαιολόγων, βλ. E. Pilz, Kamelaukion et
mitra. Insignes byzantines impériaux et ecclésiastiques, Στοκχόλμη
1977· Τ. Kolias, «Kamelaukion», JÖB 32 33 (1983), 493 502 και P.
Hetherington, «The Jewels from the Crown: Symbol and Substance
in the Later Byzantine Imperial Regalia», BZ 96.1 (2003), 157 168,
πίν. VII VIII.
18 Για τα στοιχεία του ενδύματος του Βυζαντινού αυτοκράτορα
την εποχή των Παλαιολόγων, βλ. M. G. Parani, «Cultural Identity
and Dress: The Case of Late Byzantine Ceremonial Costume», JÖB
57 (2007), 95 134. Η τυπική ενδυμασία των πρώτων Παλαιολόγων
αυτοκρατόρων μαρτυρείται στην τέχνη από πορτραίτα σύγχρονα
των εικονιζόμενων, όπως αυτά του Μιχαήλ Η΄ που διατηρούνται
στον Άγιο Εράσμιο Αχρίδας (P. Miljkovic Pepek, «Le portrait de
l’empereur byzantin Michel VIII à l’église rupestre de Saint Érasme
près d’Ohrid», CahArch 45 (1997), 169 177, με σχετική βιβλιογρα
φία), στο ναό της Θεοτόκου στην Απολλωνία (Ποϊανή) στην Αλ
βανία (H. H. Buschhausen, Die Marienkirche von Apollonia in Al-
banien, Βιέννη 1976, 143 182, εικ. 16 19, πίν. 101 και 104 107) και
στη Μαυριώτισσα (Τ. Παπαμαστοράκης, «Ένα εικαστικό εγκώ

μιο του Μιχαήλ Η´ Παλαιολόγου: οι εξωτερικές τοιχογραφίες στο
καθολικό της μονής της Μαυριώτισσας στην Καστοριά», ΔΧΑΕ
ΙΕ΄ (1989 1990), 221 240), στον κώδικα Monacensis gr. 442, fol.
147r (T. Velmans, La peinture murale byzantine à la fin du Moyen
Âge, τ. I, Παρίσι 1977, εικ. 4) κτλ. και το πορτραίτο του Ανδρονί
κου Β΄ στο χρυσόβουλλο της Μονεμβασιάς στο Βυζαντινό Μου
σείο της Αθήνας (1301) (Γ. Γαλάβαρης, Ζωγραφική Βυζαντινών
Χειρογράφων, Ελληνική Τέχνη, Αθήνα 1995, εικ. 221).
19 Byzantium: Faith and Power (1261-1557) (επιμ. H. C. Evans),
κατάλογος έκθεσης, Νέα Υόρκη 2004, 26.
20 Στο ίδιο, 94, εικ. 4.1 (φωτ. Βελισσάριος Βουτσάς).
21 Χρειάζεται νομίζω να τεθεί σε νέα βάση το ζήτημα που φαίνεται
να αγγίζει η σημαίνουσα διαπίστωση της Ruth Macrides, κατά την
οποία την εποχή που ο πατριάρχης Γερμανός ανάρτησε στην Αγία
Σοφία τον πέπλο που εικόνιζε τον Μιχαήλ Η΄ ως Νέο Κωνσταντί
νο δεν υπήρχε καθορισμένος εικονογραφικός τύπος για τον Μέγα
Κωνσταντίνο (R. Macrides, «The New Constantine and the New
Constantinople  1261?», BMGS 6 (1980), 23, σημ. 53). Είναι αλή
θεια πως ανάμεσα στις διατηρημένες απεικονίσεις του Κωνστα 
ντίνου δεν παρατηρείται απόλυτη συμφωνία. Ωστόσο, όπως δεί

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128 121

Εικ. 2. Πρωτάτο. Άγιος Κωνσταντίνος, λεπτομέρεια (φωτ.
του συγγραφέα).



χνουν τα περισσότερα από τα παράλληλα που μπορεί κανείς να
παραθέσει, όπως στην Παναγία Χρυσαφίτισσα στη Λακωνία, στη
Gračaniča και, ανάμεσα στα πρωιμότερα, στον Όσιο Λουκά, στην
Ασίνου, στον Άγιο Νεόφυτο στην Πάφο και στο Kurbinovo, το
13ο αιώνα έχει πια ήδη διαμορφωθεί και επικρατήσει συγκεκριμέ
νος εικονογραφικός και φυσιογνωμικός τύπος για τον Κωνστα 
ντίνο. Οι εξαιρέσεις, όπως αυτή του Πρωτάτου, θα πρέπει ίσως να
αντιμετωπιστούν ως τέτοιες και να ερμηνευθούν ανάλογα (σε σχέ

ση με την αυτοκρατορική ιδεολογία;). Βλ. παραπάνω, υποσημ. 1.
22 Kαλομοιράκης, ό.π. (υποσημ. 13). Για τα σερβικά πορτραίτα
του 13ου αιώνα, βλ. S. Radojčić, Portreti srpski vladara u srednjem
veku, Σκόπια 1934, με γαλλική περίληψη. Η μαρτυρία των σερβι
κών και βουλγαρικών μνημείων στέκεται βέβαια αντί των αντί
στοιχων βυζαντινών που δεν έχουν διατηρηθεί, αν δεχθούμε τη
βάσιμη υπόθεση, ότι τα τελευταία είχαν λειτουργήσει ως πρότυπα.

122 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128

ΑΝΕΣΤΗΣ  ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ

κόνισης του Κωνσταντίνου αναδεικνύεται από τη ση-
μειωτική του χώρου. Όπως έχει ήδη παρατηρήσει ο Κα-
λομοιράκης22, η υπό εξέταση απεικόνιση βρίσκεται σε
θέση που επιλέγεται συχνά για τα πορτραίτα βασιλέων
δωρητών, κυρίως σε σερβικά μνημεία της εποχής: στο
δυτικό τμήμα του ναού, πλάγια, κοντά στις εισόδους.
Στο καθολικό της μονής Χιλανδαρίου για παράδειγμα
το πορτραίτο του κράλη Μιλούτιν βρίσκεται σε ανάλο-
γη θέση, στο νοτιοδυτικό διαμέρισμα. Ο αυτοκράτορας
που παρουσιάζεται αντίστοιχα ως δωρητής της διακό-
σμησης του Πρωτάτου δεν μπορεί να είναι ο παλαιός
Κωνσταντίνος.
Η συμφωνία στο μήνυμα που εκφράζει από τη μία η ση-
μειωτική του χώρου και από την άλλη ο εκσυγχρονι-
σμός του αυτοκρατορικού πορτραίτου, δεν μπορεί να
είναι προϊόν τυχαίο.
Βάσει των παραπάνω δύναται λοιπόν κανείς να θεωρή-
σει ότι η λειτουργία της απεικόνισης του Κωνσταντίνου
συνίσταται ακριβώς στο να υπονοεί το σύγχρονο αυτο-

απεικόνιση του δικού του αυτοκράτορα. Σημαντική
εξαίρεση αποτελεί βέβαια η επιγραφή, η οποία σε ένα
τέτοιο πλαίσιο γίνεται απαραίτητη για την ταύτιση: Ο
ΑΓ(ΙΟC) ΚΩΝCΤΑΝΤΙΝΟC. Διαπιστώνεται δηλαδή
νοηματική διάσταση ανάμεσα στα δύο σημαντικά στοι-
χεία της παράστασης: στην απεικόνιση και στην επι-
γραφή της. Ασφαλώς η επιγραφή είναι καθοριστική για
την ταύτιση του εικονιζόμενου προσώπου, ώστε να μην
τίθεται ζήτημα αμφιβολίας, ούτε για το σύγχρονο του
έργου θεατή ούτε για τον ερευνητή. Όμως η διάσταση
ανάμεσα στην απεικόνιση και στην επιγραφή της δημι-
ουργεί τον απαραίτητο χώρο μέσα στον οποίο μπορεί
να τελεστεί ο συμφυρμός της εικόνας του αρχαίου αυτο-
κράτορα και του σύγχρονου.
Μια ακόμη παράμετρος του εκσυγχρονισμού της απει-

Εικ. 4. Λακωνία, Παναγία Χρυσαφίτισσα. Άγιοι Κωνστανί-
νος και Ελένη (J. P. Albani, Die Byzantinischen Wandmale
reien der Panagia Chrysaphitissa Kirche in Chrysapha/Lako
nien, Αθήνα 2000, πίν. 7).

Εικ. 3. Όσιος Λουκάς, καθολικό. Άγιοι Κωνσταντίνος και
Ελένη (Ν. Χατζηδάκη, Βυζαντινά ψηφιδωτά, Αθήνα 1994,
εικ. 74).



κράτορα ως δωρητή των τοιχογραφιών. Μένει τώρα να
εξετάσουμε αν αυτός είναι ο Ανδρόνικος Β΄ Παλαιολό-
γος, ο οποίος, όπως οι περισσότερες από τις παλαιότε-
ρες προτάσεις χρονολόγησης συμφωνούν, βρισκόταν
στο θρόνο όταν τοιχογραφήθηκε το Πρωτάτο.
Το πιο χαρακτηριστικό στοιχείο στην απεικόνιση αυτή
του Κωνσταντίνου είναι το νεανικό πρόσωπο που,
όπως ήδη επισημάνθηκε, δεν αναπαράγει τον καθιερω-
μένο φυσιογνωμικό τύπο. Αυτό το ασυνήθιστο χαρα-
κτηριστικό της εικόνας του Κωνσταντίνου, η νεότητα,
είναι δυνατόν να παραπέμπει με κάποιον ιδιαίτερο τρό-
πο στον Ανδρόνικο;
Ο Ανδρόνικος ο Β΄ γεννήθηκε το 1258 και, όταν το 1282
διαδέχθηκε τον πατέρα του, Μιχαήλ Η΄, ήταν 24 χρο-
νών. Μεταξύ άλλων κληρονόμησε, όπως είναι γνωστό,

και τις εντάσεις που η εκκλησιαστική πολιτική του Μι-
χαήλ, με αποκορύφωση τη Σύνοδο της Λυών το 1274, 
είχε δημιουργήσει. Ο νεαρός Ανδρόνικος αποφάσισε 
να μην ακολουθήσει την ένωση με τη Ρώμη, δημιουρ-
γώντας έτσι ρήξη με την εκκλησιαστική πολιτική του
πατέρα του.
Τα χαρακτηριστικά λοιπόν που φέρει το πρόσωπο του
Κωνσταντίνου στο Πρωτάτο θα μπορούσαν άραγε να
ταιριάζουν στο πρόσωπο που είχε ο Ανδρόνικος την
εποχή της εκτέλεσης των τοιχογραφιών; 
Είναι το πρόσωπο ενός νέου άνδρα, νεότερου από 30
ετών. Το γένι του είναι ακόμη νεανικό. Έχοντας ως δε-
δομένο ότι το πρόσωπο ενός αυτοκράτορα της εποχής
όφειλε να είναι γενειοφόρο, πρέπει να αναμένει κανείς
ότι το χαρακτηριστικό θα μπορούσε να τονιστεί αλλά

ΟΙ  ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ  ΤΟΥ  ΠΡΩΤΑΤΟΥ  ΚΑΙ  ΤΟ  ΠΡΟΣΩΠΟ  ΤΟΥ  ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΑ

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128 123

Εικ. 5. Paris sup. grec 309, fol. 6r. Μανουήλ Β΄ Παλαιολόγος
(Byzantium: Faith and Power (1261 1557), κατάλογος έκθε-
σης, Νέα Υόρκη 2004, 26).

Εικ. 6. Άρτα, Αγία Θεοδώρα. Σαρκοφάγος της αγίας Θεοδώ-
ρας, λεπτομέρεια (Byzantium: Faith and Power (1261 1557),
κατάλογος έκθεσης, Νέα Υόρκη 2004, 94, εικ. 4.1, φωτ. Βε-
λισσάριος Βουτσάς).



23 Για τη σημασία του να έχει ο αυτοκράτορας γένι αυτήν την επο
χή «car tout le monde sait à Byzance qu’un homme barbu est un
homme entier», βλ. M. F. Auzépy, «Prolégomènes à une histoire du
poil», TM 14 (2002), 1 12, ειδικά 10.
24 Γαλάβαρης, ό.π. (υποσημ. 18).
25 Ο Κόσμος του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών, Αθήνα 2004,
380 381, εικ. 379.
26 Βλ. σχετικά Vasilakeris, Les fresques du Prôtaton, ό.π. (υποσημ. 

10).
27 Ο Δημήτρης Καλομοιράκης [ό.π. (υποσημ. 13)] τις θεωρεί μέρος
του κύκλου της Πεντηκοστής, άποψη που ναι μεν εξηγεί την ύπαρ
ξή τους στο διάκοσμο του ναού, συνδέοντάς τες με το λειτουργικό
ημερολόγιο, δεν εξηγεί ωστόσο ούτε τη θέση τους ούτε το (σχεδόν
αντιφατικό) γεγονός ότι ο θεωρούμενος ως εικονογραφικός κύ
κλος παρουσιάζεται διάσπαρτος σε διάφορα σημεία του μνημείου.

124 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128

ΑΝΕΣΤΗΣ  ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ

τρυφερή ηλικία. Το πορτραίτο του στην Απολλωνία,
διατηρημένο σε αρκετά κακή κατάσταση, όπου εικονί-
ζεται δίπλα στον πατέρα του το 1281, ένα μόλις χρόνο
πριν την ανάδειξή του στο θρόνο, και ενώ ήταν ήδη 23
ετών, αφήνει πράγματι να φανεί ένα πρόσωπο σχεδόν
αγένειο. Εξάλλου για την απεικόνιση στην Απολλωνία
θα πρέπει να λάβουμε υπ’ όψιν και το γεγονός ότι, εφό-
σον δεν ήταν ακόμη αυτοκράτορας, το γένι δεν ήταν
υποχρεωτικό και, επομένως, δεν χρειαζόταν να υπονοη-
θεί για ιδεολογικούς λόγους, αν δεν υπήρχε.
Εν πάση περιπτώσει, από τα παραπάνω προκύπτει ότι
ο Κωνσταντίνος του Πρωτάτου είναι πιθανό να έχει
πρόσωπο παρόμοιο με του Ανδρονίκου του Β΄ σε νεαρή
ηλικία, κατά συνέπεια όχι πολύ αργότερα από το 1282.
Ενδείξεις άλλου είδους που αφορούν κυρίως στα ει -
καστικά χαρακτηριστικά και στην τεχνική των τοιχο-
γραφιών δείχνουν να μην απαγορεύουν τη χρονολό -
γηση του συνόλου στις αρχές της δεκαετίας του 1280,
δηλαδή λίγο μετά την ανάρρηση του Ανδρονίκου στο
θρόνο26.
Ένα συμπληρωματικό στοιχείο ενισχύει την άποψη ότι
η νεότητα του συγκεκριμένου αυτοκρατορικού πορ-
τραίτου είναι φορτισμένη με ιδιαίτερο νόημα:
Στον απέναντι τοίχο, στον ίδιο μικρό χώρο του βορει-
οδυτικού διαμερίσματος, δύο παραστάσεις μοιάζουν να
έχουν αποκοπεί από το περιβάλλον τους, απομονω -
μένες. Οι παραστάσεις αυτές είναι οι Τρεις Παίδες εν
καμίνω και ο Ιησούς Δωδεκαετής στο ναό. Η απομό -
νωση των δύο αυτών σκηνών από τους εικονογραφι-
κούς τους κύκλους δεν έχει ερμηνευθεί ως τώρα ικανο-
ποιητικά27. Και οι δύο αφορούν περιπτώσεις όπου κα-
ταδεικνύεται με τρόπο παράδοξο ενάντια στην κοινή
πεποίθηση η παρρησία της νεότητας. Μήπως πρόκειται
για μια μορφή απολογίας της νεότητας του αυτοκράτο-
ρα, διατυπωμένη σύμφωνα με τη ρητορική των εικόνων; 
Ο Μανουήλ Α΄ Κομνηνός, το 12ο αιώνα, προκειμένου
να υποστηρίξει την ανάρρησή του στο θρόνο, παρά το
γεγονός ότι ήταν ο νεότερος γιος του Ιωάννη Β΄ Κομνη-
νού, είχε χρησιμοποιήσει τον παραλληλισμό με τον
Δαυίδ. Κατά την παλαιοδιαθηκική αφήγηση ο Δαυίδ

οπωσδήποτε όχι να μειωθεί σε σχέση με την πραγματι-
κότητα23. Από το μοναδικό πορτραίτο του Ανδρονίκου
που γνωρίζω να έχει σωθεί άρτιο, το Χρυσόβουλλο της
Μονεμβασίας (1301)24, προκύπτει ότι ο Ανδρόνικος είχε
αρκετή γενειάδα στα 43 του25 (Εικ. 7). Ωστόσο, καθώς
ήταν ανοιχτόχρωμος, θα μπορούσε να αναρωτηθεί κα-
νείς μήπως το γένι του ήταν λιγότερο εμφανές σε μια πιο

Εικ. 7. Χρυσόβουλλο της Μονεμβασίας, 1301, Βυζαντινό
Μουσείο, Αθήνα. Πορτραίτο του Ανδρονίκου Β΄ Παλαιολό-
γου (Ο Κόσμος του Βυζαντινού Μουσείου Αθηνών, Αθήνα
2004, 380-381, εικ. 379).



είχε επιλεγεί από τον Θεό για να βασιλέψει παρόλο που
ήταν ο μικρότερος γιος του Ιεσσαί. Η ρητορική της απο-
λογίας της νεότητας πήρε και οπτική μορφή στα χρόνια
του Μανουήλ, με την απεικόνιση του Χριστού Εμμα-
νουήλ στην πίσω όψη των νομισμάτων. Η εικόνα του
αυτοκράτορα παραλληλιζόταν με την εικόνα του Χρι-
στού, τόσο ως προς το όνομα όσο και ως προς τη νεότη-
τα28.
Ένας ανάλογος, λοιπόν, τρόπος ανάγνωσης του εικονο-
γραφικού προγράμματος του βορειοδυτικού διαμερί-
σματος του Πρωτάτου, που δίνει έμφαση στην παρρη-
σία της νεότητας, αξίζει να εξεταστεί και να συσχετι-
στεί με την απεικόνιση του Κωνσταντίνου. Έχει ήδη
διατυπωθεί από τις έρευνες του Δημήτρη Καλομοιράκη
και του Vojislav Djurić29 στο Πρωτάτο ότι η γειτονία
διαφόρων θεμάτων και η σχέση τους με το λειτουργικό
χώρο του ναού έχει αξιοποιηθεί για να φορτισθούν τα
θέματα αυτά με επιπλέον νοήματα. Οι μελέτες του Ro-
bert Ousterhout30 και του Robert Nelson31 έχουν αποδεί-
ξει αντίστοιχους τρόπους σημασιοδότησης και στα ψη-
φιδωτά και τις τοιχογραφίες της Μονής της Χώρας. Στο
Πρωτάτο, η απεικόνιση του Κωνσταντίνου με τα χαρα-
κτηριστικά του νεαρού Ανδρονίκου Β΄ Παλαιολόγου
βρίσκεται ενταγμένη σε ομάδα παραστάσεων (οι Τρεις
Παίδες εν καμίνω και ο Ιησούς Δωδεκαετής στο ναό),
όπου προβάλλονται περιπτώσεις σοφών νέων που υπε-
ρασπίζονται την ορθή πίστη. 
Το φαινόμενο να δανείζει ο αυτοκράτορας τη μορφή
του σε απεικονίσεις ιερών προσώπων στα πλαίσια μιας
συμβολικής παράστασης της βασιλικής εξουσίας, αν και
όχι κοινό, είναι οικείο στη βυζαντινολογική έρευνα από
διάφορα παραδείγματα. Από τα πιο γνωστά είναι η

πρόταση του Weitzmann να αναγνωρίσουμε το πρόσω-
πο του Ιουστινιανού στην απεικόνιση του Δαυίδ στο
ψηφιδωτό της Μεταμόρφωσης, στο Σινά32. Ανάλογη εί-
ναι και η θέση της Μουρίκη σχετικά με το πρόσωπο του
Κωνσταντίνου του Μονομάχου στη μορφή του Σολο-
μώντα, στην Ανάσταση του καθολικού της Νέας Μονής
στη Χίο33. Επίσης, ο Kitzinger είχε επισημάνει στα ψη-
φιδωτά της Martorana την ομοιότητα ανάμεσα στο
πρόσωπο του Χριστού με εκείνο του Ρογήρου34.
Ειδικότερα, η απεικόνιση του Κωνσταντίνου συσχετι-
σμένη με τον αυτοκράτορα της εποχής έχει επισημανθεί
και από τη Sirarpie Der Nersessian στις μικρογραφίες
του χειρογράφου Par. gr. 510 και αφορά στον Βασίλειο
Α΄35. Ένα επιπλέον παράδειγμα, το οποίο παρουσιάζει
ακόμα μεγαλύτερη αντιστοιχία με το Πρωτάτο, υπάρχει
στο μεγάλο σέκρετο του πατριαρχείου, στην Αγία Σο-
φία. Πρόκειται για την ψηφιδωτή παράσταση του Κων-
σταντίνου που έχει θεωρηθεί από τους Cormack και
Hawkins ότι φέρει το φυσιογνωμικό τύπο κάποιου σύγ-
χρονου με την εκτέλεση του έργου αυτοκράτορα (ή
συμβασιλέα)36. Το κύριο κριτήριο που οδήγησε τους
δύο ερευνητές σε αυτό το συμπέρασμα είναι ο ασυνήθι-
στος για το πρόσωπο του Κωνσταντίνου φυσιογνωμι-
κός τύπος και η ομοιότητά του με μέλη της οικογένειας
του Βασιλείου Α΄. 
Η πρόταση λοιπόν να αναγνωρίσουμε στην απεικόνιση
του Κωνσταντίνου στο Πρωτάτο το πρόσωπο του Αν-
δρονίκου Β΄, είτε το πραγματικό είτε το συμβολικό, δεν
αποτελεί μεθοδολογική πρωτοτυπία.
Αν πράγματι πρόκειται για τον Ανδρόνικο Β΄, τότε θα
πρέπει να αποδοθεί πολιτικό περιεχόμενο στη χειρονο-
μία του αυτοκράτορα να διακοσμήσει με τοιχογραφίες

ΟΙ  ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ  ΤΟΥ  ΠΡΩΤΑΤΟΥ  ΚΑΙ  ΤΟ  ΠΡΟΣΩΠΟ  ΤΟΥ  ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΑ

28 R. Macrides, «From the Komnenoi to the Palaiologoi: Imperial
Models in Decline and Exile», New Constantines: the Rhuthm of
Imperial Renewal in Byzantium, 4th-13th Centuries (ed. P. Magdali
no), Aldershot  Hampshire 1994, 276, όπου και εκτενέστερη βι
βλιογραφία. Σχετικά με την προσωπικότητα και την πολιτική του
Μανουήλ Α΄ Κομνηνού, βλ. τις μελέτες του P. Magdalino, όπως
«The Phenomenon of Manuel I Komnenos», Byzantium and the
West, c. 850-c. 1200 (ed. J. D. Howard Johnston), Amsterdam 1988,
179 180) και The Empire of Manuel I Komnenos, 1143-1180,
Cambridge 1993, ιδιαίτερα την εισαγωγή, 1 26.
29 Καλομοιράκης, ό.π. (υποσημ. 13) και Djurić, «Les conceptions
hagioritiques», ό.π. (υποσημ. 14).
30 R. Ousterhout, «Temporal Structuring in the Chora Parekkle
sion», Gesta 34/1 (1995), 63 76.
31 R. S. Nelson, «Heavenly allies at the Chora», Gesta 43 (2004), 31
40. Ο ίδιος, «The Chora and the Great Church: Intervisuality in
Four teenth Century Constantinople», BMGS 23 (1999), 67 101. Ο
ίδιος, «Taxation with Representation. Visual Narrative and the 

Political Field of the Kariye Camii», Art History 22 (1999), 56 82.
32 G. H. Forsyth  K. Weitzmann, The Monastery of St. Catherine at
Mount Sinai. The Church and Fortress of Justinian, Ann Arbor
1973, 25.
33 D. Mouriki, The Mosaics of Nea Moni on Chios, τ. I, Αθήνα
1985, 136 138.
34 E. Kitzinger, «On the Portrait of Roger II in the Martorana in Pa
lermo», Proposizioni 3 (1950), 31 35 ανατυπωμένο στο: ο ίδιος, The
Art of Byzantium and the Medieval West, Bloomington  London
1976, 320 325. Επίσης ο ίδιος, The Mosaics of St. Mary of the Ad-
miral in Palermo, Washington DC 1990, 189 κ.ε.
35 S. Der Nersessian, «The Illustrations of the Homilies of Gregory of
Nazianzus Paris Gr. 510. A Study of the Connection between Text
and Images», DOP 16 (1962), 220, σημ. 108.
36 R. Cormack  E. W. Hawkins, «The Mosaics of St. Sophia at Istan
bul: the Rooms above the Southwest Vestibule and Ramp», DOP 31
(1977), 230 231, 240 241, εικ. C, 46 47.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128 125



37 Για μια συνοπτική παρουσίαση της στροφής στην εκκλησιαστι
κή πολιτική της αυτοκρατορίας στα χρόνια του Ανδρονίκου Β´,
βλ. το σχετικό κεφάλαιο του D. M. Nicol, The Last Centuries of By-
zantium: 1261-1453, Cambridge 19932, 93 106.
38 Για το δεσπότη Κωνσταντίνο Παλαιολόγο, βλ. Prosopographi-
sches Lexikon der Palaiologenzeit, τ. 9, αριθ. 21.492.
39 Βλ. σχετικά Macrides, «The New Constantine», ό.π. (υποσημ. 21),
13 41. Η ρητορική της ιδεολογικής αυτής κατασκευής πήρε και
καθαρή εικαστική μορφή στα χρόνια του Μιχαήλ, όπως έδειξε ο
Παπαμαστοράκης, «Εικαστικό εγκώμο», ό.π. (υποσημ. 18), βλ. πα
ραπάνω υποσημ. 10.
40 Το κείμενο αξίζει για τη ρητορική του να παρατεθεί: «…Δι’ ἣν
καὶ ἡμῖν οὐ διέλιπε κήδεσθαι ἐπαίνοις καὶ εὐφημίαις καταγεραί
ρειν, καὶ στολαῖς ἱεραρχικαῖς καὶ ἱεραῖς εἰκόσι ταῖς μετὰ κόσμου
καὶ εὐεργεσίαις ἀσυγκρίτως τὴν ἐκκλησίαν καταπλουτῶν, ὡς οὐ
ποτὲ τῶν πατριαρχούντων τινὸς τοιούτων ἐπαπολαῦσαι πρὸς τῶν
ἀνέκαθεν εὐσεβῶν καὶ ὀρθοδόξων αὐτοκρατόρων, εἰ μήπου καὶ 

τὴν παρίσωσιν πρὸς τῷ τοῦτου πατρὶ κατὰ πνεῦμα, τῷ μεγάλῳ
φημὶ καὶ ἰσαποστόλῳ (δηλ. τον Κωνσταντίνο) εἰκάσειεν ἄν τις, ἐν
ταῖς κατὰ τὸν ἐν ἁγίοις ἐκεῖνον τιμαῖς ἱερώτατον Σίλβεστρον, εἰ
κἀκείνου τὸ μέσον πρὸς τὰ ἡμέτερα ὅσον ἀκτῖνος ἡλιακῆς τοὺς
πρὸς αὐτὴν ἀτενίζοντας. Δι’ ἅ και πλουσιοπαρόχως ἀνταμειφθείη
πρὸς τοῦ Παντάνακτος καθὰ τῷ μεγάλῳ ἐκείνῳ ἐν βασιλεῦσι τὰ
γέρα καὶ πρώτῳ ἐν ὀρθοδόξοις, ὑποστρωννύντος καὶ τούτῳ Θεοῦ
ὑπὸ πόδας αὐτοῦ τοὺς ἐχθροὺς ἴσα καὶ λεανθέντι πηλῷ πλατειῶν,
ἐν δέ γε τῇ βασιλείᾳ Χριστοῦ ἐκείνῳ συνευωχεῖσθαι καὶ ἐν Θεῷ
γάνυσθαι» (A. M. Talbot, The Correspondance of Athanasius I Pa-
triarch of Constantinople. Letters to the Emperor Andronicus II,
Members of the Imperial Family, and Officials, CFHB VII, Dum
barton Oaks, Washington DC 1975, 286).
41 Georges Pachymérès, Relations historiques (επιμ. A. Failler),
CFHB 24/2, τ. ΙΙ, 614, 13 16. Βλ. σχετικά Macrides, «The New Con
stantine», ό.π. (υποσημ. 21), 22 24 και 41.

126 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128

ΑΝΕΣΤΗΣ  ΒΑΣΙΛΑΚΕΡΗΣ

Με άλλα λόγια, ποια λειτουργία επιτελεί η αμφισημία
της απεικόνισης;
Ο Μιχαήλ Η΄, ο πατέρας του Ανδρονίκου, είχε χαρακτη-
ρισθεί ως «Νέος Κωνσταντίνος», όπως κατά καιρούς
αρκετοί άλλοι βυζαντινοί αυτοκράτορες μέχρι τον Βα-
σίλειο Α´39. Φαίνεται πιθανό ο Ανδρόνικος Β΄ να ιδιο-
ποιήθηκε τον τίτλο «Νέος Κωνσταντίνος» που έφερε ο
πατέρας του: σε μια από τις δημοσιευμένες επιστολές
του προς τον Ανδρόνικο, όπως έχει ήδη επισημάνει ο
Καλομοιράκης, ο πατριάρχης Αθανάσιος τον παραλλη-
λίζει με τον επιφανή προκάτοχό του, Κωνσταντίνο40.
Θα ήταν μάλιστα βάσιμο να υποθέσουμε πως η ιδιοποί-
ηση του τίτλου είχε γίνει ήδη από τα πρώτα χρόνια της
βασιλείας του, πριν την επιστολή του Αθανασίου, στην
περίοδο που ο νεαρός αυτοκράτορας μεριμνούσε για
την εδραίωση της εξουσίας του. Ο Μιχαήλ παραλληλί-
στηκε με τον Κωνσταντίνο γιατί ανέκτησε τη Βασι-
λεύουσα. Ο Ανδρόνικος συσχετίσθηκε με τον Κωνστα -
ντίνο προφανώς επειδή έφερε πίσω την αυτοκρατορία
στην ορθοδοξία, ανατρέποντας τη φιλενωτική εκκλη-
σιαστική πολιτική του πατέρα του.
Η ρητορική κατασκευή του Νέου Κωνσταντίνου είναι
ένα παράδειγμα νοητής εικόνας που γεννήθηκε μέσα
στη ρητορική της βυζαντινής αυλής, το οποίο είναι συ -
γκρίσιμο στη δομή και στη λειτουργία του με αυτήν την
υλική εικόνα, φτιαγμένη με πινέλο πάνω σε τοίχο.
Θα μπορούσε να παραβάλει κανείς την εικόνα του
Πρωτάτου με μια άλλη, άμεσο παράγωγο της ρητορικής
κατασκευής του Νέου Κωνσταντίνου, την οποία ανα-
φέρει ο Παχυμέρης: επάνω στον πέπλο που ο πατριάρ-
χης Γερμανός ανάρτησε στην Αγία Σοφία, ανάμεσα σε
δύο κίονες41. Παρίστανε τον Μιχαήλ Η΄ ως Νέο Κων-
σταντίνο. Δεν σώζεται περιγραφή της εικόνας, η οποία

τον κεντρικό ναό της τότε σημαντικότερης μοναστικής
κοινότητας του Βυζαντίου. Η χορηγία αυτή εύκολα
μπορεί να συνδεθεί με την πρόσφατη απόφασή του να
αλλάξει την εκκλησιαστική πολιτική του κράτους37.
Βεβαίως ο Ανδρόνικος είχε ένα μικρότερο αδερφό, γεν-
νημένο το 1261, που έφερε τον τίτλο του δεσπότη, και ο
οποίος και Κωνσταντίνος λεγόταν και ζούσε στη Θεσ-
σαλονίκη και, ως νεότερος, θα μπορούσε να έχει το νεα-
νικό αυτό πρόσωπο γύρω στα 1290, όπου συχνά χρονο-
λογείται ο ζωγραφικός διάκοσμος του Πρωτάτου38.
Ωστόσο, η στολή του δεσπότη ήταν διαφορετική και
δεν μπορεί να εξεταστεί η πιθανότητα να έχει απεικονι-
σθεί ο δεσπότης ντυμένος αυτοκράτορας μέσα στο
Πρωτάτο. Όσο για τη διαμονή του στη Θεσσαλονίκη,
δεν τον τοποθετεί πιο κοντά στα αθωνικά πράγματα
από όσο ήταν η Κωνσταντινούπολη και το ίδιο το αυ-
τοκρατορικό περιβάλλον.
Συνοψίζοντας, η εξέταση αυτής της ασυνήθιστης απει-
κόνισης επιτρέπει να προτείνει κανείς μια υπόθεση για
τις συνθήκες δημιουργίας των τοιχογραφιών του Πρω-
τάτου: ότι χορηγήθηκαν από τον Ανδρόνικο Β΄ λίγο με-
τά την άνοδό του στο θρόνο, επομένως το 1283 ή λίγο
αργότερα. Είναι λοιπόν πιθανό ο νεαρός αυτοκράτο-
ρας να προσέφερε στους αγιορείτες ένα τόσο επιμελημέ-
νο και σύνθετο ζωγραφικό σύνολο για το διοικητικό
και λατρευτικό τους κέντρο, ως σημαίνουσα δήλωση
της πολιτικής του. Μείζων αποστολή αυτού του εικα-
στικού μανιφέστου ήταν να πείσει για την ορθοδοξία
του, αντιπαραβάλλοντας τη δική του εκκλησιαστική
στάση προς εκείνη του πατέρα του.
Ποιος όμως μπορεί να είναι ο λόγος που έχει απεικονι-
σθεί ο Ανδρόνικος έμμεσα, με αυτή τη μορφή, και όχι
άμεσα, υπό τη μορφή ενός πραγματικού πορτραίτου;



ήταν υφασμένη με χρυσό νήμα σε κάμπο από βιολετί με-
τάξι. Ο Τίτος Παπαμαστοράκης, ωστόσο, είχε πολύ πει-
στικά υποστηρίξει με βάση τα σωζόμενα αυτοκρατορι-
κά πορτραίτα, ότι το πρόσωπο της μορφής θα πρέπει να
απέδιδε και τα φυσιογνωμικά χαρακτηριστικά του Μι-
χαήλ Η΄ Παλαιολόγου, τα οποία θα άλλαξαν υποχρεω-
τικά μαζί με την επιγραφή, όταν η σύνθετη αυτή απει-
κόνιση μετατράπηκε το 1306 από τον πατριάρχη Αθα-
νάσιο σε απλή απεικόνιση του Κωνσταντίνου42. Η φυ-
σιογνωμική ομοιότητα του Νέου Κωνσταντίνου με τον
παλαιό είναι απαραίτητη προκειμένου γίνει η ταύτιση
και να αποδοθούν στο σύγχρονο αυτοκράτορα οι αρε-
τές του προτύπου του. Κατά συνέπεια η πιθανή φυσιο-
γνωμική ομοιότητα της εικόνας του Κωνσταντίνου στο
Πρωτάτο με τον Ανδρόνικο Β΄ αποτελεί σημαντικό
στοιχείο για την αποτελεσματικότητα της ρητορικής
κατασκευής.
Δέκτες ωστόσο αυτής της ρητορικής μπορούσαν να εί-
ναι και όσοι δεν είχαν οικειότητα με το πρόσωπο του
αυτοκράτορα, χάρις στο χαρακτηριστικό της νεότητας.
Το στοιχείο αυτό, περισσότερο ίσως από κάθε άλλο, εί-
ναι συνδεδεμένο με την άμεση παραγωγή του συσχετι-
σμού. Ο καθένας ήξερε ότι ο νέος αυτοκράτορας είναι

και στην ηλικία νέος, εφόσον είναι ο γιος του προηγού-
μενου αυτοκράτορα. Επομένως ο σύγχρονος με τη ζω-
γραφική του Πρωτάτου θεατής, εύκολα θα ταύτιζε την
εικόνα ενός νεαρού αυτοκράτορα με το δικό του αυτο-
κράτορα, ακόμη και αν δεν τον είχε δει, όπως εξάλλου
και οι περισσότεροι από τους συγχρόνους του.
Επιπλέον η νεότητα, ως χαρακτηριστικό ενός αυτοκρα-
τορικού πορτραίτου σε περιπτώσεις διαδοχής, μπορεί
να λειτουργήσει ως ένα στοιχείο, ή καλύτερα ως ένα ση-
μαίνον της αλλαγής του ηγέτη, της διακοπής, ίσως ακό-
μα και της ρήξης με το προηγούμενο καθεστώς. Ο Gilbert
Dagron αναφέρει σχετικά βυζαντινά παραδείγματα43. 
Στην περίπτωση της απεικόνισης του Κωνσταντίνου
στο Πρωτάτο η λειτουργία ενός τέτοιου σημαίνοντος
συνδυάζεται με μια επιπλέον παράμετρο: ο Μιχαήλ Η΄
ήταν κατεξοχήν γνωστός ως Νέος Κωνσταντίνος44. Μή-
πως λοιπόν η παρουσίαση ενός νεαρού Κωνσταντίνου
δεν αποτελεί ταυτόχρονα και αμφισβήτηση της ομοι-
ότητας του γηραιότερου πρώην αυτοκράτορα με το
πρότυπό του; Αν λάβει κανείς υπ’ όψιν και αυτήν τη ση-
μασία, η απεικόνιση του Κωνσταντίνου στο Πρωτάτο
δεν δηλώνει μόνο «μοιάζω με τον Ανδρόνικο», αλλά και
«δεν μοιάζω με τον Μιχαήλ».

ΟΙ  ΤΟΙΧΟΓΡΑΦΙΕΣ  ΤΟΥ  ΠΡΩΤΑΤΟΥ  ΚΑΙ  ΤΟ  ΠΡΟΣΩΠΟ  ΤΟΥ  ΑΥΤΟΚΡΑΤΟΡΑ

42 T. Papamastorakis, «Tampering with History: from Michael III to
Michael VIII», BZ 96.1 (2003), 193 209.
43 G. Dagron, Empereur et prêtre  : étude sur le “césaropapisme” 
byzantin, Παρίσι 1996, 33 73.

44 Είχε υιοθετήσει τον τίτλο με τέτοιο ζήλο που κάποτε εμφανίζε
ται και στην υπογραφή του, όπως στο μολυβδόβουλλο του Νομι
σματικού Μουσείου: βλ. Byzantium Faith and Power, ό.π. (υποσημ.
19), 31 32, όπου και η παλαιότερη βιβλιογραφία.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128 127



128 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 117-128

that the inscription proves decisive for identifying the de-
picted person, so that there is no doubt for either the
scholar or the contemporary Byzantine viewer as to the
identity of this Constantine. Nevertheless the contrast of
image and inscription creates the necessary space for
bringing together the identity of the ancient emperor with
the present one. But this leads to the question: what func-
tion is served by this fusion?
Michael VIII Palaiologos was labeled as the “New Con-
stantine,” because he had re-established Byzantine rule to
the capital. However, when Andronicus II succeeded his
father to the throne in 1282 at the age of 24, he changed
the religious policy of the state and cancelled the union
with the Church of Rome. By giving his young face to the
image of Constantine in the Protaton frescoes, which in
all likelihood he offered to the monks of Athos shortly 
after he ascended to the throne, Andronicus made a clear
statement. By these means he dissociated himself from his
father, while at the same time appropriating his father’s
venerable association with Constantine. This new “New
Constantine” was going to be a defender of orthodoxy, un-
like the old one. The image of a young Constantine in the
Protaton affirms “I look like Andronicus,” but also “I
don’t look like Michael.”

Among the Palaiologan frescoes of the Protaton church
on Mount Athos can be found an unusual representation
of Constantine. The image is situated on the west facade
of the south-western pier, at the lower register, a position
that makes it directly visible to the beholder who, in
Byzantine times, would have entered the church from the
west. Kalomoirakis has already noted certain features that
stand out – the absence of St. Helena and the fact that the
image is situated at a place which in the Serbian and Bul-
garian churches of the time is usually occupied by the pa-
tron king – which he takes as an indication that Androni-
cus II commissioned the mural decoration. Yet there are
other peculiar features: the fact that Constantine is not as-
sociated with the True Cross, that he is dressed as a
Palaiologan emperor with the fitting insignia (a feature
known only from examples that postdate the Protaton),
and especially that his face represents a visibly younger
individual different from the usual physiognomic type of
Constantine.
To the eyes of a Byzantine viewer all these elements would
combine to give the effect that one stands in front of an
image of the emperor in power. But then the inscription
comes as a surprise: it reads Saint Constantine. Therefore,
there is a significant divergence in the representation of
this figure, between image and inscription. One could say

Anestis Vasilakeris

THE  PROTATON  FRESCOES  AND  THE  EMPEROR’S  FACE

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

