
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 34 (2013)

   Δελτίον XAE 34 (2013), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Τίτου Παπαμαστοράκη (1961-2010)

  

 

  

  Ένα εικονογραφικό άπαξ στην αψίδα του Ιερού
Βήματος των Αγίων Τεσσαράκοντα στα Χρύσαφα
Λακωνίας (1620) 

  Αγορίτσα ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ   

  doi: 10.12681/dchae.1720 

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ Α. (2013). Ένα εικονογραφικό άπαξ στην αψίδα του Ιερού Βήματος των Αγίων
Τεσσαράκοντα στα Χρύσαφα Λακωνίας (1620). Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 34, 215–226.
https://doi.org/10.12681/dchae.1720

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 19/01/2026 12:40:13



Το καθολικό των Αγίων Τεσσαράκοντα στα Χρύσα-
φα Λακωνίας ανήκει στον αρχιτεκτονικό τύπο του τρί-
κογχου σύνθετου εγγεγραμμένου σταυροειδούς ναού με
τρούλο, με δύο πλευρικές κόγχες και νάρθηκα1 και δια-
κοσμήθηκε το 1620 από το Ναυπλιέα ζωγράφο Γεώργιο
Μόσχο2. 

Το μεγάλων διαστάσεων καθολικό φέρει πλούσιο εικο-
νογραφικό πρόγραμμα, που περιλαμβάνει ποικίλους
κύκλους και σκηνές3.
Μια από τις πιο ενδιαφέρουσες, εικονογραφικά και ερ-
μηνευτικά, παραστάσεις συγκαταλέγεται στον ευχαρι-
στιακό-λειτουργικό κύκλο. Πρόκειται για τη Λειτουρ-

* Ευχαριστώ από καρδιάς την αγαπημένη μου δασκάλα Ελένη Δε
ληγιάννη Δωρή για τις παρατηρήσεις και υποδείξεις της, καθώς
και τον αγαπητό φίλο και συνάδελφο Γεώργιο Τσιμπούκη για την
προσεκτική ανάγνωση της εργασίας.
1 Για τον τύπο, τα χαρακτηριστικά, τη γένεση και την προέλευσή
του, βλ. Σ. Β. Μαμαλούκος, Το καθολικό της μονής Βατοπεδίου.
Ιστορία και αρχιτεκτονική, Αθήνα 2001, 138 152, με την παλαι
ότερη βιβλιογραφία. Για τη χρήση του τύπου κατά τη μεταβυζα 
ντινή περίοδο, βλ. Σ. Βογιατζής, Συμβολή στην ιστορία της εκκλη-
σιαστικής αρχιτεκτονικής της κεντρικής Ελλάδος κατά το 16ο αι-
ώνα. Οι μονές του Αγίου Βησσαρίωνος (Δούσικο) και του Οσίου
Νικάνορος (Ζάβορδα), Αθήνα 2000, 123· Α. Καραμπερίδη, Η μο-

νή Πατέρων και η ζωγραφική του 16ου και 17ου αιώνα στην πε-
ριοχή της Ζίτσας Ιωαννίνων, Ιωάννινα 2009, 47 κ.ε., με παλαιότε
ρη βιβλιογραφία.
2 Για το έργο, ενυπόγραφο και αποδιδόμενο, των αδελφών Μό
σχων, βλ. Α. Τσέλιγκα Αντουράκη, Το καθολικό της μονής της Θε-
οτόκου Αιμυαλών και οι Ναυπλιείς αδελφοί ζωγράφοι Δημή-
τριος και Γεώργιος Μόσχος. Προσέγγιση στο έργο του εργαστη-
ρίου και η θέση του στη μεταβυζαντινή ζωγραφική της Πελοπον-
νήσου του 17ου αι. (διδακτορική διατριβή), Αθήνα 2011 (στο
εξής: Τσέλιγκα Αντουράκη, Το καθολικό της μονής της Θεοτόκου
Αιμυαλών).
3 Βλ. σχετικά στο ίδιο, 208 κ.ε., 223 κ.ε. 

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226 215

Αγορίτσα  Τσέλιγκα-Αντουράκη

ΕΝΑ  ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ  ΑΠΑΞ  ΣΤΗΝ  ΑΨΙΔΑ  ΤΟΥ  ΙΕΡΟΥ  ΒΗΜΑΤΟΣ  
ΤΩΝ  ΑΓΙΩΝ  ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ  ΣΤΑ  ΧΡΥΣΑΦΑ  ΛΑΚΩΝΙΑΣ  (1620)*

Στην αψίδα των Αγίων Τεσσαράκοντα στα Χρύσαφα ο
Γεώργιος Μόσχος πρωτοτυπεί εικονογραφικά στην ε -
ντοίχια μεταβυζαντινή ζωγραφική, με την απεικόνιση
της τέλεσης της Ουράνιας Λειτουργίας ενώπιον ενός
ζωγραφισμένου τέμπλου. Με τον τρόπο αυτόν, αφενός
καταδεικνύεται η εικονογραφική επιρροή που δέχεται
ο Μόσχος από θεματικά ανάλογα χειρόγραφα και ει-
κόνες του έξοχου Γεωργίου Κλόντζα και αφετέρου δια-
φαίνεται η πρόθεσή του για την ανανεωμένη, εικονο-
γραφικά, διατύπωση των ορθόδοξων δογμάτων, μέσα
στα πλαίσια του σύγχρονου θρησκευτικού ανταγωνι-
σμού Ανατολής και Δύσεως.

In the apse of the Holy Forty Martyrs at Chrysafa, Geor-
gios Moschos’ depiction of the celebration of the Heavenly
Liturgy in front of a painted altar-screen is an iconograph-
ic innovation in post-Byzantine wall painting. On the one
hand, it indicates that Moschos was influenced by the
manuscripts and icons with analogous themes created by
the exceptional artist Georgios Klontzas. On the other
hand, it is evident that Moschos’ intention was to renew
the formulation of Orthodox dogmas within the context of
the contemporary religious rivalry between East and West.

Keywords
Post Byzantine period, AD 1620, Chrysafa, Lakonia, represen
tation of the Angelic Liturgy, painted altar screen.

Λέξεις κλειδιά
Μεταβυζαντινή περίοδος, 1620 μ.Χ., Χρύσαφα Λακωνίας, πα
ράσταση Αγγελικής Λειτουργίας, ζωγραφισμένο τέμπλο.



4 Για τη συγκεκριμένη σκηνή, βλ. στο ίδιο, 276 κ.ε., με την παλαι
ότερη βιβλιογραφία και εικ. 87β, 88α 89β, σχέδ. 5Α, αριθ. 4 και
εικ. 127α β, σχέδ. 6Α, αριθ. 5, πίν. Η΄.
5 Πρβλ. τη σκηνή π.χ. στο Lesnovo και στη μονή Marko (G. Millet
T. Velmans, La peinture du Moyen Âge en Yougoslavie (Serbie,
Macédoine, et Monténégro), τ. IV, Παρίσι 1969, πίν. 6.13 και πίν.
77.147 148 και πίν. 78.149 150, αντίστοιχα), καθώς και στην 
Περίβλεπτο του Μυστρά (Μ. Chatzidakis, Mystras, Athens 1981,
εικ. 49).
6 Για τον Χριστό ως Μέγαλο Αρχιερέα, βλ. Τ. Παπαμαστοράκης, 

«Η μορφή του Χριστού Μεγάλου Αρχιερέα», ΔΧΑΕ ΙΖ´ (1993
1994), 67 78, με παλαιότερη βιβλιογραφία.
7 Για την εικονογραφική εξέλιξη και την ερμηνεία της σκηνής, βλ.
Ι. Βιταλιώτης, «Η Βυζαντινή Θεία Λειτουργία. Εξέλιξη και δομή»,
Ιεροτελεστία και πίστη. Βυζαντινή Τέχνη και Θεία Λειτουργία,
κατάλογος έκθεσης, Αθήνα 1999, 30 47· Τ. Παπαμαστοράκης, Ο
διάκοσμος του τρούλου των ναών της παλαιολόγειας περιόδου
στη Βαλκανική Χερσόνησο και την Κύπρο, Αθήνα 2001, 135 κ.ε.·
Ξ. Προεστάκη, Ο Δημήτριος Κακαβάς και η ζωγραφική του ιερού
στο καθολικό της μονής της Παναγίας στη Μαλεσίνα. Συμβολή 

216 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226

ΑΓΟΡΙΤΣΑ ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ

ρείται, είναι το Ιερό, αλλά ενίοτε απαντά και στον
τρούλο. Στα έργα της παλαιολόγειας περιόδου ο Κύ-
ριος6 αποδίδεται μόνο μια φορά κάτω από το κιβώριο
της Αγίας Τράπεζας, ενώ τη μεταβυζαντινή περίοδο συ-
νήθως δύο, όταν δηλαδή ξεπροβοδίζει και όταν υποδέ-
χεται την αγγελική πομπή7. 
Ο Γεώργιος αποδίδει στους Αγίους Τεσσαράκοντα μια

γία των Αγγέλων4 (Εικ. 1-2) που ιστορείται στην τρίτη
καθ’ ύψος ζώνη του ημικυλίνδρου της κεντρικής αψίδας
του Ιερού Βήματος, ενώ εκτείνεται και σε τμήμα του βό-
ρειου και νότιου τοίχου στον ίδιο χώρο (Εικ. 3-4). 
Η παράσταση απεικονίζεται, ήδη, αρκετά συχνά από
την παλαιολόγεια περίοδο5 και γνωρίζει μεγάλη διάδο-
ση από το 16ο αιώνα κ.ε. Ο χώρος, όπου συνήθως ιστο-

Εικ. 1. Λακωνία, Χρύσαφα, καθολικό Αγίων Τεσσαράκο ντα. Άποψη της κεντρικής αψίδας του Ιερού Βήματος. Διακρίνο -
νται η Κοινωνία των Αποστόλων, η Αγγελική Λειτουργία και ο λειτουργικός ύμνος «Ἐπὶ Σοὶ Χαίρει»  (προσωπικό αρχείο).



πολυπληθή παράσταση (Εικ. 1-4)8, ακολουθώντας αρ-
κετά πιστά το πρότυπο της μονής των Φιλανθρωπη-
νών9, στο οποίο προσθέτει και ένα μοναδικό για την ε -
ντοίχια μεταβυζαντινή πορεία της σκηνής εικονογραφι-
κό στοιχείο, δηλαδή ένα ζωγραφισμένο σύγχρονο τέ -
μπλο. Μπροστά σε αυτό τοποθετείται η πολυμελής ου-
ράνια πομπή, χωρισμένη σε δύο ισάριθμους ομίλους

προσώπων, αποτελούμενους συνολικά: α) από 22 αγγέ-
λους-διακόνους, β) από δύο τετράμορφα, στα άκρα των
δύο τμημάτων της, γ) από δέκα ιπτάμενα χερουβίμ, με
ριπίδια στα χέρια και τέλος, δ) από τέσσερις φτερωτές
κεφαλές αγγέλων. 
Στο αριστερό (όψη θεατού) σκέλος της πομπής, της απο-
στολής των Τιμίων Δώρων, διακρίνεται και ο μετωπι-

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ  ΑΠΑΞ  ΣΤΗΝ  ΑΨΙΔΑ  ΤΟΥ  ΙΕΡΟΥ  ΒΗΜΑΤΟΣ  ΤΩΝ  ΑΓΙΩΝ  ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ  (1620)

στη μελέτη του έργου των ζωγράφων Κακαβά (Θεοδοσίου, Μαρί-
νου, Δημητρίου και Θεοδούλου), Αθήνα  Ιωάννινα 2004, 113 κ.ε.,
όπου και άλλα παραδείγματα και Ν. Γκιολές, Οι τοιχογραφίες
του καθολικού της μονής Διονυσίου στο Άγιον Όρος, Αθήνα
2009, 106 107, όπου και εκτενέστατη βιβλιογραφία, ιδιαίτερα
σημ. 523. Πρβλ. Σ. Προε στάκη, Οι ζωγράφοι Κακαβά. Συμβολή
στη μεταβυζαντινή εντοίχια ζωγραφική του Νότιου Ελλαδικού 

χώρου (16ος-17ος αι. μ.Χ.), Αθήνα 2012, 40 κ.ε.
8 Τσέλιγκα Αντουράκη, Το καθολικό της μονής της Θεοτόκου Αι-
μυαλών, εικ. 87β, 88α β, 89β (Άγιοι Τεσσαράκοντα), 127α β, 128β,
129α (Άγιος Νικόλαος Καρυάς).
9 Μ. Αχειμάστου Ποταμιάνου, Οι τοιχογραφίες της Μονής των
Φιλανθρωπηνών στο Νησί των Ιωαννίνων, Αθήνα 2004, εκ. 37 38. 

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226 217

Εικ. 2. Λακωνία, Χρύσαφα, καθολικό Αγίων Τεσσαράκο ντα. Αγγελική Λειτουργία. Το τέμπλο με την Ωραία Πύλη και την
υποδοχή των Τιμίων Δώρων. Διακρίνεται τμήμα από τον φωτοστέφανο του Χριστού και τα αρχικά του, τμήμα από τα φτερά
και το ένδυμα του πρώτου προσφέροντος αγγέλου και σχεδόν ολόκληρος ο επόμενος άγγελος-διάκονος (προσωπικό αρχείο).



10 Βλ. Ε. Σαμπανίκου, Ο ζωγραφικός διάκοσμος του παρεκκλη -
σίου των Τριών Ιεραρχών της Μονής Βαρλαάμ στα Μετέωρα
(1637), Τρίκαλα 1997, 61 και σημ. 49. Ο εικονογραφικός αυτός
τύπος επαναλαμβάνεται σε μια σειρά μνημείων του ευρύτερου
ηπειρωτικού χώρου του 17ου αιώνα, που σχετίζονται με τη Σχολή
της βορειοδυτικής Ελλάδας. Πρβλ. π.χ. τους ναούς Κοίμησης Θεο
τόκου Ελαφότοπου (1646) και Προφήτη Ηλία Τυρνάβου, καθώς
και τη μονή Μεταμόρφωσης Δρυόβουνου, βλ. Α. Τούρτα, Οι ναοί
του Αγίου Νικολάου στη Βίτσα και του Αγίου Μηνά στο Μονο-
δένδρι, Αθήνα 1991, 68 69 και Ι. Χουλιαράς, Η εντοίχια θρησκευ-
τική ζωγραφική του 16ου και 17ου αιώνα στο δυτικό Ζαγόρι,
Αθήνα 2009, 53 και εικ. 125, 129, 264 266, 292 295. 
11 Βλ. Π. Τρεμπέλας, Αἱ Τρεῖς Λειτουργίαι αἱ κατὰ τοὺς ἐν Ἀθή-

ναις κώδικας, Ἀθῆναι 1935, 87· J. Stefαnescu, L’Illustration des Li-
turgies dans l’art de Byzance et de l’Orient, Βρυξέλλες 1936, 64 κ.ε.
και C. Walter, Art and Ritual of Byzantine Church, Λονδίνο 1982,
217 κ.ε. Πρβλ. R. Taft, The Great Entrance. A History of the Trans -
fer of Gifts and other Preanaphoral Rites of the Liturgy of St. John
Chrysostome, Ρώμη 19782, 101. Για την εικονογραφία της σκηνής
πρβλ. Τ. Τσοπάνης, Η Μεγάλη Είσοδος στην εικονογραφία, Θεσ
σαλονίκη 1997, 62 100. Γενικότερα, για το συμβολισμό των τμημά
των της Θείας Λειτουργίας, τη χρήση και τη σημασία των λειτουρ
γικών σκευών και των Tιμίων Δώρων, βλ. τα άρθρα στον τόμο Το
Μυστήριο της Θείας Ευχαριστίας, Πρακτικά Γ΄ Πανελλήνιου
Λειτουργικού Συμποσίου Στελεχών Ιερών Μητροπόλεων (Θεσσα
λονίκη, 14 17 Οκτωβρίου 2001), Αθήνα 2004. 

218 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226

ΑΓΟΡΙΤΣΑ ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ

γεγονός που αποτελεί και την εικονογραφική πρωτοτυ-
πία του Μόσχου. Η μορφή του Χριστού ήταν τοποθετη-
μένη κάτω από την Ωραία Πύλη και την πύλη της πρό-
θεσης του ζωγραφισμένου αυτού τέμπλου, ενώ διατη-
ρούνται και ίχνη από το υπέρθυρο της πύλης και του
διακονικού, παρά τη διάνοιξη και εκεί παραθύρου. Με
βάση τα σωζόμενα ίχνη, καθώς και την ανάλογη σκηνή
του Γεωργίου στον Άγιο Νικόλαο Καρυάς Αρκαδίας
(1638) και παρά την εκεί απουσία του τέμπλου, φαίνε-
ται ότι ο Χριστός ήταν αυτός που θυμιάτιζε και όχι οι
άγγελοι, ακολουθώντας τα πρότυπα της Σχολής της βο-
ρειοδυτικής Ελλάδας10. Η συγκεκριμένη απεικόνιση
αποδίδει εύγλωττα το λειτουργικό τυπικό της Μεγάλης
Εισόδου11.

κός άγγελος που ξετυλίγει το λειτουργικό «αέρα», αμέ-
σως μετά τους αγγέλους που μεταφέρουν τον επιτάφιο
με το μικροσκοπικό Χριστό (Εικ. 3-4). Στο δεξί τμήμα
της πομπής, της υποδοχής των Τιμίων Δώρων, ιδιαίτερα
ξεχωρίζει ο ένας από τους δύο προσφέροντες τα Τίμια
Δώρα αγγέλους (δεξιά) που φέρει στους ώμους και τον
επιτάφιο (Εικ. 1-2). 
Ελάχιστα ίχνη σώζονται από τη μορφή του Χριστού-
Μεγάλου Αρχιερέα, ενώ διακρίνονται και τα συνοδευ-
τικά της μορφής αρχικά γράμματα ΙC ΧC. Την ίδια κα-
ταστροφή παρουσιάζει και ο πρώτος της πομπής της
παράδοσης των Τιμίων Δώρων άγγελος λόγω της διά-
νοιξης φωτιστικών θυρίδων. Όλη η πομπή, και στα δύο
της μέρη, τοποθετείται μπροστά σε ζωγραφιστό τέμπλο,

Εικ. 3. Λακωνία, Χρύσαφα, καθολικό Αγίων Τεσσαράκο ντα. Αγγελική Λειτουργία. Τμήμα από την πομπή των αγγέλων-
διακόνων κατά την υποδοχή από τον Χριστό των Τιμίων Δώρων στην Ωραία Πύλη (προσωπικό αρχείο).



Το τέμπλο της παράστασης χωρίζεται σε τρεις ζώνες12

(Εικ. 1-2). Στην κατώτερη τα διάκενα μεταξύ των κιό-
νων καλύπτει ωραιότατη ποδέα από μπροκάρ χρωματι-
στό ύφασμα, διακοσμημένο με μονόχρωμο φυτικό κό-
σμημα. Στη μεσαία ζώνη τοποθετούνται οι δεσποτικές
εικόνες. Διακρίνονται αριστερά της Ωραίας Πύλης η Θε-
οτόκος Βρεφοκρατούσα και οι ιεράρχες Νικόλαος και
Ιωάννης ο Χρυσόστομος. Δεξιά της Ωραίας Πύλης εικο-
νίζεται ο Χριστός, ο Ιωάννης ο Πρόδρομος και αταύτι-
στος ιεράρχης. Οι μορφές συνοδεύονται από τα αρχικά
των ονομάτων τους. Την τελευταία, υψηλότερη ζώνη
του τέμπλου αποτελούν τα εικονίδια της Μεγάλης Δέη-
σης, με το τρίμορφο και με τους αποστόλους κάτω από
πλαίσια με αχιβαδωτή επίστεψη. Μεταξύ των τμημάτων

της ποδέας, των δεσποτικών εικόνων και των εικονι-
δίων της Μεγάλης Δέησης τοποθετούνται υπόλευκοι
κιονίσκοι με κιονόκρανα, σε μορφή λεοντοκεφαλής.
Η σκηνή της Αγγελικής Λειτουργίας είναι συνήθης στα
πελοποννησιακά μνημεία του 17ου αιώνα13. Πουθενά,
όμως, δεν επαναλαμβάνεται η εικονογραφική διατύπω-
ση των Αγίων Τεσσαράκοντα, στην οποία η Αγγελική
Λειτουργία τελείται μπροστά από ένα τέμπλο ενός σύγ-
χρονου ναού.
Αναφορικά με την εικονογραφική λεπτομέρεια του τέ -
μπλου το πρότυπο του Γεωργίου Μόσχου, με βάση τα
σημερινά δεδομένα, πρέπει να αναζητηθεί σε χειρόγρα-
φα και φορητές εικόνες, καθώς δεν υπάρχει ανάλογο
προηγούμενο στην εντοίχια ζωγραφική. 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ  ΑΠΑΞ  ΣΤΗΝ  ΑΨΙΔΑ  ΤΟΥ  ΙΕΡΟΥ  ΒΗΜΑΤΟΣ  ΤΩΝ  ΑΓΙΩΝ  ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ  (1620)

12 Η τριμερής καθ’ ύψος διαίρεση και οι μικρές του διαστάσεις,
καθώς και ο διάκοσμός του παραπέμπουν σε κρητικά και πατμια
κά τέμπλα του 16ου 17ου αιώνα, βλ. σχετικά Χ. Κουτελάκης, Ξυ-
λόγλυπτα τέμπλα τῆς Δωδεκανήσου μέχρι τό 1700, Ἀθήνα  Γιάν
νενα 1986, 50 κ.ε., με την παλαιότερη βιβλιογραφία και παραδείγ
ματα.

13 Για τη σκηνή, γενικά, που απαντά και στον Άγιο Νικόλαο Κα
ρυάς Αρκαδίας (1638, Γ. Μόσχος), καθώς και στη Θεοτόκο Πορε
τσού Αχαΐας (1614) και στους Αγίους Αποστόλους Σελλιάνας Κο
ρινθίας (1621, αμφότερα αποδιδόμενα στους Μόσχους έργα), βλ.
Τσέλιγκα Αντουράκη, Το καθολικό της μονής της Θεοτόκου Αι-
μυαλών, 276 κ.ε. με αναφορά περισσότερων παραδειγμάτων.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226 219

Εικ. 4. Λακωνία, Χρύσαφα, καθολικό Αγίων Τεσσαράκο ντα. Αγγελική Λειτουργία. Τμήμα από την πομπή των αγγέλων-δια-
κόνων κατά την αποστολή των Τιμίων Δώρων από τον Χριστό από την πρόθεση προς την Ωραία Πύλη  (προσωπικό αρχείο).



14 Για το Μαρκιανό κώδικα, βλ. Ἀ. Παλιούρας, Ὁ ζωγράφος
Γεώρ γιος Κλόντζας (1540ci-1608) καὶ αἱ μικρογραφίαι τοῦ κώ-
δικος αὐτοῦ, Ἀθῆναι 1977, 28 58. Για τον κώδικα Vat. gr., βλ. Π.
Βοκοτόπουλος, «Οἱ μικρογραφίες ἑνός κρητικοῦ χειρογράφου
τοῦ 1600», ΔΧΑΕ ΙΓ΄ (1985 1986), 191 208. Και για τα δύο χειρό
γραφα πρβλ. ο ίδιος, «Μιὰ ἄγνωστη κρητικὴ εἰκόνα στὸ Σεράγε
βο», ΔΧΑΕ ΙΒ΄ (1984), 383 397, ιδιαίτερα 392 κ.ε. και σημ. 13,
όπου βιβλιογραφία για τον Γ. Κλόντζα.
15 Για τις εκδόσεις του κειμένου αυτού, βλ. Βοκοτόπουλος, «Οἱ μι

κρογραφίες», ό.π., 191, σημ. 1. Ανάλυση των μικρογραφιών, βλ.
στο ίδιο, 196 κ.ε. και εικ. 3 10.
16 Βοκοτόπουλος, «Ἄγνωστη εἰκόνα», ό.π., 383 397. Ό. Γκράτζιου,
«Η εικόνα του Γεώργιου Κλόντζα στο Σεράγεβο και τα επάλληλα
επίπεδα των σημασιών της», ΔΧΑΕ ΙΔ΄ (1987 1988), 9 32. 
17 Ουσιαστικά πρόκειται για δύο ζώνες, καθώς τα ουράνια συ 
μπλέκονται με τα επίγεια χωρίς σαφή διαχωρισμό, σε αντίθεση με
την κόλαση, που καθορίζεται με ευκρίνεια, βλ. παραπάνω, υπο
σημ. 16.

220 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226

ΑΓΟΡΙΤΣΑ ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ

εκτυλίσσονται στο εσωτερικό μιας σύγχρονης εκκλη-
σίας, οι πέντε μπροστά στο τέμπλο και οι υπόλοιπες
τρεις μέσα στο Ιερό Βήμα, μπροστά στην Αγία Τράπε-
ζα15.
Στον Γεώργιο Κλόντζα αποδίδεται, επίσης, με βεβαιότη-
τα φορητή εικόνα στην Παλαιά Μητρόπολη στο Σερά-
γεβο16 (Εικ. 8). Ο συγκεκριμένος πίνακας διαιρείται σε
τρεις ζώνες17. Η ανώτερη, που αποδίδει τα ουράνια, και
η κατώτερη, που εικονίζει την κόλαση, παραπέμπουν
σε παραστάσεις Δευτέρας Παρουσίας. Στη μεσαία ζώνη
παρουσιάζεται το εσωτερικό μιας σύγχρονης εκκλη-

Αναφέρομαι συγκεκριμένα σε έντεκα μικρογραφίες χει-
ρογράφων και σε δύο φορητές εικόνες. Οι τρεις από τις
έντεκα μικρογραφίες προέρχονται από τον κώδικα
Cl.VII.22 της Μαρκιανής Βιβλιοθήκης της Βενετίας και
οι υπόλοιπες από τον κώδικα Vat. gr. 2137 (περ. 1600,
Εικ. 5-7) και όλες αποδίδονται με βεβαιότητα στον έξο-
χο Γεώργιο Κλόντζα (μνείες 1540-1608;)14. Ιδιαίτερα
στις μικρογραφίες του Βατικανού κώδικα gr. 2137 εικο-
νογραφείται ένα άγνωστο όραμα, σχετιζόμενο άμεσα με
τη Θεία Λειτουργία και τη μετατροπή των Τιμίων Δώ-
ρων σε «σώμα και αίμα Κυρίου». Και οι οκτώ σκηνές

Εικ. 6. Κώδικας Vat. gr. 2137 (περ. 1600), fol. 8r. Η Μεγάλη
Είσοδος (Βοκοτόπουλος, «Οἱ μικρογραφίες» (υποσημ. 14),
εικ. 7).

Εικ. 5. Κώδικας Vat.  gr. 2137 (περ. 1600), fol. 5r. Η απεικό-
νιση της Μικρής Εισόδου (Βοκοτόπουλος, «Οἱ μικρογρα-
φίες» (υποσημ. 14), εικ. 5).



σίας18. Αποδίδονται με ακρίβεια το τέμπλο, ο ιερέας στην
Ωραία Πύλη, ο ιεροκήρυκας στον άμβωνα και το συγκε -
ντρωμένο ποίμνιο, χωρισμένο σε δύο ομάδες. Μπροστά
τους τοποθετούνται επαίτες που ζητούν ελεημοσύνη. 
Ζωγραφιστό, επίσης, σύγχρονο τέμπλο με τις διαβαθμί-
σεις του (ζώνη θωρακίων, δεσποτικών εικόνων, επιστύ-
λιο και πυραμίδα με λυπηρά), μπροστά από το οποίο
τοποθετούνται ανάπηροι και ζητιάνοι, αποδίδεται και
σε εικονίδιο από πίνακα του Εμμανουήλ Λαμπάρδου με
θέμα τον άγιο Μηνά και σκηνές του βίου του (αρχές
17ου αι.)19.

Ιδιαίτερα αξίζει να σταθούμε στις μικρογραφίες του
Βατικανού κώδικα gr. 2137 (περ. 1600) και στην εικόνα
του Γεωργίου Κλόντζα, με το έργο του οποίου ο Γεώρ-
γιος Μόσχος εμφανίζεται εξοικειωμένος και σε άλλες
σκηνές στο ίδιο μνημείο20. Τόσο οι μικρογραφίες όσο
και η φορητή εικόνα είναι σημαντικές για την ερμηνεία
και της δικής μας σκηνής καθώς εντάσσονται στο ίδιο
θρησκευτικό και πνευματικό κλίμα της περιόδου. 
Ειδικότερα, η παράσταση της φορητής εικόνας κατά
τους μελετητές της φέρει πολλαπλά επίπεδα ερμη -
νειών21. Σε πρώτο επίπεδο τονίζει τη σημασία της ελεη-

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ  ΑΠΑΞ  ΣΤΗΝ  ΑΨΙΔΑ  ΤΟΥ  ΙΕΡΟΥ  ΒΗΜΑΤΟΣ  ΤΩΝ  ΑΓΙΩΝ  ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ  (1620)

18 Εσωτερικό ναού απεικονίζεται και σε εικόνα του Ιωάννη Απα
κά με θέμα το ναό του Σολομώντα (16ος αι.), καθώς και σε εικόνα
του ίδιου ή του Εμμανουήλ Τζανφουρνάρη με θέμα την Περιτομή
του Χριστού, αμφότερες στο Μουσείο του Ελληνικού Ινστιτούτου
Βενετίας (τέλη 16ου αρχές 17ου αι.). Βλ. αντίστοιχα, Μ. Χατζηδά
κης, Εἰκόνες τοῦ Ἁγίου Γεωργίου τῶν Ἑλλήνων καὶ τῆς Συλλογῆς
τοῦ Ἰνστιτούτου, Βενετία 1975, εικ. 70 80 και 65.

19 Στο ίδιο, εικ. 54. Έγχρωμο πίνακα, βλ. Μ. Μανούσακας  Ἀ. Πα
λιούρας, Ὁδηγὸς τοῦ Μουσείου τῶν Εἰκόνων καὶ τοῦ Ναοῦ τοῦ
Ἁγ. Γεωργίου, Βενετία 1976, πίν. Ι και σ. 31, αριθ. 31.
20 Για το συγκεκριμένο θέμα ετοιμάζω σχετική μελέτη. Πρόχειρα
βλ. Τσέλιγκα Αντουράκη, Το καθολικό της μονής της Θεοτόκου
Αιμυαλών, 319 κ.ε.
21 Γκράτζιου, ό.π. (υποσημ. 16).

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226 221

Εικ. 7. Κώδικας Vat. gr. 2137 (περ. 1600), fol. 9r. Η μετατρο-
πή των Τιμίων Δώρων σε «σώμα και αίμα Κυρίου» (Βοκοτό-
πουλος, «Οἱ μικρογραφίες» (υποσημ. 14), εικ. 8).

Εικ. 8. Σεράγεβο. Παλαιά Μητρόπολη. Η εικόνα του Γεωργί-
ου Κλόντζα (Βοκοτόπουλος, «Ἄγνωστη εἰκόνα» (υποσημ.
14), εικ. 1. Πρβλ. Γκράτζιου (υποσημ. 16), εικ. 1).



22 Βλ. Ἰ. Καρμίρης, Ὀρθοδοξία καὶ Προτεσταντισμός, τ. 1, Ἀθῆναι
1937, 177 κ.ε. Β. Σταυρίδης, Ἱστορία τοῦ Οἰκουμενικοῦ Πατριαρ-
χείου, Ἀθῆναι 1967, 32 κ.ε.
23 Οι μικρογραφίες έχουν περιγραφθεί, δεν έχουν όμως ερμηνευ
θεί, βλ. Βοκοτόπουλος, «Οἱ μικρογραφίες», ό.π. (υποσημ. 14).
24 Βλ. Ν. Τζιράκης, Ἡ περὶ Μετουσιώσεως (Transsubstantiatio) εὐ -
χαριστιακὴ ἔρις. Συμβολὴ εἰς τὴν ὀρθόδοξον περὶ Μεταβολῆς δι-
δασκαλίαν τοῦ ΙΖ´ αἰῶνος, Ἀθήνα 1977, ιδιαίτερα 65 κ.ε. όπου 

για τους 16ο και 17ο αιώνες. Χ. Γιανναρᾶς, Ὀρθοδοξία καί Δύση
στή Νεώτερη Ἑλλάδα, Ἀθήνα 1992, 137 κ.ε. Πρβλ. τη σύνθεση του
Ραφαήλ στην αίθουσα Della Signatura του Βατικανού (1509
1511), με τίτλο Disputa del Sacramento, βλ. Δ. Τριανταφυλλόπου
λος, Μελέτες για τη Μεταβυζαντινή Ζωγραφική. Ενετοκρατούμε-
νη και Τουρκοκρατούμενη Ελλάδα και Κύπρος (κείμενα επιμέ
λεια Δ. Τρια νταφυλλόπουλος), Αθήνα 2002, 246 κ.ε., με βιβλιο
γραφία.

222 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226

ΑΓΟΡΙΤΣΑ ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ

με τις δογματικές αντιπαραθέσεις Μεταρρυθμιστών και
Αντιμεταρρυθμιστών, στις οποίες εμπλέκονται και οι
Ορθόδοξοι24, με σημαντικότερες προσωπικότητες αυτές
των οικουμενικών πατριαρχών Ιερεμία Β΄ του Τρανού
και Κυρίλλου Λούκαρι.
Σαφώς η απόδοση της Ουράνιας Λειτουργίας από τον
Γεώργιο Μόσχο χωρίς την εικονογραφική λεπτομέρεια
του τέμπλου, δεν πρωτοτυπεί ούτε εικονογραφικά ούτε
θεολογικά. Εικονογραφικά δηλαδή ακολουθεί, όπως
είδαμε, τα πρότυπα της Σχολής της βορειοδυτικής Ελλά-
δας, ενώ θεολογικά εκφράζει την καθιερωμένη δογματι-
κή θέση των Ορθοδόξων, ήδη από τη βυζαντινή εποχή,
που αφορά στην πραγματική παρουσία του Κυρίου κα-
τά την τέλεση του μυστηρίου της Θείας Ευχαριστίας,
αλλά και στην πραγματικότητα της μετατροπής των Τι-
μίων Δώρων σε σώμα και αίμα Χριστού. Η τελευταία
όμως αυτή δογματική θέση αποτελεί ουσιαστικά και το
επίκεντρο της αντιπαράθεσης στην «έριδα περί Μετου-
σιώσεως», γεγονός που επικαιροποιεί και τη σπουδαι-
ότητα της απεικόνισης της Αγγελικής Λειτουργίας. Η
παράσταση της λιτανευτικής πομπής των αγγέλων-δια-
κόνων και της μεταφοράς των Τιμίων Δώρων από την
πρόθεση στο κυρίως Ιερό Βήμα από μόνη της σχετίζεται
άμεσα με την «Ευχή της Προσκομιδής» (μετατροπή άρ-
του και οίνου σε «σώμα και αίμα Χριστού») και γενικά
με τον «κανόνα» της Θείας Λειτουργίας.
Μέσα στα πλαίσια λοιπόν αυτής της αντιπαράθεσης
«περί Μετουσιώσεως» εντάσσεται προφανώς και η
πρωτοτυπία του Γεωργίου Μόσχου να τοποθετήσει την
τέλεση της Ουράνιας Λειτουργίας μπροστά σε ολόκλη-
ρο τέμπλο σύγχρονης εκκλησίας. Ο ζωγράφος μας επι-
χειρεί με τον τρόπο αυτό να αισθητοποιήσει με μεγαλύ-
τερη σαφήνεια την πραγματικότητα και ενότητα του
υπερχρονικώς τελούμενου μυστηρίου με το αντίστοιχο
στο ιστορικό γίγνεσθαι και τον ανθρώπινο χωρόχρονο.
Υπογραμμίζεται, δηλαδή, η πραγματική παρουσία του
Χριστού ως θύτη-επισκόπου αλλά και ως θυόμενου-
«σώματος και αίματος Κυρίου» στην τέλεση κάθε Θείας
Λειτουργίας στη γη. 
Παράλληλα, με την παρουσία του Χριστού κάτω από

μοσύνης και γενικότερα των καλών πράξεων για τη σω-
τηρία των χριστιανών22. Παράλληλα, όμως, τονίζει τον
ουσιαστικό, μεσολαβητικό ρόλο της Εκκλησίας για τη
σωτηρία των πιστών, όχι ως αφηρημένης ιδέας ή ως
απλής συγκέντρωσης χριστιανών, αλλά ως πραγματι-
κού καθιδρύματος και θεσμού. Η εν λόγω εικόνα φιλο-
τεχνείται, υπό την επιρροή της εκκλησιαστικής κηρυγ-
ματικής, σε μια περίοδο (16ος-17ος αι.) έντονης θεολογι-
κής πολεμικής μεταξύ Μεταρρύθμισης και Αντιμεταρ-
ρύθμισης, στην οποία δεν μένει αμέτοχη ούτε η ορθόδο-
ξη Εκκλησία, όπως θα δούμε παρακάτω. 
Το ίδιο κλίμα, κατά την προσωπική μου άποψη, απη-
χούν και οι μικρογραφίες του Βατικανού κώδικα gr.
213723 (περ. 1600), όπου και παρατηρείται η ίδια «συ -
μπλοκή» και συμμετοχή των ουρανίων δυνάμεων στο
λειτουργικό μυστήριο της επίγειας Εκκλησίας. Ιδιαίτε-
ρα τονίζεται η πραγματική παρουσία του Χριστού κα-
τά τη μετατροπή του οίνου και του άρτου σε «αίμα και
σώμα Κυρίου», καθώς και η συμμετοχή και των ουρα-
νίων δυνάμεων στο επίγειο λειτουργικό τυπικό της Μι-
κρής και Μεγάλης Εισόδου των Τιμίων Δώρων. Οι συ -
γκεκριμένες μικρογραφίες εμφανίζουν μια σχεδόν άμε-
ση νοηματική σύνδεση με την παράστασή μας. Και μο-
λονότι ο Γεώργιος Μόσχος δεν τις αντιγράφει πιστά, ε -
ντούτοις είναι εμφανές ότι είχε υπ’ όψιν του είτε το ίδιο
είτε παρόμοιο εικονογραφημένο χειρόγραφο, το οποίο
και προσάρμοσε στα δογματικά ζητούμενα των μονα-
χών της μονής των Αγίων Τεσσαράκοντα.
Είναι γνωστό ότι η παράσταση της Αγγελικής Λειτουρ-
γίας συνδέεται πρωτίστως με την ουσιαστικότερη ίσως
δογματική διαφορά μεταξύ Ορθοδόξων και Λατίνων εν
γένει, που αφορά στη φύση των Τιμίων Δώρων, πριν,
κατά και μετά τη Θεία Λειτουργία, το θέμα δηλαδή της
μετατροπής τους από απλό άρτο και οίνο σε «σώμα και
αίμα Χριστού». Η δογματική αυτή διαφορά επανέρχε-
ται στην επικαιρότητα τη μεταβυζαντινή περίοδο, με
ιδιαίτερη ένταση, λόγω της «έριδας περί Μετουσιώσε-
ως», αλλιώς γνωστής ως «Transsubstantiatio», που κο-
ρυφώνεται κατά τους 16ο-17ο αιώνες και συνταράσσει
Ανατολή και Δύση. Η εν λόγω έριδα σχετίζεται άμεσα



τις πύλες του τέμπλου ως επισκόπου-θύτη νομιμοποιεί-
ται και ο ρόλος του επισκόπου ως διαδόχου του Χρι-
στού25, καθώς και ο ρόλος της Εκκλησίας ως «Σώματος
Χριστού», μέσα στο οποίο διά των μυστηρίων επιτυγ-
χάνεται η σωτηρία26. Κατά τον τρόπο αυτόν αποκαθί-
σταται και νομιμοποιείται και η έννοια του εκκλησια-
στικού θεσμού, που σαφώς αμφισβητείται από τη Με-
ταρρύθμιση την εν λόγω περίοδο. Έτσι, ο κάθε ιερός
ναός που λειτουργείται και στον οποίο εκκλησιάζονται
οι πιστοί, καθώς και ολόκληρη η εκκλησιαστική κοινό-
τητα ως θεσμός, αποτελεί τη μοναδική νόμιμη εκπροσώ-
πηση του Θεού στη γη27. Η Ουράνια Λειτουργία, άρα τα
ουράνια διαπλέκονται άρρηκτα με τα τελούμενα στην
Εκκλησία, όπως αυτή εκφράζεται με το τέμπλο της τοι-
χογραφίας μας.
Τέλος, η ιδιαίτερη έμφαση στον εικονογραφικό διάκο-
σμο του τέμπλου, με τις δεσποτικές εικόνες και αυτές
της Μεγάλης Δέησης, πιθανώς αποτελούν απόηχους της
Συνόδου της Καθολικής Εκκλησίας στο Τριδέντο (Τυ-
ρόλο, 1543-1563). Η συγκεκριμένη Σύνοδος σήμανε την
έναρξη της Αντιμεταρρύθμισης και συγκλόνισε το χρι-
στιανικό κόσμο. Μεταξύ των διαταγμάτων της τα
σπουδαιότερα αφορούν στην αποκατάσταση της τιμής
των ιερών εικόνων και της προσκύνησής τους, καθώς
και στο διδακτικό ρόλο της τέχνης που συμπληρώνει το
κήρυγμα. Σημειωτέον ότι απόηχος της ίδιας συνόδου
ανευρίσκεται και σε φορητή εικόνα, αποδιδόμενη και
πάλι στον έξοχο Γεώργιο Κλόντζα στην Κοπεγχάγη, με
θέμα την Έβδομη Οικουμενική Σύνοδο28. 

Το ερώτημα που θέτει το εικονογραφικό άπαξ των

Αγίων Τεσσαράκοντα δεν αφορά μόνο στα πρότυπα
της σκηνής και στην ερμηνευτική τους εξήγηση. Εκτείνε-
ται και στο πρόσωπο του εμπνευστή της συγκεκριμένης
εικαστικής απόδοσης ενός τόσο διαδεδομένου και κα-
θιερωμένου ευχαριστιακού θέματος.
Αναμφίβολα, ο άνθρωπος που φιλοτέχνησε τη συγκε-
κριμένη τοιχογραφία, αλλά και ολόκληρο το εικονο-
γραφικό πρόγραμμα του καθολικού ήταν ο Ναυπλιεύς
Γεώργιος Μόσχος, ζωγράφος με καλλιτεχνική παιδεία
και επαρκώς μορφωμένος, όπως μας επιτρέπουν να συ -
μπεράνουμε η καλή ορθογραφία των κτητορικών επι-
γραφών των έργων που υπογράφει και η αστική του
καταγωγή29.
Η υπό εξέταση τοιχογραφία θέτει ερωτήματα για την
εξειδικευμένη θεολογική γνώση που απαιτείται από τον
Μόσχο αναφορικά με τα δύο μεγάλα θέματα που συ -
γκλονίζουν συνολικά τη χριστιανική οικουμένη, δηλαδή
την «έριδα περί Μετουσιώσεως» και τις αποφάσεις της
Συνόδου του Τριδέντο. Πιθανή φαντάζει η επιρροή του
ζωγράφου από την ιδιαίτερα καλλιεργούμενη ήδη από
το 16ο αιώνα εκκλησιαστική κηρυγματική, τόσο στις
λατινοκρατούμενες όσο και στις τουρκοκρατούμενες
περιοχές30 και η οποία παρουσιάζει ανάλογη θεματική. 
Δεδομένης της ναυπλιώτικης καταγωγής του Γεωργίου
Μόσχου αξιοσημείωτη είναι η εκεί παρουσία και δράση
της λόγιας οικογένειας των Μαλαξών και ιδιαιτέρως
του Νικολάου (β΄ μισό 16ου αι.). Ο Νικόλαος, πρωτοπα-
πάς Ναυπλίου, ασχολείται ιδιαίτερα με την κηρυγματι-
κή τόσο εντός του Ναυπλίου όσο και εκτός αυτού31. Η
δράση του αυτή αποτελεί ένδειξη για την καλλιέργεια
αυτού του φιλολογικού είδους στο Ναύπλιο τόσο κατά 

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ  ΑΠΑΞ  ΣΤΗΝ  ΑΨΙΔΑ  ΤΟΥ  ΙΕΡΟΥ  ΒΗΜΑΤΟΣ  ΤΩΝ  ΑΓΙΩΝ  ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ  (1620)

25 Βλ. Ἰ. Δ. Ζηζιούλας, Ἡ Ἑνότης τῆς Ἐκκλησίας ἐν τῇ Θεία Εὐχα-
ριστίᾳ καὶ τῷ Ἐπισκόπω κατὰ τοὺς τρεῖς πρώτους αἰῶνας, ἐν
Ἀθήναις 1965 και Κ. Σκουτέρης, Ἱστορία Δογμάτων. Ἡ ὀρθόδοξη
δογματική παράδοση καί οἱ παραχαράξεις της κατά τούς τρεῖς
πρώτους αἰῶνες, Ἀθήνα 1998, 483 κ.ε.
26 Σύμφωνα με την Παύλεια Χριστολογία και Εκκλησιολογία, βλ.
Σκουτέρης, ό.π., 127 κ.ε., ιδιαίτερα 133 136 και 138 141.
27 Βλ. Γκράτζιου, ό.π. (υποσημ. 16), 13.
28 Για τη σύνοδο του Τριδέντο και τις αποφάσεις της, βλ. Β. Στεφα
νίδης, Ἐκκλησιαστικὴ Ἱστορία, Ἀθῆναι 19592, 609 611. Πρβλ.
Γκράτζιου, ό.π. (υποσημ. 16), 25 κ.ε., με βιβλιογραφία, καθώς και
εικ. 6 και σημ. 58, με βιβλιογραφία για την εικόνα της Κοπεγχάγης.
29 Για τη σημασία της αστικής καταγωγής ως προϋπόθεσης παι 
δείας, βλ. Τούρτα, ό.π. (υποσημ. 10), 228 229. Για την οικονομική
και πνευματική ανάπτυξη του Ναυπλίου κατά την Α΄ ενετοκρα
τία και την Α΄ τουρκοκρατία, βλ. Τσέλιγκα Αντουράκη, Το καθο-
λικό της μονής της Θεοτόκου Αιμυαλών, 7 κ.ε., με βιβλιογραφία. 
30 Σημαντικό ρόλο για την ανάπτυξη της ορθόδοξης κηρυγματι

κής παίζει η καθολική προπαγάνδα μέσω του Ελληνικού Κολε 
γίου Ρώμης και της Φλαγγινείου Σχολής Βενετίας, βλ. Ζ. Ν. Τσιρ
πανλῆς, Τό Ἑλληνικό Κολέγιο τῆς Ρώμης καί οἱ μαθητές του
(1576-1700). Συμβολή στή μελέτη τῆς μορφωτικῆς πολιτικῆς τοῦ
Βατικανοῦ, Θεσσαλονίκη 1980 και Ἀ. Καραθανάσης, Ἡ Φλαγγί-
νειος Σχολή τῆς Βενετίας, Θεσσαλονίκη 1975. Πρβλ. Γκράτζιου,
ό.π. (υποσημ. 16), 19 κ.ε.
31 Για τον Νικόλαο Μαλαξό, που μεταξύ 1522 και 1574 κηρύττει
στον Άγιο Γεώργιο των Ελλήνων, βλ. Ἀ. Καραθανάσης, «Ἡ ἐκκλη
σιαστικὴ ρητορικὴ στὸν Ἅγιο Γεώργιο τῶν Ἑλλήνων τῆς Βενετίας
(1534 1788)», Θησαυρίσματα 9 (1972), 137 179. Πρβλ. Γκράτζιου,
ό.π. (υποσημ. 16), 22. Περισσότερα στοιχεία για τον Νικόλαο Μα
λαξό και το έργο του, βλ. Α. Στρατηγόπουλος, «Ο Νικόλαος Μα
λαξός και το έργο του (16ος αι.). Έρευνα σε εξέλιξη», Γ΄ Συνάντη-
ση Βυζαντινολόγων Ελλάδος και Κύπρου, αφιερωμένη στη μνήμη
του Νίκου Οικονομίδη (22 24 Σεπτεμβρίου 2000, Πανεπιστημιού
πολη Ρεθύμνου), Ρέθυμνο 2002, Περιλήψεις, 84 86. Σημειωτέον ότι
κατά την παραμονή του στον Χάνδακα ο Νικόλαος νοικιάζει την 

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226 223



ιδιωτική εκκλησία του Γεωργίου Κλόντζα! Βλ. Ἀ. Παλιούρας, «Ὁ
ζωγράφος Γεώργιος Κλόντζας στό Σινᾶ», Πεπραγμένα τοῦ Ζ΄ Διε-
θνοῦς Κρητολογικοῦ Συνεδρίου, Νέα Χριστιανική Κρήτη 6 7
(1994 1995), Ρέθυμνο 1995, τ. Β2, 599 609, ιδιαίτερα 601.
32 Τ. Γριτσόπουλος, «Ἡ Πελοποννησιακή Παιδεία μετά τήν Ἅλω
σιν», Πρακτικά Β΄ Διεθνοῦς Συνεδρίου Πελοποννησιακῶν Σπου -
δῶν (Πάτραι, 25 31 Μαΐου 1980), Ἀθῆναι 1981 1982, 197 κ.ε., ιδι
αίτερα 241 κ.ε.
33 Για τη δράση της Ιησουΐτικης προπαγάνδας και της Ουνίας, βλ.
Χ. Παπαδόπουλος, «Σχέσεις Ὀρθοδόξων καὶ Λατίνων κατὰ τὸν
16ο αἰῶνα», Θεολογία 3 (1925), 289 κ.ε.· Π. Γρηγορίου, Σχέσεις
Καθολικῶν καὶ Ὀρθοδόξων, Ἀθῆναι 1958 και Ζ. Τσιρπανλῆς, «Ὁ
Κύριλλος Λούκαρις καὶ ἡ καθολικὴ προπαγάνδα τῆς Ρώμης (1622
1638)», Κρητολογία 4 (1977), 49 56. Πρβλ. υποσημ. 30. Για τη δρά
ση των μεταρρυθμιστών, βλ. S. Runciman, Ἡ μεγάλη Ἐκκλησία ἐν 

αἰχμαλωσίᾳ (μτφρ. Ν. Παπαρρόδος), Ἀθήνα 1968, 427 κ.ε. G. Pod
skalsky, Griechische Theologie in der Zeit der Türkenherrschaft
(1453-1821), Μόναχο 1988, 392 κ.ε. Πρβλ. παραπάνω, υποσημ. 22
και 24.
34 Χ. Πατρινέλης, «Ἡ Ὀργάνωση τοῦ Γένους ὑπὸ τοὺς Τούρκους
καὶ ἡ ἐπιβίωσή του», ΙΕΕ, τ. Ι, 115 κ.ε.
35 Σ. Παπαδόπουλος, Ἡ κίνηση τοῦ Δούκα τοῦ Νεβέρ Καρόλου
Γονζάγα γιὰ τὴν ἀπελευθέρωση τῶν Βαλκανικῶν λαῶν (1603-
1625), Θεσσαλονίκη 1966, 126 κ.ε. Πρβλ. Ν. Δρανδάκης, «Χριστια
νικαὶ Ἐπιγραφαὶ Λακωνικῆς», ΑΕ 1967, 137 κ.ε., ιδιαίτερα 145 146. 
36 Για τις δύο αυτές προσωπικότητες, τον Παρθένιο και τον Γαλα
κτίωνα, βλ. Τσέλιγκα Αντουράκη, Το καθολικό της μονής της Θε-
οτόκου Αιμυαλών, 178, σημ. 1023 1024, 181, σημ. 1029, 1031 1032,
με την παλαιότερη βιβλιογραφία.

224 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226

ΑΓΟΡΙΤΣΑ ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ

1620 οι ιεράρχες που ανεβαίνουν στον οικουμενικό θρό-
νο, δηλαδή ο Νεόφυτος ο Β΄ (1601-1612) και ο Τιμόθεος
ο Α΄ (1612-1620), τελούν υπό την επιρροή των Ιησουϊ-
τών του Γαλατά και της καθολικής προπαγάνδας, ενώ
το 1620 οικουμενικός πατριάρχης εκλέγεται ο σφοδρός
πολέμιος των καθολικών και μαθητής του πατριάρχη
Αλεξανδρείας Μελέτιου Πηγά Κύριλλος Λούκαρις34.
Ιδιαίτερα για τις θρησκευτικές συνθήκες που επικρατούν
στη Λακωνική το 1619/20 και κυρίως στα Χρύσαφα,
όπου βρίσκεται η μονή, και τα οποία υπάγονται στην
επισκοπή Βρεσθένης, δεν υπάρχουν συγκεκριμένα στοι-
χεία. Εντούτοις γνωρίζουμε την εμπλοκή του οικείου μη-
τροπολίτη Λακεδαιμονίας Διονυσίου στο επαναστατικό
κίνημα του Ισπανού Δούκα του Νεβέρ, καθολικού, Κα-
ρόλου Γονζάγα, στην Πελοπόννησο (1603-1625)35. 
Αντίθετα αγνοούμε τη στάση στα εν λόγω γεγονότα του
σύγχρονου της τοιχογράφησης της μονής επισκόπου
Βρεσθένης Παρθενίου, λόγιου συγγραφέα και κωδικο-
γράφου, που ανήκε και στην ιερά σύναξη των Αγίων
Τεσσαράκοντα και οι σχέσεις του οποίου με το μονα-
στήρι φαίνονται στενές και αδιάκοπες. Αγνοούμε, επί-
σης, και τη στάση του έτερου σημαντικού πνευματικού
τέκνου της μονής και, επίσης, αξιόλογου συγγραφέα
και κωδικογράφου στο εργαστήρι των Αγίων Τεσσα-
ράκοντα, προσωπικού φίλου και συντοπίτη του Παρ-
θενίου, Γαλακτίωνα36, που υπήρξε αξιωματούχος της
μητρόπολης Λακεδαιμονίας (πρωτοσύγκελος).
Ειδικότερα για τη ζωή και την πορεία του Παρθενίου
έχουμε ελάχιστες πληροφορίες. Ο ιεράρχης καταγόταν
από την Αναβρυτή του Ταϋγέτου και η αρχιερατεία του
τοποθετείται μεταξύ των ετών 1601 και 1625 περίπου.
Αγνοούμε περισσότερα στοιχεία γύρω από την εκκλη-
σιαστική αλλά και την εθνική του δράση. Άγνωστες πα-
ραμένουν και οι σχέσεις του με τον οικουμενικό θρόνο,
καθώς και οι λόγοι της απομάκρυνσής του από την επι-

το 16ο, όσο και κατά τον επόμενο 17ο αιώνα και ενι-
σχύει την πιθανότητα εξοικείωσης και του Γεωργίου
Μόσχου, ως ορθόδοξου πιστού, με το φιλολογικό είδος
της κηρυγματικής και το θεματολόγιό του.
Αναφορικά με τη Λακωνία την εν λόγω περίοδο, η μονή
των Αγίων Τεσσαράκοντα, όντας σταυροπηγιακή από
την ίδρυσή της32, με άμεση εξάρτηση από τον οικουμενι-
κό θρόνο και όχι από τον οικείο μητροπολίτη Λακεδαι-
μονίας ή τον επίσκοπο Βρεσθένης, όπου υπάγονταν και
τα Χρύσαφα, φαίνεται πως παίζει σημαντικό ρόλο ως
ανθηρό πνευματικό κέντρο, αλλά και συγγραφικό και
αντιγραφικό εργαστήριο, ήδη από το β΄ μισό του 16ου
αιώνα. Δεν αποκλείεται λοιπόν ο Βατικανός κώδικας
gr. 2137 (περ. 1600), με το μοναχικό όραμα για τη Θεία
Λειτουργία ή κάποιο αντίγραφό του ή κάποιο αναλό-
γου περιεχομένου χειρόγραφο να υπήρχε στο αντιγρα-
φικό εργαστήριο της μονής και το οποίο να έθεσαν στη
διάθεση του Γεωργίου Μόσχου οι ίδιοι οι μοναχοί, ως
πηγή έμπνευσης για την απόδοση της υπό εξέταση πα-
ράστασης.

Αναφέραμε προηγουμένως την αντιπαράθεση Μεταρ-
ρύθμισης και Αντιμεταρρύθμισης γύρω από τη φύση
των Τιμίων Δώρων. Την έριδα αυτή, ιδιαίτερα κατά την
περίοδο που εξετάζουμε, πρέπει να την αντιληφθούμε
μέσα στα πλαίσια του μαινόμενου στη Δύση Τριακο -
νταετούς πολέμου (1618-1648), καθώς και του διαπι-
στωμένου δυτικού θρησκευτικού ανταγωνισμού στα
υπόδουλα ελληνικά εδάφη, με στόχο τον προσεταιρι-
σμό του οικουμενικού θρόνου33. 
Προηγουμένως μνημονεύσαμε το σταυροπηγιακό χαρα-
κτήρα της μονής. Το γεγονός αυτό συνεπάγεται έως ένα
βαθμό σχέση εξάρτησης από το Οικουμενικό Πατριαρ-
χείο και από τα όσα διαδραματίζονται στους κόλπους
του. Ήδη από τις αρχές του 17ου αιώνα μέχρι και το



σκοπή Βρεσθένης (1625;), ενώ δεν υπάρχουν μέχρι σή-
μερα στοιχεία που να συσχετίζουν τον Παρθένιο με το
προαναφερθέν επαναστατικό κίνημα του καθολικού
Δούκα του Νεβέρ.
Ως προσωπικότητα ο Παρθένιος συνδέθηκε με την πο-
λιτιστική και πνευματική κινητικότητα που σημειώνε-
ται στη Λακωνία κατά τα τέλη του 16ου και το α΄ μισό
του 17ου αιώνα, ενώ μνεία του ονόματός του απαντά,
άλλοτε άμεσα ως κτήτορα και άλλοτε έμμεσα ως σύγ-
χρονου της τοιχογράφησης χωρεπισκόπου, σε μια σειρά
από τοιχογραφημένους ναούς της περιοχής37. 
Με βάση τα προαναφερθέντα, δεν θα μπορούσε να απο-
κλεισθεί η έμμεση ή και άμεση εμπλοκή των μνημονευ-
θέντων Παρθενίου και Γαλακτίωνα στο κίνημα του κα-
θολικού Καρόλου Γονζάγα, μέσω του οικείου αμφοτέ-
ρων και προϊσταμένου τους μητροπολίτη Λακεδαιμο-
νίας Διονυσίου. Επιπλέον, η αδιάκοπη σχέση των δύο
προσωπικοτήτων με το μοναστήρι των Χρυσάφων και
η εκεί δημιουργία ενός πνευματικού κύκλου άμεσα
εξαρτώμενου από αυτούς, πιθανώς συσχετίζει και την
ίδια τη μονή με το εν λόγω κίνημα. Δεδομένου μάλιστα
και του σταυροπηγιακού χαρακτήρα του μοναστηριού
σε συνδυασμό με την πατριαρχία στον οικουμενικό
θρόνο του μνημονευθέντος φιλοκαθολικού Τιμοθέου
Α΄, η υπό εξέταση τοιχογραφία στο Ιερό Βήμα της μονής
θα μπορούσε να ερμηνευθεί ως αντιπροτεσταντική-
αντιμεταρρυθμιστική δογματική έκφραση. 
Τέλος, αναφερθήκαμε προηγουμένως και στην άνοδο
του Κυρίλλου Λούκαρι (1612 για λίγο ως επιτηρητή,
1620-1633, με διακοπές) στον πατριαρχικό θρόνο. Τόσο
η δράση του ορθόδοξου πατριάρχη όσο και κυρίως οι
δογματικές του θέσεις αποτελούν μέχρι σήμερα αντικεί-
μενο τριβής, καθώς η έρευνα δεν έχει ακόμα αποφανθεί
για τη θεολογική τους ταυτότητα. Το ακανθώδες αυτό
θέμα δεν απασχολεί το παρόν άρθρο. Εύλογα όμως γεν-
νάται το ερώτημα μήπως το υπό εξέταση εικονογραφι-
κό άπαξ σχετίζεται κατά κάποιο τρόπο με το συγκεκρι-
μένο πρόσωπο. Έτσι, όπως διαπιστώσαμε, η εικονογρα-
φική καινοτομία του Γεωργίου Μόσχου πιθανότατα
απηχεί τη θεολογική αντιπαράθεση Ορθοδόξων και
Λατίνων και διατυπώνει με σαφήνεια τα ορθόδοξα δόγ-
ματα, τόσο για τη φύση των Τιμίων Δώρων όσο και κυ-

ρίως για το ρόλο της Εκκλησίας και των μυστηρίων στη
λειτουργική ζωή των πιστών. Δύσκολα όμως θα μπο-
ρούσαμε να ερμηνεύσουμε τη συγκεκριμένη καλλιτεχνι-
κή δημιουργία ως αντίδραση στις «καλβινίζουσες» θέ-
σεις προσωπικά του οικουμενικού πατριάρχη Κυρίλ-
λου Λούκαρι. Πρώτον, διότι ο Λούκαρις ανεβαίνει στον
οικουμενικό θρόνο τον Νοέμβριο του 1620, μήνα κατά
τον οποίο ο διάκοσμος του καθολικού έχει ήδη περατω-
θεί. Δεύτερον και σπουδαιότερο, η αντικαθολική δρά-
ση του Λούκαρι είναι γνωστή ήδη από τα χρόνια του ως
πατριαρχικού εξάρχου στην Πολωνία (αρχές 17ου αι.),
ως επιτηρητή του οικουμενικού θρόνου (1612), αλλά
και ως πατριάρχη Αλεξανδρείας στη θέση του διδασκά-
λου του Μελέτιου Πηγά (1613-1620). Τις «προτεσταντι-
κές» του όμως απόψεις ο Λούκαρις θα εκφράσει σε σει-
ρά επιστολών του μετά το 1620 και κυρίως με την περί-
φημη «Ομολογία Πίστεως» στα 1629, που εκδόθηκε στη
Γενεύη από προτεσταντικούς κύκλους. Κατά συνέπεια,
δεν υφίσταται ακόμα κάποια επίσημη αμφισβήτηση του
ιεράρχη μέσα στο Οικουμενικό Πατριαρχείο και εν γέ-
νει στους κόλπους της Εκκλησίας, όσον αφορά τουλάχι-
στον στην ορθοδοξία των απόψεών του. 

Εν κατακλείδι, η εικονογραφική καινοτομία του Γεωρ-
γίου Μόσχου στην κεντρική αψίδα του Ιερού Βήματος
των Αγίων Τεσσαράκοντα καταδεικνύει τα ακόλουθα: 
α) Υπογραμμίζεται η προσπάθεια του ζωγράφου για
ανανέωση της μεταβυζαντινής ζωγραφικής. Η προσθή-
κη ενός σύγχρονου τέμπλου στη σκηνή της Αγγελικής
Λειτουργίας προκύπτει από τον ευφυή και δημιουργικό
συνδυασμό στοιχείων ήδη γνωστών στη βυζαντινή και
μεταβυζαντινή εικονογραφία, τόσο από την εντοίχια
ζω γραφική (Σχολή βορειοδυτικής Ελλάδας), όσο και κυ-
ρίως από τη ζωγραφική χειρογράφων και φορητών ει-
κόνων (Γεώργιος Κλόντζας κ.ά.)38. Με τον τρόπο αυτόν
τονίζονται ιδιαίτερα συγκεκριμένες παράμετροι του
ορθοδόξου δόγματος, πιθανώς μέσα στα πλαίσια μιας
αντιμεταρρυθμιστικής αντίδρασης των Ορθοδόξων.
Προβάλλεται, δηλαδή, η αέναη σχέση της Εκκλησίας με
τον ιδρυτή της Χριστό, ο εκκλησιολογικός χαρακτήρας
των μυστηρίων, η σημασία τους και ο καθοριστικός ρό-
λος της Εκκλησίας για την ανθρώπινη σωτηρία.

ΕΙΚΟΝΟΓΡΑΦΙΚΟ  ΑΠΑΞ  ΣΤΗΝ  ΑΨΙΔΑ  ΤΟΥ  ΙΕΡΟΥ  ΒΗΜΑΤΟΣ  ΤΩΝ  ΑΓΙΩΝ  ΤΕΣΣΑΡΑΚΟΝΤΑ  (1620)

37 Στο ίδιο, 181, σημ. 1030. 
38 Το στοιχείο αυτό επανειλημμένα εντοπίζεται στο έργο των Μό
σχων και ειδικότερα του Γεωργίου, βλ. στο ίδιο, 319 κ.ε. Πρβλ. Α.
Τσέλιγκα Αντουράκη, «Ο κύκλος του βιβλίου της Γένεσης στη 

μονή Αγίων Τεσσαράκοντα Λακωνίας, έργο του Γεωργίου Μό
σχου», Ανταπόδοση. Μελέτες βυζαντινής και μεταβυζαντινής αρ-
χαιολογίας και τέχνης προς τιμήν της καθηγήτριας Ελένης Δελη-
γιάννη-Δωρή, Αθήνα 2010, 495 518.

ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226 225



226 ΔΧΑΕ ΛΔ´ (2013), 215-226

ΑΓΟΡΙΤΣΑ ΤΣΕΛΙΓΚΑ-ΑΝΤΟΥΡΑΚΗ

Γονζάγα, ενισχύουν τον αντιπροτεσταντικό χαρακτή-
ρα της υπό εξέταση εικονογραφικής σύλληψης. Η άπο-
ψη αυτή ενισχύεται και από το σταυροπηγιακό χαρα-
κτήρα του μοναστηριού σε συνδυασμό με την πατριαρ-
χία του φιλοκαθολικού οικουμενικού πατριάρχη Τιμο-
θέου, την περίοδο της τοιχογράφησης της μονής (1620).
Προς την ίδια, μάλιστα, κατεύθυνση συνηγορεί και η
αποφυγή (;) της επανάληψης της συγκεκριμένης καινο-
τομίας στο επόμενο ενυπόγραφο έργο του ζωγράφου,
στον Άγιο Νικόλαο Καρυάς Αρκαδίας, που τοιχογρα-
φεί σε πλήρη καλλιτεχνική και ηλικιακή ωριμότητα δε-
καοκτώ έτη αργότερα, στα 1638.

β) Καταλυτικό ρόλο στην απόδοση για το εν λόγω εικο-
νογραφικό «άπαξ» προφανώς θα διαδραμάτισε αφενός
η πιθανή επαφή του Γεωργίου Μόσχου, ως ορθόδοξου
πιστού, με την εκκλησιαστική κηρυγματική της πόλης
καταγωγής του και κυρίως η λειτουργία ανθηρού κωδι-
κογραφικού εργαστηρίου στην ίδια τη μονή των Αγίων
Τεσσαράκοντα. Στη συγκεκριμένη μονή ο Μόσχος πι-
θανώς θα προμηθεύτηκε το απαιτούμενο πρότυπο έ -
μπνευσης. Το θεολογικό περιβάλλον του μοναστηριού
και ιδιαίτερα η προσωπική και εκκλησιαστική σχέση
Παρθενίου και Γαλακτίωνα μεταξύ τους και αμφοτέ-
ρων με τον οικείο μητροπολίτη Λακεδαιμονίας Διονύ-
σιο, άμεσα εμπλεκόμενο με το κίνημα του καθολικού

Lacedaemon, administered by the Metropolitan Dionysios
in the period under examination. The latter, in fact, is dir -
ectly involved in the campaign of the Catholic Duke of
Nevers, Charles Gonzaga (1603-1625) in the territory of
the Peloponnese, especially in Mani. The aforementioned
men of letters are the bishop of Vrestheni Parthenios and
the Protosynkellos of the Metropolis Galaktion, both spir -
itual children of the monastery of the Holy Forty Martyrs,
as well as friends and countrymen. Their personal and spir-
itual relationship with the monastery and with each other,
as well as their mutual ecclesiastical ties with the Metropol-
itan of Lacedaemon Dionysios makes their involvement in
the campaign of the Catholic Charles feasible as well.
In addition, the stavropegial character of the monastery
and the administration of the Ecumenical Patriarchate by
the pro-Catholic Timotheos I reinforce the impression
that the scene in the central apse of the sanctuary of the
Holy Forty Martyrs reflects anti-Protestant polemic.
Note that the representation cannot be related to any spe-
cific “polemical - theological” action against the “Protes-
tant” positions of the Ecumenical Patriarch Kyrillos
Loukaris, since the latter takes office during the month of
the completion of the decoration of the katholikon (No-
vember of 1620).

Georgios Moschos, a skilled painter from Nafplion,
painted the katholikon of the monastery of the Holy Forty
Martyrs in Chrysafa, Lakonia in 1620. In the central apse
of the sanctuary the painter placed the celebration of the
Angelic Liturgy in front of a contemporary painted altar-
screen.
Generally this representation follows the usual post-
Byzantine iconography of the theme within the framework
of the School of NW Greece and particularly that of the
corresponding scene in the Philanthropenon monastery
(layer of 1542) on the island of Ioannina.
Moschos’ addition of a contemporary painted altar-screen
in the representation is, on the one hand, an attempt at art -
istically renewing the scene and, on the other hand, is re-
lated to the broader religious conflict between the Refor -
mation and Counter-Reformation in Orthodox regions, in
which the Ecumenical Throne is also entangled.
Georgios Moschos is influenced by the manuscripts and
portable icons, with similar themes, of painters, such as
Georgios Klontzas, where the iconographical detail of the
contemporary painted altar screen is found. Moschos thus
assimilates his work to the theological issues of the spiritual
circle active in the monastery of the Holy Forty Martyrs.
At the same time, certain men of letters in this circle also
serve in the ecclesiastical hierarchy of the Metropolis of

Agoritsa  Tselinga-Antouraki

AN  ICONOGRAPHIC  UNICUM  IN  THE  APSE  OF  THE  SANCTUARY
OF  THE  HOLY  FORTY  MARTYRS  IN  CHRYSAFA,  LAKONIA  (1620)

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

