AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

Tou. 36 (2015)

Aehtiov XAE 36 (2015), MNepiodog A'

AEATION
THZ
XPIETIANIKHE
APXAIOAOI'IKHY ETAIPEIAX

NEPIOAOE A” TOMOE AZT”
2015

AGHNA 2015

BiBALoypagikn avagopa:

H Buoia tou ABpadu otnv MaAaloxpPLoOTLAVLKY,
loudaikn kat BufavTtivi elkovoypagia. NEeg
napatnPnoeLg.

Michael ALTRIPP

doi: 10.12681/dchae.1772

Copyright © 2016, Michael ALTRIPP

Adela xpriong Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

ALTRIPP, M. (2016). H Buaia tou ABpadu otnv mahaloxpLoTiavikn, loudadikn kat Buavtivr elkovoypagia. NEeg
napatnEnoeLlg. AgAtiov tng Xptotiaviknig ApxatoAoyikniG Etaipeiag, 36, 35-48.

https://doi.org/10.12681/dchae.1772

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | Mpodopaon: 04/02/2026 00:30:35



Michael Altripp

DIE BINDUNG DES ISAAK IN DER FRUHCHRISTLICHEN, JUDISCHEN UND
BYZANTINISCHEN IKONOGRAPHIE: NEUE BEOBACHTUNGEN

To dpBpo avagéperar oty mapdotaon tns Qvoiag
0V APoadu xai Ty oyéon TNG UE TRV TAAALOYOLOTILO-
VxR TEYVY, TNV LoVOAiXT] TEYVY TNG VOTEQNS AQYAULOTY-
Tag xat ™ pulavrviy téyvy. Katd modtov eounveve-
TaL N amexovion tov Mwvor mide otov APoadu otig
TOACLOYOLOTIAVIXES TAQROPAYOVS, OEVTEQOV TUUTTE-
oalvetau 0TL N amexovion s Ovoiog tov Afoadu oto
YNPLOWTo TV damédov TS ovvaywyns Beth Alpha
elval mOOVaG ETNOEATUEYN OTTO TN YOLOTIOVIXY) TEXVY
xa Tédog vootneietal ot ) mapdotaon tns Quoiag
T0v Afoadu oty mpobeon sounvedeTal amo ty A€t
TOVEYI0 THG TOOTHOULONG.

AEEaIg xhetdua
ITohaoyorotiavixd Téyvn, fulavavi téxvn, Lovddint Téxvn,

ewovoypadio, Ouoia tov Ioadx, ITalad Awodfxy.

Abraham ist eine der faszinierendsten Figuren der Bibel,
und es wire spannend zu lesen, was Thomas Mann aus dem
Abraham-Stoff gemacht hitte, wenn er sich seiner und nicht
des »Joseph und seine(r) Briider« angenommen hitte.

Dabei wire der dramaturgische Hohepunkt in der unge-
schriebenen Erzéhlung von Thomas Mann sicherlich der Mo-
ment gewesen, in dem Abrahams Sohn Isaak auf dem Altar
liegt, der Vater das Messer hebt, um den Sohn fiir seinen
Glauben an seinen Gott hinzugeben und zu téten, und dann
in letzter Sekunde der Engel des Herrn einschreitet und ruft:
»Lege deine Hand nicht an den Knaben und tu ihm nichts«!
(Gen 22,12).

Der Faszination Abraham sind Kiinstler und Forscher glei-
chermalen erlegen, was seinen Niederschlag in der bildenden
Kunst sowie in der wissenschaftlichen Literatur gefunden hat'.

AXAE AZT (2015), 35-48

The article deals with the depiction of the Sacrifice of
Isaac in connection with Early Christian, Late Antique
Jewish and Byzantine art. First, the juxtaposition of
Moses and Abraham on Early Christian sarcophagi is
explained. Second, it is assumed that the Sacrifice of
Isaac on the floor mosaic of the synagogue of Beth
Alpha is probably influenced by Christian art. And
third, the raison d’étre of the Sacrifice in the prothesis
is explained by the rite of the proskomide (=preparation).

Keywords
Early Christian art, Byzantine art, Jewish art, iconography, the
Sacrifice of Isaac, Old Testament.

* apl. Prof. Drphil. Dr.theol .habil., Theologische Fakultdt der Uni-
versitdt Greifswald, michael@altripp .eu

** Mein Dank gilt in ganz besonderem Mafle meinem Freund und
Kollegen, Dr. Andreas Ruwe (Altes Testament an der Theologischen
Fakultit der Universitit in Greifswald). Mit ihm habe ich viele Stun-
den wihrend der Seminare und bei deren Vorbereitungen zusammen-
gesessen, um die Welt des Alten Testaments und deren bildlicher Um-
setzung zu durchdringen.

! Auffillig ist das scheinbar geringe Interesse an Abraham bei den spiit-
antiken Autoren: Unter diesen haben sich vor allem drei eingehender mit
dem Patriarchen beschiftigt. Fiir den Westen ist hier Ambrosius (um
340-397) und seine Schrift De Abraham [vgl. besonders Buch 1, Kap.
8: F. Gori, Opere esegetiche Il/1l. Abramo, 1984, 102ff. (Text) u. 103ff.
(Ubers.)] zu erwihnen, fiir den Osten Origenes (um 185-254) und seine
Homilien zur Genesis (hier ist besonders die achte Homilie »Dariiber,
dafl Abraham seinen Sohn Isaak opfert« zu nennen: P. Habermehl —
A. Fiirst — Chr. Markschies, Die Homilien zum Buch Genesis,Berlin —

35



MICHAEL ALTRIPP

Daher mochte ich im folgenden einen kurzen Uberblick
tiber Abraham in der Bildkunst, iiber die Bild-Themen mit
Abraham sowie iiber die Darstellungen der zentralen Ge-
schichte, der sogenannten Bindung des Isaak, in der spétan-
tiken und byzantinischen Kunst bieten, um mich anschlie-
Bend drei Beispielen gesondert zuzuwenden.

I) Abraham in der Ikonographie

Hinsichtlich des Abraham in der Bildkunst lassen sich die er-
haltenen Befunde in vier Kategorien untergliedern.

1. Da gibt es zum einen den eigenstindigen Zyklus aus
dem 13. Jh. in der sogenannten Abrahams-Kuppel in der Vor-
halle von San Marco in Venedigz, der ausschlieBlich der Le-
bensbeschreibung Abrahams gewidmet ist.

2. Daneben existieren Bilderfolgen, die Darstellungen zu
Abraham in andere historische Zusammenhénge einbinden.
Dies ist der Fall in Monreale (1180/90)°, wo die Abraham-
Szenen in den Genesis-Zyklus integriert sind. Ein weiterer alt-
testamentlicher Zyklus mit Darstellungen zu Abraham hat sich
im Gewolbe der Klosterkirche von St. Savin-sur-Gartempe*
in der Mitte Frankreichs (11. Jh.) erhalten. Und in Pretzien’
bei Magdeburg sind seit nicht allzu langer Zeit Bilder eines
Isaak-Zyklus (um 1240) ginzlich freigelegt und restauriert,
unter denen sich auch ein Abrahams-Bild bewahrt hat.

Ob man die ausfiihrliche Schilderung der Geschichte
Abrahams an der Siidwand von Santa Maria Maggiore (1. H.
5. Jh.)® als autonomen Zyklus ansprechen oder im Kontext
mit dem gegeniiberliegenden Mose-Zyklus verstehen will,
sei zundchst dahingestellt.

3.Im iibrigen wurde die Abraham-Geschichte ausfiihrlich
in den spitantiken sogenannten Genesis-Handschriften wie

8

der Wiener Genesis’ und der Cotton Genesis® sowie in den

byzantinischen Oktateuchen? illustriert, die die ersten acht
Biicher des Alten Testamentes umfassen.

Freiburg 2011, 164 ff. (Text) u. 165ff. (Ubers.) sowie H. de Lubac — L.
Doutreleau, Homélie sur la Genése [SC 7], Paris 20032, 212ff.] sowie
fiir die jiidische Sphére Philo (um 20 v.Chr.-50), der sich sogar in drei
Schriften mit Abraham auseinandergesetzt hat: néimlich in Biog (..) wepl
APoaau [J. Gorez, Philo. De Abrahamo (Les oeuvres de Philon
d’Alexandrie 20), Paris 1966, zu Isaak vgl.: ibid., 92ff. (§ 167ff.)]; L.
Cohn — P. Wendland, Philonis Alexandrini opera qvae svpersvnt, Bd.
4, Berlin? 1962; Ubers.: Die Werke in deutscher Ubersetzung (hg. von
L.Cohnu.a.), Band I, 2, Auflage, Berlin 1962,91-152 (Verf. nicht ver-
fligbar), I1epl amowxiag [J. Cazeaux, Philo, De migratione Abrahami,
Paris 1965; L. Cohn — P. Wendland, Philonis Alexandrini opera qvae
svpersvnt, Bd. 2, Berlin 19622; Ubers.: Uber Abrahams ‘Wanderung, in:

36

Die Werke in deutscher Ubersetzung (hg. von L. Cohn u.a.), Bd V, 2.
Auflage, Berlin 1962, 152-213 (Verf. nicht verfiigbar)] und [leoi
aoetdv [(R. Amaldez u.a., Philo. De virtutibus, Berlin 1962, 150ff
(§ 210-219); L. Cohn — P. Wendland, Philonis Alexandrini opera qvae
svpersvnt, Bd. 5, Berlin 1962%; Ubers.: Uber die Tugenden: Die Werke
in deutscher Ubersetzung (hg. von L. Cohn u.a.), Bd. II, 2. Auflage,
Berlin 1962, 313-377 (Verf. nicht verfiigbar)]. In anderen Zusammen-
héngen haben sich allerdings zahlreiche weitere Autoren wie Augustinus
(De civitate XVI,24) (354-430) [B. Dombart — A. Kalb, Sancti Aurelii
Augustini Episcopi. De Civitate Dei, Bd. 2, Leipzig 1929, 160ff.;
Ubers.: Augustinus, Gottesstaat: Augustinus, Vom Gottesstaat , (hrsg..,
eingel. u. iibers. v. W. Thimme), Miinchen 1978, 318ff.], Caesarius von
Arles (Sermones 81, 83, 84, 85) (469/70-542) (J. Courreau, Césaire
d’Arles. Sermons sur Uécriture [SC 4471, Bd. 1, Paris 2000, 88ff.), Hi-
larius von Poitiers (De trinitate X,15) (um 315 - 373) (G. M. de Du-
rand — Ch. Morel — G. Peland, Hilaire de Poitiers. La Trinité [SC 448],
Bd. 2, Paris 2000, 120ff.), Tertullian (Adversus Marcionem 1V, 34, 10-
14u.V,3,11-12;4.8;9.9) (um 160-um 220) (C. Moreschini — R. Braun,
Tertullien. Contre Marcion [SC 456], Bd. 4, Paris 2001, 420ff; eid.,
Tertullien. Contre Marcion [SC 483], Bd. 5, Paris 2004, 104ff., 118ff.,
202f.) unter den lateinischen Kirchenvitern und Eusebios (ExxAnota-
onxi) Totopia Erstes Buch 11, 6-8 u. IV, 5-14) (vor 264/5-wohl 339/40)
(G. Bardy, Eusébe de Sésarée. Histoire ecclésiastique, Bd. 1, Paris
1986, 7f. u. 19f.), Irenaios von Lyon (Adversus haereses 1V, 5,2-5.7,
1-8,2.25,1-3;V,32,2-33, 1) (1. H. 2. Jh.-um 200) (N. Brox, Irendius
von Lyon. Adversus haereses - Gegen die Hdresien [Fontes Christiani
8.4],Bd. 8/4, Freiburg 1997, 38-45,54-63, 198-203; Bd. 8/5,2001, 238-
243) und Melito von Sardes (Fragment) (2. H. 2. Jh.) (O. Perler, Méli-
ton de Sardes. Sur la pdaque et fragments [SC 123], Paris 1966, 234f.)
unter den griechischen Kirchenvétern zu Abraham geduflert.

2Vgl. 0. Demus, The Mosaic Decoration of San Marco, Chicago
1988, pl. 48.

3 Vgl. Th. Dittelbach, Rex imago Christi: der Dom von Monreale;
Bildsprachen und Zeremoniell in Mosaikkunst und Architektur,
Wiesbaden 2003; E. Borsook, Messages in Mosaic: Royal Pro-
grammes of Norman Sicily, 1130-87, Oxford 1998.

4 E. Maillard, L’église de Saint-Savin sur Gartempe, Paris 1926, 57,
74ff; die Identifikation einer Darstellung als die Bindung des Isaak
ist unsicher: ibid., 77f.; O. Demus, Romanische Wandmalerei, Miin-
chen 1992, 140ff.

> Vgl. A.-M. Meussling — R. Meussling, Der verborgene Christus von
Pretzien. Vom Finden, Freilegen, Bewahren und Verkiinden , Scho-
nebeck 2010, Abb. S.147 (linkes Feld im unteren Register).

6 Vgl. M. Andaloro, Die Kirchen Roms. Ein Rundgang in Bildern.
Mittelalterliche Malereien in Rom 312-1431, Mainz 2008, 269ff ;
auch: B. Brenk, Die friihchristlichen Mosaiken in S. Maria Maggiore
zu Rom, Wiesbaden 1975, 112, verweist zwar auf den Gegensatz
zwischen der Geschichte der Offenbarung, die mit Abraham einsetzt,
und der Zeit des Gesetzes, die mit Mose beginnt, entwickelt aber im
weiteren das Verhiltnis zwischen Mose und Christus.

7 Vgl. B. Zimmermann, Die Wiener Genesis im Rahmen der antiken
Buchmalerei. Ikonographie, Darstellung, Illustrationsverfahren und
Aussageintention, Wiesbaden 2003, 941f. u. 106ff.

8 Vgl. K. Weitzmann — H. L. Kessler, The Cotton Genesis. British
Library Codex Cotton Otho B VI. The Illustrations in the Manu-
scripts of the Septuagint, 1, Princeton 1986, 85ff. u. Abb. 252ff.

o Vgl. J. Lowden, The Octateuchs: a Study in Byzantine Manu-
script lllustration, 1992; K. Weitzmann, The Byzantine Octateuchs,
Princeton 1999.

AXAE AZT" (2015), 35-48



DIE BINDUNG DES ISAAK IN DER FRUHCHRISTLICHEN, JUDISCHEN UND BYZANTINISCHEN IKONOGRAPHIE

4. Einzel-Darstellungen schlieBlich zeigen fast ausnahms-
los die Bindung Isaaks, wobei sich diese Wiedergaben vor-
nehmlich auf spitantiken Pyxiden'® und Sarkophagen!! nach-
weisen lassen.

II) Bild-Themen mit Abraham

Uberblickt man diesen ikonographischen Bestand, dann
lassen sich abgesehen von der hier zu behandelnden Bindung
des Isaak (Gen 22,1ff.) drei weitere thematische Schwer-
punkte ausmachen.

Unter diesen ist die Darstellung des Treffens zwischen
Abraham und den drei Ménnern im Hain Mamre'? (Gen 18,1
ff.) hinsichtlich der Héufigkeit sowie der theologischen Be-
deutung'® am wichtigsten.

Das wird besonders an der Weiterentwicklung dieses
Bild-Typs hin zur sogenannten Philoxenia offenkundig, die
in byzantinischer Zeit das Trinitdtsbild par exellence
darstellte'®,

Noch héaufiger findet sich der eschatologisch aufgefafite
Schof3 Abrahams (Lk 16, 23), da er in die Komposition des
Jiingsten Gerichtes in Byzanz eingebunden ist'>.

Von untergeordneter Bedeutung ist die Begegnung mit
Melchisedek (Gen 14, 18ff.), der seinerseits in der Bild-
Ausstattung der Kirchen kaum nachzuweisen ist'®.

Zusammenfassend kann man feststellen, da3 der Befund
durchaus tiberschaubar ist.

III) Bindung des Isaak (Aqedah)

Damit komme ich zur Bindung des Isaak, der sogenannten
Agedah.

Wie gezeigt, stellt die Bindung des Isaak das bedeutendste
Thema innerhalb der Ikonographie des Abraham dar. Speyart
van Woerden!”. listet in ihrem Aufsatz aus dem Jahre 1961
iiber 300 Denkméler mit Darstellungen der Bindung auf. Von
diesen datieren 195 Stiick aus der spétantiken Zeit; von den
iibrigen tiber 100 Stiicken stammt die liberwiegende Mehrheit
aus dem 12. und 13. Jh. und gehort der westlichen Sphire an.
Fiir den Osten lassen sich vor allem Darstellungen aus den
bereits erwédhnten Oktateuchen des 12. Jhs. nachweisen.

Selbstverstidndlich sind solche Listen selten vollstindig;
so fehlen etwa entsprechende Darstellungen aus der Win-
chester-Bibel'® (fol. 51) (zw. 1160 u. 1175), der Kirche von
Sigena!® (1160-1175) in Spanien sowie der Siidtiroler Ja-
kob-Kirche in Grissian®® (um 1210).

AXAE AZT (2015), 35-48

Aus Byzanz fehlen u.a. die Wiedergaben an der Auflen-
wand der Heilig-Kreuz-Kirche von Aght’amar®! (915-921)
im Van-See im Osten der Tiirkei sowie in den beiden kreti-
schen Kirchen von Ano Biannos (Hg. Pelagia)22 (1360) und
Roustika (Panagia)? (1390/1).

10'vgl. die GroBe Berliner Pyxis, E. 4/A. 5. Jh.: W. F. Volbach, El-
fenbeinarbeiten der Spdtantike und des friihen Mittelalters, Mainz
1976, Kat. nr. 161; weitere Beispiele: ibid., Kat. nr. 162-164.

1 Vgl. E. Paneli, Die Ikonographie der Opferung Isaaks auf den
friihchristlichen Sarkophagen , Marburg 2001.

12 W. Gernhofer, »Die Darstellung der drei Ménner an der Eiche von
Mamre und ihre Bedeutung in der friihchristlichen Kunst«, RQ 104
(2009), 1-27.

13 Vgl. L. Thunberg, »Early Christian Interpretations of the Three
Angel’s in Gen. 18«, Studia Patristica 7 (1966), 560-570.

4 Vgl. M.-B. von Stritzky, »Die Darstellung der Philoxenie an der
stidlichen Langhauswand von Santa Maria Maggiore in Rom«, RQ
93 (1998) 200-214, und L. Miiller, Die Dreifaltigskeitsikone des An-
dréj Rubljow, Miinchen 1990; H. Gerstinger, »Uber Herkunft und En-
twicklung der anthropomorphen byzantinisch-slawischen Trinitéts-
darstellung des sog. Synthronoi- und Paternitas-Typus«, Festschrift
W. Sas-Zaloziecky (hrsg. G. Gsodam), Graz 1956, 59-85.

15 Vgl. A. Volan, »Picturing the Last Judgment in the Last Days of
Byzantium. Zur Ikonographie des Jiingsten Gerichts in Byzanz«, The
Kariye Camii Reconsidered (hrsg. H. A. Klein — R. G. Ousterhout —
B. Pitarakis), Istanbul 2011, 387-446 (war Verf. nicht zugénglich);
und B. Brenk, »Die Anfidnge der byzantinischen Weltgerichtsdarstel-
lung«, BZ 57 (1964), 106-126.

16 Vgl. F. W. Deichmann, Melchisedek, Wort und Bild: Bild und
Verkiindigung. Festgabe fiir Hanna Jursch, Berlin 1962, 31-37; E.
Revel-Neher, »The Offerings of the King-priest: Judeo-Christian
Polemics and the Early Byzantine Iconography of Melchizedek,
Continuity and Renewal. Jews and Judaism in Byzantine-Christian
Palestine (hrsg. L. 1. Levine), Jerusalem 2004, 270-298 (war Verf.
nicht zugénglich); M. Altripp, Die Prothesis und ihre Bildausstattung
in Byzanz unter besonderer Beriicksichtigung der Denkmdler
Griechenlands, Frankfurt 1998, 67 und 118f.

171, Speyart van Woerden, »The Iconography of the Sacrifice of Abra-
ham«, VigChr 15 (1961), 214-255.

18 Vgl. Cl. Donovan, The Winchester Bible, Toronto 1993, fig. 5; W.
F. Oakeshott, Sigena: Romanesque Paintings in Spain and the Win-
chester Bible Artists, London 1972, Abb. 189.

19 Vgl. Oakeshott, Sigena, op cit. (Anm. 18), 12 (Bildprogramm), Abb.
37.

20 H. Stampfer — Th. Steppan, Die romanische Wandmalerei in Tirol.
Tirol - Siidtirol - Trentino, Regensburg 2008, 217f. und Farbbild 71
u.72.

21y, G. Davies, Medieval Armenian Art and Architecture. The
Church of the Holy Cross, Aght'amar, London 1991, 37ff. u. P1. 5.
21, Spatharakis, Dated Byzantine Wall Paintings of Crete, Leiden
2001, 111t

2 Ibid., 137ff.

37



MICHAEL ALTRIPP

I11.1) Gegeniiberstellung von Abraham und Mose auf
spdtantiken Sarkophagen (Abb. 1)

Diese Bindung des Isaak begegnet nach der Aufstellung von
Speyart>* auf 93 friihchristlichen Sarkophagen. Auf 18% Exem-
plaren wird sie dabei der Ubergabe der Gesetze an Mose ge-
geniibergestellt, wobei beide Themen einen mittig angeordneten
Clipeus flankieren. Als Beispiel fiihre ich hier das Exemplar an,
das sich im Archiologischen Museum von Arles®® befindet.

Speyart kann in dem gemeinsamen Auftreten von Geset-
zesiibergabe und Isaak-Bindung lediglich einen »purly prac-
tical«*” Sinn erkennen. Ahnlich urteilt Lucchesi Palli?® im
Lexikon der Christlichen Ikonographie, die kompositorische
Griinde fiir denkbar hilt. Auch wenn die Anzahl der Beispiele
insgesamt gering ist, so erscheint die Annahme rein prakti-
scher Erwigungen doch zu banal. Fiir diese Skepsis spricht
auch die bereits oben angesprochene Gegeniiberstellung des
Mose- und des Abraham-Zyklus an der Nord- und Siid-Wand
des Mittelschiffes von Santa Maria Maggiore®’.

Worin konnte demnach die theologische Beziehung zwi-
schen beiden alttestamentlichen Personen bestehen? Die Ant-
wort bietet der biblische Kontext, so da3 ich an dieser Stelle
auf die Exegese der Kirchenviter verzichte.

Zunichst einmal sind beide Personen miteinander ver-
wandt, da Mose ein Nachkomme Abrahams in der siebten Ge-
neration ist™. Wichtiger aber als dieses Abhingigkeitsverhalt-
nis sind die Gemeinsamkeiten zwischen beiden Protagonisten.

Hier ist an erster Stelle die Zuschreibung als Freund Gottes
zu erwihnen, die das Alte Testament ausschlieBlich ihnen bei-
den zubilligt31. Fiir Abraham sind die Belegstellen Jes 41,8,2
Chr 20,7 und Dan 3,35; fiir Mose findet sich der Nachweis
bei Ex 33,11: »Und der HERR redete mit Mose von Angesicht
zu Angesicht, wie ein Mann mit seinem Freund redet«.

Diese enge Beziehung zwischen beiden Personen zu Gott
findet dariiber hinaus seinen Ausdruck in dem Bund, den Gott
sowohl mit Abraham (Gen 15,18 und 17,1ff.) als auch mit
Mose (Ex 19,1ff.) schlie3t. Neben diesen ist Gott einen sol-
chen Bund nur noch mit Noah eingegangen (Gen 9,8-17).

Weitere Gemeinsamkeiten bzw. Bezlige zwischen Abra-
ham und Mose ergeben sich, wenn man die angesprochenen
Ereignisse selbst, d.h. die Bindung Isaaks sowie die Geset-
zeslibergabe, betrachtet.

Denn obwohl dies die Ikonographie im Falle der Bindung
nicht in gleicher Weise herausstellt wie bei der Gesetzestiber-
gabe, so spielen sich doch die Ereignisse jeweils auf einem
Berg ab. Beide Erhebungen unterscheiden sich lediglich darin,

38

daB der eine, ndmlich der Sinai, real existiert, wihrend der an-
dere allegorisch als »Ort der Schau«®? zu verstehen ist, obwohl
auch dieser zumindest durch 2 Chr 3,1 mit jenem Berg in Je-
rusalem in Verbindung gebracht wird, auf dem Salomo seinen

Tempel errichten lieB** und spiter das Kreuz von Golgatha

t34

gestanden hat™. Dieser Umstand wird dann erst durch die Kir-

chenviiter®® in besonderer Weise herausgearbeitet.

Daf} beide Ereignisse tatsdchlich aufeinander bezogen
sind, unterstreicht ein weiteres Detail. Als Mose den Berg be-
steigt, sagt er zu den Zuriickbleibenden’: »Wartet hier auf
uns, bis wir zu euch zuriickkehren<®’ . In dhnlicher Weise #u-
Bert sich Abraham, bevor er mit Isaak zum Berg Morija hin-
aufsteigt: »Da sagte Abraham zu seinen Knechten: Bleibt ihr

mit dem Esel hier! Ich aber und der Junge wollen dorthin

gehen und anbeten und zu euch zuriickkehren<®.

Zwei entscheidende Unterschiede im biblischen Bericht
weisen allerdings daraufthin, dal Abraham letztlich die gro-
Bere Bedeutung zukommt.

Nach Ex 3,5 ndmlich muf; Mose am Fufle des Sinai am
Dornbusch die Sandalen ausziehen, denn Gott sprach zu ihm:
»Tritt nicht ndher heran! Zieh deine Sandalen von deinen
Fiilen, denn die Stitte, auf der du stehst, ist heiliger Boden«!
Abraham hingegen tritt an den Ort des Opfers, ohne von Gott
zu Ahnlichem aufgefordert zu werden®.

24 Speyart van Woerden, op.cit. (Anm. 17), 223.

% Ibid., 237.

26 G. Koch, Friihchristliche Sarkophage , Miinchen 2000, Abb. 139.
27 Speyart van Woerden, op.cit. (Anm. 17), 237.

28 E. Lucchesi Palli, »Abraham«, LChrI Bd. 1, Sp. 29.

¥ Vgl. Anm. 6.

30 Th. Heither, Biblische Gestalten bei den Kirchenvitern: Mose,
Miinster 2010, 29f.

31 Th. Heither — Chr. Reemts, Biblische Gestalten bei den Kirchenvditern:
Abraham, Miinster 2009, 266ff.; Heither, op.cit. (Anm. 30), 196ff.

32 Heither — Reemts, op.cit. (Anm. 31), 156ff. u. 168.

3 F. Nikolasch, »Zur Ikonographie des Widders von Gen. 22«, VigChr
23 (1969), 200; G. Stemberger, »Die Patriarchenbilder der Via La-
tina«, Kairos 16 (1974) 57.

3 Heither — Reemts, op.cit. (Anm. 31), 241.

¥ Vgl. Anm. 32 u. Anm. 34.

3 R. Brandscheidt, Abraham - Glaubenswanderschaft und Opfer-
gang des von Gott Erwdhlten, Wiirzburg 2009, 265.

37 Vgl. Ex 24,14: »xol toig moeoPutégorg elmay Houvydlete av-
70D, WG AVOOTOEPWEV TTQOG VUAG«.

B Vgl. Gen 22,5: »nol elmev APadiy toig monolv avtod Kadioate
aUTOD UETA THS OVOoU, Yd 08 »al T manddolov diehevodueda
Ewg MOE %Ol TQOOAVVIOAVTEG AVOOTOEPWUEV TQOG VUK.

39 St. Fine, »Synagogue Mosaics and Liturgy in the Land of Israel«,
Art and Judaism in the Greco-Roman World. Toward a New Jewish

AXAE AZT" (2015), 35-48



DIE BINDUNG DES ISAAK IN DER FRUHCHRISTLICHEN, JUDISCHEN UND BYZANTINISCHEN IKONOGRAPHIE

Abb. 1. Die Gegeniiberstellung von Abraham und Mose bei den spdtantiken Sarkophagen
geht nicht auf formale Gestaltungskriterien zuriick, sondern ist theologisch motiviert.

Noch deutlicher wird die Grofle des geistigen Vermogens
Abrahams durch die Tatsache unterstrichen, daf3 er Gott von
Angesicht zu Angesicht schaut, als dieser ihm im Hain
Mamre in Gestalt der drei Ménner erscheint und sich ihm als

t*0. Dariiber hinaus weist

der dreifaltige Gott zu erkennen gib
der Name des Berges »Morija«, wo Abraham Isaak opfern
soll, in seinem hebriischen Ursprung auf eine Vision hin*!.
Mose dagegen fiirchtet den Anblick Gottes. In Ex 3,6 heifit
es: »Da verhiillte Mose sein Gesicht, denn er fiirchtete sich,
Gott anzuschauen«. Und auch bei der Gelegenheit der Geset-
zesiibergabe betont der biblische Bericht**: »15 Und die Herr-
lichkeit des HERRN lie§} sich auf dem Berg Sinai nieder, und
die Wolke bedeckte ihn sechs Tage; und am siebten Tag rief
er Mose mitten aus der Wolke heraus zu«. Mose erkennt Gott
demnach im Gegensatz zu Abraham nicht.

Und obwohl erst ihm, Mose, das Gesetz iibergeben worden
ist, wird Abraham bereits als Gerechter Gottes bezeichnet*®.

Eine weitere Bestitigung fiir das Verhiltnis zwischen Mose
und Abraham bietet zuletzt Gal 4,24-26, wo es heif3t: »Diese
Worte haben tiefere Bedeutung. Denn die beiden Frauen be-
deuten zwei Bundesschliisse: einen vom Berg Sinai, der zur
Knechtschaft gebiert, das ist Hagar; denn Hagar bedeutet

AXAE AZT (2015), 35-48

Archaeology (hrsg. St. Fine), Cambridge 2010, 196, verweist in die-
sem Zusammenhang auf das FuBBboden-Mosaik der Synagoge von
Sepphoris, wo im Bild der Bindung des Isaak Abraham und sein Sohn
ohne Schuhe wiedergegeben werden (vgl. Z. Weiss, The Sepphoris
Synagogue. Deciphering an Ancient Message through its Archaeo-
ligcal and Socio-historical Contexts, Jerusalem 2005, C141ff. u. fig.
82f.); diese stehen separat, wie man dies aus den Darstellungen Moses
kennt. Fine sieht hier einen EinfluB christlicher Ikonographie, was al-
lerdings nicht schliissig ist, wenn man bedenkt, daf das gleiche Motiv
in Verbindung mit Mose auch in der Synagoge von Dura Europos [vgl.
K. Weitzmann — H. 1. Kessler, The Frescoes of the Dura Synagogue
and Christian Art, Washington, D.C. 1990, Abb. 3, 41 (Dornbusch)
u. 74 (Gesetzes-Ubergabe)] auftaucht und gleichzeitig auch von Josua
berichtet wird, daB er seine Schuhe auf heiligem Boden ausziehen
mubte (vgl. Jos 5,15: »Da sprach der Oberste des Heeres des HERRN
zu Josua: Zieh deine Schuhe von deinen Fiiflen; denn der Ort, auf dem
du stehst, ist heilig! Und Josua tat es«).

40 Vgl. Gen 18,1f.: »Und der HERR erschien ihm bei den Terebinthen
von Mamre, als er bei der Hitze des Tages am Eingang des Zeltes
saf3. 2 Und er erhob seine Augen und sah: Und siehe, drei Ménner
standen vor ihm«.

41'Vgl. Anm. 32.

42Vel. Ex 24, 15f.

4 Vgl. Gal 3, 6 (»Ebenso wie Abraham Gott glaubte und es ihm zur
Gerechtigkeit gerechnet wurde«) u. als Zitat bei Rom 4,3 (»Abraham
aber glaubte Gott, und es wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet«).

39



MICHAEL ALTRIPP

den Berg Sinai in Arabien und ist ein Gleichnis fiir das jetzige
Jerusalem, das mit seinen Kindern in der Knechtschaft lebt.
Aber das Jerusalem, das droben ist, das ist die Freie; das ist
unsre Mutter«. Wenn nun das freie Jerusalem Sion ist*, und
Morija mit Sion gleichgesetzt wird, dann ergeben sich zwei
Gegensatz-Paare: Sara, die Freie, die Hagar, der Unfreien ge-
geniibersteht; sie werden symbolisiert durch Sion (Sara) und
Sinai (Hagar). Daraus folgt letztlich eine Gegeniiberstellung
von Abraham und Mose, die sich dadurch unterscheiden, daf3
die Gebote Gottes von Abraham durch den Glauben und von
Mose durch das Gesetz erkannt und befolgt werden. Noch ein-
mal ergibt sich daher aus Gal 4 24ff. eine Aufwertung des
Abraham, die in Gegensatz zu Mose gestellt wird.

Mose und Abraham stehen demnach in einer dialekti-
schen Beziehung. Die Gegeniiberstellung von Mose und
Abraham auf den Sarkophagen ist damit theologisch gut zu
begriinden und kein Formalismus.

111.2) Beth Alpha (Abb. 2)

Damit komme ich zum zweiten Beispiel, das sich in Beth
Alpha in Israel befindet. Es handelt sich um das Bodenmo-
saik der dortigen dreischiffigen Synagoge, die durch Miinzen
und eine entsprechende Erwéhnung der Inschrift im Mosaik
in die Zeit des Kaisers Justin I. (518-527) datiert werden
kann®. Dieses weist zudem eine griechische Inschrift*® auf,
die die Namen der Handwerker, Marianos und Aninas, nennt.

Das Bodenmosaik erstreckt sich liber den gesamten
Boden des Mittelschiffes*’. Der von Westen hereintretende
Betrachter sicht als erstes die Bindung des Isaak*®. Die Mitte
des Zentralschiffes nimmt eine Darstellung des Zodiak*’ ein,
dem sich im Osten vor der Apsis die Wiedergabe des von
zwei Menorot flankierten Bundeszeltes™ anschlieBt.

Der Stil der gesamten Darstellung ist duflerst primitiv
und ungelenk.

Uns interessiert hier die Wiedergabe der Bindung des
Isaak>'. Sie zeigt, von links nach rechts betrachtet, eine Per-
son frontal gegeben, die mit ihrer Rechten an einem Seil den
Esel fiihrt, hinter dem sich eine weitere Person befindet. Der
rechte Abschnitt nimmt etwas mehr als die Hélfte des Bildes
ein und zeigt einen Baum mit zwei Asten, an dem mit einem
Seil ein vertikal angeordnetes und gehorntes Tier gebunden
ist. Durch eine hebréische Inschrift wird das Tier als Widder™
bezeichnet. Dariiber ist eine rechte Hand zu erkennen, die
sich aus einem mit Strahlen umgebenen Feld erstreckt.
Hierzu gehort die darunter befindliche Inschrift: » Vergreif

40

Dich nicht«. Die groBte Figur ist nimbiert und hilt in ihrer
Rechten ein Messer und in der Linken eine kleinere Figur;
inschriftlich wird die eine als » Abraham« und die zweite als
»Isaak« benannt. Am rechten Bildrand ist schlieBlich eine
Konstruktion zu erkennen, von der oben Flammen ausgehen.

Die in Rede stehende Darstellung gibt den Text von Gen
22 wieder und unterscheidet sich von jener an der Thora-Ni-
sche der Synagoge in Dura-Europos, die durch eine Inschrift
in das Jahr 245 datiert werden kann.

Von besonderem Interesse bei dem Bodenmosaik in Beth
Alpha ist das an dem Baum befestigte Tier, das als Widder
identifiziert werden kann. Folgende Fragen stellen sich bei
der Betrachtung dieses Details:

1. Handelt es sich bei der Pflanze wirklich um einen Baum?

2. Warum ist der Widder daran festgebunden?

3. Warum steht der Widder nicht auf seinen Beinen?

Der alttestamentliche Text (Gen 22,13) hierzu ist eindeutig:
»Und Abraham erhob seine Augen und sah; und siehe, da war
ein Widder hinten im Gestriipp (am Baum) an seinen Hornern
festgehalten. Da ging Abraham hin, nahm den Widder und
opferte ihn anstelle seines Sohnes als Brandopfer«.

Im griechischen Original der Septuaginta lautet der Text:
»nal avaPrépag ABeadu totg dOGpOaluoic attod e1dev, xal
100V %QLOG €1G RATEXOUEVOS £V PUTH OaPer TOV XEQUTOV"
%ol £moe0n APoadp nai ENafiev TOV ®QLOV xall AVAVEYREV
avTtov eig Ohondonmwory avti Toadx tod viod avtod.« Er
folgt damit exakt der hebridischen Vorlage, wobei das Grie-
chische auch eine Ubersetzung des putoc als (Garten-) Baum
zuldBt, wihrend die Vulgata wiedergibt »inter vepres«, d.h.
in einer Hecke bzw. in einem Dornbusch.

Hieraus wird nun deutlich, da3 der hebriische und der
griechische Text nur von einem Gputd cofex, d.h. von einer
Pflanze im allgemeinen Sinne spricht, deren nihere Bezeich-

4 Heither — Reemts, op.cit. (Anm. 32), 169.

S E. L. Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth Alpha: an Account
of the Excavations, Jerusalem? 1975, 45 u. 48; zur Frage der Datie-
rung und der méglichen Zuschreibung an Justin II. (565-578) vgl.: J.
Gutmann, »Revisiting the ,Binding of Isaac* Mosaic in the Beth Alpha
Synagogue«, Bulletin of the Asia Institute 6 (1992) 82.

46 Sukenik, op.cit. (Anm. 45), 47 u. P1. XXV.

4T Tbid., Pl. XX VII.

“ Ibid., P1. XIX.

* Ibid., P1. X.

%0 Ibid., P1. VIIL

> Ibid., P1. XIX.

2 Der genaue Wortlaut ist: »Und siehe - ein Widder«. Ich danke An-
dreas Ruwe fiir die Ubersetzung der Inschriften.

AXAE AZT" (2015), 35-48



DIE BINDUNG DES ISAAK IN DER FRUHCHRISTLICHEN, JUDISCHEN UND BYZANTINISCHEN IKONOGRAPHIE

Abb. 2. Die Darstellung der Bindung des Isaak im Boden-Mosaik von Beth Alpha geht moglicherweise auf eine christliche Vorlage zuriick.

nung als »Sabek« im biologischen Sinne nicht gedeutet wer-
den kann. Stemberger>® verweist erginzend auf den mogli-
cherweise spitantiken aramiischen Targum Neophyti**, der
abweichend von Bdumen spricht, so daf} die Septuaginta und
dieser Targum zumindest die Moglichkeit fiir eine Interpre-
tation als Baum er6ffnen.

Dariiber hinaus stellt der Text fest, dal der Widder mit sei-
nen Hornern an der Pflanze festgehalten wird (»€ig xateyo-
UEVOG €V GUTH cofex TV xeQATWV«),d.h. von einem Fest-
gebundensein ist keine Rede. SchlieBlich darf man aus der
Textvorlage schlieflen, dafl der Widder auf dem Boden stand.

Nikolasch®® verweist auf eine rabbinische Uberlieferung
von Jalkut Schim’oni aus dem 13. Jh., nach der ein Engel den
von Gott schon seit der Schépfung dafiir vorgesehenen Wid-
der aus dem Paradies herbeischafft und dort hinbringt, wo ihn
Abraham sah, als besagter Engel ihn, Abraham, von der Op-
ferung des Isaak abhielt. Nikolasch schlief3t aus diesem Be-
richt, daf} der Widder selbstverstidndlich vom Engel an den
Baum gebunden worden sei. Paneli*® wendet dagegen zurecht
ein: »this does not explain clearly the iconographic innova-
tion of a ram tethered to a tree«. Auch Nikolasch®’ selbst be-
tont: »Eine literarische Uberlieferung, die uns einer Interpre-
tation niaherbringen kann, ist im jiidischen Schrifttum fiir die
romisch-byzantinische Zeit nicht belegt«.

In einem anderen Kontext verweist Stemberger auf das
Eingreifen des Satans und zitiert in diesem Zusammenhang aus
einem mittelalterlichen Midrasch den Rabbi Zecharja: » Abra-
ham schaute und sah den Widder und nahm ihn und machte
ihn los und opferte ihn anstelle von Isaak«®®. Diesen Bericht

AXAE AZT (2015), 35-48

konnte man nun tatsédchlich so verstehen, als ob der Widder an-
gebunden gewesen sei. Aber einerseits setzt »losmachen« nicht
unbedingt ein Festgebunden sein voraus, und andererseits
datiert der Bericht aus der Zeit ab 1300 und ist somit als un-
mittelbarer Beleg fiir spitantike Synagogen unbrauchbar.
Wie erklért sich also die Diskrepanz zwischen dem bibli-
schen Text und der Wiedergabe in Beth Alpha? Und welche
Konsequenzen bringt eine mogliche Erkldrung mit sich?
Abweichungen vom Text haben bei der Bildgestaltung oft
mit entsprechenden Vorlagen zu tun. Das trifft z.B. auch fiir
die Wiedergabe des mit auf dem Riicken gebundenen Isaak
zu, fiir den sich zahlreiche Vorbilder in der antiken Ikonogra-
phie finden lassen®®. Geischer® verweist u.a. auf einen apu-
lischen Voluten-Krater, auf dem als Teil der Ilias-Erzdhlung

33 Vgl. Stemberger, op.cit. (Anm. 33), 72.

o Vgl. A. Diez Macho, Neophyti 1: Targum Palestinense, ms de la
Biblioteca Vaticana, Madrid 1968, 126f.

33 Vgl. Nikolasch, op.cit. (Anm. 33), 217.

% Vgl. E. Paneli, »O eixovoyoadindg TOmog Tou depévou oe Oé-
VTQO %LU otV TaRdoTao T Ouoiog Tov APead xatd Toug
TOAALOYQLOTLOVIXOVG Y 0OVOuG«, DCRAE KH' (2007), 174f.

57V gl. Nikolasch, op.cit. (Anm. 33), 216 f.

38 Vgl. Stemberger, op.cit. (Anm. 33), 65; vgl. G. Friedlinder (Hrsg.),
Pirke de Rabbi Eliezer, New York 1965, 229: » Abraham looked, saw
the ram, and he went and set it free«.

9 Vgl. M. Harl, »La ligature d’Isaac«, Hellenica et Judaica. Hom-
mage a Valentin Nikoprowetzky (hrsg. A. Caquot — M. Hadas-
Lebel — J. Riaud), Louvain-Paris 1986, 469f.

% Vgl. H. J. Geischer, »Heidnische Parallelen zum friihchristlichen
Bild des Isaak-Opfers«, JbAC 10 (1967) 135 u. Taf.14d.

41



MICHAEL ALTRIPP

die Opferung der zwolf Trojaner wiedergegeben wird. Einer
dieser zwolf kniet auf dem Boden, wihrend seine Hinde wie
bei Isaak auf dem Riicken gebunden sind.

Auch fiir die Darstellung des an dem Baum festgebunde-
nen Widders wird man eine entsprechende Vorlage annehmen
diirfen, zumal das Bild-Thema bereits seit dem 4. Jh. nach-
zuweisen ist und somit bis zu seiner Wiedergabe in Beth
Alpha eine zweihundertjdhrige Geschichte durchlaufen hat.

Wie wir gesehen haben, existiert jedoch weder eine lite-
rarische noch eine bildliche Tradition aus dem spétantiken
Judentum — auch nicht in Dura Europos —, wohl aber aus dem
frithen Christentum.

Aus der gleichen Zeit wie Beth Alpha datiert etwa das
Fresko in Bawit®! in Agypten, das in seiner Apsis die Bin-
dung des Isaak und in diesem Kontext links den an einen
Busch oder einen Baum angebundenen Widder zeigt.

Ein vergleichbares Beispiel bietet die aus dem 11. Jh. stam-
mende Darstellung in der Handschrift des Kosmas Indikopleu-
stes®?, die jedoch auf eine Vorlage aus dem 6. Jh. zuriickgeht.
In beiden Fillen allerdings steht der Widder an den Busch bzw.
den Baum gebunden, in Beth Alpha hingegen héngt er.

Man konnte dieses Detail mit einer NachlidBigkeit erkla-
ren, die zu dem auf3erordentlich provinziellen Eindruck paf3t,
den die Darstellung insgesamt vermittelt.

Interessanterweise findet sich hierfiir kein Vergleichsbei-

spiel in der spitantiken Gstlichen Kunst®?

, dagegen einige
wenige im Westen, darunter auch der stadtromische Mailén-
der Stadttorsarkophag64, Das ist um so bemerkenswerter, als
Ambrosius etwa zur gleichen Zeit dieses Detail in seiner
Schrift De Abraham® anspricht und es mit dem Hingen Jesu
am Kreuz vergleicht. In dieselbe Richtung geht auch eine
Bemerkung bei Ephraim dem Syrer® in seinem Kommentar
zur Genesis: »Weder war dort ein Widder, das bezeugt die
Frage des Isaak nach dem Opferlamm, noch befand sich dort
ein Baum, das beweist das Holz auf den Schultern des Isaak.
Der Berg brachte den Baum hervor und der Baum den Wid-
der, auf dass im Widder, der vom Baum herunterhing und an
Stelle von Abrahams Sohn als Opfer dargebracht wurde, der
Tag dessen versinnbildet werde, der am Holze hing wie der
Widder und den Tod fiir die ganze Welt verkosten sollte«.

Auch wenn der Befund hier in gebotener Kiirze prisen-
tiert worden ist, ergibt sich dennoch ein — wie ich meine —
recht eindeutiger Befund:

1. Die Wiedergabe des vom Baum bzw. Gebiisch herab-
hingenden Widders im Bodenmosaik der Synagoge von Beth
Alpha findet — mit Ausnahme des Targum Neophyti — keine

42

61 Speyart van Woerden, op.cit. (Anm. 17), 221 u. 228; vgl. auch M.
Zibawi, Bagawat. Peintures paléochrétiennes d’Fgypte, Paris 2003,
Abb. 21 (Exodus-Kapelle) und Abb. 39 (Friedens-Kapelle).

2 ygl. K. Kominko, »When Words are not Enough — the Illustrated By-
zantine Manuscipts of the Christian Topography«, Bysantinska Siills-
kapet 28 (2010), 5-25 (war mir nicht zugénglich); E. Revel-Neher,
»Some Remarks on the Iconographical Sources of the Christian Topo-
graphy of Cosmas Indicopleustes«, Kairos 32-33 (1990-1991), 78-97
(sie postuliert jiidische Quellen: ibid., 93); W. Wolska, La Topographie
chrétienne de Cosmas Indicopleustés [SC 159], Paris 1970, Bd. 2, 148
ff. (griechischer Text mit franzosischer Ubersetzung und Abbildung).
% Die Wiedergabe an der Aufenseite der Heilig-Kreuz-Kirche von
Aght’amar datiert aus dem 11. Jh. und muf daher hier unberiicksich-
tigt bleiben, steht aber vermutlich in einer syrisch-paléstinenischen
Bild-Tradition; vgl. Anm. 21.

o4 Vgl. H.-U. von Schoenebeck, Der Maildnder Sarkophag und seine
Nachfolge,Freiburg 1935, 27ff. u. Abb. 7; Th. Ulbert — J. Dresken-Wei-
land, Repertorium der christlich-antiken Sarkophage, Bd. 2, Italien
mit einem Nachtrag Rom und Ostia, Dalmatien, Museen der Welt:
Bd. II, Mainz 1998, 56ff. (Kat. Nr. 150) u. Taf. 59, 3-8, 60,1-2; 61, 1-2;
insbesondere: Nikolasch, op.cit. (Anm. 33), 218ff.; die geographische
Nihe zwischen Sarkophag und Ambrosius ist allerdings nicht ur-
spriinglich, da der Sarkophag wohl in Rom gearbeitet worden ist.

65 ,,77. Et respiciens Abraham uidit, et ecce aries unus haerens in uir-
gulto. Qua ratione arietem? Quasi praestantem utique gregi. Qua ratione
suspensum? Vt aduerteres hostiam illam non esse terrenam. Qua causa
cornibus suspensum, nisi quod carnem suam uirtute superiore a terris
leuaret? Tuxta quod scriptum est: Cuius principium super umeros eius.
Quis utique significatur nisi ille de quo dictum est: Exaltauit cornu po-
puli sui? Cornu nostrum Christus est, qui praestitit omnibus, sicut legi-
mus: Speciosus forma prae filiis hominum, solus eleuatus et exaltatus
a terris, quemadmodum ipse nos docet, cum loquitur: Ego non sum de
hoc mundo, ego de supernis sum. Hunc uidit Abraham in isto sacrificio,
huius passionem aspexit. Et ideo ipse ait dominus de eo: Abraham diem
meum uidit et gauisus est. 78. Vnde ait sciptura: Vocauit Abraham
nomen loci illius ,dominus uidit‘, ut hodie dicant: ,In monte dominus
adparuit‘, hoc est quod adparuerit Abrahae reuelans futuram sui passio-
nem corporis, qua mundum redemit, demonstrans etiam genus passio-
nis, cum suspensum ostendit. Virgultum illud patibulum crucis, et in
hoc ligno praestantissimus ductor gregis exaltatus omnia traxit ad se,
ut ab omnibus cognosceretur. Vnde et ipse ait: Cum exaltaueritis filium
hominis, tunc cognoscetis quia ego sum«. Vgl. Buch I, 88, 77f.: F. Gori,
Opere esegetiche 11/11. Abramo,Rom 1984, 110ff.

% Ubersetzung Nikolasch, op.cit. (Anm. 33), 220; Text: vgl. R.-M.
Tonneau, Sancti Ephraem Syri In Genesim Et In Exodum,Louvain
1965, 69: »Non autem fuisse illic aretem, interrogans Isaac de agno
testis est; nec fuisse illic arborem, ligna super humeros Isaac pro certo
confirmant: Mons eruetavit arborem arborque arietem; ut in ariete,
qui ex arbore pendebat et in sacrificium pro filio Abrahae factus est,
figuraretur dies illius qui ex ligno, sicut aries, pependit, et mortem pro
mundo universo gustaturus erat«. Th. Kremer, Mundus primus: die
Geschichte der Welt und des Menschen von Adam bis Noach im
Genesiskommentar Ephrdams des Syrers, Louvain 2012.

AXAE AZT" (2015), 35-48



DIE BINDUNG DES ISAAK IN DER FRUHCHRISTLICHEN, JUDISCHEN UND BYZANTINISCHEN IKONOGRAPHIE

Parallele in den zeitgenossischen jiidischen Text- und Bild-
Quellen. Erst im spéten Mittelalter gibt es einen vereinzelten
Hinweis, dem aber wegen seiner Zeitstellung sowie wegen
seines singuldren Auftretens keine groflere Bedeutung bei-
gemessen werden darf. Erschwerend wiegt aber der Um-
stand, daf} dieser Text nicht von einem Herabhédngen des
Widders spricht, sondern lediglich berichtet, da3 Abraham
das Tier losgemacht habe. Zudem fiihrt der Vergleich mit
dem einzigen zeitgleichen jiidischen Denkmal, der Synagoge
von Dura Europos, vor Augen, wie dieses Detail nach dem
hebriischen Genesis-Text umgesetzt werden kann.

2. Das Herabhingen des Widders tritt vornehmlich in der
westlichen Kunst der Spétantike auf®’, 148t sich aber auch in
dem zitierten spétantiken Text des Ephraim des Syrers nach-
weisen. LaBt man zudem das Motiv des Herabhingens auller
Acht und konzentriert sich alleine auf das Angebundensein
des Widders an das Gebiisch bzw. den Baum, dann lassen
sich die christlichen Denkméler — auch im Osten — um ein
Vielfaches vermehren.

3. Es liegt also nahe, daf} es sich bei diesem Detail des
angebundenen bzw. herabhéngenden Widders um ein christ-
liches Motiv handelt. Trotzdem zieht die westliche For-
schung nicht den logischen Schluf} aus diesem Befund;
stattdessen betonen besonders Stemberger und Nikolasch
den Einfluf} der jiidischen auf die christliche Kultur und
Kunst, obwohl Nikolasch®® an einer Stelle zugesteht: »Alle
griechischen Schriftsteller kennen die Leseart der LXX und
verwenden sie (..) ausschlieBlich. Wihrend das Spétjuden-
tum die Verwendung der LXX ablehnte — sie war von den
Christen ibernommen worden — (..), hat sich in der darstel-
lenden Kunst - Dura-Europos und Beth Alpha beweisen es —
die Auffassung der LXX gehalten, die sicher auch auf die
Ausbildung mancher jiidischer Legenden eingewirkt hat«.
Auch Stemberger betont® mit Blick auf die Bilder der Ka-
takombe Via Latina in Rom den Einfluf} jiidischer auf die
christliche Kunst.

Gerade angesichts des iiberaus provinziellen Charakters
der Darstellungen in Beth Alpha liegt es nahe, da} Marianos
und Aninas’, die das Mosaik ausgefiihrt haben, sich einer
Vorlage bedienten, die moglicherweise der Darstellung in
der Kosmas-Handschrift”' recht nahegekommen sein diirfte.
Auf diese Darstellung ist daher im Zusammenhang mit Beth
Alpha immer wieder mit Recht verwiesen worden. Es ist
vielleicht nicht ohne Ironie, dal ausgerechnet ein israeli-
scher Forscher, Marc Bregman72, in letzter Konsequenz
nicht ausschlieBen mochte, da3 Beth Alpha eine christliche

AXAE AZT (2015), 35-48

Vorlage zugrunde liegt. Sein diesbeziiglicher Aufsatz ist
1980 auf hebriisch erschienen, weshalb ihm noch nicht die
Beachtung geschenkt worden ist, die ihm gebiihrt. Gut-
mann’? — ebenfalls Jude — urteilt in seinem 1992 erschienen
Aufsatz »Revisiting the ,Binding of Isaac‘« zuriickhalten-
der, aber letztlich in vergleichbarem Sinne: »In sum, it can
be stated that the Binding of Isaac mosaic at the Beth-Alpha
synagogue is solidly rooted in well-known Christian motifs
dating from the fourth to the thirteenth centuries«. Zuletzt
hat Fine’* ganz grundsitzlich fiir die Situation im spitanti-
ken Israel festgestellt: »As a minority, Jews were receivers
of the art of the majority«.

Inzwischen hat sich die Ansicht allgemein durchgesetzt,
daf die friihchristliche Kunst Teil der spitantiken Kultur ge-
wesen ist, bei der religiose Schranken zumindest im Kunst-
Betrieb offensichtlich kaum existierten’>. Man wird das glei-
che auch fiir die Beziehung zwischen der jiidischen und der
christlichen Kunst in der Spétantike annehmen diirfen.

Mit Blick auf die Darstellung der Bindung des Isaak in
Beth Alpha bedeutet dies, daB} es keinem Uberlegenheitsan—
spruch gleichkommt, wenn zumindest fiir das Motiv des am
Baum hidngenden Widders eine christliche Vorlage ange-
nommen wird. Dies zu akzeptieren scheint der jiingsten is-
raelischen Forschung weniger Probleme zu bereiten als der
westlichen.

7 Ein prominentes Beispiel in der dstlichen Kunst bietet Aght’amar
(vgl. Anm. 21).

% Vgl. Nikolasch, op.cit. (Anm. 33), 215.

% Vgl. Stemberger, op.cit. (Anm. 33), 78.

70 Sie haben iibrigens auch die Synagoge A von Beth Shean gestaltet;
vgl. Fine, op.cit. (Anm. 39), 195.

7! Fiir diese wiederum reklamiert Revel-Neher, »Some Remarks«,
op.cit. (Anm. 62), jiidische Vorlagen.

2 Vgl. M. Bregman, »The Depiction of the Ram in the Agedah Mo-
saic at Beth Alpha«, Tarbis 51 (1980), 306-309 (auf Hebriisch); ich
danke Daniel Stein Kokin fiir die Ubersetzung des Textes.

73 Gutmann, »Revisiting the ,Binding of Isaac’«, op.cit. (Anm. 45),
82; vgl. auch J. Gutmann, The Sacrifice of Isaac. Variations on a
Theme in Early Jewish and Christian Art, Sacred Images. Studies
in Jewish Art from Antiquity to the Middle Ages, Northampton
1989, 120.

7 Fine, op.cit. (Anm. 39), 187.

73 Ibid., 197.

43



MICHAEL ALTRIPP

111.3) Prothesis (Abb. 3)

Damit komme ich zu meinem dritten Beispiel.

Wie bereits zuvor erwihnt, fehlen in dem umfangreichen
Katalog von Isabel Speyart van Woerden einige Darstellun-
gen der Isaak-Bindung aus der byzantinischen Kunst. Auf
zwei von ihnen mochte ich im folgenden néher eingehen; es
handelt sich zum einen um die Hg. Pelagia in Ano Biannos’®,
die durch eine Inschrift in das Jahr 1360 zu datieren ist, und
zum anderen um die Panagia in Roustika’’, die ebenfalls in-
schriftlich 1390/91 datiert werden kann.

Beide Bauten weisen die Raum-Dispositionen der Ein-
raumkirchen auf’®, bei denen der Altar in der innen und auBen
halbrunden Apsis steht, wihrend der sogenannte Zuriisttisch,
auf dem die eucharistischen Gaben fiir die Riten auf dem
Hauptaltar vorbereitet werden, an der Nordost-Ecke an der
Stelle des Kirchenraumes steht, wo das Halbrund der Apsis
ansetzt. Dadurch wird der Tisch an zwei Seiten von Wand-
flichen eingefalit, die sich fiir die Anbringung von Bildern
anbieten. Zudem gehort zu dieser Einrichtung in der Regel
eine kleine Nische, die sich in unmittelbarer Nihe zum Zu-
riisttisch an der Nordwand befindet, wie dies auch in den bei-
den genannten Kirchen der Fall ist.

In der Panagia von Roustika ist direkt oberhalb des Zu-
riisttisches und iiber einem Register mit Heiligen-Figuren
deutlich die Bindung des Isaak zu erkennen: links im Bild
der brennende Scheiterhaufen, mittig der zu einer von oben
herabfliegenden Engel-Gestalt zuriickblickende Abraham,
der mit der Rechten ein Messer an den Hals des gefesselten
Isaak ansetzt. Rechts im Bild ist der Baum mit dem darunter
stehenden Widder zu sehen. In Ano Biannos befindet sich die
Darstellung noch unmittelbarer am Zuriisttisch und weist die-
selben Elemente auf; lediglich der Widder ist in den Bereich
hinter den Riicken des Abraham geriickt.

Daf} diese Nihe nicht zufillig, sondern absichtsvoll ge-
wihlt ist, beweist die Tatsache, daf} die Bindung des Isaak in
zwel weiteren kretischen Kirchen im Bereich des Zuriistti-
sches auftritt: In der Nikolaos-Kirche in Xydas™ (1. H. 14.
Jh.) befindet sie sich oberhalb der bereits angesprochenen Ni-
sche, und im Nordschiff der Phanourios-Kirche bei Balsamo-
nero®® (um 1400) umrahmt das Bild diese Nische fast voll-
standig. Der Befund auf Kreta ist allerdings nicht singulr,
vielmehr tritt das Thema der Bindung auch in groflen Kir-
chen, die liber einen eigenen Zuriistraum, die sogenannte Pro-
thesis, verfiigen, in eben diesem Raum héufiger auf. Ich be-
schrianke mich bei meinen Beispielen auf die Soteras-Kirche

44

in Megara®! (12.Jh.), wo die Darstellung an der Ostwand der
Prothesis auftritt. In der Metamorphosis-Kirche in Thala-
mas®? (1. V. 14. Jh.) begegnet es an der Siid-Hilfte des Pro-
thesis-Gewdlbes. Diese Verbindung zwischen dem Bild der
Bindung und dem Prothesis-Raum setzt sich auch in nachby-
zantinischer Zeit fort, wie die Klosterkirchen von Koutlou-
mousiou®? (1540) und Laura® (1535) auf dem Athos und Ni-
kolaos Anapausas85 (1527) bei Meteora beweisen.

Es stellt sich daher die Frage nach dem Zusammenhang
zwischen Bild und Raum, zumal wir gewohnt sind, die Bin-
dung des Isaak in westlichen Kirchen im Bereich des Haupt-
altares anzutreffen. Nicht nur die bereits erwihnte Stidtiroler
Jakob-Kirche in Grissian aus der Zeit um 1210 bietet diesen
Bezug, sondern bereits in der Spétantike die Kirche San Vitale

in Ravenna, wo sich die Bindung des Isaak im Bogenfeld ober-
halb der Séulen an der Nordseite des Sanktuarium befindet®,
sowie in der Kirche San Apollinare in Classe bei Ravenna, wo

die Darstellung auf der Siidseite des Altarraumes®’ begegnet.

76 Spatharakis, op.cit. (Anm. 22), 111ff.

" 1bid., 137ff.

8 Bei der Panagia von Roustika handelt es sich dabei um die Nord-
kirche der Doppelkirchenanlage.

79 M. Chatzedakes, »Totuyoyoadiec oty Kofjn«, KonrXeov 6
(1952), 67; T. Velmans, La peinture murale byzantine a la fin du
moyen age, Paris 1977, 196.

80 K. Gallas — K. Wessel — M. Borboudakis, Byzantinisches Kreta,
Miinchen 1983, 316; Chatzedakes, op.cit. (Anm. 79), 72-75; Velmans,
op.cit. (Anm. 79), 250.

81 K. M. Skawran, The Development of Middle Byzantine Fresco
Painting, Pretoria 1982, 175 und Abb. 322. I. Stouphe-Poulemenou,
Buvlavtivés exxinoies otov xdumwo twv Meydowv, Athen 2007, war
Verf. nicht zugénglich.

82 D. Eliopoulou-Rogan, Mani. History and Monuments, Athen
1973, 123.

83 G. Millet, Monuments de I’Athos, 1. Les peintures , Paris 1927, P1.
160, Fig. 3 und Pl. 161, Fig. 2; E. Amand de Mendieta, L’art au Mont-
Athos, Thessaloniki 1977, 142.

84 J.D. Stefanescu, L'illustration des Liturgies dans Uart de Byzance
et de I'Orient, Briissel 1936, 53; Millet, op.cit. (Anm. 83), P1. 121,
Fig. 6; Amand de Mendieta, op.cit. (Anm. §83), 142.

85 M. Panayotidi, »Les églises des Météores«, CorsiRav 22 (1975),
324,

86 Vgl. F. W. Deichmann, Friihchristliche Bauten und Mosaiken von
Ravenna, Wiesbaden 1995, Abb. 315; Id., Ravenna. Geschichte und
Monumente, Wiesbaden 1969, 234ff.

87 Vgl. Deichmann, Bauten, op.cit. (Anm. 86), Abb. 407; Id.,
Ravenna, op.cit. (Anm. 86), 261ff.

AXAE AZT" (2015), 35-48



DIE BINDUNG DES ISAAK IN DER FRUHCHRISTLICHEN, JUDISCHEN UND BYZANTINISCHEN IKONOGRAPHIE

Abb. 3. Die Darstellung der Isaak-Bindung im Bereich des Zuriistti-
sches in den byzantinischen Kirchen bezieht sich auf den vorberei-

tenden Ritus der Zuriistung, die sogenannte Prokomide. Ihr liegt mehr
eine christologische bzw. liturgische als eine typologische Deutung
zugrunde.

Die Erklirung fiir die abweichende®® Anbringung des
Bildes in dem nordlich des Sanktuariums gelegenen Raum
byzantinischer Kirchen muf} in dessen Funktion liegen.

Es ist hier nicht der Platz, um die Proskomide®’, also
den liturgischen Vollzug in diesem Raum bzw. am Zuriist-
tisch zu beschreiben, weshalb ich mich mit einer kurzen
Skizzierung begniigen werde: In der Hauptsache geht es
darum, die Merides, d.h. die Brotstiicke, von den darge-
brachten Prosphoren, den Broten, herauszutrennen und fiir
den Vollzug am Hauptaltar zuzuriisten. Dabei stellen die
Brotstiicke nach einer Formulierung des Basileios des Gro-
Ben® »typoi« dar, die nach ihrer Wandlung am Hauptaltar
zu »anti-typoi« ihrer selbst werden. In gleicher Weise sind

AXAE AZT (2015), 35-48

auch die Riten am Zuriisttisch im Sinne der »typoi« und
jene am Hauptaltar im Sinne der »anti-typoi« zu verstehen.
So gesehen findet auf dem Hauptaltar eine Duplizierung der
Vorginge am Zuriisttisch statt. Gleich zu Beginn der Pro-
skomide zitiert der Priester Jes 53,7: »Wie ein Schaf wurde
er zum Schlachten gefiihrt«®'. und stoBt dabei mit einem
lanzen-férmigen Messer”” in die rechte Seite des mit dem
Siegel versehenen Mittelstiickes des Brotes. AnschlieBend
fahrt er mit dem Jesaja-Zitat fort: »Und wie ein unschuldi-
ges Lamm vor seinem Scherer verstummt, so tat er seinen
Mund nicht auf«”?; daraufhin stéBt er das Messer in die
linke Seite des Brotes. Sodann schneidet der Priester kreuz-
formig von der Unterseite in das Brot und zitiert dabei Joh
1,29: »Geschlachtet wird das Lamm Gottes, das die Siinde
der Welt hinwegnimmt, fiir das Leben und das Heil der
Welt«®*. Danach dreht er das Brot, so daB seine Oberseite
oben liegt und stoBt das Messer in die rechte Seite des Bro-
tes; dazu zitiert er Joh 19,34: »Einer der Soldaten stie3 mit
der Lanze in seine Seite, und sogleich flo Blut und Wasser
heraus«®>. AnschlieBend bereitet der Priester ein weiteres
Brot fiir Maria, eines fiir die Heiligen, eines fiir die Leben-
den und ein fiinftes fiir die Entschlafenen. Danach werden

8 Der Grund fiir die direkte Verbindung von Altar und Bindung des
Isaak im Westen diirfte zum einen darin liegen, dafl der Ordo Romanus
den Opfer-Willen des Abraham in besonderer Weise hervorhebt, und
zum anderen darin, daf} bei der Weihung des Altares an das Opfer Abra-
hams erinnert wird; vgl. dazu: J. Hennig, »Zur Stellung Abrahams in
der Liturgie«, Archiv fiir Liturgiewissenschaft 9 (1966), 351 u. 360.
89 Vgl. T. Pott, Byzantine Liturgical Reform: a Study of Liturgical
Change in the Byzantine Tradition (Ubers. P. Meyendorf), Crest-
wood 2010; und: M. Mandala, La protesi della liturgia nel rito bi-
zantino-greco, Grottaferrata 1935.

% Vel. M. Jugie, »L’épiclése et le mot antitype de la messe de saint
Basile«, EO 9 (1906), 193-198.

91'Vgl. C.A. Swainson, The Greek Liturgies Chiefly from Original
Authorities, Oxford 19712, 104; A. Kallis, Liturgie. Die Gottliche
Liturgie der Orthodoxen Kirche, Bonn 1989, 21: »' Qg mp6patov
&m opaynv fyon«.

2 Tkonen und ostkirchliches Kultgerdt aus rheinischem Privatbe-
sitz. Katalog zur Ausstellung im Schniitgen-Museum , Ko6ln 1990,
Kat. nr. 297-299.

9 Vgl. Swainson, op.cit. (Anm. 91), 104; Kallis, op.cit. (Anm. 91),
21: »%ol g APvVOS Evavtiov Tol nelQovtog aToV ddpwvog oUTmg
0V AVOLYEL TO OTOUO AVTOV«.

o4 Vgl. Swainson, op.cit. (Anm. 91), 105; Kallis, op.cit. (Anm. 91),
23: »OvetoL 0 auvog Tob 0o O alpwv TNV Adpagtiov Tob
©OOUOV, VITEQ TG TOU ®OOUOV TR ®nal COTNEING«.

9 Vgl. Swainson, op.cit. (Anm. 91), 105; Kallis, op.cit. (Anm. 91),
23: »Elg TV 0TQomT®dv AOY)N TV Thevody adtod EvuEeve.

45



MICHAEL ALTRIPP

die Gaben auf dem »Diskos«”® genannten Teller nach einer
festgelegten Ordnung gruppiert”’. Dariiber wird sodann ein
kreuzformiges Gestell plaziert, das wegen des an seiner
Oberseite angebrachten Sternes »Asteriskos«’® genannt
wird. Seine Funktion ist es, das Tuch zu tragen, ohne daf3
dieses die Brotstiicke beriihrt. Weil dieser Stern auf jenen
von Bethlehem® verweist, ergibt sich eine Geburtssymbo-
lik, die im starken Kontrast zur dominierenden Passions-
symbolik steht.

Der Zuriistritus stellt also zunédchst das blutige Opfer
dar, ohne es tatsidchlich zu vollziehen; dieser Vorgang ist
den Riten am Hauptaltar vorbehalten'®.

Die Schnittstelle zu der in den beiden Kirchen im Be-
reich des Zuriisttisches dargestellten Bindung Isaaks bietet
das neunte Fragment des Melito von Sardes!®! (2. Jh.), in
dem es heif3it: »Denn wie ein Widder wurde er gebunden —
so sagt man von unserm Herrn Jesus Christus aus — und wie
ein Lamm wurde er geschoren und wie ein Schaf wurde er
zur Schlachtung gefiihrt und wie ein Lamm wurde er gekreu-
zigt; und er trug das Holz auf seinen Schultern, zur Schlach-
tung abgefiihrt wie Isaak von seinem Vater. Christus aber litt,
Isaak dagegen litt nicht; denn er war ein Typus des kiinftigen
Leidens Christi (thmog v fv tob péhhovrog mdoyewv
Xowotol)«. Melitos Fragment nimmt fast wortlich vorweg,
was wihrend der Proskomide rezitiert wird, und bezieht dar-
iiber hinaus auch das Typoi-Anti-Typoi-Motiv ein, das die
Kirchenviter immer wieder mit Verweis auf die spitere Li-
turgie des Basileios des GroBen'? (um 330-379) erwihnen.
Durch dieses Fragment wird deutlich, worum es im Zuriist-
ritus geht: es geht nicht um das tatsédchlich vollzogene Opfer
am Hauptaltar, sondern es handelt sich um jenes Opfer, das
eben nicht am Sohn Abrahams vollzogen worden ist und
vollzogen wird.

Damit wird evident, daf} hinter beiden Plazierungen ein
unterschiedlicher Interpretationsansatz steht: Die unmittel-
bare Nihe der Darstellung von Abraham und Isaak zum
Hauptaltar in den beiden genannten Kirchen Ravennas unter-
streicht, daf} das alttestamentliche Opfer als wahres Opfer
demjenigen Jesu an die Seite gestellt wird. Die kretischen
Kirchen dagegen betonen das nicht vollzogene Opfer, dessen
Darbringung erst am Hauptaltar realisiert wird.

Origenes hat hierzu im neunten Abschnitt seiner achten
Homilie zur Genesis Grundlegendes formuliert: Er interpre-
tiert ndmlich das »Opfer Abrahams« nicht typologisch als
»Vorschattung« des Opfers Jesu, sondern faf3t es christolo-
gisch auf. Demnach entspricht Isaak der nicht leidensfihi-

46

% Vgl. Kulrgerit, op.cit. (Anm. 92), Kat. nr. 278, 280, 282.

7 Vgl. Kallis, op.cit. (Anm. 91), 38.

%8 Val. Kultgerit, op.cit. (Anm. 92), Kat. nr. 279, 281, 283.

% Vgl. Altripp, op.cit. (Anm. 16), 56.

100 Vor diesem Hintergrund ist es auffillig, daB neben der weiter unten
erwihnten Homilie des Origenes sechs weitere ostkirchliche Theolo-
gen Predigten [Vgl. M. Moskhos, »Romanos’ Hymn on the Sacrifice
of Abraham: a Discussion of the Sources and a Translation«, Byz 44
(1974) 311 (dort auch die Text-Nachweise)] liber Abraham verfaft
haben. Dies sind Gregorios von Nyssa (zw. 335 u. 340-vor 400) [ITeol
Oeotntos Yiov xal ITvevuatos xai gig tov dixaiov APoadu: E.
Rhein, Sermones, pars 111 (Gregorii Nysseni Opera Bd. 10,2), Leiden
1996, 117ff. (Text) u. Th. Mahlmann, Gregor von Nyssa: Isaaks Opfer-
ung (Gen 22), Isaaks Opferung (Gen 22) in den Konfessionen und
Medien der friihen Neuzeit (Hrsg.J. A. Steiger — U. Heinen), Berlin
2006, 773-780 (Ubers.)], Ephraim der Syrer (um 306-373) [AJyoc gic
t0ov APoadu xai Toadx: S.J. Mercati, S. Ephraem Syri Opera Bd.
1, Rom 1915, 43ff.; vgl. dariiber hinaus zum Genesis-Kommentar
des Ephraim: R.-M. Tonneau, Sancti Ephraem Syri In Genesim Et
In Exodum, Louvain 1965, 69f. (Text) u. E. Mathews — J. Amar —
Kathleen McVey (Hrsg.), St. Ephrem the Syrian. Selected Prose
Works: Commentary on Genesis; Commentary on Exodus; Homily
on our Lord; Letter to Publius, Washington 1994, 57ff. (Ubers.); Th.
Kremer, Mundus primus: die Geschichte der Welt und des Men-
schen von Adam bis Noach im Genesiskommentar Ephrdims des
Syrers, Louvain 2012], Basileios von Seleukeia (gest. nach 468) [Eig
tov APoaau (PG 85, 101-112); vgl. B. Marx, »Der homiletische
Nachlass des Basileios von Seleukeia«, OCP 7 (1941), 329-369],
Kyrillos von Alexandreia [ITeol o0 APoadu xai 1ot Toaax (PG
69, 137-148)] (gest. 444), Johannes Chrysostomos (wohl 349-407)
[Eigc 10 un wAnoialerv Oedtoois xai 6T uoLyovs GrnoTiouEvovs
molel xat 0ty aOvuias aitiov xal TOAEUOV TOVTO XAl €S TOV
Apoaau (PG 56,541-554); ITepi TV xeXOUNUEVDY 0V OEA® VUGS
ayvoeiv, adeAgol, iva un Avmaijole. xai eic 1ov Top xai tov
APoadu (PG 48, 1017-1026); Aoyog gic TOv uaxdaotov Apoadu
(PG 50, 737-746); Quiria MZ’, xoi EyEVETO UETO TO ONUOTA
tatta, 6 Oedc émelpale Tov APoadu (PG 54, 428-434); Ubers.: P.
Max - H. zu Sachsen, Des hl. Johannes Chrysostomus Homilien iiber
die Genesis, Band I, Paderborn 1913], sowie Romanos o Melodos (um
485-nach 555) [H Ovoia tot APoadu: J. Grosdidier de Matons, Ro-
manos le Mélode. Hymnes [SC 99], Paris 1964, 138ff. (Text); J.
Koder, Romanos Melodos. Die Hymnen [Bibliothek der griechis-
chen Literatur 62], Bd. 1, Stuttgart 2005, 305ff. (Ubers.)]. Hiermit
wird eine gewisse liturgische Pridsenz des Abraham dokumentiert,
wobei festzuhalten ist, daf3 die Geschichte der Bindung des Isaak nur
selten fester Bestandteil der liturgischen Texte selbst geworden ist. So
wird etwa der Text von Genesis 22,1-18 am Freitag der fiinften Fas-
tenwoche [V. Boha¢ — M. Kunzler — O. Petrynko — A. A. Thiermeyer
(Hrsg.), Apostolos. Die biblischen Lesungen, Troparien und Kon-
dakien, Antiphonen und alle anderen liturgischen Texte, Paderborn
2005, 280; vgl. A. Rahlfs, Die alttestamentlichen Lektionen der
griechischen Kirche, Nachrichten von der koniglichen Gesellschaft
der Wissenschaften zu Gottingen. Philologisch-historische Klasse,
Berlin 1915, 28-136] sowie am Grofien Samstag, d.h. am Ostersams-
tag (Bohac u.a., op.cit., 337) verlesen. Am hdufigsten wird das Opfer
Abrahams in der spitantiken und friihbyzantinischen Zeit wihrend
der Anaphora in der Liturgie des Basileios des Grofien (um 330-379)

AXAE AZT" (2015), 35-48



DIE BINDUNG DES ISAAK IN DER FRUHCHRISTLICHEN, JUDISCHEN UND BYZANTINISCHEN IKONOGRAPHIE

gen gottlichen Natur Christi, wihrend der Widder fiir den
leidensfdhigen Leib Jesu steht: »Gerade eben haben wir
meines Wissens gesagt, Isaak verkorpere das Abbild Christi
(Isaac formam gereret Christi)? Nicht minder scheint aber
auch dieser Widder das Abbild Christi zu verkorpern. Doch
es lohnt der Miihe zu kldren, wie jeder von beiden zu Chri-
stus in Beziehung steht - Isaak, der nicht getotet wurde, wie
auch der Widder, der getotet wurde. Christus ist »das Wort
Gottes«, doch »das Wort ist Fleisch geworden« (Joh 1,14).
Ein Teil Christi entstammt also den oberen Sphéren, der an-
dere ging aus der menschlichen Natur und aus dem jung-
fraulichen Schof hervor. Christus leidet also, jedoch im
Fleisch; und er hat den Tod erfahren, jedoch sein Fleisch,
dessen Abbild dieser Widder verkorpert. So sagte auch Jo-
hannes: »Siehe, das Lamm Gottes, das hinwegnimmt die
Siinde der Welt« (Joh 1,29)'%3.

Theodoret'™ (gest. ca. 466) bringt den originistischen Ge-
danken zusammenfassend auf die Kurzformel: »T0mog yaQ
TG uev BedtTog O Toadn: Thg 8¢ AvBEMIITNTOS O 1ELOCK.
- »Denn Isaak ist der Typos im Hinblick auf die Gottlichkeit,
der Widder aber ist es mit Bezug auf die Menschlichkeit«.

Diese Deutung hat den Vorzug, daf} es nicht zu einer un-
statthaften Gleichsetzung von Abraham und Gott-Vater
kommt, die sich jedoch aus der im Westen iiblichen Typolo-
gisierung'® zwangslaufig ergibt.

Auch Klemens von Alexandrien (140/150 - ca. 220) rela-
tiviert die Vorbildhaftigkeit des Isaak, wenn er im 23. Kapitel
des ersten Buches seines Paidagogos (I, 23)!% schreibt:
»Wiederum ist Isaak (..) ein Vorbild des Herrn (t0mmog (6g)
€07l tod ®viov), ein Knabe wie der Sohn (denn er war Sohn
Abrahams wie Christus Gottes) und ein Opfer wie der Herr.
Aber er ist nicht wirklich geopfert worden wie der Herr, son-
dern trug nur das Holz fiir die Opferhandlung, wie der Herr
das Kreuz. (..) Isaak litt aber nicht, indem er nicht nur (..) den
Vorrang des Leidens dem Logos einrdumte, sondern auch
dadurch, daf er nicht getotet wurde, auf die Gottlichkeit des
Herrn hinwies; denn Jesus erstand nach dem Begribnis, als
hitte er nicht gelitten (..), ebenso wie Isaak vom Opfertod
verschont blieb«.

Der Zusammenhang zwischen der Darstellung der Bindung
des Isaak und der Proskomide — dem Zuriistritus — wird durch
diese Texte evident: so wie Isaak nicht geopfert worden ist,
so wird auch an den eucharistischen Gaben wihrend der
Proskomide der Opfer-Ritus noch nicht vollzogen. Dies ist
den Riten am Hauptaltar vorbehalten. Daher stiinde eine
Darstellung der Bindung des Isaak im Altarraum im Wider-

AXAE AZT (2015), 35-48

spruch zur Liturgie. Aus diesem Grund ist auch anzunehmen,
daf die entsprechende Wiedergabe im Sanktuarium der Peri-
bleptos-Kirche!®” (zw. 1360-1370) sowie der Demetrios-
Kirche'®® (2. H. 13. Jh.) in Mystras auf westlichen Einfluf3
zuriickgeht, der durch die lange Zeit der Franken-Herrschaft
auf der Peloponnes gut bezeugt ist.

[F. E. Brightman, Liturgies. Eastern and Western,Oxford 1856, 320;
Kallis, op.cit. (Anm. 91), 205; zur Basileios-Liturgie vgl. H. Paprocki,
Le mystere de l'eucharistie. Genése et interprétation de la liturgie
eucharistique byzantine, Paris 1993, 80ff.] und des Apostels Jakobos
(Brightman, op.cit., 32; zur Jakobos-Liturgie vgl. Paprocki, op.cit.,
89ff.) genannt, wenn auch nur in einer Reihe mit den iibrigen alttes-
tamentlichen Opfern [Hier sind zu nennen: das Opfer Abels (Gen 4.,4)
sowie Aarons (Lev 8ff.); das Friedensopfer des Samuel (1. Sam
11,15); die Opfer-Anweisungen fiir Mose (Lev 1ff.)]. Bei Basileios
heiBt es etwa: »Schau auf uns herab, Gott, und blicke auf diesen un-
seren Gottesdienst und nimm ihn an, wie du die Gaben Abels, die
Opfer Noahs, die Ganzopfer Abrahams, die priesterlichen Dienste
Moses und Aarons, die Friedensopfer Samuels angenommen hast.«
[Vgl. Brightman, op.cit., 320; Kallis op.cit. (Anm. 91), 205; zur
Basileios-Liturgie vgl. Paprocki, op.cit., 80ff.].

01y el. 0. Perler, Méliton de Sardes. Sur la paque et fragments [SC
123], Paris 1966, 234 (Text); D. Lerch, Isaaks Opferung christlich
gedeutet, Tiibingen 1950, 29 (Ubers.).

102V gl hierzu M. Jugie, »L’épiclese et le mot antitype de la messe de
saint Basile«, EO 9 (1906-1907), 193-198.

103 Habermehl — Fiirst — Markschies, op cit. (Anm. 1), 176-178 (Text)
u. 177-199 (Ubers.) sowie de Lubac — Doutreleau, op.cit. (Anm. 1), 231.
104 Eic tipv T'éveouv 73 (PG 80, 86A).

105 Vgl. S. Schrenk, Typos und Antitypos in der friihchristlichen
Kunst [JbAC 21], Miinster 1995.

106 H -R. Marrou — M. Harl, Clément d’Alexandrie. Le pédagogue
[SC 70], Livre I, Paris 1983, 150 (griech. Text); O. Stédhlin, Des Cle-
mens von Alexandreia Mahnrede an die Heiden. Der Erzieher,
Buch I, Miinchen 1934, 224 (deutsche Ubers.).

197 S Dufrenne, Les programmes iconographiques des églises byzan-
tines de Mistra, Paris 1970, P. 29 (Nr. 37).

108 Thid., P. 6 (Nr. 7); die Identifikation ist hypothetisch.

Abbildungsnachweis

Abb. 1, 3: Michael Altripp. Abb. 2: Mit freundlicher Genehmigung von
http://manar-al-athar.ox.ac.uk (iiberarbeitet).

47



Michael Altripp

H OYZIA TOY ABPAAM STHN ITAAAIOXPISTIANIKH, IOYAAIKH
KAI BYZANTINH EIKONOI'PA®IA. NEEZ [TAPATHPH2EIZ

To GBo avadégetar oty modotoon g Ouoiag
Tov loadx amd tov APBoadp, n omola elval eveiTeQQ
yvooth wg 1 Quoia tov APgadp. ITagovodlovrot
TQELG TTOLQOLTNQTOELS TTOV Oy eTICOVTOL e avTo To B€uaL.
O 900 amd avtés adpogovv Béuata g VoTeENS 0Q-
yodTNTOG RO 1 TOlTY éval ToRdderypo amtd T Pulo-
v téxvn. Ta d0o mapadelypato amd Ty oteen
0QYOLOTNTA TQOEQYOVTAL AVTIOTOLY O ATO T1) Y OLOTLO-
VIrT] ®OL TNV LOVAUINT) TEVY.

Ewdwdtepa amodewvietal 6Tl 1 ametndvion, o€
oNUAVTXO 0QLOUO TTOAALOYQLOTIOVIXOV GOQRODE-
yov, Tov Movon mov déyetal tig mhdnes tov Nopov
010 ‘Opog Zivd dimha oty TaEdoTaon Tov ABeadu
mov Buowdler tov Ioadn dev eivalr ocvpmTmpaTind,
aAlG PaciCetar oto netpevo ™ Bifhov. Emopévmg
oev elvar avayrata G oavadoed, y. otoug Iaté-
&g ™ g Exxhnoiog yia va gounvevBel  Beoloyini
ovvadela Tov Mwuot) xol pe Tov APoad.

To delteQo mapddery o TQOEQyYETAL OLTTd TO YL~
0wt ddmedo g ouvaymyig Beth Alpha oto Ioganh,
7OV YQOVOLOYE(TAL OTOV 60 aLdVaL. ZTHV TaQdoTOoN
auti) amewroviCetal éva xoudiol depévo oe dévTo, &L
%©OVOYQOPO oToLyElo TOU deV EQuUNVEVETAL OTO TACL~
00 ™G VANIXNG maeddoons. Mmogel Aowtdv va
eEayOel 1o ovpmégaopa OTL TEORELTAL VIO ETLOQOION
QIO TNV TAAALOYQLOTLAVLXT] TEYVY).

To toito mapdderya eQUNVEVEL TV OTTELROVLOT) TNG

48

Ouotag Tov APeadp oty ®oyy ™S TEOHEONS OTIS
PuCavtivég enxhnoieg. H oyéomn g mogdotaons ue v
TEMODEVT) LEQOTELEDTIOL E(VOUL EVTEADS OLOLPOQETIXT ATTO
™ duTki) ovviBela OTov To (L0 erovoyEAdLKd BEpOL
amerroviteTon xovtd oto Legd Prua. H amewmodvion otv
71e60g0m emPdAder Lo ouvoyéTion avaueoa ot Buaoia
tou loadx xau tn Buoio Tov XLoto, 1 omota woTOoo
etvar AavOaopévn amd Beoloyint) dmoym, adpot 1 Buoia
tov loadn dev ohonlnemOnre amd Tov TATEQO TOV,
eva 0 Oedg Mot Buoiaoe Tov Y16 Ttov. H mapdotaon
Potoxetan og AN CVUPVIL e TN AeLTovQYio THG
TQOOROWONG TTOV TEAELTAL TNV TTROOEOT, 1} OTTOlOL ALVOL-
déoeton ot [évvnon adld nouw oto I1aHog tov Xot-
0T00, nou TROEWOVICeL T Buoia ov Teleitol 0TO 1ERD
Prino. Avth 1 teleti) oto 1ed Prina empEQeL TV Oho-
®Aewaon g Buoiag. ZOUGmVa UE T ONUAOLOAOYLHT
ovTh gounveia n Bvota Tov APoadp dev pmogel va
amewroviCetal 0to 1eed Pruct, ahhd TauQualel amdivTa
L€ To TEAODPEVAL 0TV TTIROOEDT).

Me ™V eEétaomn TV TOLHV ToQAdELYLATOV TO
40000 autd ovuPdrier otnv avdivon Twv diapoe-
THOV OPewv TS Ouoiog Tou APQAGN ®OL CUWITAN-
QMVeL £va ®eVO 0TV RATAVON 0N TOU BEPATOG.

apl. Prof. Dr.phil. Dr.theol.habil., @eoloyxij
yolry, Havemotijuio tov Greifswald,
michael@altripp.eu

AXAE AZT" (2015), 35-48


http://www.tcpdf.org

