
  

  Deltion of the Christian Archaeological Society

   Vol 36 (2015)

   Deltion ChAE 36 (2015), Series 4

  

 

  

  The transfer of russian icons in Greek lands, 16th -
early 20th centuries 

  Yuliana BOYCHEVA   

  doi: 10.12681/dchae.1781 

 

  

  Copyright © 2016, Yuliana BOYCHEVA 

  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-
ShareAlike 4.0.

To cite this article:
  
BOYCHEVA, Y. (2016). The transfer of russian icons in Greek lands, 16th - early 20th centuries. Deltion of the Christian
Archaeological Society, 36, 219–234. https://doi.org/10.12681/dchae.1781

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Publisher: EKT  |  Downloaded at: 22/01/2026 06:48:47



* Μεταδιδακτορική ερευνήτρια Ινστιτούτο Μεσογειακών Σπου-

δών – ΙΤΕ, julyb1205@gmail.com

** Η παρούσα μελέτη βασίζεται στην έρευνα του τριετούς ερευ-
νητικού προγράμματος «Ρωσικές εικόνες στην Ελλάδα 15ος-
αρχές 20ού αιώνα» που υλοποιείται στο ινστιτούτο Μεσογει-
ακών Σπουδών του ιδρύματος τεχνολογίας και Έρευνας με τη
συνεργασία του Βυζαντινού και χριστιανικού Μουσείου της
αθήνας, στο πλαίσιο της Δράσης εθνικής εμβέλειας «Ενίσχυση
μεταδιδακτορικών ερευνητών/ερευνητριών», ΕΣπα 2007-2013.

1 Κ. Δαπόντες, Κανών περιεκτικός πολλών εξαιρέτων πραγμά-

των των εις πολλάς πόλεις και νήσους και έθνη και ζώα εγνω-

σμένων (1778) (επιμ. γ. π. Σαββίδης), αθήνα 1991.

ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 219

Yuliana Boycheva

«ΕιΚΟνΕΣ ΜΟΣχΟΒιΚαιΣ…, ΕυΜΟΡφΩτατα πΡαγΜατα».

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ 

απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

«Ἀνοίξω τὸ στόμα μου, καὶ διηγήσομαι πάμπολλα, ἐξαίρετα
πράγματα, δεῦτε ἀκούσατε, δεῦτε ἄρχοντες, δεῦτε
πραγματευτάδες, δεῦτε καὶ οἱ πλούσιοι, δεῦτε καὶ οἱ πένητες. […]
Εἰκόνες μοσχόβικαις, Σταυροὶ ἁγιορείτικοι, Λάδανος 
τῆς Κύπρου καὶ τῆς Κρήτης, τὸ πρινοκοῦκκι τὸ μωραΐτικο, 
πράσινο κηρὶ τῆς Μπογδανιᾶς, καὶ γούναις μοσχόβικαις, 
εὐμορφώτατα πράγματα»1.

Οι ρωσικές εικόνες που διακινούνταν στον ελληνικό
χώρο από το 16ο ως τον 20ό αιώνα αποτελούν αφιερώ-
ματα από το ρωσικό κράτος ή τον ίδιο τον Τσάρο, από
Έλληνες εμπόρους της διασποράς, μοναχούς-ταξιδιώ-
τες και προσκυνητές. Συχνά δε ήταν αντικείμενο του
πλανόδιου εμπορίου εικόνων από Ρώσους στην επι-
κράτεια της οθωμανικής αυτοκρατορίας. Οι ιδιαίτερες
διαδρομές τους, τα νοήματα με τα οποία επενδύονται
και οι ποικίλες μορφές υποδοχής που συναντούν, δι-
καιολογούν τη μελέτη του φαινομένου ως περίπτωσης
πολιτισμικής μεταφοράς. 

The study of Russian icons preserved in Greece raises
a series of questions related not only to their artistic
qualities and the identification of their origin and aspects
of their production, but also to the reconstruction of the
channels and routes of their dissemination in the Ortho-
dox East. Their widespread diffusion, their qualities as
conveyers of cultural and political connotations, and
the various forms of their reception by the Orthodox
Christians living in the Ottoman Empire and its successor
nation-states justify their being studied as a particular
case of cultural transfer. 

Λέξεις κλειδιά

Ρωσικές εικόνες, ελληνορωσικές πνευματικές και πολιτικές

σχέσεις, πολιτισμική μεταφορά, δίαυλοι μεταφοράς ρωσικών

εικόνων στην Ελλάδα.

Keywords

Russian icons, Russian-Greek cultural contacts and political re-
lations, cultural transfer, channels of Russian icons transfer. 

Στον κανόνα με τα «ἐξαίρετα πράγματα» του κόσμου,

που δημοσιεύει στη Βενετία το 1778 ο Καισάριος Δα-

πόντες (1713-1784), ένας από τους σημαντικότερους

Έλληνες λόγιους και ποιητές του 18ου αιώνα, συμπερι-

λαμβάνει και τις εικόνες «ἀπὸ τὴν Μόσχα». Η ποιητική

αυτή αναφορά του Δαπόντε μάς δηλώνει ότι η καλλιτε-

χνική ιδιαιτερότητα των ρωσικών εικόνων που διακι-

νούνταν, ήδη από το 16ο αιώνα στον ελληνικό χώρο

ήταν πλέον στο δεύτερο μισό του 18ου αιώ να αναγνω-

ρίσιμο είδος και κατείχαν μια διακριτή και σημαντική



220 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

θέση στη φαντασιακή πρόσληψη της Ρωσίας από τους

Ορθόδοξους χριστιανούς της ανατολής. πολλές από

τις εικόνες αυτές που διακινούνταν σε όλα τα Βαλκάνια

και την ανατολική Μεσόγειο από το 16ο ως τις αρχές

του 20ού αιώνα2 βρίσκονται σήμερα διάσπαρτες σε μου-

σειακές, εκκλησιαστικές, μοναστηριακές και ιδιωτικές

συλλογές3. Δείγματα στην πλειονότητά τους της ρωσι-

κής αγιογραφίας «ευρείας ζήτησης» και της λαϊκής τέ-

χνης, οι εικόνες αυτές έχουν υποτιμηθεί, τόσο ως πηγές

για την ιστορία της χριστιανικής τέχνης της νεότερης

εποχής, όσο και ως ιδιαίτερα τεκμήρια για την εξέλιξη

των πολιτιστικών επαφών και πολιτικών σχέσεων με-

ταξύ Ρωσίας και Ορθόδοξης ανατολής4. το πλήθος

των ρωσικών εικόνων που φθάνουν στα Βαλκάνια, οι

ιδιαίτερες διαδρομές τους, τα ιδιαίτερα νοήματα με τα

οποία επενδύονται και οι ποικίλες μορφές υποδοχής

που συναντούν δικαιολογούν τη μελέτη του φαινομένου

ως περίπτωσης πολιτισμικής μεταφοράς5. Στο πλαίσιο

μιας τέτοιας προσέγγισης ιδιαίτερη σημασία αποκτούν,

αφενός η ανασύνθεση των διαύλων της μεταφοράς

μέσα από τον εντοπισμό των αντικειμένων και των φο-

ρέων (ενδιάμεσων) της μεταφοράς και αφετέρου η με-

λέτη των παραμέτρων (αισθητικών, ιδεολογικοπολιτι-

κών και κοινωνικών) που διαμορφώνουν το πλαίσιο

υποδοχής των εικόνων σε ένα ευρύ κοινωνικό και πολι-

τισμικό περιβάλλον.

Χρήσεις και εικονογραφικές και υφολογικές

ιδιαιτερότητες των ρωσικών εικόνων στην Ελλάδα

πολυάριθμες και αξιόλογες ρωσικές εικόνες απαντώ-

νται στην Ελλάδα κατά κανόνα σε σημαντικά εκκλησια-

στικά κέντρα, όπως το Άγιον Όρος6 και η μονή Θεολό-

γου της πάτμου7, καθώς και στα νησιά του αιγαίου και

τις περιοχές της πελοποννήσου που περιλήφθηκαν στο

λεγόμενο «Ρωσικό Μεγάλο Δουκάτο» του αρχιπελά-

γους (1771-1774). πολλές εικόνες ρωσικής προέλευσης

σώζονται, επίσης, σε περιοχές και νησιά με στενή εμπο-

ρική σύνδεση με τη Ρωσία, όπως π.χ. η Κεφαλονιά, η

πάτμος, η Μυτιλήνη, η χίος, η Σύρος, η Ήπειρος. από

τα τέλη του 19ου αιώνα οι ρωσικές εικόνες μπαίνουν και

σε μουσειακές συλλογές8. 

Οι εικόνες αυτές στην πλειονότητά τους συνδέο -

νται με τις ιδιωτικές μορφές ευλάβειας, φυλάσσονται

στα οικιακά εικονοστάσια και αποτελούν οικογενει-

ακά κειμήλια. Στα μοναστήρια, πολλές ρωσικές εικόνες

YuLIANA BoYCHEVA

2 A. Grabar, «L’expansion de la peinture russe aux XVIe et XVIIe sièc -
les», Annales de l’Institut Kondakov 11 (1940), 65-92. S. Bogojav-
lenskij, «Svjazi mezhdu russkimi i serbami XVII–XVIII vekah», Slav-

janskij sbornik 1947, 241-261. A. Rogov, «Svjazi Rusi s balkanskimi
stranami v oblasti izobrazitel’nogo iskusstva v XVI–XVII vekakh», So-

vetskoe slavjanovedenie 3 (1976), 47-63. o. Tarasov, «Nekotorye as-
pekty izuchenija religioznoj narodnoj zhivopisi Rossii, Dunajskikh
knjagestv i Transil’vanii 17-19 vekov», Sovetskoe slavjanovedenie 2
(1989), 47-63. Ο ίδιος, «Russkie ikony 18 nachala 20 vekov na Balka-
nakh», Sovetskoe slavjanovedenie 3 (1990), 49-70. Ο ίδιος, Icon and

Devotion Sacred Spaces in Imperial Russia, λονδίνο 2002.
3 χρ. Μπαλτογιάννη, Εικόνες, Συλλογή Δ. Οικονομοπούλου,
αθήνα 1985. ν. χατζηδάκη, Μουσείο Μπενάκη. Εικόνες της

συλλογής Βελιμέζη. Επιστημονικός κατάλογος, Θεσσαλονίκη
1997. «Greek and Russian Icons», Art Gallery MIHALARIAS ART,
http://www.mihalarias.gr/gallery_browse.asp?Category-id=4
(20.3.2015). Ημερίδα ΚΕΡιΕ στο ρωσικό επιστημονικό και πολι-
τιστικό κέντρο 29 νοεμβρίου 2010. «τα ρώσικα εκκλησιαστικά
υλικά από την Ελλάδα το 18ου-19ου αιώνα. Η περίπτωση της
Σαντορίνης», http://www.kerie.org/ news.php (20.3.2015). πρβλ.
ν. Καστρινάκης – ν. Κωνστάντιος – υ. Boycheva, Ομιλούσες ει-

κόνες. Η διάδοση του θρησκευτικού πίνακα στη Ρωσία και τα

Βαλκάνια, 17ος-19ος αι. (κατάλογος έκθεσης), Βυζαντινό και
χριστιανικό Μουσείο, αθήνα 2014. 
4 A. Muraviev, Snoshenija Rossii s Vostokom po delam tserkovnim,
I, Saint Petersburg 1858, II, Saint Petersburg 1860. N. Kapterev, Kha-

rakter otnoshenij Rossii k pravoslavnomu vostoku v XVI i XVII

stoletijah, Sergiev Posad 1914. B. Fonkich, «Rosisja i Hristijanskij
Vostok v XVI-pervoj chetverti XVIII veka. (Nekotorye rezul’taty izu-
chenija. Istochniki. Perspektivy issledovanija», XVIII International

Congress of Byzantine Studies. Major Papers, Μόσχα 1991, 52-82.
N. Chesnokova, Khristianskij Vostok i Rossija: politicheskoe i

kul’turnoe vzaimodejstvie seredine 17 veka, Μόσχα 2011. L. Stol-
jarova, Obmen darami megdu russkim pravitel’stvom i Afonom v XVI
veke. – 1ο Ελληνορωσικό φόρουμ «Ελληνορωσικές κρατικές, εκ-
κλησιαστικές και πολιτιστικές σχέσεις στην παγκόσμια ιστορία»,
Μόσχα 2008, 79-90.
5 M. Espagne, Les transferts culturels franco-allemands, παρίσι
1999, 1-3, 21. Ο ίδιος, L’histoire de l’art comme transfert culturel.

L’itinéraire d’Anton Springer, παρίσι 2009.
6 Στη μονή Ξενοφώντος π.χ. φυλάσσονται οι ρώσικες εικόνες
«Άγιον Μανδήλιον» και «Άξιον έστι», που χρονολογούνται στα
τέλη του 16ου αιώνα. Βλ. E. Kyriakoudis – S. Papadopoulos, The

Holy Xenophontos Monastery – The Icons, Άγιον Όρος 1999. Στη
μονή Σιμονόπετρα σώζεται η εικόνα «παναγία του Βλαντίμιρ».
Βλ. S. Papadopoulos – S. Aimilianos, Simonopetra, Άγιον Όρος 1991.
7 Y. Boycheva, «The Example of Patmos: Various Routes of Russian
Icons in the orthodox East», Routes of Russian Icons in Greece and

the Balkans (επιμ. Y. Boycheva), Collective Volume (τυπώνεται, 2015).
8 Από τη χριστιανική συλλογή στο Βυζαντινό Μουσείο (1884-

1930) (επιμ. Ό. γκράτζιου – α. λαζαρίδου) (κατάλογος έκθε-
σης), Βυζαντινό και χριστιανικό Μουσείο, 2/3/2002-7/1/2003,
αθήνα 2006.



φυλάσσονται και στα κελλιά των μοναχών για κατ’

ιδίαν προσευχή. αρκετές ωστόσο εικόνες ρωσικής τε-

χνοτροπίας σχετίζονται με δημόσιες μορφές θρησκευ-

τικής έκφρασης και προορίζονται για το χώρο της εκ-

κλησίας και της μονής. Στο χώρο της εκκλησίας οι ει-

κόνες ρωσικής προέλευσης από τις αρχές του 18ου

αιώνα καταλαμβάνουν ενίοτε κεντρική θέση σε τέμπλα

κεντρικών μοναστηριακών εκκλησιών, όπως π.χ. τρεις

από τις δεσποτικές εικόνες στο τέμπλο του καθολικού

της μονής Θεολόγου στην πάτμο (Εικ. 1, 2) ή σε μητρο-

πολιτικούς ναούς, όπως π.χ. οι τέσσερις δεσποτικές ει-

κόνες στον Άγιο γεώργιο (πολιτείας) στην Καστοριά9,

έργο αγιογράφων από τα βασιλικά εργαστήρια της Μό-

σχας των αρχών του 18ου αιώνα. από τα μέσα του

19ου αιώνα σε αρκετές εκκλησίες στην αθήνα οι δε-

ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 221

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

σποτικές εικόνες του τέμπλου και άλλες μεγάλες εικό-

νες στο τέμπλο και σε προσκυνητάρια είναι έργα της

ρωσικής δυτικότροπης αγιογραφίας επηρεασμένης από

τη ναζαριανή ζωγραφική, όπως π.χ. στη Σωτήρα του

λυκοδήμου (τη ρωσική εκκλησία), στην αγία Ειρήνη

της οδού αιόλου και στο Μητροπολιτικό ναό, όπως και

σε άλλους ναούς σε περιοχές με έντονες εμπορικές επα-

φές με τη Ρωσία (π.χ. στην Ερμούπολη, το γαλαξίδι,

Εικ. 1. Πάτμος, μονή Αγίου Ιωάννη Θεολόγου. Τρεις από τις δεσποτικές εικόνες του τέμπλου του καθολικού (1820) είναι ρωσικής
προέλευσης και χρονολογούνται στα τέλη του 17ου αιώνα-αρχές 18ου αιώνα [Ο άγιος Ιωάννης ο Θεολόγος (1697), η Παναγία
Ένθρονη (1702) και ο Χριστός Παντοκράτορας (1702)].

9 για την ιστορία του αγίου γεωργίου της (πολιτείας) στην Κα-
στοριά, βλ. Μ. παϊσίδου, Οι τοιχογραφίες του 17ου αιώνα

στους ναούς της Καστοριάς, αθήνα 2002, 37. για τις ρωσικές ει-
κόνες του τέμπλου, βλ. N. Komashko – E. Saenkova, «o nekotorih
russkih ikonah XVI – nachala XVIII vekov v tserkovnih sobranijah
Gretcii», Obraz Vizantii. Sbornik statej v chest O.S. Popovoj,

Μόσχα 2008, 239-250. 



στην αμαλιάπολη)10. Σε κάποιες περιπτώσεις, σε εκκλη-

σίες από περιοχές με ανεπτυγμένες εμπορικές σχέσεις

με τη Ρωσία, όλο το τέμπλο αποτελείται από ρωσικές

εικόνες, όπως π.χ. σε εκκλησίες της Κεφαλονιάς [στις

εκκλησίες Κοιμήσεως Θεοτόκου στα ντομάτα, δωρεά

οικογένειας Σκλάβου (Eικ. 3), Ευαγγελιστρίας στην πε-

σάδα, δωρεά οικογένειας ιγγλέση] και της Ηπείρου

[Άγιος νικόλαος της αγοράς των ιωαννίνων (Εικ. 2),

δωρεά χ. χατζηκώστα, Άγιος αθανάσιος στο Μονο-

δένδρι, ταξιάρχες στο γραμμένο, δωρεές οικογένειας

Ζωσιμά]. Άλλες φορές, οι ρωσικές εικόνες προορίζο -

νται ειδικά για ασπασμό και τοποθετούνται στο τέμπλο

κάτω από τις δεσποτικές (π.χ. οι εικόνες παναγία του

Βλαντίμιρ, χριστός Μέγας αρχιερέας και άγιος ιωάν-

νης πρόδρομος στον Άγιο ιωάννη πρόδρομο στην

πόλη της Κέρκυρας). Όχι σπάνια, τέλος, αποτελούν ει-

δικά αφιερώματα και κατέχουν εξέχουσα θέση στο

χώρο της εκκλησίας, όπως π.χ. οι εικόνες παναγία,

χαρά όλων των θλιμμένων στον Καραβόμυλο της Κε-

φαλονιάς, η εικόνα παναγία Ρόδον τον αμάραντον

(Εικ. 4) στην εκκλησία του Σωτήρος στα τραυλιάτα και

Εισόδια της Θεοτόκου στην εκκλησία του ιωάννη

προδρόμου στο νύφι της Κεφαλονιάς11 ή οι εικόνες

παναγία Μοσχοβίτισα και γέννηση του χριστού στη

μονή παναγίας Ροβέλιστας κοντά στην Άρτα12. 

10 αναλυτική περιγραφή των εικόνων αυτών, βλ. ν. γραικός,
Ακαδημαϊκές τάσεις της εκκλησιαστικής ζωγραφικής στην Ελ-

λάδα κατά τον 19ο αιώνα: πολιτισμικά και εικονογραφικά ζη-

τήματα, Διδακτορική διατριβή, αριστοτέλειο πανεπιστήμιο
Θεσσαλονίκης (απΘ). Σχολή φιλοσοφική. τμήμα ιστορίας και
αρχαιολογίας. τομέας ιστορίας της τέχνης και αρχαιολογίας
2011, http://phdtheses.ekt.gr/eadd/handle/10442/23019, 512-533,
(10.05.2014).
11 γ. Μοσχόπουλος, Η Κεφαλονιά ένα μεγάλο μουσείο, Κεφαλο-
νιά 1994, ν.307.
12 http://churchsynaxarion.blogspot.gr/2012/11/blog-post_4.html (7.07.
2014).

222 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

   YuLIANA BoYCHEVA

Εικ. 2. Ιωάννινα, ναός Aγίου Νικολάου της Αγοράς. Εικόνα,
Άγιος Γεώργιος. Δωρεά οικογένειας Χατζηκώστα, 1844.

Εικ. 3. Ντομάτα, ναός Κοιμήσεως της Θεοτόκου. Εικόνες,
Παναγία Βρεφοκρατούσα (δεσποτική, τέλη 19ου αιώνα) και
Παναγία Ιβηρίτισσα (ασπασμού, αρχές 20ού αιώνα). 



Όσον αφορά το θεματικό και εικονογραφικό τους

ρεπερτόριο πολυπληθέστερες στην Ελλάδα είναι οι εικό-

νες της παναγίας και πρωτίστως τα αντίγραφα των πιο

δημοφιλών εθνικών13 θαυματουργών εικόνων της Ρω-

σίας: της παναγίας του Βλαντίμιρ, του Καζάν, του Σμο-

λένσκ ή του τίχβιν (Εικ. 5). αρκετές πάλι εικόνες της

παναγίας που συναντάμε στον ελλαδικό χώρο σχετίζο-

νται με τοπικές ρωσικές λατρευτικές πρακτικές που εμ-

φανίζονται μετά το 18ο αιώνα, όπως π.χ. η παναγία του

αχτάρ (Εικ. 6) και της Κασπέροβα (Εικ. 7) ή, τέλος, σύν-

θετες εικόνες, συμπιλήματα από διάφορες θαυματουρ-

γικές εικόνες της παναγίας. Μερικές εικόνες παρουσιά-

ζουν ιδιαίτερους εικονογραφικούς τύπους και αλληγο-

ρικά θέματα χαρακτηριστικά της ρωσικής αγιογραφίας

από το 16ο ως το 18ο αιώνα, εν πολλοίς δυσανάγνωστα

για το ελληνικό κοινό. Ένα χαρακτηριστικό παράδειγμα

είναι η εικόνα Ζωντανός Σταυρός (Οι Καρποί των

παθών του χριστού) (Εικ. 8) που προέρχεται από την

εκκλησία της αγίας Σοφίας του ναυπλίου και αποτελεί

δωρεά στη χαΕ του αρχιεπισκόπου αργολίδος νίκαν-

δρου. Η εικόνα είναι μεγάλων διαστάσεων (104×83 εκ.)

και σε αυτήν παριστάνεται μια περίπλοκη αλληγορική

σύνθεση, η οποία συνδυάζει στοιχεία της δυτικής και της

ρωσικής εικονογραφίας της Σταύρωσης και του ανθί-

ζοντος Σταυρού. το θέμα αποτελεί μια αλληγορική και

διδακτική απεικόνιση του δόγματος για την εξιλεωτική

θυσία του ιησού χριστού, ως λύτρωσης της ανθρωπό-

τητας και νίκης επί του κακού και επί του θανάτου14.

13 V. Shevzov, «Miracle-Working Icons, Laity, and Authority in the
Russian orthodox Church, 1861-1917», The Russian Review 58/1
(1999), 26-48.
14 ν. Καστρινάκης – ν. Κωνστάντιος – υ. Boycheva, Talking
Icons: The Dissemination of Devotional Paintings in Russia and the
Balkans, 16th-19th century (Exhibition Catalogue), Byzantine and
Christian Museum, Athens 2014.

ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 223

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

Εικ. 4. Κεφαλονιά, Τραυλιάτα, ναός του Σωτήρος. Εικόνα, Πα-
ναγία Ρόδων των αμάραντων και άγιοι, 1 Φεβρουαρίου 1812,
Μόσχα.

Εικ. 5. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικόνα, Παναγία
του Τίχβιν, 19ος αιώνας (ΒΧΜ 12036).



ιδιαίτερα δημοφιλείς στον ελληνικό χώρο είναι οι ει-

κόνες που αναπαράγουν δύο πρωτότυπα εικονογρα-

φικά θέματα, τα οποία καθιερώνονται στη ρωσική αγιο-

γραφία από το 16ο αιώνα κ.ε. το πρώτο περιλαμβάνει

τη Δέηση μαζί με τους αρχαγγέλους Μιχαήλ και γα-

βριήλ, τους αποστόλους πέτρο και παύλο και δωρητές.

Ο τύπος αυτός εικόνας ονομάζεται στη ρώσικη βιβλιο-

γραφία «Sedmitsa» («Εβδομάδα») γιατί βασίζεται στον

εβδομαδιαίο λειτουργικό κύκλο. Εξαιρετικό δείγμα

αυτού του θέματος είναι μια εικόνα του 17ου αιώνα της

σχολής Στρόγανοφ από τη συλλογή του Βυζαντινού

Μουσείου αθηνών (Εικ. 9). Ο δεύτερος εικονογραφικός

τύπος ονομάζεται «πλήρης εικόνα» («Polnitsa») γιατί

αποτελεί τη σύνθεση σκηνών των βασικών εορτών του

ετήσιου λειτουργικού κύκλου με κεντρικό θέμα τη συ-

νεκφορά της παράστασης της ανάστασης με την Εις

Άδου Κάθοδο, πλαισιωμένο από τις σκηνές του Δωδε-

καόρτου και των παθών του χριστού (Εικ. 10). τέλος,

σε ό,τι αφορά τις εικόνες με αγίους, οι πιο συνηθισμένες

224 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

YuLIANA BoYCHEVA

15 N. Malitskij, «Drevnerusskie kul’ti sel’skohozjastvennih svjatih po
pamjatnikam iskusstva», Izvestija gosudarstvennoj akademii istorii

material’noj kul’turi 2/10 (1932), 12-14. 

είναι αυτές του αγίου νικολάου, του αρχαγγέλου Μι-

χαήλ και των αγίων γεωργίου και Δημητρίου. Συνα -

ντάμε, επίσης, και αρκετές εικόνες των ιδιαίτερα δημο-

φιλών στους αγροτικούς πληθυσμούς αγίων-προστατών

των γεωργών και των κτηνοτρόφων, όπως π.χ. των

αγίων φλώρου, λάβρου, Βλασίου, αλλά και της οικογέ-

νειας, όπως π.χ. της αγίας παρασκευής15 (Εικ. 11).

Εξετάζοντας τις τεχνοτροπικές και υφολογικές ιδι-

αιτερότητες των ρωσικών εικόνων που συναντάμε στην

Ελλάδα, μπορούμε να συμπεράνουμε ότι εκπροσωπού-

νται, αν και με άνισο τρόπο, όλα σχεδόν τα ρεύματα

της ρωσικής αγιογραφίας από το 16ο έως τις αρχές του

20ού αιώνα. 

το φαινόμενο δωρεών ρωσικών εικόνων εκ μέρους

Εικ. 6. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικόνα, Παναγία
του Αχτάρ, 19ος αιώνας (ΒΧΜ 14285).

Εικ. 7. Κεφαλονιά, Σούλαροι, ναός Αγίας Μαρίνας. Εικόνα,
Παναγία της Κασπέροβα, αρχές 20ού αιώνα.



ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 225

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

Εικ. 8. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικόνα, οι καρποί των παθών του Χριστού («Ο ζωντανός σταυρός»), πρώτο μισό
18ου αιώνα (BXM 10613). 



226 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

YuLIANA BoYCHEVA

Ελλήνων της Ρωσίας (υψηλόβαθμων κληρικών, αξιωμα-

τούχων και πολιτικών προσώπων) παρατηρείται από το

16ο αιώνα μέχρι και τις αρχές του 20ού αιώνα. Μεταξύ

των δωρεών του 16ου αιώνα ξεχωρίζουν για την ποι-

ότητα της ζωγραφικής και τις εικονογραφικές ιδιαιτε-

ρότητές τους τα αφιερώματα που τακτικά έστελνε καθ’

όλη τη διάρκεια της ζωής του ο αρχιεπίσκοπος αρσένιος

Ελασσόνας σε μοναστήρια της Θεσσαλίας, από όπου

καταγόταν, καθώς και σε άλλα σημαντικά εκκλησια-

στικά κέντρα16. Μια από αυτές, η Θεοτόκος πλατυτέρα

ένθρονη, με τους αρχιεπισκόπους λαρίσης Βησσαρίωνα

και νεόφυτο, τον επίσκοπο Σταγών ιωασάφ και τον

Ελασσόνας-Δημονίκου αρσένιο, αφιέρωμα στη μονή

Δουσίκου, φυλάσσεται στο Βυζαντινό και χριστιανικό

Μουσείο αθηνών17 (Εικ. 12). Άλλο παράδειγμα της ίδιας

κατηγορίας αποτελεί η εικόνα παναγία του Καζάν

(17ος αιώνας)18 αφιερωμένη το 1722 στη μονή Θεολόγου

της πάτμου, μαζί με άλλα αντικείμενα ρωσικής προέλευ-

16 φ. Δημητρακόπουλος, Αρσένιος Ελασσόνας (1550-1626),
αθήνα 1984, 127-150. P. L. Vocotopoulos, «Encore deux icons en-
voyées de Russie par Arsène d’Elassone», ΔΧΑΕ ιΣτ΄ (1992), 167-
170. N. Komashko – E. Saenkova, «Russkie ikony XVI-XVIII vekov
v riznitse monastyrjaVissarion Dussik», Lazarevskie ctenija. Iskusstvo
Vizantii, Drevnej Rusi, Zapadnoj Evropy, Μόσχα 2008, 191-206.
17 Από τη χριστιανική συλλογή στο Βυζαντινό Μουσείο, ό.π.
(υποσημ. 8), 182-184.
18 Ἀ. Κομίνης, Οἱ θησαυροί τῆς Μονῆς Πάτμου, αθήνα 1988, 222,
εικ. 38. για τα κειμήλια ρωσικής τεχνοτροπίας, αφιερωμένα από
τον αγαθάγγελο, επίσκοπο Καρυοπόλεως βλ. στο ίδιο, 232-233. 

σης, από τον αγαθάγγελο, επίσκοπο Καρυοπόλεως. Οι

δύο παραπάνω εικόνες εκπροσωπούν την παράδοση

της μεσαιωνικής αγιογραφίας της Μόσχας. Δείγματα

της δυτικότροπης ρωσικής αγιογραφίας του δεύτερου

μισού του 18ου αιώνα αποτελούν οι δύο μεγάλων δια-

στάσεων εικόνες των αρχαγγέλων Μιχαήλ και γαβριήλ

που κοσμούν το κλίτος στο καθολικό της μονής πλατυ-

τέρας στην Κέρκυρα, δωρεά του κυβερνήτη ιωάννη

Εικ. 9. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικόνα, Δέηση με
προφήτες και τους οσίους Αντώνιο και Θεοδόσιο Πετσέρσκι,
(«Sedmitsa», Εβδομάδα), 17ος αιώνας (ΒΧΜ 10951).

Εικ. 10. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικόνα, Ανά-
σταση- Εις Άδου Κάθοδος με σκηνές Δωδεκαόρτου («Polnitsa»,
Πλήρης εικόνα) (ΒΧΜ 10914).



ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 227

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

Εικ. 11. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικόνα, αρχάγγελος Μιχαήλ με τους αγίους Φλώρο, Μόδεστο, Βλάσιο
και Λαύρο, 19ος αιώνας (ΒΧΜ 11160).



228 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

YuLIANA BoYCHEVA

Εικ. 12. Βυζαντινό και Χριστιανικό Μουσείο. Εικόνα, Θεοτόκος πλατυτέρα ένθρονη, με τους αρχιεπισκόπους Λαρίσης Βησ-
σαρίων και Νεόφυτο, τον επίσκοπο Σταγών Ιωάσαφ και τον Ελασσόνας-Δημονίκου Αρσένιο, 1592 (ΒΧΜ 11264).



Καποδίστρια19. Εικόνες υψηλής τέχνης που φιλοτε-

χνούνταν στα βασιλικά εργαστήρια της Μόσχας και της

αγίας πετρούπολης μεταφέρονται στον ελληνικό χώρο

από τους μοναχούς ταξιδιώτες ως δωρεές μέσω του θε-

σμού της «ζητείας»20. λαμπρά παραδείγματα της ζω-

γραφικής του εργαστηρίου της «αίθουσας του Οπλο-

στασίου» της Μόσχας στο πέρασμα από το 17ο στο 18ο

αιώνα είναι οι δεσποτικές εικόνες παναγία ένθρονη

(1702), χριστός παντοκράτορας τύπου του Σμολένσκ

(1702) και άγιος ιωάννης ο Θεολόγος (1697) στο καθο-

λικό της μονής Θεολόγου στην πάτμου21 (Εικ. 2).

τέλος, πολλές εικόνες της ακαδημαϊκής αγιογραφίας

του 19ου αιώνα συμπεριλαμβάνονταν και στις μεγάλες

αποστολές εικόνων από το ρωσικό κράτος προς τις πε-

ριοχές των Βαλκανίων που παρέμεναν κατά το 19ο

αιώνα υπό οθωμανική κυριαρχία22. Οι περισσότερες,

ωστόσο, ρωσικές εικόνες που διακινούνταν στον ελλη-

νικό χώρο είναι εικόνες «ευρείας ζήτησης» και λαϊκής

αγιογραφίας και αποτελούν αφιερώματα σε εκκλησίες

και μοναστήρια από τους εκπροσώπους των μεσαίων

και των χαμηλών κοινωνικών στρωμάτων (Ελλήνων

εμπό ρων της διασποράς, μοναχών-ταξιδιωτών και προ-

σκυνητών), συχνά δε ήταν αντικείμενο του πλανόδιου

εμπορίου εικόνων από Ρώσους στην επικράτεια της

οθωμανικής αυτοκρατορίας. Στη Ρωσία οι εικόνες

αυτές, που στην πλειονότητά τους δεν είναι δημοσιευ-

μένες και εκτίθενται σπανίως στα μουσεία, έχουν προ-

σελκύσει εκ νέου ειδικό επιστημονικό ενδιαφέρον μόλις

κατά την τελευταία εικοσαετία. Ως εκ τούτου, η μελέτη

και η ταξινόμησή τους είναι ακόμα σε αρχικό στάδιο23. 

Στη Μόσχα, με την ίδρυση το 1642 της «τσαρικής

Σχολής» ζωγραφικής της «αίθουσας του Οπλοστα-

σίου» του Κρεμλίνου, καθιερώνεται ένα ιδιαίτερο καλ-

λιτεχνικό ύφος βάσει των προτύπων της μεσαιωνικής

παράδοσης στην αγιογραφία της Μόσχας και του και-

νούριου «νατουραλιστικού» και «ρεαλιστικού» ύφους

που διεισδύει στη ρωσική αγιογραφία υπό την επιρροή

της δυτικοευρωπαϊκής τέχνης24. Η επικράτηση αυτού

του μοντέρνου «νατουραλιστικού» ύφους στη θρησκευ-

τική ζωγραφική της Ρωσίας σηματοδοτεί από το 17ο

αιώνα την έντονη διάκριση μεταξύ υψηλής τέχνης της

πρωτεύουσας, αυτής των επαρχιακών αστικών κέντρων

και, τέλος, της αγιογραφίας εικόνων «ευρείας ζήτησης».

Η ανάπτυξη της υψηλής τέχνης συνδέεται με τη διαμόρ-

φωση των νέων αισθητικών κριτηρίων και προτιμήσεων

της τσαρικής αυλής και της αριστοκρατίας της πρω-

τεύουσας που προσανατολίζονται στα πρότυπα του ευ-

ρωπαϊκού μπαρόκ. Στα μεγάλα αστικά κέντρα (π.χ. για-

ροσλάβλ, Κοστρομά, τβέρ, Βόλογντα, αρχάγγελσκ,

Σολβιτσεγόντσκ κ.ά.) αποκρυσταλλώνονται οι τοπικές

σχολές ζωγραφικής, που σχετίζονται με τις ανάγκες και

τις προτιμήσεις της επαρχιακής αριστοκρατίας και ανα-

ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 229

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

19 Δ. ταλιάνης – Δ. Καρατζάς, Τα Μοναστήρια της Κέρκυρας.

Φωτογραφικό λεύκωμα, αθήνα 2013, 137-139. Οι εικόνες εντο-
πίστηκαν και καταγράφηκαν μαζί με άλλα ρωσικά κειμήλια
κατά τη διάρκεια ερευνητικής αποστολής στην Κέρκυρα τον
αύγουστο του 2013. Θα ήθελα να ευχαριστήσω θερμά τη Δ. Ρη-
γάκου, προϊσταμένη της 21ης Εφορείας Βυζαντινών αρχαιοτή-
των, για τη συνδρομή της στην έρευνα του προγράμματος «Ρω-
σικές εικόνες στην Ελλάδα, 15ος-αρχές 20ού αι.».
20 Μ. νυσταζοπούλου-πελεκίδου, «τὰ ρουμανικὰ ἔγγραφα τοῦ

Ἀρχείου τῆς ἐν πάτμῳ μονῆς», Βυζαντινὰ Σύμμεικτα 2 (1970),
262-264.
21 Οι εικόνες του αγίου ιωάννη του Θεολόγου (1697), της πα-
ναγίας (1702) και του παντοκράτορα (1702) παρουσιάζουν με-
γάλο ενδιαφέρον, όχι μόνο λόγω της καλλιτεχνικής αξίας, αλλά
και ως ξεχωριστό παράδειγμα πρόσληψης και συμβολικής χρή-
σης των ρωσικών εικόνων στον ελληνικό χώρο. Βλ. V. Grigoro-
vich-Barskij, Stranstvovanija po svijatim mestam Vostoka s 1723

po 1747 goda, St. Peterbourg 1886, 184. A. Dimitrievskiy, Patmoskie

ocherki. Iz poezdki na ostrov Patmos letom 1891 godo, Trudi
Kievskoy duhovnoy akademii, Kiev 1894, N 10, 1892, 4-98, 64-65.
χ. Μπαλτογιάννη, Το καθολικό της Ι. Μονής Θεολόγου της Πά-
τμου. Σκέψεις και παρατηρήσεις με την ευκαιρία των εργασιών
συντήρησης – «…Μετ Ευλαβείας και έρωτος απλέτου», πάτμος
1995, 4-19. Boycheva, «The Example of Patmos: Various Routes»,
ό.π. (υποσημ. 7).
22 V. Igoshev, «Istorija I puti postuplenija russkoj cerkovnoj utvari i
oblachenij v hrami i monastiri na greceskie ostrova», Sojuz russkih

emmigrantov v Grecii, http://soruem.gr/publikacii/istorija-i-puti-
postuplenija-russkoj-cerkovnoj-utvari-i-oblachenij-v-hramy-i-
monastyri-na-grecheskie-ostrova.html (28.10.2011).
23 Η μελέτη των γενικών παραμέτρων φαινομένου στις αρχές του
20ού αιώνα δεν βρήκε συνέχεια σε εξειδικευμένες μελέτες. Βλ.
π.χ. N. Kondakov, «Sovremennoe pologenie russkoj narodoj ikonopisi»,
Pamjatniki drevnerusskoj pis’mennosti I iskusstva, Sanct-Peterbourg
1901. D. Trenev, Ikonopis’ mstercev, Μόσχα 1903. το θέμα ανοίγει
εκ νέου ο Β. Κορολιούκ το 1971. Βλ. V. Koroljuk, «K voprosu ob
izucheniirusskogo narodnogo izobrazitel’nogo iskusstva (Kres’janskie
obraza-“primitivy”)», Sovetskaja etnografija 3 (1971), 75-83. ανάμεσα
στις πιο πρόσφατες σχετικές μελέτες ξεχωρίζουν τα: Tarasov, Icon

and Devotion, ό.π. (υποσημ. 2). E. Gladisheva, «Primitiv v ikonopisi»,
Primitiv v Rossii, Μόσχα 1995, 28-39. Russkaja pozdnjaja ikona ot

XVII do nacala XX veka (επιμ. M. Krasilin), Μόσχα 2001. N. Ko-
mashko, Russkaja ikona XVIII veka, Μόσχα 2006, 26, 264-315.
24 D. Rovinskij, Obozrenie ikonopisanija v Rossii do konca XVII

veka, Μόσχα 1903, 43-55. D. Sarab’janov – E. Smirnova, Istorija

Drevnerusskoj zhivopisi, Μόσχα 2007, 661-719. Komashko,
Russkaja ikona, ό.π. (υποσημ. 23), 5-45.



πτύσσονται υπό την επιρροή της υψηλής τέχνης της

«τσαρικής Σχολής» της «αίθουσας του Οπλοστασίου»,

διατηρώντας τις τοπικές ιδιαιτερότητες25. Η τρίτη κα-

τεύθυνση στη ρωσική αγιογραφία της νεότερης εποχής

συνδέεται με τη δημιουργία μεγάλων εργαστηρίων πα-

ραγωγής φορητών εικόνων «ευρείας ζήτησης» που δια-

δίδονταν στις πόλεις, στην ύπαιθρο της Ρωσίας αλλά

και στα Βαλκάνια. από το 17ο αιώνα, οι εικόνες «ευ-

ρείας ζήτησης» ακολουθεί τρεις σημαντικές υφολογικές

κατευθύνσεις: α) αυτήν του δυτικότροπου ύφους26,

στην οποία οι εικόνες είναι επηρεασμένες από την

υψηλή τέχνη της πρωτεύουσας και του ευρωπαϊκού

μπαρόκ και σχετίζονται με πιο νεωτερικές μορφές ευ-

σέβειας και με την προπαγάνδα της μεταρρύθμισης του

πατριάρχη νίκωνα, β) αυτήν του παραδοσιακού ύφους,

όπου οι εικόνες ακολουθούν υφολογικά και εικονογρα-

φικά τα ρωσικά μεσαιωνικά πρότυπα και προορίζονται

κατά κανόνα για πιο συντηρητικές, θρησκευτικά και

πολιτισμικά, κοινωνικές ομάδες της Ρωσίας και πρωτί-

στως για τις κοινότητες των «παλαιόπιστων»27 και

τέλος, γ) αυτήν του «πριμιτίφ»28, που καλύπτει τις ανάγ-

κες για εικόνες των χαμηλών κοινωνικών στρωμάτων,

τόσο των «νεωτεριστών» της επίσημης εκκλησίας, όσο

και των «παλαιόπιστων» σχισματικών. αυτές οι εικόνες

διακρίνονται από το απλοϊκό ύφος τους, την απλή σύν-

θεση και τον περιορισμένο χρωματισμό και έχουν χα-

μηλό κόστος. Διαχέονται σε μεγάλες ποσότητες στα

αστικά κέντρα και στον αγροτικό πληθυσμό όλης της

ρωσικής επικράτειας, εξάγονται δε, επίσης, στα Βαλκά-

νια, φτάνοντας ως τις πόλεις της κεντρικής Ευρώπης29.

πολύ συχνά οι «πριμιτίφ» εικόνες «ευρείας ζήτησης»

συγχέονται με τις εικόνες της λαϊκής τέχνης, που φτιά-

χνονταν από αυτοδίδακτους ζωγράφους στα χωριά και

απευθύνονταν στις τοπικές κοινότητες30. 

Η ρωσική αγιογραφία «ευρείας ζήτησης» αποτελεί

ένα πολύ σύνθετο πολιτισμικό, θρησκευτικό και κοινω-

νικό φαινόμενο. Η αυξανόμενη χρήση των εικόνων ως

λατρευτικών αντικειμένων που διαμεσολαβούν την επι-

κοινωνία μεταξύ επίγειου και ουράνιου κόσμου και η

επακόλουθη αύξηση της ευσέβειας και ευλάβειας στην

απόδοση τιμής προς τις εικόνες στη Ρωσία έχουν τις

ρίζες τους στο 16ο αιώνα. Οι εξελίξεις στην εσωτερική31

και εξωτερική32 πολιτική της Ρωσίας δημιούργησαν συν-

θήκες μέσα στις οποίες οι εικόνες απέκτησαν εκτός από

τη θρησκευτική και μια νέα ιδεολογική σημασία. Η δι-

εύρυνση της καθημερινής ευσέβειας και η αυξανόμενη

230 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

YuLIANA BoYCHEVA

χρήση εικόνων στο δημόσιο και τον ιδιωτικό χώρο συν-

δέονται με την ανάπτυξη μιας ιδιαίτερης θρησκευτικό-

τητας την εποχή της διαμόρφωσης της θεωρίας «η

Μόσχα – τρίτη Ρώμη» και με την όλο και ευρύτερη διά-

δοση της ιδέας της «αγίας Ρωσίας»33 μετά την ίδρυση

του πατριαρχείου της Μόσχας (1589). τότε καθιε-

ρώθηκαν νέοι εθνικοί άγιοι και κωδικοποιήθηκε η λα-

τρεία και η εικονογραφία τους. Μετά την εκκλησιαστική

25 για την καθιέρωση του όρου «υψηλή τέχνη» και τη διάκριση
ανάμεσα σε υψηλή και «μαζική» και «λαϊκή» τέχνη, βλ. α. Hau-
ser, Κοινωνική Ἱστορία τῆς Τέχνης, 3. Ροκοκό, Κλασικισμός, Ρο-

μαντισμός, αθήνα 1976. I. Buseva, Kul’tura i iskusstvo v epohu pe-

remen. Rossija 17-go stoletija, Μόσχα 2008, 199-205. Tarasov, Icon

and Devotion, ό.π. (υποσημ. 2), 290-295. L. uspenskij, Bogoslovie

ikoni pravoslavnoj cerkvi, Μόσχα 1997, 239-314, 353-399. Sarab’ja-
nov – Smirnova, ό.π. (υποσημ. 24), 575-659, 661-719. N. Komashko,
Russian Icons of the Eighteenth Century: Moscow and St Peter-

sburg Regional Icons, Folk Icons, Μόσχα 2006, 264-315.
26 I. Grabar, Istorija russkogo iskusstva. Istorija zhivopisi. T.I. Do-

petrovskaja epoha, Μόσχα 1910, 425-427. Tarasov, Icon and Devo-

tion, ό.π. (υποσημ. 2), 295-311. 
27 Στο ίδιο, 168.
28 Οι φθηνές εικόνες «ευρείας ζήτησης» και οι εικόνες του «λαϊ-
κού πριμιτίφ» λέγονται, επίσης, και «κρασνούσκα» («κόκκινη
εικονίτσα» από το πορτοκαλοκόκκινο χρώμα του πλαισίου) ή
«σκοροπίσνιε» (γρήγορα ζωγραφισμένες). 
29 Tarasov, «Russkie ikoni», ό.π. (υποσημ. 2). Ο ίδιος, Icon and De-

votion, ό.π. (υποσημ. 2), 200-235.
30 Komashko, Russian Icons, ό.π. (υποσημ. 25). 
31 Η ενσωμάτωση καινούριων εδαφών δυτικά (Σμολένσκ,
Κίεβο, Βίλνα) και ανατολικά (κατά μήκος των ποταμών Βόλγα,
Ουράλη και στη Σιβηρία) και ο συνακόλουθος εκχριστιανισμός
των πληθυσμών τους δημιουργεί την ανάγκη για μεγάλο αριθμό
φθηνών εικόνων. παράλληλα, η ιστορική εξέλιξη της Ρωσικής
Εκκλησίας και ιδιαίτερα η μεταρρύθμιση του πατριάρχη νί-
κωνα δημιούργησαν την ανάγκη για «εμπέδωση» μέσω των ει-
κόνων των μεταρρυθμίσεων του πατριαρχείου, αλλά και
ανάγκη για εικόνες «του παλιού ύφος» για τις σχισματικές κοι-
νότητες των «παλαιόπιστων». Μεγάλες κρατικές παραγγελίες
εικόνων χαμηλού κόστους γίνονταν, επίσης, για τις εκστρατείες
του ρωσικού στρατού και τον εφοδιασμό των νοσοκομείων. Ta-
rasov, Icon and Devotion, ό.π. (υποσημ. 2), 290-295. 
32 Chesnokova, ό.π. (υποσημ. 4), 91-115. A. Grabar, «L’expansion
de la peinture russe», ό.π. (υποσημ. 2), 68-69, 76. Chr. Maltezou,
«Les grecs devant Moscou-ville impériale», Studia Slavico-Byzan-

tina et Medievalia Europensia. In memoriam Ivan Dujcev (επιμ. P.
Dinekov κ.ά.), Σόφια 1989, 68-74. 
33 Tarasov, Icon and Devotion, ό.π. (υποσημ. 2), 81-150. V. Lepahin,
«Ikonichnyj obraz svjatosti: prostranstvennye, vremennye, religioznye
i istoriosofskie kategorii Svjatoj Rusii», http://www.pravoslavie.ru/ -
jurnal/330.htm (27.5.2014). A. Buseva-Davydova, Kul’tura i is-

kusstvo v epohu peremen. Rossija semnadcatogo stoletija, Μόσχα
2008, 170-175.



ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 231

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

Εικ. 13. Πάτμος, μονή Ζωοδόχου Πηγής. Εικόνα, Παναγία
Τριχερούσα, 19ος αιώνας (αριθ. καθ. 2.438).

34 B. ouspenskij, «Raskol i kul’turnij konflikt XVII veka», ο ίδιος,
Izbrannie trudi. I. Semiotika istorii. Semitoika kul’turi, Μόσχα
1994, 333-367. o. αλεξανδροπούλου, «τα «ελληνικά βιβλία»
και οι Ρώσοι «παλαιόπιστοι» στα μέσα του 17ου αιώνα», Ο Ερα-

νιστής 24, 20030, 29-47, http://eranistes.org/index.php/eranistis/ -
article/viewFile/3/236.pdf (25.5.2014).
35 Tarasov, Icon and Devotion, ό.π. (υποσημ. 2), 150-157.
36 για το σκοπό αυτό αναπτύχθηκε ένα σύνθετο ιεραρχικό σύ-
στημα ελέγχου. τα διατάγματα της Μεγάλης Συνόδου της Μό-
σχας του 1551, της επονομαζόμενης Στογκλάβ («των Εκατό
Κεφαλών») παρέχουν μια από τις παλαιότερες μαρτυρίες για
τη μαζική διάδοση και το εμπόριο στους αγροτικούς πληθυσμούς
φθηνών εικόνων, δουλεμένων σε μικρά εργαστήρια από αυτο-
δίδακτους αγιογράφους, οι οποίοι δεν ακολουθούσαν πιστά τα
αποδεκτά πρότυπα. Η σύνοδος διέταξε την υποχρεωτική τήρηση
από τους αγιογράφους των «αρχαίων προτύπων» της αγιογρα-
φίας, « […] όπως κάνουν οι Έλληνες αγιογράφοι, ο αντρέι
Ρουμπλιόφ και άλλοι φημισμένοι καλλιτέχνες». Συγκρότησε μά-
λιστα στη Μόσχα ειδική επιτροπή, επιφορτισμένη να διαπιστώνει
αν οι παραγόμενες εικόνες ανταποκρίνονται στα θεσμοθετημένα
πρότυπα και σε αντίθετη περίπτωση να διατάσσει την κατα-
στροφή τους. Θεσμοθέτησε, τέλος, ειδικούς κανόνες ηθικής συμ-
περιφοράς για τους αγιογράφους, το έργο των οποίων θεωρούν-
ταν «ιερό» και όριζε ότι όλοι οι αγιογράφοι-παραγωγοί εικόνων
υποχρεούνταν να μαθητεύουν σε αναγνωρισμένους «μάστορες
ζωγράφους». I. Beljaev, Stoglav. Nakaznye spiski sobornogo ulozh-

enija 1551 goda. Pamjatniki russkogo tserkovnogo zakonodatel’stva,
Kazan 1862, 27, 100, 303, 314-15. uspenskij, ό.π. (υποσημ. 25), 243-
253. Tarasov, Icon and Devotion, ό.π. (υποσημ. 2), 36, 138-142.

μεταρρύθμιση του πατριάρχη νίκωνα (1650, 1666-

1667)34, η οποία οδήγησε τη Ρώσικη Εκκλησία στο με-

γάλο Σχίσμα και το κράτος σε βαθύ κοινωνικό διχασμό,

διαμορφώθηκε η ανάγκη για εικόνες όχι μόνο για τους

υποστηρικτές της μεταρρύθμισης, τους «νικωνιανούς»,

αλλά και για τους αντιπάλους τους «παλαιόπιστους». Σε

αυτό το θρησκευτικό και πολιτικό περιβάλλον, η φορητή

εικόνα απέκτησε καινούρια σημασία και δεν αποτε-

λούσε πια μόνο αντικείμενο προσωπικής ευλάβειας,

αλλά μετατράπηκε σε σημείο δηλωτικό της ένταξης στις

αντιμαχόμενες μερίδες της εκκλησίας. αυτήν ακριβώς

την εποχή αποκρυσταλλώθηκε η διάκριση μεταξύ «υψη-

λής» εκκλησιαστικής ζωγραφικής «της ελίτ» και ζωγρα-

φικής εικόνων «ευρείας ζήτησης» και λαϊκής τέχνης, ει-

κόνων χαμηλού κόστους που προορίζονταν για τις με-

σαίες τάξεις των πόλεων και για τον αγροτικό πληθυσμό.

υπό αυτές τις συνθήκες, τα μοναστηριακά εργαστήρια,

στα οποία κατά κύριο λόγο κατασκευάζονταν εικόνες,

δεν μπορούσαν πλέον να καλύψουν τη μεγάλη ζήτηση,

με αποτέλεσμα να δημιουργηθεί σταδιακά δίκτυο εργα-

στηρίων σε χωριά και σε πόλεις, εξέλιξη που οδήγησε

στην εκκοσμίκευση του επαγγέλματος του αγιογρά-

φου35. Οι σημαντικές αλλαγές στη δομή του επαγγέλμα-

τος του αγιογράφου, δηλαδή το άνοιγμά του προς τα ευ-

ρύτερα λαϊκά στρώματα και η αύξηση του όγκου παρα-

γωγής εικόνων από αγιογράφους που δεν είχαν την

κατάλληλη εκπαίδευση, αλλά και το εκκλησιαστικό Σχί-

σμα του 17ου αιώνα, επέβαλλαν τη δημιουργία μηχανι-

σμών κρατικής ρύθμισης του κλάδου και, παράλληλα,

ελέγχου των παραμέτρων της αυξανόμενης παραγωγής

εικόνων36. 

το πιο χαρακτηριστικό γνώρισμα των ρωσικών εικό-

νων «ευρείας ζήτησης» και του «λαϊκού πριμιτίφ» είναι

το πορτοκαλί η κόκκινο-καφετί πλαίσιο με διπλό μαύρο-

λευκό περίγραμμα («όπους») (Εικ. 11, 14). Συχνά καλύ-

πτονται με επένδυση ασημένιου, επαργυρωμένου ή επι-

χρυσωμένου μετάλλου ή απλά κοσμούνται με άνθη από

μεταλλικό φύλλο ή εγκιβωτίζονται σε ξύλινα πλαίσια με



232 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

YuLIANA BoYCHEVA

τοξωτή επίστεψη (Εικ. 6). για την κατασκευή και μαζική

παραγωγή τους χρησιμοποιούνταν σανίδες με πάχος 3-

3,5 εκ., μεσαίου μεγέθους (30-40 εκ. ύψος και 20-30 εκ.

πλάτος), συνήθως με εγκάρσια τοποθετημένα τρέσα.

από το 18ο/19ο αιώνα κ.ε. η σανίδα επικαλύπτεται με

δύο στρώματα ζεστής κόλλας οξυρρύγχου ή δερματό-

κολλας και το ύφασμα στην προετοιμασία αντικαθίστα-

ται αυτήν την εποχή με χαρτί37. Συναντάμε και αρκετές

εικόνες, η επίστρωση προετοιμασίας των οποίων γί-

νεται χωρίς χρήση υφάσματος ή χαρτιού, δηλαδή μόνο

με γύψο, όπως προδιαγράφουν οι σχετικές εικονογρα-

φικές οδηγίες από το 16ο αιώνα και μετά38. Η ζωγρα-

φική της λαϊκότροπης εικόνας μαζικής παραγωγής χα-

ρακτηρίζεται από μια σχετικά φτωχή χρωματική πα-

λέτα που περιέχει τρία έως τέσσερα χρώματα. για το

χρύσωμα του φόντου, των φωτοστεφάνων και άλλων

στοιχείων της παράστασης (ενδύματα, λεπτομέρειες στα

αρχιτεκτονικά στοιχεία κτλ.) χρησιμοποιούσαν φύλλο

ασημιού, και όχι χρυσού, το οποίο επικάλυπταν με

σκουρόχρωμο βερνίκι για να αποκτήσει το επιθυμητό

χρώμα. πολύ συχνά, για να διαμορφωθεί πιο έντονο

διακοσμητικό ύφος, τα επιχρυσωμένα τμήματα της ει-

κόνας διακοσμούνταν με σκαλιστά γεωμετρικά σχή-

ματα, τετράγωνα, τρίγωνα, αστεράκια, κύκλους κτλ.

Ένα δείγμα αυτής της τεχνικής είναι και η εικόνα πα-

ναγία τριχερούσα από τη μονή Ζωοδόχου πηγής στην

πάτμο (Εικ. 13). Η κατασκευή εικόνων «ευρείας ζήτη-

σης» συγκεντρώνεται στην επαρχία των πόλεων Βλα-

τίμιρ και Σούζνταλ, όπου βρίσκονται τα τρία μεγαλύ-

τερα κέντρα μαζικής παραγωγής εικόνων χόλουη39,

37 V. Filatov, Russkaja stankovaja tempernaja zhivopis’. Texnika i re-

stavratsija, Μόσχα 1961, 7. A. ταλάρου-γανίτη, «τα υλικά και οι
τεχνικές κατασκευές της ρώσικης εικόνας μέσα από τις πηγές. Ει-
κονογραφικές οδηγίες (15ος-19ος αι.)», Τέχνες. Αρχαιολογία 98
(2006), 100-107. Tarasov, «Russkie ikoni», ό.π. (υποσημ. 2), 57-59.
38 Filatov, ό.π. (υποσημ. 37). ταλάρου-γανίτη, ό.π. (υποσημ. 37).
39 για την αγιογραφία στο χόλουη υπάρχουν μαρτυρίες από
το 16o αιώνα, όταν το χωριό ήταν κτήμα της λάβρας της
αγίας τριάδος και του αγίου Σεργίου του Ράντονεζ και οι
κάτοικοι του χόλουη κατασκεύαζαν εικόνες για τους προ-
σκυνητές. το 17ο αιώνα πλέον, στο χόλουη γίνονταν ετησίως
τέσσερις εμποροπανηγύρεις στις οποίες διακινούνταν κατά
κύριο λόγο εικόνες. από τότε η αγιογραφία και οι συνοδευ-
τικές βιοτεχνίες αποτέλεσαν τη μόνη απασχόληση στο χωριό
[Tarasov, «Russkie ikoni», ό.π. (υποσημ. 2), 61-62. M. Krasilin,
Russkaja ikona 18-nacala 20 veka. Istorija ikonopisi, Μόσχα
2002. Kondakov, ό.π. (υποσημ. 23). Tarasov, Icon and Devotion,
ό.π. (υποσημ. 2), 155-181].
40 τα πρώτα εργαστήρια αγιογραφίας στο πάλεχ απαντώνται
στις πηγές το 17ο αιώνα. Εκεί κατασκευάζονταν κυρίως ακρι-
βές εικόνες μεγάλου μεγέθους, οι οποίες ήταν φημισμένες για
τη μικρογραφική ζωγραφική, τα λαμπερά χρώματά τους και τα
φαρδιά τους πλαίσια. Οι εικόνες των εργαστηρίων του πάλεχ
προορίζονταν για τις «αγορές» εικόνων στη Μόσχα, γιάρο-
σλαβλ και σε άλλες μεγάλες πόλεις. M. Krasilin, «Russkaja ikona
XVIII nachala XX vekov», Istorija ikonopisi. Istoki. Traditcija. So-

vremennost’. VI-XX veka, Μόσχα 2002, 209 -230. o. Tarasov, «Die
Ikonen von Palech: Kunst und Handwerk», Mythos Palech. Ikonen
und Lackminiaturen, Katalog zur Austellung in der Kunsthalle Reck-
linghausen 12. Dezember 2010 bis 6. Februar 2011 (επιμ. E. Haus-
tein-Bartsch – F. Waechter), Recklinghausen 2010, 33-36.
41 Στο χωριό Μστέρα εργαστήρια αγιογραφίας αναφέρονται στις
πηγές από το 18ο αιώνα και μετά. Στην παραγωγή τους διακρί-
νουμε τρία βασικά «ρεύματα»: εικόνες που αναπαράγουν το με-
σαιωνικό ύφος του νόβγκοροντ, της Μόσχας, της σχολής Στρό-
γανοφ κτλ., αναπαλαιωμένες εικόνες που κυρίως προορίζονταν
για τις κοινότητες «παλαιόπιστων» και, τέλος, εικόνες «ευρείας
ζήτησης» για τις εμποροπανηγύρεις και για τους πλανόδιους έμ-
πορους «αφένια». D. Trenev, Ikonopis’ mstercev, Μόσχα 1903. V.
Baranov, «K voprosu atribusii mstreskih pisem», Russkaja pozdnja
ikona ot XVII do nacala XX veka. Sbornik staej (επιμ. M. Krasilin),
Μόσχα 2001, 243-252. Krasilin, «Russkaja ikona», ό.π. (υποσημ. 40).
42 Η προμήθεια των πρώτων υλών στους παραγωγούς (σανίδες
για εικόνες, υφάσματα, χρώματα, βερνίκια, πινέλα, χρυσός, 

Εικ. 14. Εργαστήριο αγιογραφίας στο χωριό Μστέρα.  Φωτο-
γραφία του Α. Κούροτσκιν, αρχές 20ού αιώνα. 

πάλεχ40 και Μστέρα41. Στη γεωγραφία της παραγωγής

τους βασίζονται και κάποια από τα γνωστά ονόματα

των εικόνων αυτών, που αποκαλούνται «εικόνες από

τα χωριά του Βλαντίμιρ» ή «αγιογραφία των χόλουη,

Μστέρα και πάλεχ». Σε αυτά τα κέντρα συναντάται

μια μοναδική για την τέχνη της αγιογραφίας οργάνωση

της παραγωγικής διαδικασίας, η οποία εμφανίζει στοι-

χεία πρωτοβιομηχανικής οργάνωσης42. για τα μεγέθη



ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234 233

Η ΜΕταφΟΡα ΡΩΣιΚΩν ΕιΚΟνΩν Στoν ΕλλΗνιΚΟ χΩΡΟ απΟ τΟ 16ο ΩΣ τιΣ αΡχΕΣ τΟυ 20ού αιΩνα

του φαινομένου μαρτυρία αποτελεί το γεγονός ότι στην

ελληνική εφημερίδα Εστία δημοσιεύθηκε το 1881 ει-

δική ανταπόκριση με τίτλο «Ἡ ἁγιογραφία ἐν Ρωσίᾳ»,

όπου επισημαίνεται ότι οι εικόνες αυτές «διασπείρον-

ται» σε όλους τους Ορθoδόξους43. για το εύρος της

«βιομηχανίας εικόνων» της επαρχίας του Βλαντίμιρ

αξίζει να παραθέσουμε και τα ακόλουθα εντυπωσιακά

στοιχεία, που μας δίνει o Όλεγκ ταράσοφ αξιοποιών-

τας σειρά στατιστικών μελετών από το δεύτερο μισό

του 19ου και τις αρχές 20ού αιώνα (ι. γόλισεφ, Κ. τι-

χονράβοφ, π. λεόντιεφ)44. Σύμφωνα με αυτά τα στοι-

χεία μόνο το χωριό χόλουη παρήγαγε στα μέσα του

19ου αιώνα 1,5 με 2 εκατομμύρια εικόνες ετησίως. την

περίοδο από τα τέλη του 18ου μέχρι και τις αρχές του

20ού αιώνα οι πλανόδιοι έμποροι εικόνων πουλούσαν

ετησίως περίπου 5,5 εκατομμύρια εικόνες (Εικ. 14). Ως

σημαντικότεροι διακινητές εικόνων στη Ρωσία αλλά

και στα Βαλκάνια αναδεικνύονται οι πλανόδιοι έμπο-

ροι «αφένια»45, τα χωριά των οποίων βρίσκονταν, επί-

σης, στην επαρχία του Βλαντίμιρ, στην περιοχή της

πόλης Βιάζινκι, πολύ κοντά στα κέντρα παραγωγής ει-

κόνων χόλουη, πάλεχ και Μστέρα.

Η μαζική εισροή και κυκλοφορία ρωσικών εικόνων

στον ελληνικό χώρο από το 18ο αιώνα κ.ε. εγείρει πα-

ράλληλα σειρά ερωτημάτων που δεν σχετίζονται με

την παραγωγή και τα χαρακτηριστικά τους, αλλά με

την υποδοχή τους στον ελληνικό και ευρύτερο βαλκα-

νικό χώρο. Η διερεύνησή τους όμως, η οποία αποτελεί

το δεύτερο βασικό άξονα της προσέγγισης των ρωσι-

κών εικόνων στην Ελλάδα ως τεκμηρίων πολιτισμικής

μεταφοράς, θα αποτελέσει αντικείμενο ξεχωριστής με-

λέτης. Οι ιδιαιτερότητες αυτής της πολιτισμικής μετα-

φοράς που συντελείται, όπως είδαμε, από διάφορους

φορείς και με πολλούς και διαφορετικούς σκοπούς και

απευθύνεται σε ένα ετερόκλητο κοινωνικά περιβάλ-

λον, εξηγούν τη μεγάλη ποικιλία των ρωσικών εικόνων

που φθάνουν στον ελληνικό χώρο από την άποψη της

καλλιτεχνικής ποιότητας, της αξίας, του μεγέθους και

της χρήσης. Η μελέτη των ρωσικών εικόνων ως τεκμη-

ρίων πολιτισμικής μεταφοράς και η έρευνα των διαύ-

λων, των ρυθμών και των λειτουργιών αυτής της μετα-

φοράς ανοίγουν νέα γόνιμα πεδία έρευνας που αφο-

ρούν τόσο τις ρωσοελληνικές πνευματικές και

πολιτι κές σχέσεις όσο και τη διερεύνηση ερωτημάτων

που πηγάζουν από μια ευρύτερη, διεθνική, πολιτισμική

και κοινωνική, προσέγγιση στην ιστορία της τέχνης. Σε

μεταλλικά φύλλα για διακόσμηση κ.ά.) γίνεται από εμπόρους,
οι οποίοι ελέγχουν και το κύκλωμα διακίνησης της παραγω-
γής. Η παραγωγή συντελείται στα πλαίσια του νοικοκυριού,
όπου τα διάφορα μέλη της οικογένειας ειδικεύονται σε ξεχω-
ριστά στάδια της παραγωγής της εικόνας (αστάρωμα της σα-
νίδας, μεταφορά σχεδίου, ζωγραφική του φόντου, των μορ-
φών, επιχρύσωση κοκ.). Σταδιακά, η οικοτεχνία αυτή εξελίσ-
σεται με τη δημιουργία μεγάλων βιοτεχνικών εργαστηρίων.
τέλος, τα παραγόμενα προϊόντα εξάγονται μαζικά εκτός πε-
ριοχής, σε λιγότερο ή περισσότερο μακρινές αγορές. πρβλ. S.
C. ogilvie – Μ. Cerman, «The Theories of Proto-industrialization»,
European Proto-industrialization (επιμ. S. C. ogilvie – M. Cer-
man), Cambridge 1996, 1-11.
43 «Ἐν τρόϊτσα, ἐν Μόσχα, ἐν τούλντα ἐν τῷ κέντρῳ αὐτῷ τῆς
Ῥωσσίας, ὁλόκληρα χωρία κατοικοῦνται ὑπὸ ζωγράφων ἢ
μᾶλλον τεχνιτῶν, οἱ ὁποῖοι πατροπαραδότως ἔργον ἔχουσι να κα-
τασκευάζωσιν εἰκόνας τοῦ χριστοῦ, τῆς παναγίας, τῶν διαφό-
ρων ἁγίων κατὰ τὰ ὑπὸ τῆς Ἀρχῆς τεθειμένα ὑποδείγματα. πά -
ντες οἱ κάτοικοι, ἄνδρες, γυναῖκες καὶ παιδία, καταγίνονται εἰς
τὴν βιομηχανίαν ταύτην. Ἕκαστος αὑτῶν ἔχει ἰδιαιτέραν ἐργα-
σίαν, εἰς ἣν καὶ ἀποκλειστικῶς ἀσχολεῖται. Οὕτω λ.χ. εἷς ζωγραφεῖ

τοὺς ὀφθαλμούς, ἕτερος τὸ στόμα, ἄλλος διακόπτει τὰς ἀκτῖνας,
αἵτινες περιβάλλουσι τὸ πρόσωπον. Ἐπὶ τέλους δὲ ὁ ἀρχιεργάτης
ἐπεξεργάζεται τὸ σύνολον τῆς εἰκόνος […]. Ἡ βιομηχανία αὕτη
παρέχει δαψίλειαν θρησκευτικῶν εἰκόνων καθ’ἅπασαν τὴν ῥωσ-
σικὴν Ἐπικράτειαν, καὶ εἰς ὅλας τὰς τάξεις τῆς κοινωνίας, τὰ
προϊόντα δὲ ταῦτα διασπείρονται εἰς ὅλας τὰς χώρας τοῦ ἀνα-
τολικοῦ δόγματος», Εστία, τ. 11, αριθ. 275, έτος Στ´, 5 απρ. 1881,
221. παρα τίθεται στο γραικός, ό.π. (υποσημ. 10), 505.
44 Tarasov, «Russkie ikoni», ό.π. (υποσημ. 2), 55-57. Ο ίδιος, Icon
and Devotion, ό.π. (υποσημ. 2), 166.
45 Kondakov, ό.π. (υποσημ. 23), 32. Tarasov, «Russkie ikoni», ό.π.
(υποσημ. 2), 50-51. P. Doubrovskij – S. Doubrovskij, «ofeni-
ikonshchiki vo Vladimirskoj gubernii», Rozhdestvenskij sbornik
(2009), 104-109. 

Προέλευση Εικόνων

Εικ. 1: Google Art Project https://www.google.com/culturalinstitute/
collection/patmos-monastery?projectId=art-project. Εικ. 2-4: Y. Boycheva.
Εικ. 5-12: Βυζαντινό και χριστιανικό Μουσείο. Εικ. 13: 4η Εφορεία
Βυζαντινών αρχαιοτήτων. Εικ. 14: http://rublevmuseum.livejournal.
com/298838.html (25.2.2015).

αυτό το πλαίσιο, ιδιαίτερη αξία αποκτούν και οι παρα-

γνωρισμένες μέχρι σήμερα χαμηλότερης ποιότητας ρω-

σικές εικόνες που διακινούνται στα Βαλκάνια και την

Ορθόδοξη ανατολή.



in Greece most popular are the images of the Virgin, Saint

Nicholas, Archangel Michael, Saint George and Saint

Demetrios. Common are the icons representing specific

iconographic types and allegorical themes created in Russia

from the 16th to the 18th century. Studying the stylistic pe-

culiarities of the Russian icons preserved in Greece we reach

the conclusion that, although unequally, all stylistic trends

of Russian icon painting from the 16th to the early 20th cen-

tury are represented. The majority of these icons belong to

the categories of the so-called “mass-demand icons” and of

popular art.

The channels of the transfer of icons from Russia to the

Balkans are related to: a) Russian foreign policy, the initial

spurts of which towards “spiritual patronage” led gradually

to a full-fledged policy of Russian religious and political

influence over the orthodox population of the ottoman

Empire, b) the activities of the influential Greeks of Russia

(higher clergy, officials, scholars), c) the Greek commer-

cial Diaspora and d) the Russian icon trade by the “Afenia”

itinerant. The study of Russian icons as testimonies of cul-

tural transfer and the inquiry into the channels, rhythms

and functions of this transfer open new fruitful fields of re-

search related both to the Russian-Greek spiritual and po-

litical relations, as well as to the investigation of research

questions stemming from a wider, transnational, cultural

and social approach to the history of art.

Postdoctoral researcher Institute for Mediterranean Studies –

FORTH,

julyb1205@gmail.com

234 ΔΧΑΕ λΣτ΄ (2015), 219-234

Yuliana Boycheva

THE TRANSFER oF RuSSIAN ICoNS IN GREEK LANDS, 

16th-EARLY 20th CENTuRIES

The study of Russian icons preserved in Museums, as

well as in private church and monastery collections,

throughout the Balkans and the Eastern Mediterranean raise

a series of questions related not only to the identification

of their origin and aspects of their production, but also to

the reconstruction of the channels and routes of their dis-

semination in the orthodox East. In this framework, the

Russian icons in Greece constitute not only an important

“source” for the history of Early Modern and Modern

Christian art, but also particular “testimonies” concerning

the development of Russian-Greek cultural contacts and po-

litical relations. The diffusion of icons and other objects of

religious art from Russia to the orthodox communities liv-

ing in the ottoman Empire and its successor nation-states

constitute a particular case of cultural transfer. Numerous

Russian icons preserved in Greece are located in important

ecclesiastical centers such as Mount Athos, Hagios Ioannis

the Theologian monastery in Patmos, the Aegean islands

and areas of the Peloponnese included in the Russian Prin-

cipality of the Aegean (1771-1774) or regions with devel-

oped trade relations with Russia (e.g. Epirus, Kefalonia,

Patmos, Mytilene, Chios, Syros etc.). Since the end of the

19th century, Russian icons increasingly became objects of

private and public collections. 

The use of Russian icons in Greece is related both to pri-

vate and public expressions of piety. As part of public forms

of religious expression we find entire iconostases consisting

of Russian icons, or individual Russian icons placed on

them. Very often Russian icons hold a special place in the

church and are placed in shrines. Among the Russian icons

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

