
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 36 (2015)

   Δελτίον XAE 36 (2015), Περίοδος Δ'

  

 

  

  Εκχριστιανίζοντας τις νησιωτικές κοινότητες
του ανατολικού Αιγαίου. Η περίπτωση της νήσου
Ικαρίας 

  Γεώργιος ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ   

  doi: 10.12681/dchae.1787 

 

  

  Copyright © 2016, Γεώργιος ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ 

  

Άδεια χρήσης Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0.

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ Γ. (2016). Εκχριστιανίζοντας τις νησιωτικές κοινότητες του ανατολικού Αιγαίου. Η περίπτωση
της νήσου Ικαρίας. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας, 36, 263–274.
https://doi.org/10.12681/dchae.1787

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 12/02/2026 04:29:35



Γεώργιος Δεληγιαννάκης

ΕΚΧρΙΣΤΙΑΝΙζΟΝΤΑΣ ΤΙΣ ΝΗΣΙωΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ 
ΤΟυ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟυ ΑΙΓΑΙΟυ. Η ΠΕρΙΠΤωΣΗ ΤΗΣ ΝΗΣΟυ ΙΚΑρΙΑΣ 

This paper focuses on the archaeological and epi-

graphical evidence regarding the transition to Chris-

tianity on the island of Ikaria in Late Antiquity. It also

presents two unpublished Christian inscriptions from

the site ‘Taxiarchis’ at Miliopo, which attest to a so far

unknown bishop named Sholastikios and the cult of

Archangel Michael in the late 5th/6th century. Consid-

ered in comparison with the rest of the available evi-

dence, this material offers new insights into the rela-

tions between different religious groups on the island

as well as the mechanisms of Christianization on a

local and wider level. 

ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274 263

Εξετάζονται εδώ οι αρχαιολογικές και επιγραφικές

μαρτυρίες για τον εκχριστιανισμό της Ικαρίας κατά την

ύστερη αρχαιότητα. Επιπλέον, παρουσιάζονται δύο μη

πλήρως δημοσιευμένες χριστιανικές επιγραφές από τη

θέση «Ταξιάρχης» Μηλιωπού, οι οποίες αναφέρονται

στην ύπαρξη λατρευτικού χώρου αφιερωμένου στον αρ-
χάγγελο και σε έναν άγνωστο από άλλες πηγές τοπικό

επίσκοπο ονόματι Σχολαστίκιο. Τα νέα αυτά δεδομένα

θέτουν σε νέα βάση την ερμηνεία των ήδη δημοσιευμέ-

νων επιγραφών από την περιοχή του Κάμπου και μας

οδηγούν σε κάποια ενδιαφέροντα συμπεράσματα ανα-

φορικά με τις σχέσεις των διαφόρων θρησκευτικών κοι-

νοτήτων στο νησί και των μηχανισμών εκχριστιανισμού

του ντόπιου πληθυσμού από την Εκκλησία. 

Λέξεις κλειδιά

Ύστερη αρχαιότητα, 5ος αιώνας, 6ος αιώνας, επιγραφική,
εκχριστιανισμός, χρησμός του Απόλλωνα, Εβραίοι, λατρεία
των αρχαγγέλων, επισκοπή Ικαρίας, επίσκοπος Σχολαστί-
κιος, Ικαρία, αρχαία Οινόη. 

Keywords

Late antiquity, 5th century, 6th century, inscriptions, Chris-
tianization, Oracle of Apollo, Jews, cult of the Archangels,
bishopric of Ikaria, bishop Schοlastikios, Ikaria, ancient
Oinoe.

Tο θέμα του ύστερου παγανισμού και κυρίως του
εκχριστιανισμού των νησιών του ανατολικού Αιγαίου
εξετάζεται εδώ με επίκεντρο την περίπτωση της νήσου
Ικαρίας και ιδιαίτερα μια σειρά επιγραφών, δύο εκ των
οποίων αδημοσίευτων. Παρουσιάζονται νέα στοιχεία
και σκέψεις, οι οποίες επιδιώκουν να καταδείξουν το
στοιχείο της αλληλεπίδρασης των νησιωτικών κοινο-
τήτων μεταξύ τους όσο και με τις μικρασιαστικές
ακτές, αλλά φυσικά και πέρα από αυτές, ως χρήσιμου
εργαλείου για την ερμηνεία των λίγων και εξαιρετικά
αποσπασματικών τεκμηρίων που διαθέτουμε για τα
θέματα αυτά1. 

Η νέα έκδοση των επιγραφών της αρχαίας Ικαρίας2

και συγκεκριμένα οι επιγραφές που σχετίζονται με τη
μεγάλων διαστάσεων παλαιοχριστιανική βασιλική, στα
ερείπια της οποίας χτίστηκε αργότερα ο μεσοβυζαντινός

* Επίκουρος Καθηγητής, Ανοικτό Πανεπιστήμιο Κύπρου,

g.deligiannakis@ouc.ac.cy

** Θερμές ευχαριστίες οφείλονται στους Χ. Ξενάκη, Α. Κύρ-
ρου, E. Sironen, Nτ. Νικολάου, Ι. Α. Βλάχο και Β. Πανταζή για
τη βοήθεια και τις υποδείξεις τους καθώς και στις M. Βιγλάκη
και Ο. Βάσση (Εφορεία Αρχαιοτήτων Σάμου - Ικαρίας) για την
παραχώρηση των αδειών φωτογράφησης και μελέτης.

1 Για τον ύστερο παγανισμό και τον εκχριστιανισμό των νησιών
του ανατολικού Αιγαίου, βλ. G. Deligiannakis, «Late Paganism on
the Aegean Islands and Processes of Christianisation», The Archaeo-
logy of Late Antique “Paganism,” Late Antique Archaeology 7
(2009) (επιμ. L. Lavan – M. Mulryan), Leiden 2011, 311-345, όπου
υποστηρίζεται ότι ο εκχριστιανισμός του ανατολικού Αιγαίου
συντελέστηκε νωρίτερα απ’ ό,τι στα νησιά των Κυκλάδων και
της ηπειρωτικής Ελλάδας.
2 IG 12.6.2. Α. Ματθαίου – Γ. Παπαδόπουλου, Επιγραφές Ικα-
ρίας, Αθήνα 2003. Επίσης, SEG 53, 898-905. BE 2004, αριθ. 520.
IJO II, 5a.



σταυροειδής μετά τρούλου ναός της Αγίας Ειρήνης
στον Κάμπο (αρχαία Οινόη), μας αποκαλύπτουν μια
άγνωστη όσο και συναρπαστική πτυχή της ιστορίας του
νησιού: μας διηγούνται τη μετάβαση από τη λατρεία
της Αρτέμιδος Ταυροπόλου σε εκείνη της Θεοτόκου
Μαρίας (Εικ. 1).

Οι επιγραφές που θα εξετάσουμε εδώ, οι οποίες χρο-
νολογούνται στον ύστερο 5o-πρώιμο 6o αιώνα μ.Χ. και
φαίνεται να σχετίζονται με την παλαιότερη φάση της
εκκλησίας της Αγίας Ειρήνης στον Κάμπο (Εικ. 2), πε-
ριλαμβάνουν (α) σπαράγματα πατερικών και βιβλικών
κειμένων και παραφράσεών τους χαραγμένων στην
πέτρα με ηθικό, αποτρεπτικό ή ομολογιακό περιεχό-
μενο, (β) ένα χρησμό του Απόλλωνα και (γ) ένα από-
φθεγμα κατά των Εβραίων της Ικαρίας3.

Η επιγραφή με το μεγαλύτερο ενδιαφέρον είναι
εκείνη του χρησμού του Απόλλωνα (Εικ. 3), η οποία
βρέθηκε μεταξύ κειμένων αμιγώς χριστιανικών και με
τα οποία φαίνεται να συνανήκει4.

264 ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274

ΓΕωρΓΙΟΣ ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ

3 IG 12.6.2. 1263 (απόφθεγμα κατά των Εβραίων), 1264 (από-
σπασμα από πατερικό λόγο), 1265 (χρησμός του Απόλλωνα· επί-
κληση στην Παναγία και τον Αρχάγγελο), 1266 (εντολές σχε-
τικά με χρέη και απόσπασμα από τον απόστολο Παύλο, Προς
Τίτον 3.1), 1267 (incertum – επιτύμβιο ή γνωμικό ή mirabilia),
1268 (παλαιοδιαθηκικά αποσπάσματα), 1273-1274 (φράσεις από
τους Ψαλμούς 117.9 και 75.12), 1271 (αναφορά σε μάρτυρα/ες). 
4 IG 12.6.2. 1265.

Εικ. 1. Χάρτης της νήσου Ικαρίας.

Α

Προφητεύοντος [-3-] | [-2-] N Ἀπολ[λ—-]ς τινάς·

τίνος ἔσ– 

τε δόμος οὗτος ἲ πάλιν τίν[– – – ἔ]σ̣τε; χρησμὸς ἐδό– 

θη· ἐγὸ <δ>ὲ πυθμεύο, ὅσα μὲν πρὸς ἀ[ρετὴ]ν̣ κόσμου

ὤρωρεν

ποῖτε, τρισένα μόνον ὑψιμέδ[οντα Θεό]ν, οὗ λόγος 

ἄφ̣[θ]ειτο<ς> ἐν ἀδαῆ ἔν[κυος] ἔ̣στε, ὅσπερ γὰρ

[πυ]ρ̣ιφόρο<ν> τὀξο<ν> μέσ[ον δι]αδραμῆ κόσ– 

[μο]ν ἅπαντα ζογρίσας π̣[ροσά]ξι δο̑ρον το̑ πατρί·

[αὐτῆς ἔστε δόμος· Μαρία δὲ τοὔν]ομα αὐτῆς.

☩



Β

[—-]σι καὶ μ̣ὰ τὸν ἀρχάνγελον καὶ τ[—-] 

[—-]ἀγαθὴ ἡμο̑ν βασιλὶς καὶ δέσποιν̣α̣.

Α 

«Όταν ο Απόλλωνας προφήτευσε [...] ποιανού
πρέπει να είναι ο οίκος αυτός; Δόθηκε χρησμός:
Εγώ (ο Απόλλωνας) προφητεύω, κάνετε όσα
είναι ωφέλιμα για την αρετή και την τάξη, έναν
τριαδικό και μόνο Θεό που κυβερνά από ψηλά
και του οποίου τον άφθαρτο λόγο θα συλλάβει
ένα αθώο (κορίτσι), όπως ακριβώς το πυροφόρο
τόξο, (αυτός) θα διατρέξει το μέσον του κό-
σμου, και αφού αιχμαλωτίσει/αναζωογονήσει τα
πάντα, θα (τον) προσφέρει δώρο στον Πατέρα.
Αυτής θα είναι ο οίκος αυτός. Και το όνομα
αυτής Μαρία».

Ο χρησμός αυτός με μικρές παραλλαγές συναντάται και
αλλού, και συγκεκριμένα σε γραπτές πηγές του ύστε ρου

ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274 265

ΕΚΧρΙΣΤΙΑΝΙζΟΝΤΑΣ ΤΙΣ ΝΗΣΙωΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ ΤΟυ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟυ ΑΙΓΑΙΟυ

Εικ. 2. Κάμπος, ναός Αγίας Ειρήνης. Διακρίνονται οι κίονες της παλαιοχριστιανικής βασιλικής σε δεύτερη χρήση.

Εικ. 3. Κάμπος, ναός Αγίας Ειρήνης. Τμήμα της επιγραφής με το χρη-

σμό του Απόλλωνα (IG 12.6.2.1265). 



266 ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274

ΓΕωρΓΙΟΣ ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ

Θεοτόκου και πιθανώς ο εντοιχισμός της επιγραφής
αυτής μπορεί να χρονολογηθεί βάσει των φιλολογικών
αναφορών και του τύπου των γραμμάτων από τα μέσα
του 5ου αιώνα έως τον πρώιμο 6ο αιώνα. Ας σημει-
ώσουμε εδώ ότι την ίδια περίοδο χρονολογείται βάσει
αρχαιολογικών ενδείξεων και η ανέγερση των χριστια-
νικών εκκλησιών στο Ηραίο της Σάμου και το μαντείο
του Απόλλωνα Διδυμαίου11. Θα μπορούσαν τα γεγο-
νότα αυτά να συνδέονται μεταξύ τους; Είναι, επίσης, εν-
διαφέρον ότι η μετατροπή του τοπικού ιερού στην Ικα-
ρία συνδέεται λόγω και του χρησμού και με αντίστοιχα
γεγονότα σε δύο σημαντικές πόλεις της αυτοκρατορίας,
την Αθήνα και την Κύζικο. Θα μπορούσε λοιπόν ο εκ-
χριστιανισμός της Ικαρίας να συνδέεται με συγκεκριμέ-
νες προσπάθειες προσηλυτισμού του μη χριστιανικού
πληθυσμού της αυτοκρατορίας σε κεντρικό επίπεδο;
Ποιος ήταν ο ρόλος του τοπικού κλήρου; Πώς ο χρη-
σμός του Απόλλωνα ερμηνεύεται υπό το φως των υπο-
λοίπων επιγραφικών μαρτυριών από την ίδια περιοχή; 

Ελλείψει άλλων στοιχείων θα επιχειρήσω να δώσω
απαντήσεις στα ερωτήματα αυτά στρέφοντας την 

5 Εἰς τὴν Ἁγίαν Μαρίαν τὴν Θεοτόκον καὶ εἰς τὴν Ἁγίαν τοῦ

Χριστοῦ γέννησιν 14 [PO 19.3 (1925), 334, M. Jugie].
6 Ιωάννης Μαλάλας, Χρονογραφία 4.8, εκδ. Thurn 2000. Theo-

sophorum graecorum fragmenta 53, εκδ. H. Erbste 1995.
7 Για το ιστορικό πλαίσιο: Deligiannakis, ό.π. (υποσημ. 1). Ιδιαί-
τερα σε σχέση με τον Παρθενώνα και την Αθήνα: C. Mango,
«The Conversion of the Parthenon into a Church: The Tübingen
Theosophy», ΔΧΑΕ IH΄ (1995), 201-203. Α. Kaldellis, The Chri-

stian Parthenon. Classicism and Pilgrimage in Byzantine Athens,
Cambridge 2009, 47-59.
8 Tο κείμενο του Ιωάννη Μαλάλα (6ος αιώνας) πλησιάζει περισ-
σότερο εκείνο της επιγραφής. Για το μεταγενέστερο κείμενο της
επίκλησης στη Θεοτόκο και τον Αρχάγγελο, οι Ματθαίου και
Παπαδόπουλος προτείνουν με επιφύλαξη τον 6ο αιώνα. 
9 IG 12.6.2 1281.
10 R. Lane Fox, Pagans and Christians in the Mediterranean World

from the Second Century AD to the Conversion of Constantine,
Λονδίνο 1986, 168-261.
11 Για το Ηραίο της Σάμου βλ. Deligiannakis, ό.π. (υποσημ. 1),
318 (δεύτερο μισό 5ου αιώνα). Για τα δημόσια ιερά της πόλης
της Μιλήτου και τον Διδυμαίο Απόλλωνα βλ. Ph. Niewöhner
«Milet in frühbyzantinischer Zeit», στο O. Dally κ.ά. (επιμ.),
ZeitRäume. Milet in Kaiserzeit und Spätantike, Regensburg 2009,
64-65. H. Bumke, «Didyma in der Spätantike», στο ίδιο, 77. P.
Athanassiadi, «The Fate of Oracles in Late Antiquity: Didyma and Del-
phi», ΔΧΑE ΙΕ´ (1989-1990), 271-278.

5ου και 6ου αιώνα (αλλά και αργότερα), οι οποίες συ-
νήθως αναφέρονται στη μετατροπή αρχαίων ναών σε
χριστιανικές εκκλησίες. Παλαιότερη των παραλλαγών
αυτών βρίσκεται στον Θεόδοτο επίσκοπο Αγκύρων (δη-
λαδή πριν το θάνατό του το 466 μ.Χ.)5. Στον Μαλάλα
(6ος αιώνας) και την Theosophia Tubin gensis (τέλη 5ου
αιώνα) γίνεται λόγος για το ναό της ρέας στην Κύζικο
και επιπροσθέτως τον Παρθενώνα των Αθηνών6. Σύμ-
φωνα με τις αφηγήσεις αυτές ο χρη σμός του Απόλ-
λωνα συνήθως ανακαλύπτεται λίγο πριν τη μετατροπή
του αρχαίου ναού σε εκκλησία και κατόπιν εντοιχίζεται
κοντά στην είσοδο του νεόδμητου χριστιανικού ναού.
ως χρονικό σημείο του γεγονότος αυτού αναφέρονται η
βασιλεία του αυτοκράτορα  Λέοντα (457-474) ή του
ζήνωνα (474-491)7.

Η εύρεση του χρησμού για πρώτη φορά σε λίθο πλη-
σίον της παλαιοχριστιανικής βασιλικής της Αγίας Ειρή-
νης στην Ικαρία φαίνεται να επιβεβαιώνει τις σχετικές
αναφορές των φιλολογικών κειμένων. Να σημειωθεί ότι
αρχαιότερο οικοδομικό υλικό είχε χρησιμοποιηθεί ευ-
ρέως στην ανέγερση της πρώτης αυτής χριστιανικής εκ-
κλησίας, ενώ σε άλλο σημείο του ίδιου εγχάρακτου
λίθου σώζονται μερικοί στίχοι από μια επίκληση στην
Παναγία και τον Αρχάγγελο, οι οποίοι χαράχτηκαν με
βεβαιότητα αργότερα8.

Μπορούμε συνεπώς να υποστηρίξουμε ότι και στην
περίπτωση της Ικαρίας ο χρησμός του Απόλλωνα χα-
ράκτηκε σε λίθο τη στιγμή ή λίγο μετά τη μετατροπή
ενός σημαντικού ιερού της αρχαίας Οινόης αφιερωμέ-
νου, όπως στην περίπτωση των Αθηνών και της Κυζί-
κου, σε κάποια γυναικεία θεότητα σε χριστιανική εκ-
κλησία της Θεοτόκου περί τα τέλη του 5ου ή τις αρχές
του 6ου αιώ να. Η αρχαία λατρεία, που το κείμενο πι-
θανότατα υπονοεί είναι αυτή της Αρτέμιδος Ταυροπό-
λου, του σημαντικότερου αρχαίου ιερού του νησιού.
Μάλιστα μία επιτύμβια επιγραφή από το Γιαλισκάρι
επιβεβαιώνει την επιβίωση της λατρείας αυτής μέχρι
τουλάχιστον τον 4ο αιώνα9.

Γνωρίζουμε ότι χρησμοί που αποδίδονταν στον
Απόλλωνα ή άλλες παγανιστικές θεότητες χρησιμοποι-
ούνταν συχνά και από τις δύο πλευρές στον ιδεολογικό
πόλεμο μεταξύ χριστιανών και εθνικών10. Στη δική μας
περίπτωση έχουμε ασφαλώς να κάνουμε με τη χρήση
ενός διαδεδομένου χρησμού του Απόλλωνα ως εργα-
λείου προσηλυτισμού του ντόπιου πληθυσμού. Είδαμε
ότι η ανέγερση της παλαιοχριστιανικής εκκλησίας της



προσοχή μου στις υπόλοιπες επιγραφές μεταξύ των
οποίων και δύο ουσιαστικά αδημοσίευτων κειμένων, τα
οποία δεν συμπεριλαμβάνονται στην τελευταία έκδοση
των επιγραφών της Ικαρίας. Πρόκειται για δύο αφιερω-
ματικές χριστιανικές επιγραφές που βρέθηκαν στην πε-
ριοχή Μηλιωπό Ικαρίας (Εικ. 1, 4). Ήταν χαραγμένες στο
πάνω τμήμα δύο παλαιοχριστιανικών διάτρητων δικτυω-
τών θωρακίων, τα οποία μαζί με άλλα μαρμάρινα αρχι-
τεκτονικά μέλη συνανήκαν με οικοδομικά κατάλοιπα
εκκλησίας στη θέση αυτή (Εικ. 5-7)12. Διαβάζουμε:

1
☩ Έπὶ τοῦ ἁγιωτάτου ἐπισκώπου ἡμ ̣ῶν̣ Σχ

ωλαστικίου ἐ[πληρ / ψηφ]ώθη τὼ

εὐκτή|ριον τοῦ ἀρχανγέλου

ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274 267

ΕΚΧρΙΣΤΙΑΝΙζΟΝΤΑΣ ΤΙΣ ΝΗΣΙωΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ ΤΟυ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟυ ΑΙΓΑΙΟυ

Εικ. 4. Μηλιωπό, εκκλησία στη θέση «Ταξιάρχης». Διακρίνονται

χαμηλά τα δύο μαρμάρινα θωράκια.

12 Σύντομη περιγραφή της θέσης «Βασιλική Ταξιαρχών, Μηλιω-
πόν» παραδίδει ο Λαζαρίδης στο ΑΔ (1968), Χρονικά, 397, πίν.
358α. Αναφέρει εδώ την ύπαρξη τρίκλιτης παλαιοχριστιανικής
βασιλικής, η οποία μετά την καταστροφή της, περιορίστηκε στο
μεσαίο κλίτος. Οι τοξοστοιχίες της μετατράπηκαν σε τοξοτές
θύρες ή κόγχες. Στην πρώτη οικοδομική φάση του κτηρίου, σύμ-
φωνα με τον Λαζαρίδη, ανήκουν η αψίδα και το σύνθρονο του
ιερού, ενώ βρίσκονται κατά χώραν δύο κιονόκρανα αμφικιονί-
σκων του σύνθετου τύπου, δωρικά και ιωνικά κιονόκρανα, δύο
πεσσίσκοι μαρμάρινου τέμπλου και «δύο διάτρητα μαρμάρινα
θωράκια, διαστ. 1,45×1,05 μ., μετ’ ἐπιγραφῶν καὶ τοῦ κυριακοῦ

σημείου ἐντὸς κύκλου». Με βάση τα ευρήματα αυτά ο Λαζαρί-
δης χρονολογεί την παλαιοχριστιανική βασιλική των Ταξιαρ-
χών στον 5o αιώνα. Επιπλέον πληροφορίες για τη θέση, τα ευ-
ρήματα και τις επιγραφές δίνει ο Κατσαρός (Θ. Θ. Κατσαρός,
Ικαριακά Σύμμεικτα, Αθήνα 2006, 184-186, εικ. 204-209), αντι-
γράφοντας ως προς τις τελευταίες τον Μελά (Ἰ. Μελᾶς, Ἱστορία

τῆς νήσου Ἰκαρίας, ΙΙ, Αθήνα 1958, 251, 255). Εκεί αναφέρονται
οι δύο επιγραφές ως μία. Για τις ανάγκες του παρόντος άρθρου
παρήχθησαν έκτυπα, βάσει των οποίων γίνονται και κάποιες
διορθώσεις/συμπληρώσεις στα κείμενα. H ύπαρξη τρίκλιτης πα-
λαιοχριστιανικής βασιλικής στο χώρο δεν επιβεβαιώνεται από
τα σωζόμενα οικοδομικά κατάλοιπα. ωστόσο, η αψίδα είναι
σαφώς προγενέστερη των τοίχων της βυζαντινής μονόχωρης
εκκλησίας (15×6,50 μ.). Οι τοίχοι της παρουσιάζουν δύο επι-
πλέον οικοδομικές φάσεις που σχετίζονται με πρόχειρες επι-
σκευές του κτηρίου, όπου το μήκος του ναού περιορίστηκε. Ο
Α. Κύρρου μου ανέφερε ότι σε παλαιότερη επιτόπια έρευνά του
στη θέση αυτή είχε εντοπίσει όστρακα μεσοβυζαντινών χρόνων.
Φαίνεται εξαιρετικά πιθανόν τα παλαιότερα μαρμάρινα μέλη
να έχουν μεταφερθεί εδώ από τον Κάμπο ή αλλού με σκοπό να
χρησιμοποιηθούν ως οικοδομικό υλικό σε δεύτερη χρήση.
Εκτός από την Αγία Ειρήνη στον Κάμπο και τον Αρχάγγελο
στον Μηλιωπό, ερείπια παλαιοχριστιανικών βασιλικών έχουν
μέχρι στιγμής εντοπιστεί ή υποτεθεί σε τουλάχιστον δύο ακόμη
θέσεις· αναφορές για διάσπαρτα αρχιτεκτονικά μέλη σε σχέση
με νεότερα κτίσματα: Κατσαρός, ό.π., 181-204. 

1. Σχωλαστικίου: (Σχολαστικίου), πρβλ. I.Aph. 2007
11.63, Scholast[icius] (4ος/5ος αιώνας), Ι.Eph. 453.2, Σχο-

λαστικία (4ος αιώνας), ACO 3 (536) 3.65.20, Σχολαστί-

κιος ἐλέει Θεοῦ ἐπίσκοπος Ναζιανζοῦ. Ο Μελάς πρό-
τεινε ἐφ[ιερ]ώθη. Δεν μπόρεσα να διακρίνω το γράμμα
Φ που σημειώνει ο Μελάς. Πρβλ. ☩ ἐπὶ Παύλου τοῦ

θεο ̣[φιλε]στάτο[υ κ]αὶ ὁσιοτά̣[του] ἐπισκόπου ἐπλη -

ρώθ[η] τ̣ὸ̣ ἅ̣γιον [μα]ρτύριον … : [C. B. Welles, The In-

scriptions, Gerasa. City of Decapolis (επιμ. C. H. Kraeling),
New Haven 1938, αριθ. 304] (χρον. 526;).



268 ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274

ΓΕωρΓΙΟΣ ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ

13 E. Sironen pers.comm.
14 J.-P. Sodini – K. Kolokotsas, Aliki II: la basilique double, Αθήνα
1984, 47 σημ. 131. AΔ (1968), Χρονικά, 397 (Λαζαρίδης). Ἀ.
Ὀρλάνδος, Ἡ ξυλόστεγος παλαιοχριστιανικὴ βασιλικὴ τῆς με-

σογειακῆς λεκάνης: μελέτη περὶ τῆς γενέσεως, τῆς καταγωγῆς,

τῆς ἀρχιτεκτονικῆς μορφῆς καὶ τῆς διακοσμήσεως τῶν χριστια-

νικῶν οἴκων λατρείας ἀπὸ τῶν ἀποστολικῶν χρόνων μέχρις Ἰου-

στινιανοῦ, ΙΙ, Αθήνα 1952-1957, 509-535. Τμήματα διάτρητων
μαρμάρινων θωρακίων έχουν εντοπιστεί και στη θέση Μονα-
στήρια Έξω Φάρου, όπου και τα ερείπια αψίδας εκκλησίας:
Κατσαρός, ό.π. (υποσημ. 12), 186-187, εικ. 217. 

Εικ. 5. Ενεπίγραφο θωράκιο όπου αναφέρεται «το ευκτήριον του Αρχανγέλου» κατά την παραγωγή εκτύπου. Διακρίνεται στο βάθος η

αψίδα του ναού.

2
☧ Ὑπὲρ εὐχῆς Ἀ[..]Α̣φΝίου διακόνου

Για τον τύπο του χριστογράμματος (ύστερος 4ος -
μέσα 6ου αιώνα), βλ. C. M. Kaufmann, Handbuch der alt-

christlichen Epigraphik, Freiburg 1917, 84. υΠΕΡ ΕυΧΗΣ

Α[Ν]..φΝΙου ΔΙΑΚοΝου [Μελᾶς, όπ. (υποσημ. 12), 255].

Βάσει των γραμμάτων τα κείμενα αυτά χρονολογού -
νται στον 5ο/6ο αιώνα. Παρατηρούνται ωστόσο μικρές
διαφορές στους τύπους των γραμμάτων. Από τη δεύ-
τερη επιγραφή φαίνεται να απουσιάζουν τύποι που
συναντώνται συνήθως προς τα τέλη της περιόδου
αυτής, κάτι που πιθανώς να υποδεικνύει ότι η επιγραφή
αυτή είναι πρωιμότερη εκείνης του επισκόπου Σχολα-
στίκιου13. Παράλληλα, ο τύπος των μαρμάρινων διά-

τρητων καγκέλλων που φέρουν το χριστόγραμμα εντός
κύκλου μπορούν να χρονολογηθούν στον 5ο αιώνα14.

Ο επίσκοπος Σχολαστίκιος δεν είναι γνωστός από
άλλες πηγές και είναι πιθανό να έχουμε εδώ την πρώτη



αναφορά για την ύπαρξη επισκοπής Ικαρίας. Αν και η
επόμενη σχετική μαρτυρία προέρχεται από τον 9ο/10ο
αιώνα15, κάτι τέτοιο δεν φαίνεται απίθανο, δεδομένου
ότι αυτόνομη επισκοπή μαρτυρείται για πρώτη φορά
πάλι τον 6ο αιώνα και για τη μικρότερη σε μέγεθος
Λέρο16. Σε αντίθετη περίπτωση θα υπέθετε κανείς ότι η
Ικαρία μαζί με τους Φούρνους (αρχ. Κορασσίαι) υπα-
γόταν στην επισκοπή της γειτονικής Σάμου17. Στο πρώτο
κείμενο βρίσκουμε την, επίσης, σημαντική πληροφο-
ρία για την ύπαρξη ναού αφιερωμένου στον Αργά -
γγελο. Κατά πάσα πιθανότητα, αναφέρεται στον Αρχά -
γγελο Μιχαήλ. Η χριστιανική λατρεία των Αργαγγέλων
υπήρξε αρκετά διαδεδομένη στις πόλεις της Μικράς
Ασίας και των νησιών, με έντονη παρουσία στην πόλη
της Μιλήτου18. Εκεί μεταξύ άλλων σχετικών αναφορών,
γνωρίζουμε ότι ο παλαιότερος και σημαντικότερος ναός

ΕΚΧρΙΣΤΙΑΝΙζΟΝΤΑΣ ΤΙΣ ΝΗΣΙωΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ ΤΟυ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟυ ΑΙΓΑΙΟυ

15 J. Darrouzès, Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantinopoli-
tanae, Παρίσι 1981, 260, 304.
16 S. Destephen, Prosopographie chrétienne du Bas-Empire III,
Diocèse d’Asie (325-641), Παρίσι 2008, Iôannès 40, 493 (553), αυ-
τόθι, Iôannès 60, 525 (6ος/7ος αιώνας).
17 Η Ικαρία μαζί με τη Σάμο και τα περισσότερα νησιά του
κεντρικού και ανατολικού Αιγαίου υπάγονταν από τα τέλη
του 3ου αιώνα στη ρωμαϊκή επαρχία των Νήσων, ενώ οι επί-
σκοποί τους στο μητροπολίτη ρόδου, όπου η έδρα της επαρ-
χιακής και εκκλησιαστικής διοίκησης. Οι αρχαιολογικές και
επιγραφικές πληροφορίες δείχνουν σαφώς ότι η περιοχή της
αρχαίας Οινόης (Κάμπος) υπήρξε ο σημαντικότερος οικισμός
και το διοικητικό κέντρο του νησιού την περίοδο αυτή· βλ. επί-
σης IG 12.6.2, 1270 και 1275. Για την Ικαρία στα ρωμαϊκά χρό-
νια: A. J. Palalas, Ancient Icaria, Wauconda 1992, 124-142. 
18 ODB 1360-1361 με βιβλιογραφία. Για τη λατρεία των Αρχαγ-
γέλων στις Κυκλάδες και τα υπόλοιπα νησιά, βλ. G. Kiourtzian,
«Pietas Insularum», ΕΥΨΥΧΙΑ, Mélanges offerts à Hélène Ahrwei-
ler, II, Byzantina Sorbonensia 16, Παρίσι 1998, 361-378, όπου συ -
γκεντρώνει όλες τις σχετικές αναφορές από επιγραφές. 

ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274 269

Εικ. 6. Ενεπίγραφο θωράκιο όπου αναφέρεται «το ευκτήριον του Αρχανγέλου».



19 W. Müller-Wiener, «Michaelskirche und Dionysos-Tempel. Baube-
funde und Phasengliederung», IstMitt 27-28 (1977-1978), 94-103. O.
Feld, «Bautypus und Ausstattung der Michaelskirche», IstMitt 27-28
(1977-1978), 117-125. Εξίσου σημαντικός χριστιανικός ναός της
Μιλήτου ήταν εκείνος του Aρχάγγελου Γαβριήλ, σύμφωνα με
επιγραφή της βασιλείας του Ιουστινιανού: Inschriften von Milet

6.3 1576.
20 Να σημειωθεί ότι μικρότερα γράμματα, τα οποία είναι πλέον
αδύνατο να διαβαστούν, διακρίνονται κάθετα και στο αριστερό
πλαίσιο της κύριας όψης του θωρακίου.
21 Βλ. υποσημ. 10.
22 IG 12.6.2. 1263.

διαφέροντα τρόπο μία ακόμη επιγραφή από την Ικαρία.
Το κείμενο αυτό (Εικ. 8) κάνει λόγο για την ύπαρξη
Εβραίων στην Ικαρία και ανήκει και αυτό στη συλλογή
του Κάμπου22. Διαβάζουμε:

Ἀμήχανος τρόπος ὃτι ποτὲ ἀληθίαν ἀκούις ἀπὸ

[[Ἰκαρίον]] Ἰ ο υ δ έ ο ν

Είναι αδύνατο να ακούσεις ποτέ την αλήθεια από
[[Ικαρίους]] Ιουδαίους

Όπως εύκολα μπορεί να διακρίνει κανείς, η λέξη «Ἰκα-

ρίον» (=Ἰκαρίων) έχει αποξεστεί στην επιφάνεια της επι-
γραφής, ενώ, σύμφωνα με τους Ματθαίου και Παπαδό-
πουλο που τη δημοσίευσαν, «ἀντ’ αὐτῆς ἔχει προστεθῆ

ἐκ τῶν ὑστέρων καὶ μὲ μεγαλύτερα γράμματα τὸ ἐθνικὸν

270 ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274

ΓΕωρΓΙΟΣ ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ

στο κέντρο της πόλης ήταν αφιερωμένος στον Αρχάγ-
γελο Μιχαήλ. Εκείνη η εκκλησία είχε ανεγερθεί στα
ερείπια του ναού του Διονύσου19.

Αξίζει να σημειωθεί ότι η επισκοπική επιγραφή του
Μηλιωπού είχε χαραχθεί στην οπίσθια όψη του θωρα-
κίου, όπως προκύπτει από τη φορά του ανάγλυφου χρι-
στογράμματος, το οποίο έχει τοποθετηθεί αντίστροφα
σε σχέση με τον κυρίως ναό20. Φαίνεται συνεπώς πιθανό
ότι τα δύο ενεπίγραφα θωράκια μαζί με το υπόλοιπο
υλικό μεταφέρθηκαν και χρησιμοποιήθηκαν στο Μη-
λιωπό σε μεταγενέστερο στάδιο21. Σε κάθε περίπτωση,
η αδυναμία εξακρίβωσης της προέλευσης των ενεπίγρα-
φων θωρακίων και της ακριβούς χρονολόγησής τους
δεν μας επιτρέπουν να τα συσχετίσουμε με ασφάλεια με
την ομάδα των χριστιανικών επιγραφών του Κάμπου.
Η πιθανή, ωστόσο, ύπαρξη μιας αυτόνομης επισκοπής
στην Ικαρία δεν αφήνει καμία αμφιβολία ως προς την
αξιοσημείωτη εξάπλωση του χριστιανισμού στο νησί και
παράλληλα την πληθυσμιακή ανάπτυξή του τον 6ο
αιώνα. Τα μεγάλα χριστιανικά λατρευτικά κέντρα των
πόλεων της Ιωνίας, της Λυδίας και της Καρίας θα είχαν
οπωσδήποτε επηρεάσει και τη χριστιανική τοπογραφία
των απέναντι νησιών. 

Το ζήτημα της υπερ-τοπικότητας των διαφόρων
κέντρων χριστιανικής λατρείας κατά την περίοδο δια-
μόρφωσης της χριστιανικής τοπογραφίας του ανατολι-
κού Αιγαίου και ταυτόχρονα της αλληλεπίδρασης και
του ανταγωνισμού μεταξύ διαφόρων θρησκευτικών
κοινοτήτων την ίδια περίοδο θέτει με έναν ιδιαίτερα εν-

Εικ. 7. Ενεπίγραφο θωράκιο με αφιερωματική επιγραφή.



τοῦ 3ου στίχου». Αν και είναι εξαιρετικά δύσκολο να
αποφασίσει κανείς αν η λέξη «Ἰουδέον» είχε όντως προ-
στεθεί προς αντικατάσταση της λέξης «Ἰκαρίον» — ο
Feissel για παράδειγμα θεωρεί ότι οι δύο λέξεις συνυπήρ-
ξαν αρχικά στο κείμενο — πρόκειται για ένα εξαιρετικά
ενδιαφέρον κείμενο23. Όπως και με το κείμενο του χρη-
σμού αποκαλύπτει τον ανταγωνισμό μεταξύ διαφορετι-
κών θρησκευτικών ομάδων στην Ικαρία την εποχή
αυτή, Xριστιανών και Eβραίων. Επιπροσθέτως, πρόκει-
ται για την πρώτη γνωστή σε εμάς αναφορά για την
ύπαρξη Εβραίων στην Ικαρία, ενώ η ύπαρξη της λέξεως
«Ἰκαρίων» θα μπορούσε ενδεχομένως να υπονοεί την
ύπαρξη μιας κοινότητας Xριστιανών ή Εβραίων επήλυ-
δων στο νησί, οι οποίοι και στρέφονται εδώ εναντίον
των γηγενών Ικαρίων. Αβίαστα έρχεται στο νου η στενή
σχέση της Ικαρίας με τη γειτονική Σάμο24. Επιγραφές
και άλλες αναφορές πιστοποιούν την ύπαρξη κοινότη-
τας Σαμίων στο νησί μέχρι και τους αυτοκρατορικούς
χρόνους25. Επιπλέον, στη Σάμο την ύστερη αρχαιότητα
μαρτυρείται κοινότητα Εβραίων καθώς και εβραϊκή συ-
ναγωγή26. Θα μπορούσε συνεπώς η επιγραφή αυτή να
αναφέρεται στην αντιπαλότητα μεταξύ Eβραίων και
Xριστιανών προερχόμενων από τα δύο γειτονικά νησιά.
Η μόνη ασφαλής υπόθεση, κατά τη γνώμη μου, θα ήταν
ότι ανήκει σε χριστιανούς, οι οποίοι ωστόσο δεν θα μπο-
ρούσαν να είναι Ικάριοι, ειδικά στην περίπτωση που το
κείμενο περιείχε αρχικά μόνο τη λέξη «Ἰκαρίων». 

Καταρχάς αξίζει να παρατηρήσουμε ότι ο χαρα-
κτήρας του ίδιου του κειμένου και ιδιαίτερα η φράση

ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274 271

ΕΚΧρΙΣΤΙΑΝΙζΟΝΤΑΣ ΤΙΣ ΝΗΣΙωΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ ΤΟυ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟυ ΑΙΓΑΙΟυ

23 D. Feissel, Chroniques d’épigraphie Byzantine: 1987-2004, Πα-
ρίσι 2006, αριθ. 240.
24 Σε επιγραφή που χρονολογείται μεταξύ 27 π.Χ. και 14 μ.Χ.
αναφέρονται και Λέριοι στην Ικαρία: IG 12.6.2. 1219. 
25 IG12.6.2 1217-23.
26 IG12.6.2 969-70 (3ος-4ος αιώνας). Εβραϊκές κοινότητες στα
νησιά του Αιγαίου: G. Kiourtzian, Recueil des inscriptions grecques

chrétiennes des Cyclades, de la fin du IIIe au VIIe siècle après 

J.-C., Παρίσι 2000, 174 σημ. 126-127. 
27 Προς Τίτον, 1.12-4· πρβλ. Κλήμης Αλεξ., Στρωματείς, 1.14. 

«ἀμήχανος τρόπος» παραπέμπει στον τύπο του γνωμι-
κού και στην ομάδα τέτοιων κειμένων που καυτηριά-
ζουν τη συμπεριφορά και το χαρακτήρα των ανθρώ-
πων μιας περιοχής. Η σύνδεση αυτή με κάποιο φιλο-
λογικό είδος ταιριάζει και με τη φυσιογνωμία των
υπολοίπων κειμένων της συλλογής, τα οποία δεν είναι
τίποτα άλλο από ένα bricolage βιβλικών και άλλων χρι-
στιανικών κειμένων ή παραφράσεών τους. Θα ήθελα
να στρέψω τη προσοχή σας σε μία περίπτωση χρήσης
αρχαίας παροιμίας από χριστιανούς και συγκεκριμένα
τον Απόστολο Παύλο, για σκοπούς κατήχησης, η
οποία πράγματι παρουσιάζει αρκετές ομοιότητες με
το παράδειγμα της Ικαρίας27.

«Εἰσὶν γὰρ πολλοὶ [καὶ] ἀνυπότακτοι, ματαιολόγοι καὶ

φρεναπάται, μάλιστα οἱ ἐκ τῆς περιτομῆς, οὓς δεῖ ἐπι-

στομίζειν, οἵτινες ὅλους οἴκους ἀνατρέπουσιν διδάσκον-

τες ἃ μὴ δεῖ αἰσχροῦ κέρδους χάριν. εἶπέν τις ἐξ αὐτῶν,

Εικ. 8. Κάμπος. Επιγραφή για τους Ιουδαίους της Ικαρίας (IG 12.6.2.1263).



272 ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274

ΓΕωρΓΙΟΣ ΔΕΛΗΓΙΑΝΝΑΚΗΣ

28 Πρβλ. το παράδειγμα ενός πανομοιότυπου τύπου γνωμικού
για τους Λέριους, το οποίο αποδίδεται στον αρχαίο ποιητή Φω-
κυλίδη (6ος αιώνας): «Λέριοι κακοί, οὐχ ὁ μὲν ὃς δ’ οὔ, πάντες,
πλὴν Προκλέους, καὶ Προκλέης Λέριος» (Στράβων 10.5.12).
29 IG 12.6.2. 1266.
30 PO 19.3 (1925), 334.
31 Βλ. παραπάνω υποσημ. 4.
32 Α. Cameron, «Jews and Heretics – A Category Error?», The Ways
that Never Parted: Jews and Christians in Late Antiquity and the
Early Middle Ages (επιμ. Α. Η. Becker – A. Y. Reed), Minneapolis
2007, 345-360. G. Dagron, «Judaiser», TM 11 (1991), 359-380. RAC
19, 130-142, λημ. Iudaizantes. 
33 ACO 2, 1, 1, 70, 10-13· 2, 1, 2, 83, 37–8· 3, 74, 31. Επίσης, PO 4,
629-30, 655, 680; PO 4, 80; PO 12, 321. E. W. Brooks, The Sixth Book
of the Select Letters of Severus Patriarch of Antioch in the Syriac
Version of Athanasius of Nisibis, 2.2, Οξφόρδη 1904, 316.
34 R. L. Wilken, John Chrysostom and the Jews. Rhetoric and Reality
in the Late 4th century, Berkeley – Los Angeles 1983, 66-94. M. Simon,
Verus Israel. Étude sur les relations entre chrétiens et juifs dans l’empire
romain 135-425, Παρίσι 1964, 382-93. S. Mitchell, Anatolia. Land,
Men, and God in Asia Minor, The Rise of the Church, II, Οξφόρδη,
1993, 96-108. G. Dagron – V. Déroche, «Juifs et chrétiens dans l’Orient
du VΙΙe siècle», TM 11 (1991), 17-273. G. Stroumsa, «From Anti-Ju-
daism to Antisemitism in Early Christianity?», Contra Judaeos Ancient
and Medieval Polemics between Christians and Jews (Texts and Studies
in Medieval and Early Modern Judaism (επιμ. O. Limor – G. Stroumsa),
Tübingen 1996, 1-26. T. E. Gregory, «Novatianism: a Rigorist Sect in the
Christian Roman Empire», BS/EB 2 (1975), 1-18. Επίσης, P. Thone-
mann «Amphilochius of Iconium and Lycaonian Asceticism», JRS 101
(2011), 185-205 με σχετική βιβλιογραφία.

ἴδιος αὐτῶν προφήτης, Κρῆτες ἀεὶ ψεῦσται, κακὰ θηρία,

γαστέρες ἀργαί. ἡ μαρτυρία αὕτη ἐστὶν ἀληθής. δι’ ἣν

αἰτίαν ἔλεγχε αὐτοὺς ἀποτόμως, ἵνα ὑγιαίνωσιν ἐν τῇ πί-

στει, μὴ προσέχοντες Ἰουδαϊκοῖς μύθοις καὶ ἐντολαῖς

ἀνθρώπων ἀποστρεφομένων τὴν ἀλήθειαν».

Εδώ ο Παύλος επικαλούμενος το απόφθεγμα του αρ-
χαίου προφήτη Επιμενίδη από τη Φαιστό παροτρύνει το
μαθητή του και επίσκοπο Κρήτης Τίτο να ελέγχει με αυ-
στηρότητα το ποίμνιό του, το οποίο παρασύρεται από
τους ιουδαϊκούς μύθους που διαστρέφουν την αλή-
θεια28. Θα μπορούσαμε λοιπόν εδώ να έχουμε μια δια-
κειμενική αναφορά στο κείμενο του Παύλου; Είναι εν-
διαφέρον πάντως ότι η συλλογή των επιγραφών της Ικα-
ρίας περιέχει ένα ακόμη απόσπασμα από την Προς Τίτον

του Παύλου ως προσθήκη σε ένα κείμενο που αναφέρε-
ται στην επιβολή προστίμων σε εκκλησιαστικούς αξιω-
ματούχους29. Διακειμενική σχέση, έστω και έμμεση, με-
ταξύ των επιγραφών της Ικαρίας και του Παύλου υπάρ-
χει και στην περίπτωση του χρησμού, καθώς o Θεόδοτος
Αγκύρων, η πρωιμότερη αναφορά σε αυτόν, τον παρα-
θέτει ως σχόλιο στην επίσκεψη του Παύλου στην Αθήνα
στις Πράξεις 17 και την αναφορά του στο βωμό του
άγνωστου Θεού30. Σύμφωνα με τον Θεόδοτο, οι Αθη-
ναίοι ζήτησαν εξαιτίας ενός λοιμού χρησμό και κατόπιν
τον χάραξαν σε λήθινες στήλες31. Η συρραφή σύντομων
φράσεων από βιβλικά και πατερικά κείμενα και στις
υπόλοιπες επιγραφές δεν αποκλείει μια τέτοια σύνδεση. 

Παραμένοντας λίγο ακόμα στην εξέταση του αινιγ-
ματικού αυτού κειμένου, θα ήθελα να προχωρήσω και σε
μια άλλη υπόθεση. Ότι δηλαδή ο όρος «Ἰουδαῖος» στο
κείμενο ίσως να μην αναφέρεται σε κάποια αμαρτύρητη
ιουδαϊκή κοινότητα του νησιού, αλλά σε ιουδαΐζοντες ή
γενικά ετερόδοξους χριστιανούς. Παραδείγματα για τη
χρήση αυτή της λέξης Ιουδαίος βρίσκει κανείς σε αρκετά
κείμενα πολεμικής που αναφέρονται στις έντονες θεολο-
γικές διαμάχες μεταξύ διαφόρων χριστιανικών ομάδων
κατά τη διάρκεια του 5ου και 6ου αιώνα, όπου ο όρος
αυτός χρησιμοποιείτο συχνά ένθεν και ένθεν με τρόπο
προσβλητικό και προπαγανδιστικό με την έννοια κυρίως
του αιρετικού32. Συγκεκριμένα, ο ιουδαϊσμός παρουσιά-
ζεται ως η αρχετυπική αίρεση του Χριστιανισμού και ο
όρος Ιουδαίος χρησιμοποιείται συχνά μεταξύ Νεστορια-
νών, Μονοφυσιτών και Χαλκηδονίων για να δηλώσει
τυχόν ιουδαΐζουσες τάσεις ή/και την άρνηση της θείας
φύσης του Χριστού σε θεολογικό και λατρευτικό επί-

πεδο. Διαβάζουμε για παράδειγμα στα Πρακτικά της Συ-
νόδου της Χαλκηδόνας (451) ότι οι Αιγύπτιοι επίσκοποι
απαιτούσαν την αποπομπή του Θεοδώρητου επισκόπου
Κύρου, υποστηρικτή του Νεστορίου, φωνάζοντας «Μὴ
λέγετε αὐτὸν ἐπίσκοπον, οὔκ ἐστιν ἐπίσκοπος. οὔκ ἐστιν
ἐπίσκοπος. τὸν θεομάχον ἔξω βάλε. τὸν Ἰουδαῖον ἔξω
βάλε» ενώ οι κληρικοί της Κωνσταντινούπολης αναφε-
ρόμενοι στον Διόσκορο επίσκοπο Αλεξανδρείας επανα-
λάμβαναν τη φράση «Ὁ κοινωνῶν Διοσκόρωι Ἰουδαῖός
ἐστιν33. Εναλλακτικά, είναι πιθανό η επιγραφή αυτή να
στρέφεται εναντίον μιας κατηγορίας χριστιανικών ομά-
δων, οι οποίες αναφέρονται συχνά στις πηγές ως Ναυα-
τιανοί, Σαββατιανοί, Μοντανιστές, Τεσσαρεσκαιδεκατί-
τες κτλ., και οι οποίες ακολουθούσαν το ιουδαϊκό τυπικό
σε κάποιες πτυχές της λατρείας τους (π.χ. την ημέρα εορ-
τής του Πάσχα) με αποτέλεσμα η επίσημη Εκκλησία να
τις θεωρήσει αιρετικές και να στραφεί εναντίον τους. Συ-
ναντώνται κυρίως στη Μικρά Ασία, στα νησιά κ.α.34.



ΕΚΧρΙΣΤΙΑΝΙζΟΝΤΑΣ ΤΙΣ ΝΗΣΙωΤΙΚΕΣ ΚΟΙΝΟΤΗΤΕΣ ΤΟυ ΑΝΑΤΟΛΙΚΟυ ΑΙΓΑΙΟυ

ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274 273

ωστόσο, ανεξάρτητα από το ακριβές νόημα της λέ-
ξεως Ιουδαίος εδώ, η υπόθεση που διατυπώσαμε πα-
ραπάνω περί παρουσίας επήλυδος στοιχείου στο νησί
δεν μπορεί να αποκλειστεί. Αν δεχθούμε ότι μια ομάδα
επήλυδων χριστιανών είχε την ευθύνη της χάραξης και
τοποθέτησης των επιγραφών αυτών, πιθανότατα ένθε-
τες στους τοίχους της εκκλησίας, θα υποθέταμε ότι
ίσως να επρόκειτο για μια ομάδα χριστιανών ιεραπο-
στόλων, η οποία εγκαταστάθηκε στο νησί με σκοπό τον
προσηλυτισμό του πληθυσμού. Αποστολές προσηλυτι-
σμού μη χριστιανικών πληθυσμών αναφέρονται συχνά
στις πηγές της περιόδου. Η πιο γνωστή είναι εκείνη του
μονοφυσίτη επισκόπου Εφέσου Ιωάννου, ο οποίος με
χρηματοδότηση του αυτοκράτορα Ιουστινιανού πε-
ριόδευσε στα μέσα του 6ου αιώνα την ενδοχώρα της
δυτικής Μικράς Ασίας καταστρέφοντας αρχαίους
ναούς, χτίζοντας εκκλησίες και ιδρύοντας μοναστή-
ρια35. Ανάμεσα σε εκείνους που συνόδευαν τον Ιωάννη
Εφέσου ήταν και ο, επίσης, μονοφυσίτης επίσκοπος
Χίου Ιωάννης36. Θα μπορούσαμε λοιπόν να υποθέ-
σουμε κάποιο ανάλογο σενάριο και για την περίπτωση
της Ικαρίας;

Συμπερασματικά, θα λέγαμε ότι οι επιγραφές που εξε-
τάσαμε εδώ προσφέρουν ένα σπάνιο στιγμιότυπο για
τη μετάβαση από τις αρχαίες λατρείες στο χριστιανι-
σμό, δίνοντας παράλληλα πληροφορίες για τον αντα-
γωνισμό των διαφορετικών θρησκευτικών ομάδων στα
νησιά αυτά. Αξίζει κανείς να σημειώσει την αλληλεπί-
δραση των νησιών με άλλες περιοχές, όπως αποτυπώ-
νεται στην περίπτωση της λατρείας των Αρχαγγέλων
σε Ικαρία και Μίλητο, της πιθανής παρουσίας
Εβραίων (ή ετερόδοξων χριστιανών) στην Ικαρία και
ακόμη την κοινή μοίρα σημαντικών αρχαίων ιερών και
τη μετατροπή τους σε εκκλησίες. Ο χρησμός του Απόλ-
λωνα επιβεβαιώνει για πρώτη φορά την αφήγηση των
γραπτών πηγών για τη χρήση τέτοιων κειμένων κατά
τη μετατροπή ναών σε εκκλησίες και θέτει το ερώτημα
της διάδοσης και χρήσης του εργαλείου αυτού από
τους εκκλησιαστικούς φορείς στο πλαίσιο ενός ενδε-
χομένως κεντρικού σχεδίου εκχριστιανισμού του πλη-
θυσμού της αυτοκρατορίας. Τέλος, οι επιγραφές που
είδαμε με τα παραθέματα και τις παραφράσεις των
χριστιανικών κειμένων αναδεικνύουν την ιδιαίτερη
σημασία του γραπτού λόγου και του ιερού βιβλίου στη
νέα θρησκεία και προαναγγέλλουν, θα λέγαμε, τις με-

γάλες επιγραφές με αποσπάσματα από το Κοράνι που
συναντάμε στη μνημειακή αρχιτεκτονική του Ισλάμ.

Τελειώνοντας, είναι σημαντικό να επαναλάβει κα-
νείς ότι η πρόσληψη των νησιών αυτών ως χώρων απο-
μόνωσης, αραιής κατοίκησης, οικονομικής και πνευ-
ματικής καθυστέρησης δεν ανταποκρίνεται στην πραγ-
ματικότητα του ανατολικού Αιγαίου κατά την ύστερη
αρχαιότητα37. Αξίζει κανείς να επισημάνει το γεγονός
ότι μικρά και σχετικά άγονα νησιά, τα οποία λειτουρ-
γούσαν κατά την αρχαιότητα αλλά και αργότερα,
κατά κύριο λόγο, ως δορυφόροι μεγαλύτερων πόλεων
ή νησιών, όπως η Ικαρία και η Λέρος, εμφανίζονται,
όπως είδαμε, να αποκτούν τον 6ο αιώνα, έστω προσω-
ρινά, το καθεστώς της αυτόνομης επισκοπής38. Επι-
πλέον, η χάραξη σε λίθο και ο εντοιχισμός κειμένων,
όπως ο χρησμός του Απόλλωνα και αποσπασμάτων
από χριστιανικά κείμενα προϋποθέτουν την ύπαρξη
μιας κοινότητας στο νησί, η οποία είχε πρόσβαση στα
κείμενα αυτά. Δεν θα έπρεπε, λοιπόν, να αποκλείσουμε

35 Βλ. M. Whitby, «John of Ephesus and the Pagans: Pagan Survivals
in the Sixth Ccentury», Paganism in the Later Roman Empire and

in Byzantium (επιμ. Μ. Salamon), Cracow 1991, 111-131. 
36 Destephen, ό.π. (υποσημ. 16), Iôannès 43, 493-494. Ο Ιωάννης
Εφέσου, επίσης, σημειώνει ότι η αυτοκράτειρα Θεοδώρα έκτισε
στη Χίο ξενοδοχείο όπου διέμεναν εξόριστοι μοναχοί και αντι-
χαλκηδονιακοί επίσκοποι: PO 19.2 (1925), 161-162.
37 Για την ακμάζουσα οικονομία των νησιών του ανατολικού
Αιγαίου κατά την ύστερη αρχαιότητα, βλ. G. Deligiannakis,
«The Economy of the Dodecanese in Late Antiquity», Sailing in

the Aegean. Readings on the Economy and Trade Routes (επιμ.
Ch. Papageorgiadou-Banis – A. Giannikouri), Μελετήματα 53,
Αθήνα 2008, 209-234. Για τις Κυκλάδες, βλ. αντίστοιχα G.
Kiourtzian, «Οι Κυκλάδες κατά την πρωτοβυζαντινή εποχή,
ανάπτυξη και ζωτικότητα», Πρακτικά Α΄ Διεθνούς Σιφναϊκού

Συμποσίου (Σίφνος 1998), Β, Αθήνα 2001, 9-18. Επίσης, μια
ενεπίγραφη βάση αγάλματος από την Οινόη, το έμμετρο κεί-
μενο της οποίας αναφέρεται στην απεικόνιση του νεκρού ως
καθισμένης μορφής που κρατά βιβλίο, συνεπώς ανθρώπου
των γραμμάτων (3ος/4ος αιώνας μ.Χ.): IG 12.6.2, 1259.
38 Την ίδια περίπου περίοδο (αρχές 6ου αιώνα) η πόλη της Μι-
λήτου προάγεται σε επίτιμη αρχιεπισκοπή: Inschriften von Milet

6.1, 206· 6.2, 963· Destephen, ό.π. (υποσημ. 16), Hyakinthos, 456˙
στο ίδιο, Antiochos 4, 157. Το ίδιο φαινόμενο μαρτυρείται και
για τις επισκοπές Μυτιλήνης και Μήθυμνας, πιθανώς στα χρό-
νια του Ιουστινιανού: J. Koder, Aigaion Pelagos (Die nördliche

Ägäis) [TIB 10], Βιέννη 1998, 89, 228, 231.



274 ΔΧΑΕ ΛΣΤ΄ (2015), 263-274

This new evidence sheds a new light on the epigraphic
material from Kampos and leads us to new interpretations
regarding the Christianization of Ikaria. The evidence for a
possible autonomous bishopric in Ikaria, as revealed by
the new text, suggests a noteworthy spread of Christianity
on the island, as well as its demographic growth in the
sixth century. We examine the competition between different
religious groups, namely Christians, pagans and Jews, the
issue of inter-regionality and the interrelation among various
Christian cult centers across the eastern Aegean, as well as
the mechanisms of the Christianization of the local popu -
lation by the official Church. 

Assistant Professor –

Open University of Cyprus,

g.deligiannakis@ouc.ac.cy

The new edition of the ancient inscriptions of Ikaria
(IG.12.6.2) and especially those texts related to the large
Early Christian basilica, upon the ruins of which the Middle
Byzantine cross-domed church of Aghia Irene in Kampos
(anc. Oinoe) was built, have revealed to us a relatively un-
known yet fascinating aspect of the island’s history. They
inform us on the religious transition from Artemis Tauro -
polos to Theotokos Maria, something foretold in an oracle
of Apollo himself.

This paper aims at proposing a new interpretation of the
entire epigraphical and archaeological material, including
two unpublished texts (missing from the IG edition). The
latter are votive Christian texts inscribed on two Early
Christian chancel screens from the site ‘Taxiarchis’ at Miliopo
of Ikaria. They refer to a Christian site dedicated to the
Archangel, and there is also mention of a hitherto unattested
bishop named Scholastikios. 

Georgios Deligiannakis

CHRISTIANIZING ISLAND COMMuNITIES IN THE EASTERN AEGEAN.
THE CASE OF IKARIA

39 Ο Ιωάννης Μόσχος (PG 87.3, 108, 2970-2· 185, 3658) αναφέρει
ότι συνάντησε στη Σάμο γύρω στο 607/14 τον ηγούμενο της κοι-
νοβιακής κοινότητας του Χαριξένου, Ισίδωρο, ο οποίος στη συ-
νέχεια έγινε επίσκοπος Σάμου: A. M. Schneider, «Samos in früh-
christlicher und frühbyzantinischer Zeit», AM 54 (1929), 99-100.
Πρβλ. παλαιοχριστιανική επιγραφή που αναφέρεται σε μονα-
στήρι του Αρχαγγέλου στη θέση ραχώνι Θάσου: D. Feissel, Re-

cueil des inscriptions chrétiennes de Macédoine du IIIe au VIe siè-

cle, BCH, Suppl. VIII, Παρίσι 1983, αριθ. 255.

Προέλευση εικόνων

Εικ. 1: Μελάς 1955, σ. 4. Εικ. 2-8: Γ. Δεληγιαννάκης.

και το ενδεχόμενο της ύπαρξης μιας μοναστηριακής κοι-
νότητας εδώ39.

Όπως και να έχει, ο 7ος αιώνας σηματοδοτεί και το
τέλος του «success story» των νησιωτικών αυτών κοι-
νοτήτων του ανατολικού Αιγαίου, με την κατάρρευση
των δικτύων διακίνησης προϊόντων και ανθρώπων
ανάμεσα στην Κωνσταντινούπολη, τα πλούσια αστικά
κέντρα της Μικράς Ασίας και τις ανατολικές επαρχίες
της αυτοκρατορίας, οι οποίες χάνονται πλέον οριστι -
κώς για τους Βυζαντινούς. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

