AeAtiov T™ng XpLotiavikng ApxatoAoylkng Etatpeiag

Tou. 1 (1960)

AgAtiov XAE 1 (1959), MNepiodog A'. Ztn pvriun tou Nikou Ben (1883-1958)

MeplAnyelq

(XAE) XPIZTIANIKH APXAIOAOIIKH ETAIPEIA
AEATION
THEL

XPIZTIANIKHZ APXAIOAOTIKHZ
ETAIPEIAZ

MEPICAOL A'-TOMOI A'
1969

AQHNAI
1960

BiBALoypa@ikn avagopa:

XPIZTIANIKH APXAIONOI'IKH ETAIPEIA (XAE). (1960). Mep\quelg. AgAtiov tng XploTiavikiig ApXatoAoylkng
Etaipeiag, 1, 161-174. avaktriBnke and https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/deltion/article/view/5461

https://epublishing.ekt.gr | e-Ekd6tng: EKT | MpdoBaon: 16/01/2026 06:28:47



AEATION TH: XPIZTIANIKHX

APXAIOAOI'TKHX ETAIPEIAXZ

Résumés

AeAtiov XAE 1 (1959), ITepiodog A'. Zan pvriun tov Nikov
Bén (1883-1958)

AGHNA 1960

EOGNIKO KENTPO

TEKMHPIQZHZ
NATIONAL
DOCUMENTATION

CENTRE

www.deltionchae.org
- Publishing




RESUMES

G. A. Sotiriou, L’Ecole de Constantinople dans la peinture by-
zantine, pp. 12 - 25.

Grice aux mosaiques et aux fresques qui ont été découvertes au
cours des derniéres décades, grice aussi aux études récentes, il apparait
nettement aujourd’hui que Constantinople fut un centre permanent
d’entretien et de culture de la tradition antique dans la peinture
byzantine.

Cet art, 1égué par I’antiquité, ne représentait pas toutefois I’en-
semble du mouvement artistique de la Capitale ot convergeaient de
partout les forces de I’Empire et ol se croisaient la majorité des cou-
rants. Le terme « Fcole de Constantinople» est propre A la branche
de la tradition grecque dont les principaux foyers étaient vraisembla-
blement certains grands Monasteres de la Capitale ou se cultivaient
les lettres grecques comme aussi les ateliers de la Cour Impériale.

La tradition’grecque se poursuit a I’Ecole de Constantinople, d’une
part, dans sa forme classique, avec un dessin sensible au modelé délicat
et, d’autre part, dans une technique libre et impressionniste de I’art
des derniers siécles de ’antiquité. Ces deux maniéres, ou bien se suc-
cédent alternativement, ou bien, a certaines époques, vont paralléle-
ment, I,’une comme ’autre se combinérent avec des formes artistiques
irréelles et abstraites qui déterminent le caractére religieux et spirituel
de I’art byzantin,

L’ Ecole de Constantinople a conservé, dans ses monuments, un
équilibre parfait entre les éléments classiques et ceux abstraits et irra-
tionnels, unissant le sens de la plasticité, de la mesure et de 1’élégance
aux formes immatérielles et prestigieuses, apportant ainsi I’unité au
dualisme de la peinture byzantine.

Considérant les ceuvres antérieurement connues de I’'Fcole de
Constantinople et celles, récemment découvertes, créées i la Capitale
méme ou dans d’autres pays, comme en Italie au VIIe siécle et en
Serbie au XIIe- XIIIe siécle, nous sommes amenés i conclure que,
méme dans les intervalles des périodes dites de Renaissance, 1’Ecole
de Constantinople n’a jamais cessé de produire des ceuvres ol survit

Asltiov vijc Xoworiavixijs "Aoyatodoyixiic “‘Evaipslag, A’ 11



— 162 —

la tradition léguée par I’antiquité. On observe ainsi une évolution
ininterrompue de la branche hellénistique de la peinture byzantine
dans I’Ecole de Constantinople depuis I’Empereur Théodose jusqu’a
I’époque des Paléologues, avec quelques variations d’intensité. Nous
citons les ceuvres les plus remarquables de cette évolution.

La derniére Renaissance des Paléologues, florissante dans la deu-
xiéme moitié du XIIIe siécle, coincide avec le relévement de I’Empire
Byzantin sous Michel VIII. Durant cette période, de méme que pendant
tout le cours du XIVe siécle, Constantinople, malgré la décadence
politique, continue d’étre le centre spirituel du monde et d’exercer une
influence sur la vie artistique, tant des états voisins orthodoxes que
des capitales des Despotats. La haute valeur des fresques de Sopodani
et le souffle classique puissant qui les anime, ne laisse subsister aucun
doute qu’elles sont ’ceuvre d’artistes de grande envergure de 1’Ecole
de Constantinople, formés par des siécles de tradition de I’art et de la
culture hellénique. D’autre part, la découverte des fresques de la cha-
pelle de la Mowy tiic Xdoag rend plus tangible aujourd’hui I’influence
de la Capitale sur I’art de la Peribleptos de Mistra.

La tradition grecque, de dynastie en dynastie, trouve de nouveaux
moyens de se régénérer et, en méme temps, les formes abstraites et
décoratives se renouvellent. Ce double et continuel renouveau créateur
a maintenu le grand art de Byzance 4 un haut niveau artistique et
spiritualiste qui s’est soutenu jusqu’a la chute de I’Empire.

André Xyngopoulos, Le Miracle d’ Archange Michel d Chonai.
[ Une icone byzantine a signature fausse), pp. 26 - 39.

L’icone ici étudiée fait partie de la Collection D, I,overdos 4 Athénes.
Elle porte aujourd’hui la signature du peintre post byzantin Emmanuel
T'zanfournaris, signature certainement fausse ajoutée par un restaurateur
moderne, comme nous I’a montré I’examen minutieux de ’ceuvre. Le
tableau en question est une belle peinture du temps des Paléologues.

La comparaison avec des représentations plus anciennes du méme
sujet, parmi lesquelles une des plus importantes est la miniature du
célébre Ménologe de I’empereur Basile II dans la Bibliothéque Vati-
cane, nous montre les modifications que les artistes du temps des
Paléologues ont apportées aux vieilles formules iconographiques et
stylistiques. Ces artistes ont eu aussi recours, pour enrichir leur com-
position, aux vieux textes hagiographiques racontant le Miracle de
I’Archange 4 Chonai.



— 163 —

Le style de I'icone ici étudiée présente une parenté évidente avec
celui des fresques nouvellement nettoyées dans la chapelle a coté de
I"église du monastére de Chora (Kahrié Djami) 4 Constantinople,
parenté qui nous permet de comnsidérer le tableau de la Collection
Loverdos presque contemporain a ces fresques et le dater de la fin du
X1IIIe ou du début du XIVe siécle.

D. Evangélidis, Le peintre Frangos Catélanos en Epire, pp.
40~ 54.

L’auteur publie les fresques de deux églises d’Epire, celle dela
Transfiguration dans le village Veltsista, décorée en 1568, et celle de
St Nicolas dans le village Krapsi, décorée en 1564. Les fresques de
ces deux églises ont été exécutées par le prétre Georges et son frére
Frangos originaires de Thébes en Béotie et dont le nom de famille se
lit dans I’inscription de Veltsista Dicotaris, tandis que dans celle de
Krapsi est écrit en monogramme que I’auteur déchiffre Catélanos.
Etude iconographique et stylistique de ces fresques.

S. Pelekanidis, Die goldenen byzantinischen Schmuckstiicke von
Thessalontki, pp. 55- 71.

Vor drei Jahren fand ein Arbeiter bei Erdaushebungen auf einem
Grundstiick in der Dodekanesstrasse von Saloniki in 9o cm Tiefe in
den frischen Erdschollen einen Schatz von alten Schmuckstiicken und
Miinzen aus Gold.

Die Miinzen — insgesamt 62 Stiick — stammen aus der Mitte und
der zweiten Hilfte des 17. Jhs. und sind tiirkischer, Osterreichischer
und venezianischer Herkunft.

Von den Schmuckstiicken fithre ich nur die wichtigsten und kost-
barsten auf, ndmlich:

1. Ein Paar goldene runde Ohrringe. Hohe 40 mm, Breite 32 mm,
Gewicht 14,30 g. Der obere Teil besteht aus einem halbkreisférmigen
Reif, der in zwei Kugeln eingelassen ist, deren obere und untere Pfanne
von einem goldenen granulierten Rand unkrinzt sind. Der nahezu
halbkreisformige Unterteil ist aussen mit einer dreifachen Perlenreihe
verziert., Die Perlen werden von feinen Kopfstiften gehalten. Innen
wird das Schmuckstiick von nur einer solchen Perlenreihe gesch-
miickt. Die Ohrringe wurden mit dem oberen Reif, der sich an einem
Ende offnen liess, im Ohrldppchen befestigt.



— 164 —

2. Ein Paar kleinere goldene Ohrringe #hnlicher Form wie die
vorhergehenden ; Héhe 26 mm, Breite 24 mm, Gewicht je 4 g. An-
stelle von Perlen sind sie aussen mit einer dreifachen Schnur aus Gold-
perlen und innen mit einer einfachen gleichartigen Schnur geziert.

3. Ein lateinisches Goldkreuz. Hohe 35 mm, Breite 24 mm, Ge-
wicht 6,50 g. Es ist innen hohl zur Aufnahme von Reliquien. Auf der
Vorderseite befindet sich in der Mitte eine runde Pfanne, in der sich
aller Wahrscheinlichkeit nuch friiher ein heute ausgebrochener Edel-
stein befand. Auf der Riickseite befindet sich ein erhabenes kleines
Kreuz in Form des Johanniterkreuzes, wobei zwischen den beiden
Spitzen eines jeden Balkens eine Kugel eingefiigt ist. Auch die Mitte
des Kreuzes wird von einer Kugel geziert. Die Balken sind an den
Enden breiter. Das Kreuz wurde an einer Kette getragen, die durch
eine zwischen den beiden Knépfen am Kopfe des Kreuzes angebrachten
Oese gezogen war.

4. Berlocke aus einem harten Stein. Hoéhe 0,03 cm, Gewicht 6 g.
Er hat die Form eines Schneidezahnes und ist an der oberen Hilfte
von einem glockenartigen Goldmantel iiberzogen, der an seinem oberen
und unteren Rande mit wechselweise grossen und kleinen Dreiecken
verziert ist, Vertikal zu dem Mantel wird der Stein von einem feinen
Goldstreifen umspannt. Der ovale Abschluss des Goldmantels endet
auf beiden Seiten in je einer Kugel, zwischen denen eine ringférmige
Oese zum Anbringen der Kette eingefiigt ist. Auf dem weisslichen
Stein sind unregelmissige blaugriine Parallelogramme aufgetragen, in
deren Zentrum ein rotes Kornchen ist. (Taf. 1,4).

5. Kleiner sphirischer Knopf. Gewicht 4,80 g. (Taf. 1,5).

6. Ein Paar goldene « Perikarpia», also Armbinder, die an den
Handfesseln getragen wurden. Hohe 0,057 cm, oberer Durchmesser
0,075 cm, unterer Durchmesser 0,060 cm, Gewicht 178 185 g. ('T'afel
2) Beide Schmuckstiicke bestehen aus je zwei gleichférmigen Stiicken,
die miteinander in goldenen Scharnieren durch Verschlussstifte zu-
sammengehalten werden.

Die aussenseite der beiden Armbandteile wird von einem Flecht-
band umrandet, das zwischen zwei granulierten Schniiren lduft. Der
so entstandene vertiefte Flichenraum zwischen den Oberflichenrindern
ist in zehn Felder von 20X 15 mm Grésse aufgeteilt, die aus Schmelz-
zierplatten gebildet werden, die mit diinnen iiberpfalzten Kanten ein-
gefasst sind. Die Zwischenrdume zwischen den Kanten sind mit gra-
nulierten Schniiren verziert.

Die Emailplatten zeigen Vogel, die im Schnabel ein Blatt halten,



— 165 —

kreuzformige Rosetten und ein lingliches stilisiertes, symmetrisches
Pflanzenornament, ein Anthemion.

Nur diese drei Ziermotive werden immer wieder verwendet.
Freilch durch die Nuancierung der Farben und den Wechsel ihrer
Stellung entsteht auf den ersten Blick bei dem Betrachter der Ein-
druck, als ob alle Motive untereinander verschieden wiren.

Aus der Beschreibung geht hervor, dass die « Perikarpia » von der
iiblichen Form der uns bis heute bekannten sonstigen byzantischen
Armbinder abweichen. Sie gehoren eher zu jener besonderen Gattung
von hoéfischen Schmuckzeichen, die als Bestandteile der Festkleidung
des Patriziertums anzusprechen sind und bei dem « Proeleusis» oder
« Prozessionen » von den sogenannten « Secreta der Frauen der Kai-
serin » d.h. von deren Hofdamen getragen wurden.

In der Beschreibung der Patriziertracht des Konstantinos Porphy-
rogenetos sind solche Schmuckstiicke nicht erwihnt. Um diese Liicke
in der Koniglichen Hofordnung schliessen zu kénnen sind wir auf die
uns erhaltenen Darstellungen von Koénigen, Hofleuten und Heiligen
angewiesen, die auf Mosaiken, Wandmalereien, Miniaturen und auf
Arbeiten des Kunstgewerbes und der Coldschmiedekunst abgebildet
sind.

Zu den eindrucksvollsten Darstellungen dieser Art gehéren die
Theodoraprozession von San - Vitale und die Jungfrauen in San- Apol-
linare Nuovo. In Beiden Filien haben die Armbinder in Art und
Form Aehnlichkeit mit den unsrigen. Die Armbinder der Hofdamen
von San - Vitale sind etwa doppelt so breit wie die von Saloniki. Die
« Perikarpia » der ersten und zweiten Hofdame sind in Crésse und Art
gleich mit den unsrigen. In beiden Fillen wird die dussere Fliche in
Parallelogramme — zwei Reihen in Saloniki, eine Reihe in Ravenna —
eingeteilt. Das Ganze ist von Perlen umsiumt.

Die gleiche Art von Armbindern tritt auch in den folgenden
Jahrhunderten weiterhin auf den Darstellungen von Kaisern und
Adligen oder Hofleuten auf.

Die technische Ausfithrung und die Qualitit des Materials der
uns beschiftigenden « Perikarpia » sind so vorziiglich, dass sie fiir eine
Zeit sprechen, in der die Schmelzkunst in héchster Bliite stand. Ausser
den ganz feinen Bindern, die in den Kern der Goldplatte eindringen,
sich mit ihr verbinden und die kaum merklich an Umfang, dafiir aber
von leuchtendem Glanze die Umrisse der dargestellten Formen bilden,
ist das Material, aus dem die zierenden Emailplittchen bestehen,
widerstandsfdhig und unverdnderlich ; denn obwohl Jahrhunderte ver-



— 166 —

flossen sind und der Schatz der Erdfeuchtigkeit so lange ausgesetzt
gewesen ist, ist weder Verinderung noch Zerstdrung eingetreten. Aus
der Untersuchung der Farben lassen sich klare und lehrreiche Schliisse
ziehen. Die Emails von schlechter Qualitit werden nicht nur durch
schlechte Pflege, sondern auch durch die Zeit selber teilweise oder im
Ganzen rissig, nehmen an Farbfiille ab und verlieren ihren Glanz und
nicht selten 16sen sie sich sogar auf. Schmelzzeit und Hitzegrad und
deren richtige Abstimmung auf die jeweilige chemische Zusammen-
setzung machen die Giite des Emails aus, deren Hauptkennzeichen
die jahrhundertelange Haltbarkeit, der herrliche Glanz und die Be-
stindigkeit sowie Reinheit der Farben sind.

All das oben Gesagte sind Hinweise auf die vorziigliche Qualitit
unseres Schmuckstiickes und stellen iiberzeugende Merkmale fiir eine
mehr oder minder genaue zeitliche Einreihung des Saloniker Scha-
tzes dar.

In der kirchlichen Kunst, wo — besonders nach dem Bildersturm
— die Ikonenmalerei durch Anlehnung an den héfischen Stil wesent-
lich bereichert wurde, werden die gleichen Regeln wie bei der kaiser-
lichen und hofischen Tracht beachtet.

Es ist nun eine Tatsache — und das méchte ich ganz besonders
hervorheben — dass der Fund von Saloniki bis heute der einzige in
seiner Art ist. Denn er erlaubt uns zum ersten Male eine konkrete
Anschauung von jenen Schmuckstiicken zu gewinnen, die uns bis
heute nur aus den Darstellungen in der Kunst bekannt waren.

Das Dekor beschrdnkt sich, wie schon gesagt, auf drei Motive :

1. Die Vogel.

2. Das stilisierte, symmetrische Pflanzenornament, das Anthemion.

3. Die Rosetten in verschiedener Ausfiihrung.

Ein allgemein iibliches Schmuckmotiv in der orientalischen und
byzantinischen Kunst wihrend der ganzen frithbyzantinische- sassa-
nidischen und mittel - byzantinischen Epoche die Darstellung eines
Vogels, der in seinem Schnabel ein Blatt oder eine stilisierte T'raube
hilt. Unsere Darstellung hat auch eine direkte Beziehung zu der all-
gemeinen Form und teilweise zu den anatolischen Vorbildern und zu
der Ornamentik der Buchmalerei des 9. und 10. Jahrhunderts.

Die fast vollkommen stilisierte Form des Anthemions auf unserem
Email ist meiner Ansicht nach die bis zum #Aussersten gefiihrte Stili-
sierung des ILebensbaumes. Das Anthemion unseres Schmuckstiickes
diirfte wohl jene stilisierteste Form desselben Motivs sein, die uns auf
den letzten sassanidischen Denkmélern, in der Buchmalerei des ro.



— 167 —

Jahrhunderts und auf den Webereien der gleichen Epoche entge-
gentritt.

Die Rosetten sind je nach ihrer Stellung in der Fliche des
Schmuckstiickes einmal breiter, wenn sie die Gestalt eines Blumenor-
namentes annehmen, oder etwas lidnger. In der letzteren Form, d.h.
einer Mischung von vierblittriger Blume und geometrischem Kreuzor-
nament, treffen wir sie als Verzierung auch auf den Konsulardi-
ptychen an. Spiter, im 6. und 7. Jhd., wird ungefdhr das gleiche
Kreuzformschema in der sassanidischen Kleinkunst und Weberei ver-
wendet, Unser Motiv gehort also in den Rahmen jener Ornamentik,
die in der sassanidischen Kleinkunst und Weberei fast allgemein
iiblich war.

Die Beobachtungen, die bei der Untersuchung unseres Schmuck-
stiickes gemacht wurden, fithren uns zu dem Schluss, dass die Saloni-
ker Armbinder in den Kreis jener Denkmiler gehoéren, die zwar
verschiedenartige Flemente, insbesondere anatolische, benutzen, diese
aber zu einer neuen ornamentalen Form entwickeln. Diese Feststellung
fiihrt uns in die Zeit nach dem Ikonoklastenstreit, ins 9. bis 11. Jahr-
hundert und vor allem ins 10. Jahrhundert.

In dieses Jahrhundert weist uns auch die stilistische Untersuchung
des Schmuckstiickes, die morphologische Synthese des Ganzen und
die vollendete technische Wiedergabe.

M. Manousakas, La date de l'inscription de l’église de Saint- Dé-
métrius a Mistra, pp. 72 - 79.

L’inscription de 1’église de Saint - Démétrius, cathédrale de Mistra,
offre comme date de construction de ce monument un chiffre qui était lu
par les uns comme ,cwt’ (= 1301/1302) et par les autres comme ,couy’
(=1309/1310). La seule lecture correcte en est ,co’ (=1291/1292).
Mais on avait méme contesté I’authenticité de cette derniére date, en
invoquant des raisons paléographiques et historiques. I,’auteur de cet
article essaie de prouver que la date 1291/1292 a bien été gravée par
la main de celui qui a gravé I’inscription entiére et qu’aucun des argu-
ments présentés contre son authenticité n’est valable. Par conséquent,
cette église, que le savant archévéque de L,acédémone, Nicéphore
Moschopoulos (promu a ce siége & partir de 1289 au moins et non a
partir de 1304, comme on I’avait cru auparavant) avait fait construire,
est sans doute la plus ancienne église de la capitale du Despotat grec
de Morée,



— 168 —

Marie Sotiriou, Icone de I’Archange Michel, pp. 80- 86.

L’icone de I’Archange Michel est une nouvelle acquisition du
Musée Byzantin. Par son style elle se rattache aux ceuvres de tradi-
tion classique de la Renaissance des Paléologues du milieu ou de la
seconde moitié du 14éme s. Par sa qualité supérieure elle appartient
aux ateliers de Constantinople.

M. Chadzidakis, Peintures murales d’Oropos, pp. 87 - 107.

I-II. Les restes des peintures murales qui décoraient 1’abside et
le front sud du béma de I’église A trois nefs de Saint Georges dans le
village byzantin d’Oropos ( Béotie) ont été transportés au Musée By-
zantin d’Athénes, & cause de I’état délabré de I’église (pl. 33). Il sagit
de six figures d’évéques (Ignace, Grégoire, Chrysostome, Basile, Clé-
ment et un autre non identifié) qui ornaient I’hémicycle du béma, de
celle d’un jeune diacre. Les évéques sont réprésentés de face, alignés,
en figures isolées comme des icones (p. 87-91). L ’auteur examine
d’abord I’évolution de I’iconographie des évéques aprés 1I’Iconoclasme,
en considérant leur place dans I’église, ensuite la technique et le style.

III. Dans un premier stade de cette évolution la place des saints
évéques n’est pas fixe. Les saints prélats figurent seulement dans le
naos ( Sainte Sophie de Constantinople) ou ils sont répartis dans le
naos et dans le sanctuaire, dont ils ornent les parois, les arcs, les
niches, mais pas ’hémicycle ( Saint I,uc, Daphni). A Néa Moni de Chios
les évéques manquent complétement, Dans la premiére couche des Saints
Anargyres de Castoria les Saints Basile et Nicolas sont rejétés dans le
narthex. Cette phase ne dépasse pas le XIe siécle (p. 92 -93).

Le type des évéques debout, de face, ornant I’hémicycle du béma,
apparait dés le début du XIe siécle, 4 Sainte Sophie de Kiev, a Sainte
Sophie d’Ochrida, &4 Panagia Chalkéon 4 Salonique, en Cappadoce, en
Attique (inédites), en Créte; il se trouve encore, mais plus rarement,
au XIIe siecle 4 Chypre (Asinou), & Vodotsa en Serbie, & Néréditsa
en Russie, enfin au XIVe siécle dans la chapelle funéraire de la Ka-
hrié Djami. La présence des évéques dans le sanctuaire ne doit pas
avoir de rapport avec la liturgie, mais seulement avec la dignité ecclé-
siastique des personnages représentés, C’est dans de telles représenta-
tions probablement que I’auteur « Elpios le Romain » (milieu IXe- mi-
lieu Xe s.) a trouvé le modéle de ses descriptions des « caractéres cor-
porels » de dix évéques (p. 93-96).



— 169 —

Un troisiéme type avait déja paru au cours du XIIe siécle, sinon
dés le XIe: les évéques officiants dans I’hémicycle, Au XIe (?) a Vel-
jusa (Yougoslavie) on rencontre le type de transition: dans 1’hémicy-
cle deux évéques officiants encadrés de deux autres, immobiles, de
face. Premiére couche de Bojana, Nérezi, Servia, Saints Anargyres et
Mavriotissa de Castoria, Kourbinovo, Batchkovo, Chypre (Arakos,
Koutsoventi, Lambousa) autant de monuments importants, dont la
plupart remontent i la seconde moitié du XIIe, et ot se répand le
nouvau type. Dans quelques uns (Saints Anargyres, Servia) les évé-
ques des parois du béma restent encore de face. Mais depuis le XIIIe s.
tous les évéques du sanctuaire sont tournés vers le centre de 1’abside.
11 ne s’agit plus d’icones, mais d’une scéne symbolique de la liturgie
(p. 96-97).

Les évéques d’Oropos, exemple attardé du type des icOnes, sont
influencés par le type des officiants ; d’une part par le choix des figures:
les trois grands, Basile, Grégoire et Chrysostome, sont au centre, ce qui
n’arrive que dans le type des officiants; d’autre part par le costume
liturgique : seuls, précisement, ces trois évéques portent le phélonion
orné de croix ( polystavrion), vétement qui n’apparait qu’avec le type
des officiants. Les fresques se situeraient donc, du point de vue icono-
graphique, aprés I’expansion du type des officiants, c’est A dire vers
la fin du XIIe siécle (p. 98-99).

IV. L’examen de la technique et du style donnent des résultats
un peu différants. Malgré le mauvais état de conservation on peut con-
stater que le modelé des visages des évéques est vif: de larges surfa-
ces grisitres laissent apparaitre en reserve la préparation en brun
clair, qui ainsi constitue les ombres en méme temps qu’elle dessine les
traits. Ainsi le modelé est rendu trés vif, mais "importance de la ligne
est amoindrie : elle trace d’habitude seulement les contours (pl. 36-
37). Sur le visage du diacre (pl. 39) ces contours, bruns- rougeatres,
servent d’ombres, tandis que la partie éclairée du visage est d’un gris-
verditre, sillonné par de vifs petits traits blancs, les « lumiéres » (p.
99- 101 ).

Dans les draperies le modelé est rendu soit par la juxtaposition
de couleurs chaudes et froides (brun- gris) soit par divers tons d’une
méme couleur. I,a gamme des couleurs est réduite : brun clair, rouge,
rose, vert, gris.

V. Au point de vue du style les peintures d’Oropos ne sont &
comparer ni avec le style académique de Saint Démétre de Vladimir,
ni avec le style dit « monastique », qui est une simplification linéaire



— 170 —

plutét laique et populaire de grands modéles ( Asie Mineure, iles grec-
ques, Péloponneése), ni avec le style linéaire et expressionniste de Né-
reditsa, fors répandu dans les Balkans. Pas plus d’ailleurs qu’avec le
style de la fin du XIIe siécle, annoncé déji 4 Nérezi, de Saints Anar-
gyres et de Saint Nicolas Kasnitsi de Castoria, de Kourbinovo, d’Ara-
kos (Chypre), dont le maniérisme calligraphique et linéaire reste étran-
ger aux peintures d’Oropos. Dans ces derniéres, la simplicité de la
draperie ordonnée d’aprés un rythme tranquille, oit sont évités les
zig - zags, le sens plastique du modelé des figures, enfin ’expression des
visages qui gagnent en profondeur et en pathétique, font penser aux
peintures de Milechevo, d’environ 1230 (surtout celles de la Dormition
de la Vierge) et la figure du diacre se rapproche, comme facture et
comme expression, de celle d’un jeune diacre d’une chapelle d’Eubée,
de 1245. Avec les peintures murales de I’Achiropiitos de Salonique,
découvertes récemment et datées d’environ 1230, les rapports ne sont
pas trés étroits. Pourtant on y retrouve le méme sens de monumenta-
lité simple, qui ici provient souvent directement de mosaiques des
Ve-Vle s, ; c’est le cas aussi & Milechevo. Seules les proportions trés
hautes des figures d’Oropos, ainsi que leur élégance, les rapprochent de
I’art des Comnénes de la derniére époque.

On est donc amené i placer nos peintures dans les premiéres
décades du XIIIe siécle. I,a présence, inattendue a cette époque, des
saints évéques du type d’icénes dans I’hémicycle de I’abside, serait
expliquée par cet esprit de retour aux anciens modéles, dont témoi-
gnent Achiropiitos et Milechevo: elle ne pourrait pas étre attribuée 4
un attardement provincial, car leur qualité place ces peintures dans
l’orbite d’un grand centre artistique.

La présence, d’autre part, d’arcs de forme ogivale dans I’église,
confirmerait notre datation.

A. Xyngopoulos, Quelques remarques sur les fresques épirotes, pp.
108 - 114.

Ces remarques se rapportent aux fresques de deux églises de
I’Epire, Veltsista (1568) et Krapsa (1564 ), publiées dans le présent
volume du Deltion ( pp. 40-54 et pl. 8-22) par feu D. Evangélidis.

Déchiffrement plus exact du nom du peintre dans I’inscription
dédicatoire de Krapsa, qui s’appelait Frangos Dicotaris et non Fran-
gos Catélanos, comme le croyait Evangélidis.

Différence du style et de I’iconographie dans les fresques de



— 171 —

Frangos Dicotaris et dans celles de son compatriote et contemporain
Frangos Catélanos, dont la seule ceuvre signée est la décoration exé-
cutée en 1560 dans la chapelle de St Nicolas au monastére athonite
de Lavra.

L’iconographie des fresques exécutées par Frangos Dicotaris et
son frére, le prétre Georges, présente des similitudes remarquables
avec celle de la décoration datée de 1543 dans I’église du petit mona-
stére de St Nicolas Dilios dans I’ile du lac de Jannina. Ce fait nous
permet de penser 4 une école hagiographique épirote et d’expliquer
I’activité remarquable des peintres originaires d’Epire au XVIIe et
surtout au XVIIIe siécle, dont les ceuvres, pour la plupart médiocres
et de caractére plutét populaire, se rencontrent partout en Gréce, plus
particulierement en Epire.

E. Stikas, L’église byzantine des Incorporels prés du « Theseion »
d’Athénes, pp. 115-127.

Cette belle église du XIe-XIle s. en forme de croix grecque
inscrite dans un carré fut déformée ensuite 4 plusieurs reprises. Déja
vers la fin du XIXe s. elle a été prolongée de 5.50 m. vers I’Est et
de 6.20 m. vers I’Ouest, Pour obtenir ce prolongement on a dfi démolir
ses trois absides byzantines et le mur ouest du narthex et ajouter a
I’intérieur quatre colonnes en plus des quatre colonnes qui supportaient
primitivement la coupole. Plus tard encore, au premier quart du XXe
s., les marguilliers de I’église dans leur ardent désir d’agrandir 1’espace
destiné aux fidéles, ont ajouté aux codtés Nord et Sud de I’église pri-
mitive deux ailes d’un aspect fort déplaisant. e vénérable monument
fut ainsi noyé dans de constructions modernes au dessus desquelles
émergeait seulement I’élégante silhouette de sa coupole byzantine.

Ce n’est qu’aprés une longue lutte contre les marguilliers de 1’é-
glise que la Direction des Anastyloses parvint, en Septembre 1959, &
démolir toutes les adjonctions posterieures et 4 rendre au monument
son aspect primitif. Des fouilles pratiquées au sous-sol ont mis au jour
les fondations et une partie de 1’élévation des absides primitives ainsi
que les fondations du mur ouest du narthex. Ensuite on a procédé
avec le plus grand soin a I’anastylose des absides et du mur du nar-
thex et A la refection des toits. Ainsi 1’église a regagné sa forme et
ses proportions primitives.

On a aussi enlevé les hourdis postérieurs qui masquaient les murs
a 'intérieur. Pendant ce dernier travail ont apparu des fragments de



— 172 —

fresques byzantines. De méme pendant les fouilles ont été trouvés
des chancels en marbre ornés de croix et d’autres motifs, des débris
d’une décoration coufique en terre cuite, des impostes paléochrétiens,
des tessons de vases byzantins et enfin des colonnettes funéraires
antiques ainsi que des piéces portant des inscriptions antiques.

Anne Marava-Chadjinicolaou, L’icone en mosaique de Pat-
Mos, pp. 127 -I34.

Dans le Trésor du couvent de Saint Jean de Patmos est conservée
une petite icobne de Saint Nicolas en mosaique, avec encadrement en
argent, qui selon la tradition du couvent appartenait a4 son fondateur,
saint Christodule (11€ s.).

On peut identifier cette icone avec «1’icone de Saint Nicolas ca-
govt(n) avec encadrement», mentionnée dans I'inventaire de 1201 de
Patmos, mais sans pouvoir étre tout i fait stir de l’origine et de la
signification du mot cagovty.

Saint Nicolas est représenté de face, debout. De part et d’autre de
la téte du Saint, on voit la Théotocos et le Christ en buste. C’est la
représentation d’un oracle de Saint Nicolas par lequel lui était prédit
son avénement au tréne épiscopal.

Sur le cadre en argent sont sculptées dans des médaillons six fi-
gures de Saints et ’Hétimasie au milieu.

I.es proportions allongées, les draperies schématiques et enve-
loppant étroitement le corps du Saint, le contour trés marqué, le mo-
delé du visage et d’autres petits détails du style prouvent que I’icone
s’apparente 4 des mosaiques de mur, a des fresques ou a des icones
de tradition orientale du 11éme s, ; elle refléte 1°idéal ascétique de
I’époque.

Le cadre en argent appartient a deux époques: Le petit morceau
en bas est le reste du cadre primitif et date du rréme g, tandis que les
trois autres cotés avec les médaillons des Saints et 1’Hétimasie datent
du Iséme - I4éme S.

Marie Sotiriou, [cone bilatérale du Musée Byzantin d’Athénes
provenant d’Epire, pp. 135- 143.

L’icone du Crucifiement a été découverte en nettoyant le revers
de I’icone de la Mére de Dieu du Musée Byzantin (No. 157). Elle
provient du Monastére de 1’Annonciation prés d’Arta en Epire. De ce



— 173 —

dérochage et de la radiographie, on a pu déterminer trois époques. La
Croix, le corps du Christ, la petite main 4 c6té de Jean et les petits
anges proviennent de I’icone primitive ; le fond jaune avec les étoiles
a été peint par dessus a une époque plus récente; quant 2 la téte
du Christ avec le haut de la poitrine, la Mére de Dieu et St. Jean,
tout cela appartient 4 une troisiéme période.

Dans le Crucifiement primitif, le Christ était représenté vivant,
les yeux ouverts, comme la radiographie 1’a montré; cela s’allie avec
la couleur rose du corps. St. Jean, avec la main tendue, avait le type
archaique de I’Evangéliste témoin, qui se conserva jusqu’au XIe siécle.
Le style linéaire et la simplification des formes témoignent d’une
ceuvre orientale de tradition monastique, qui continue I’art des icones
syro-palestiniennes du premier millénaire.

Les parties de I’icéne qui proviennent de la retouche sont d’une
technique différente et d’une qualité supérieure.

Pour ce qui concerne I’iconographie, la téte du Christ appartient
au type du XIle siécle, comme les attitudes de la Mére de Dieu et de
St. Jean, lesquelles ont cependant quelque-chose de plus libre et spon-
tané. La technique et le style démontrent de méme des caractéres plus
évolués. La liberté impressioniste dans 1’éclairage du visage du Christ
dépasse les réalisations du XIle siécle, or les détails du rendement de
la téte et les altérations des traits du visage par le sceau de la mort
démontrent un sens de vérité provenant d’une observation réelle.

Dans le visage de la Mére de Dieu, la minutieuse plasticité s’har-
monise avec un sens rare de réalisme et une expression physionomiste.
I’artiste réfugie sa passion personnelle dans I’émouvante expression
de la douleur humaine. Dans le visage de Jean, les couleurs se rangent
sur des plans plus larges 4 la maniére des fresques; cela, bien que
naturaliste, et d’une profonde expression de douleur, présente une
structure plus solide et des formes simplifiées, ce qui lui donne une
empreinte de spiritualité. I,’ensemble de la figure de Jean se distingue
par de justes proportions et une conception organique du corps
humain. La draperie simple, sans 1’abondance décorative de I’art des
Comneénes, fait ressortir le volume plastique du corps.

Cette phase de I’évolution ot les éléments réalistes et dramatiques
entrent dans I’art, on peut la suivre aux stades évolués des fresques
de Nerezi (1164 ), d’Aquileja (fin du XIIe siécle), de Milésevo (1230)
et des miniatures du cod. Berol. 66. Notre icone se place dans le cadre
des deux derniers. A la méme époque, Giunta Pisano a Toscane et
ensuite les autres peintres jusqu’a I’époque de Cimabue peignent des



— 174 —

crucifix, dont le type iconographique, le procédé et le sens dramatique
témoignent d’une dépendance étroite des modeéles byzantins. Jusqu’au-
jourd’hui, des icones authentiques, contemporaines au Crucifiement,
qui auraient pu donner une idée exacte de ces modéles byzantins man-
quaient. De ce point de vue, I’icone du Musée Byzantin est caractéri-
stique, parce qu’elle éclaire davantage le probléme des influences
byzantines sur ’art de Ducento et atteste la supériorité qualitative des
modéles byzantins.

L’importance de cette icdne est d’autant plus grande que, prove-
nant d’un Monastére prés d’Arta, elle constitue un exemplaire de ’art
du Despotat de I’Epire, art qui était considéré comme conservatif et
provincial. Le niveau élevé de I’icéne du Crucifiement ainsi que des
mosaiques des Prophétes récemment découvertes de la coupole de
Parégoritissa d’Arta réfutent les opinions acceptées jusqu’a présent et
témoignent que I’Epire, au XIIIe siécle, n’est pas restée étrangeére i la
formation du nouveau style des Paléologues.

T. Margaritof, Rapport sur le nettoyage de l'icone bilatérale du
Musée Byzantin, pp. 144 - 148.

Le nettoyage et I’examen radiographique de I’icone publiée plus
haut par Mme Sotiriou (cf. p. 135 sq) ont montré que le Crucifiement
représenté sur I’un de ses cotés a été peint trois fois sur trois couches
superposées. De deux premiéres couches ne restent plus que les dessins
gravés qui servaient de guides aux peintres dans leur travail.

Th. Veltanitis, Sur une icone du Musée Byzantin représentant une
bataille navale contre des pirates, pp. 149-154.

Eclaircissements historiques sur une icone du Musée Byzantin
datée de 1628 et représentant ’attaque par des pirates prés de I'ile
Vardiani d’une galére venitienne partie de Céphalonie et se dirigeant
a Corfou.


http://www.tcpdf.org

