
  

  Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής Εταιρείας

   Τόμ. 1 (1960)

   Δελτίον XAE 1 (1959), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Νίκου Βέη (1883-1958)

  

 

  

  Περιλήψεις 

  (ΧΑΕ) ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ   

 

  

  

   

Βιβλιογραφική αναφορά:
  
ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΑΡΧΑΙΟΛΟΓΙΚΗ ΕΤΑΙΡΕΙΑ (ΧΑΕ). (1960). Περιλήψεις. Δελτίον της Χριστιανικής Αρχαιολογικής
Εταιρείας, 1, 161–174. ανακτήθηκε από https://ejournals.epublishing.ekt.gr/index.php/deltion/article/view/5461

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

https://epublishing.ekt.gr  |  e-Εκδότης: EKT  |  Πρόσβαση: 16/01/2026 06:28:47



Résumés

Δελτίον XAE 1 (1959), Περίοδος Δ'. Στη μνήμη του Νίκου
Βέη (1883-1958)
ΑΘΗΝΑ  1960



R É S U M É S 

G. A. S ο tir io u, L'École de Constantinople dans la peinture by­
zantine, pp. 12-25. 

Grâce aux mosaïques et aux fresques qui ont été découvertes au 
cours des dernières décades, grâce aussi aux études récentes, il apparaît 
nettement aujourd'hui que Constantinople fut un centre permanent 
d'entretien et de culture de la tradition antique dans la peinture 
byzantine. 

Cet art, légué par l'antiquité, ne représentait pas toutefois l'en­
semble du mouvement artistique de la Capitale où convergeaient de 
partout les forces de l 'Empire et où se croisaient la majorité des cou­
rants. Le terme « Ecole de Constantinople » est propre à la branche 
de la tradition grecque dont les principaux foyers étaient vraisembla­
blement certains grands Monastères de la Capitale où se cultivaient 
les lettres grecques comme aussi les ateliers de la Cour Impériale. 

La tradition'grecque se poursuit à l'École de Constantinople, d'une 
part, dans sa forme classique, avec un dessin sensible au modelé délicat 
et, d'autre part, dans une technique libre et impressionniste de l'art 
des derniers siècles de l'antiquité. Ces deux manières, ou bien se suc­
cèdent alternativement, ou bien, à certaines époques, vont parallèle­
ment. E'une comme l'autre se combinèrent avec des formes artistiques 
irréelles et abstraites qui déterminent le caractère religieux et spirituel 
de l'art byzantin. 

L'École de Constantinople a conservé, dans ses monuments, un 
équilibre parfait entre les éléments classiques et ceux abstraits et irra­
tionnels, unissant le sens de la plasticité, de la mesure et de l'élégance 
aux formes immatérielles et prestigieuses, apportant ainsi l'unité au 
dualisme de la peinture byzantine. 

Considérant les œuvres antérieurement connues de l'École de 
Constantinople et celles, récemment découvertes, créées à la Capitale 
même ou dans d'autres pays, comme en Italie au VI I e siècle et en 
Serbie au X I I e - XHIe siècle, nous sommes amenés à conclure que, 
même dans les intervalles des périodes dites de Renaissance, l'Ecole 
de Constantinople n'a jamais cessé de produire des œuvres où survit 

Δβλτίον της Χριστιανικής 'Αρχαιολογικής Εταιρείας, A' 11 



— 162 — 

la tradition léguée par l'antiquité. On observe ainsi une évolution 
ininterrompue de la branche hellénistique de la peinture byzantine 
dans l'École de Constantinople depuis l 'Empereur Théodose jusqu'à 
l'époque des Paléologues, avec quelques variations d'intensité. Nous 
citons les œuvres les plus remarquables de cette évolution. 

La dernière Renaissance des Paléologues, florissante dans la deu­
xième moitié du XHIe siècle, coïncide avec le relèvement de l 'Empire 
Byzantin sous Michel VIII . Durant cette période, de même que pendant 
tout le cours du XlVe siècle, Constantinople, malgré la décadence 
politique, continue d'être le centre spirituel du monde et d'exercer une 
influence sur la vie artistique, tant des états voisins orthodoxes que 
des capitales des Despotats. La haute valeur des fresques de Sopocani 
et le souffle classique puissant qui les anime, ne laisse subsister aucun 
doute qu'elles sont l'œuvre d'artistes de grande envergure de l'École 
de Constantinople, formés par des siècles de tradition de l'art et de la 
culture hellénique. D'autre part, la découverte des fresques de la cha­
pelle de la Μονή της Χώρας rend plus tangible aujourd'hui l'influence 
de la Capitale sur l'art de la Peribleptos de Mistra. 

La tradition grecque, de dynastie en dynastie, trouve de nouveaux 
moyens de se régénérer et, en même temps, les formes abstraites et 
décoratives se renouvellent. Ce double et continuel renouveau créateur 
a maintenu le grand art de Byzance à un haut niveau artistique et 
spiritualiste qui s'est soutenu jusqu'à la chute de l 'Empire. 

André Xyngopoulos, Le Miracle a"Archange Michel à Chonai. 
(Une icone byzantine à signature fausse), pp. 26-39. 

L'icone ici étudiée fait partie de la Collection D. Loverdos à Athènes. 
Elle porte aujourd'hui la signature du peintre post byzantin Emmanuel 
Tzanfournaris, signature certainement fausse ajoutée par un restaurateur 
moderne, comme nous l'a montré l'examen minutieux de l'œuvre. Le 
tableau en question est une belle peinture du temps des Paléologues. 

La comparaison avec des représentations plus anciennes du même 
sujet, parmi lesquelles une des plus importantes est la miniature du 
célèbre Ménologe de l'empereur Basile II dans la Bibliothèque Vati­
cane, nous montre les modifications que les artistes du temps des 
Paléologues ont apportées aux vieilles formules iconographiques et 
stylistiques. Ces artistes ont eu aussi recours, pour enrichir leur com­
position, aux vieux textes hagiographiques racontant le Miracle de 
l'Archange à Chonai. 



— 163 — 

Le style de l'icone ici étudiée présente une parenté évidente avec 
celui des fresques nouvellement nettoyées dans la chapelle à côté de 
l'église du monastère de Chora ( Kahrié Djami ) à Constantinople, 
parenté qui nous permet de considérer le tableau de la Collection 
Loverdos presque contemporain à ces fresques et le dater de la fin du 
XHIe ou du début du XlVe siècle. 

D. Ε ν an g élidi s, Le peintre Francos Catélanos en Epire, pp. 

40 - 54· 

L'auteur publie les fresques de deux églises d'Epire, celle delà 
Transfiguration dans le village Veltsista, décorée en 1568, et celle de 
St Nicolas dans le village Krapsi, décorée en 1564. Les fresques de 
ces deux églises ont été exécutées par le prêtre Georges et son frère 
Frangos originaires de Thèbes en Béotie et dont le nom de famille se 
lit dans l'inscription de Veltsista Dicotaris, tandis que dans celle de 
Krapsi est écrit en monogramme que l'auteur déchiffre Catélanos. 
Etude iconographique et stylistique de ces fresques. 

S. Pelekanidis, Die goldenen byzantinischen Schmuckstücke von 
Thessaloniki, pp. 55-71· 

Vor drei Jahren fand ein Arbeiter bei Erdaushebungen auf einem 
Grundstück in der Dodekanesstrasse von Saloniki in 90 cm Tiefe in 
den frischen Erdschollen einen Schatz von alten Schmuckstücken und 
Münzen aus Gold. 

Die Münzen — insgesamt 62 Stück — stammen aus der Mitte und 
der zweiten Hälfte des 17. Jhs. und sind türkischer, österreichischer 
und venezianischer Herkunft. 

Von den Schmuckstücken führe ich nur die wichtigsten und kost­
barsten auf, nämlich : 

1. Ein Paar goldene runde Ohrringe. Höhe 40 mm, Breite 32 mm, 
Gewicht 14,30 g. Der obere Teil besteht aus einem halbkreisförmigen 
Reif, der in zwei Kugeln eingelassen ist, deren obere und untere Pfanne 
von einem goldenen granulierten Rand unkränzt sind. Der nahezu 
halbkreisförmige Unterteil ist aussen mit einer dreifachen Perlenreihe 
verziert. Die Perlen werden von feinen Kopfstiften gehalten. Innen 
wird das Schmuckstück von nur einer solchen Perlenreihe gesch­
mückt. Die Ohrringe wurden mit dem oberen Reif, der sich an einem 
Ende öffnen Hess, im Ohrläppchen befestigt. 



— 164 -

2. Ein Paar kleinere goldene Ohrringe ähnlicher Form wie die 
vorhergehenden ; Höhe 26 mm, Breite 24 mm, Gewicht je 4 g. An­
stelle von Perlen sind sie aussen mit einer dreifachen Schnur aus Gold­
perlen und innen mit einer einfachen gleichartigen Schnur geziert. 

3. Ein lateinisches Goldkreuz. Höhe 35 mm, Breite 24 mm, Ge­
wicht 6,50 g. Es ist innen hohl zur Aufnahme von Reliquien. Auf der 
Vorderseite befindet sich in der Mitte eine runde Pfanne, in der sich 
aller Wahrscheinlichkeit nuch früher ein heute ausgebrochener Edel­
stein befand. Auf der Rückseite befindet sich ein erhabenes kleines 
Kreuz in Form des Johanniterkreuzes, wobei zwischen den beiden 
Spitzen eines jeden Balkens eine Kugel eingefügt ist. Auch die Mitte 
des Kreuzes wird von einer Kugel geziert. Die Balken sind an den 
Enden breiter. Das Kreuz wurde an einer Kette getragen, die durch 
eine zwischen den beiden Knöpfen am Kopfe des Kreuzes angebrachten 
Oese gezogen war. 

4. Berlocke aus einem harten Stein. Höhe 0,03 cm, Gewicht 6 g. 
Er hat die Form eines Schneidezahnes und ist an der oberen Hälfte 
von einem glockenartigen Goldmantel überzogen, der an seinem oberen 
und unteren Rande mit wechselweise grossen und kleinen Dreiecken 
verziert ist. Vertikal zu dem Mantel wird der Stein von einem feinen 
Goldstreifen umspannt. Der ovale Abschluss des Goldmantels endet 
auf beiden Seiten in je einer Kugel, zwischen denen eine ringförmige 
Oese zum Anbringen der Kette eingefügt ist. Auf dem weisslichen 
Stein sind unregelmässige blaugrüne Parallelogramme aufgetragen, in 
deren Zentrum ein rotes Körnchen ist. (Taf. 1,4). 

5. Kleiner sphärischer Knopf. Gewicht 4,80 g. (Taf. 1,5). 
6. Ein Paar goldene « Perikarpia», also Armbänder, die an den 

Handfesseln getragen wurden. Höhe 0,057 cm, oberer Durchmesser 
0,075 cm> unterer Durchmesser 0,060 cm, Gewicht 178 185 g. (Tafel 
2 ) Beide Schmuckstücke bestehen aus je zwei gleichförmigen Stücken, 
die miteinander in goldenen Scharnieren durch Verschlussstifte zu­
sammengehalten werden. 

Die aussenseite der beiden Armbandteile wird von einem Flecht­
band umrandet, das zwischen zwei granulierten Schnüren läuft. Der 
so entstandene vertiefte Flächenraum zwischen den Oberflächenrändern 
ist in zehn Felder von 20X15 mm Grösse aufgeteilt, die aus Schmelz­
zierplatten gebildet werden, die mit dünnen überpfalzten Kanten ein-
gefasst sind. Die Zwischenräume zwischen den Kanten sind mit gra­
nulierten Schnüren verziert. 

Die Emailplatten zeigen Vögel, die im Schnabel ein Blatt halten, 



— 165 — 

kreuzförmige Rosetten und ein längliches stilisiertes, symmetrisches 
Pflanzenornament, ein Anthemion. 

Nur diese drei Ziermotive werden immer wieder verwendet. 
Freiich durch die Nuancierung der Farben und den Wechsel ihrer 
Stellung entsteht auf den ersten Blick bei dem Betrachter der Ein­
druck, als ob alle Motive untereinander verschieden wären. 

Aus der Beschreibung geht hervor, dass die « Perikarpia » von der 
üblichen Form der uns bis heute bekannten sonstigen byzantischen 
Armbänder abweichen. Sie gehören eher zu jener besonderen Gattung 
von höfischen Schmuckzeichen, die als Bestandteile der Festkleidung 
des Patriziertums anzusprechen sind und bei dem « Proeleusis » oder 
« Prozessionen » von den sogenannten « Secreta der Frauen der Kai­
serin » d.h. von deren Hofdamen getragen wurden. 

In der Beschreibung der Patriziertracht des Konstantinos Porphy-
rogenetos sind solche Schmuckstücke nicht erwähnt. Um diese Lücke 
in der Königlichen Hofordnung schliessen zu können sind wir auf die 
uns erhaltenen Darstellungen von Königen, Hofleuten und Heiligen 
angewiesen, die auf Mosaiken, Wandmalereien, Miniaturen und auf 
Arbeiten des Kunstgewerbes und der Coldschmiedekunst abgebildet 
sind. 

Zu den eindrucksvollsten Darstellungen dieser Art gehören die 
Theodoraprozession von San - Vitale und die Jungfrauen in San - Apol­
linare Nuovo. In Beiden Fällen haben die Armbänder in Art und 
Form Aehnlichkeit mit den unsrigen. Die Armbänder der Hofdamen 
von San - Vitale sind etwa doppelt so breit wie die von Saloniki. Die 
« Perikarpia » der ersten und zweiten Hofdame sind in Crosse und Art 
gleich mit den unsrigen. In beiden Fällen wird die äussere Fläche in 
Parallelogramme — zwei Reihen in Saloniki, eine Reihe in Ravenna — 
eingeteilt. Das Ganze ist von Perlen umsäumt. 

Die gleiche Art von Armbändern tritt auch in den folgenden 
Jahrhunderten weiterhin auf den Darstellungen von Kaisern und 
Adligen oder Hofleuten auf. 

Die technische Ausführung und die Qualität des Materials der 
uns beschäftigenden « Perikarpia » sind so vorzüglich, dass sie für eine 
Zeit sprechen, in der die Schmelzkunst in höchster Blüte stand. Ausser 
den ganz feinen Bändern, die in den Kern der Goldplatte eindringen, 
sich mit ihr verbinden und die kaum merklich an Umfang, dafür aber 
von leuchtendem Glänze die Umrisse der dargestellten Formen bilden, 
ist das Material, aus dem die zierenden Emailplättchen bestehen, 
widerstandsfähig und unveränderlich ; denn obwohl Jahrhunderte ver-



— 166 — 

flössen sind und der Schatz der Erdfeuchtigkeit so lange ausgesetzt 
gewesen ist, ist weder Veränderung noch Zerstörung eingetreten. Aus 
der Untersuchung der Farben lassen sich klare und lehrreiche Schlüsse 
ziehen. Die Emails von schlechter Qualität werden nicht nur durch 
schlechte Pflege, sondern auch durch die Zeit selber teilweise oder im 
Ganzen rissig, nehmen an Farbfülle ab und verlieren ihren Glanz und 
nicht selten lösen sie sich sogar auf. Schmelzzeit und Hitzegrad und 
deren richtige Abstimmung auf die jeweilige chemische Zusammen­
setzung machen die Güte des Emails aus, deren Hauptkennzeichen 
die jahrhundertelange Haltbarkeit, der herrliche Glanz und die Be­
ständigkeit sowie Reinheit der Farben sind. 

All das oben Gesagte sind Hinweise auf die vorzügliche Qualität 
unseres Schmuckstückes und stellen überzeugende Merkmale für eine 
mehr oder minder genaue zeitliche Einreihung des Saloniker Scha­
tzes dar. 

In der kirchlichen Kunst, wo — besonders nach dem Bildersturm 
— die Ikonenmalerei durch Anlehnung an den höfischen Stil wesent­
lich bereichert wurde, werden die gleichen Regeln wie bei der kaiser­
lichen und höfischen Tracht beachtet. 

Es ist nun eine Tatsache — und das möchte ich ganz besonders 
hervorheben — dass der Fund von Saloniki bis heute der einzige in 
seiner Art ist. Denn er erlaubt uns zum ersten Male eine konkrete 
Anschauung von jenen Schmuckstücken zu gewinnen, die uns bis 
heute nur aus den Darstellungen in der Kunst bekannt waren. 

Das Dekor beschränkt sich, wie schon gesagt, auf drei Motive : 
i. Die Vögel. 
3. Das stilisierte, symmetrische Pflanzenornament, das Anthemion. 
3. Die Rosetten in verschiedener Ausführung. 
Ein allgemein übliches Schmuckmotiv in der orientalischen und 

byzantinischen Kunst während der ganzen frühbyzantinische - sassa-
nidischen und mittel-byzantinischen Epoche die Darstellung eines 
Vogels, der in seinem Schnabel ein Blatt oder eine stilisierte Traube 
hält. Unsere Darstellung hat auch eine direkte Beziehung zu der all­
gemeinen Form und teilweise zu den anatolischen Vorbildern und zu 
der Ornamentik der Buchmalerei des 9. und 10. Jahrhunderts. 

Die fast vollkommen stilisierte Form des Anthemions auf unserem 
Email ist meiner Ansicht nach die bis zum äussersten geführte Stili­
sierung des Lebensbaumes. Das Anthemion unseres Schmuckstückes 
dürfte wohl jene stilisierteste Form desselben Motivs sein, die uns auf 
den letzten sassanidischen Denkmälern, in der Buchmalerei des 10. 



— 167 — 

Jahrhunderts und auf den Webereien der gleichen Epoche entge­
gentritt. 

Die Rosetten sind je nach ihrer Stellung in der Fläche des 
Schmuckstückes einmal breiter, wenn sie die Gestalt eines Blumenor­
namentes annehmen, oder etwas länger. In der letzteren Form, d.h. 
einer Mischung von vierblättriger Blume und geometrischem Kreuzor­
nament, treffen wir sie als Verzierung auch auf den Konsulardi-
ptychen an. Später, im 6. und 7. Jhd., wird ungefähr das gleiche 
Kreuzformschema in der sassanidischen Kleinkunst und Weberei ver­
wendet. Unser Motiv gehört also in den Rahmen jener Ornamentik, 
die in der sassanidischen Kleinkunst und Weberei fast allgemein 
üblich war. 

Die Beobachtungen, die bei der Untersuchung unseres Schmuck­
stückes gemacht wurden, führen uns zu dem Schluss, dass die Saloni-
ker Armbänder in den Kreis jener Denkmäler gehören, die zwar 
verschiedenartige Elemente, insbesondere anatolische, benutzen, diese 
aber zu einer neuen ornamentalen Form entwickeln. Diese Feststellung 
führt uns in die Zeit nach dem Ikonoklastenstreit, ins 9. bis n . Jahr­
hundert und vor allem ins 10. Jahrhundert. 

In dieses Jahrhundert weist uns auch die stilistische Untersuchung 
des Schmuckstückes, die morphologische Synthese des Ganzen und 
die vollendete technische Wiedergabe. 

M. Manousakas, La date de l'inscription de l'église de Saint- De­
metrius à Mistra, pp. 72 - 79. 

L'inscription de l'église de Saint - Démétrius, cathédrale de Mistra, 
offre comme date de construction de ce monument un chiffre qui était lu 
par les uns comme ,ς-ωι' ( = 1301/1302 ) et par les autres comme ,ς-ωιη' 
( = 1309/1310). La seule lecture correcte en est ,ς-ω' ( = 1291/1292). 
Mais on avait même contesté l'authenticité de cette dernière date, en 
invoquant des raisons paléographiques et historiques. L'auteur de cet 
article essaie de prouver que la date 1291/1292 a bien été gravée par 
la main de celui qui a gravé l'inscription entière et qu'aucun des argu­
ments présentés contre son authenticité n'est valable. Par conséquent, 
cette église, que le savant archevêque de Lacedèmone, Nicéphore 
Moschopoulos (promu à ce siège à partir de 1289 au moins et non à 
partir de 1304, comme on l'avait cru auparavant) avait fait construire, 
est sans doute la plus ancienne église de la capitale du Despotat grec 
de Morée. 



— 168 — 

Marie Sotiriou, Icone de l'Archange Michel, pp. 80-86. 

L'icone de l'Archange Michel est une nouvelle acquisition du 
Musée Byzantin. Par son style elle se rattache aux œuvres de tradi­
tion classique de la Renaissance des Paléologues du milieu ou de la 
seconde moitié du i4ème s. Par sa qualité supérieure elle appartient 
aux ateliers de Constantinople. 

M. Chadzidakis, Peintures murales d'Oropos, pp. 87- 107. 

I · I I . Les restes des peintures murales qui décoraient l'abside et 
le front sud du bêma de l'église à trois nefs de Saint Georges dans le 
village byzantin d'Oropos ( Béotie ) ont été transportés au Musée By­
zantin d'Athènes, à cause de l'état délabré de l'église (pi. 33). Il s'agit 
de six figures d'évêques ( Ignace, Grégoire, Chrysostome, Basile, Clé­
ment et un autre non identifié) qui ornaient l'hémicycle du bêma, de 
celle d'un jeune diacre. Les évêques sont réprésentés de face, alignés, 
en figures isolées comme des icônes (p . 87 -91 ) . L'auteur examine 
d'abord l'évolution de l'iconographie des évêques après l'Iconoclasme, 
en considérant leur place dans l'église, ensuite la technique et le style. 

I I I . Dans un premier stade de cette évolution la place des saints 
évêques n'est pas fixe. Les saints prélats figurent seulement dans le 
naos (Sainte Sophie de Constantinople) ou ils sont répartis dans le 
naos et dans le sanctuaire, dont ils ornent les parois, les arcs, les 
niches, mais pas l'hémicycle ( Saint Luc, Daphni ). A Néa Moni de Chios 
les évêques manquent complètement. Dans la première couche des Saints 
Anargyres de Castoria les Saints Basile et Nicolas sont rejétés dans le 
narthex. Cette phase ne dépasse pas le Xle siècle (p . 92 -93) . 

Le type des évêques debout, de face, ornant l'hémicycle du bêma, 
apparaît dès le début du Xle siècle, à Sainte Sophie de Kiev, à Sainte 
Sophie d'Ochrida, à Panagia Chalkéon à Salonique, en Cappadoce, en 
Attique (inédites), en Crète; il se trouve encore, mais plus rarement, 
au Xl le siècle à Chypre (Asinou), à Vodotsa en Serbie, à Néréditsa 
en Russie, enfin au XIV e siècle dans la chapelle funéraire de la Ka-
hrié Djami. La présence des évêques dans le sanctuaire ne doit pas 
avoir de rapport avec la liturgie, mais seulement avec la dignité ecclé­
siastique des personnages représentés. C'est dans de telles représenta­
tions probablement que l'auteur « Elpios le Romain» (milieu I X e - m i ­
lieu Xe s. ) a trouvé le modèle de ses descriptions des « caractères cor­
porels » de dix évêques (p . 93 - 96). 



— 169 — 

Un troisième type avait déjà paru au cours du Xl l e siècle, sinon 
dès le X l e ; les évêques officiants dans l'hémicycle. Au Xle (?) à Vel-
jusa (Yougoslavie) on rencontre le type de transition: dans l'hémicy­
cle deux évêques officiants encadrés de deux autres, immobiles, de 
face. Première couche de Bojana, Nérezi, Servia, Saints Anargyres et 
Mavriotissa de Castoria, Kourbinovo, Batchkovo, Chypre ( Arakos, 
Koutsoventi, Lambousa) autant de monuments importants, dont la 
plupart remontent à la seconde moitié du X I I e , et où se répand le 
nouvau type. Dans quelques uns (Saints Anargyres, Servia) les évê­
ques des parois du bêma restent encore de face. Mais depuis le XHIe s. 
tous les évêques du sanctuaire sont tournés vers le centre de l'abside. 
Il ne s'agit plus d'icônes, mais d'une scène symbolique de la liturgie 
( p. 96 - 97 ). 

L,es évêques d'Oropos, exemple attardé du type des icônes, sont 
influencés par le type des officiants ; d'une part par le choix des figures : 
les trois grands, Basile, Grégoire et Chrysostome, sont au centre, ce qui 
n'arrive que dans le type des officiants ; d'autre part par le costume 
liturgique : seuls, précisément, ces trois évêques portent le phélonion 
orné de croix (polystavrion), vêtement qui n'apparaît qu'avec le type 
des officiants. Les fresques se situeraient donc, du point de vue icono­
graphique, après l'expansion du type des officiants, c'est à dire vers 
la fin du X I I e siècle (p . 98-99) . 

IV. L'examen de la technique et du style donnent des résultats 
un peu différants. Malgré le mauvais état de conservation on peut con­
stater que le modelé des visages des évêques est vif : de larges surfa­
ces grisâtres laissent apparaître en reserve la préparation en brun 
clair, qui ainsi constitue les ombres en même temps qu'elle dessine les 
traits. Ainsi le modelé est rendu très vif, mais l'importance de la ligne 
est amoindrie : elle trace d'habitude seulement les contours ( pi. 36 -
37). Sur le visage du diacre (pi. 39) ces contours, bruns - rougeatres, 
servent d'ombres, tandis que la partie éclairée du visage est d'un gris-
verdâtre, sillonné par de vifs petits traits blancs, les « lumières » ( p. 
99-101) . 

Dans les draperies le modelé est rendu soit par la juxtaposition 
de couleurs chaudes et froides (brun-gr i s ) soit par divers tons d'une 
même couleur. La gamme des couleurs est réduite : brun clair, rouge, 
rose, vert, gris. 

V. Au point de vue du style les peintures d'Oropos ne sont à 
comparer ni avec le style académique de Saint Démètre de Vladimir, 
ni avec le style dit « monastique », qui est une simplification linéaire 



— 170 — 

plutôt laïque et populaire de grands modèles ( Asie Mineure, îles grec­
ques, Péloponnèse), ni avec le style linéaire et expressionniste de Né-
reditsa, fors répandu dans les Balkans. Pas plus d'ailleurs qu'avec le 
style de la fin du Xl l e siècle, annoncé déjà à Nérezi, de Saints Anar-
gyres et de Saint Nicolas Kasnitsi de Castoria, de Kourbinovo, d'Ara-
kos (Chypre), dont le maniérisme calligraphique et linéaire reste étran­
ger aux peintures d'Oropos. Dans ces dernières, la simplicité de la 
draperie ordonnée d'après un rythme tranquille, où sont évités les 
zig - zags, le sens plastique du modelé des figures, enfin l'expression des 
visages qui gagnent en profondeur et en pathétique, font penser aux 
peintures de Milechevo, d'environ 1230 (surtout celles de la Dormition 
de la Vierge ) et la figure du diacre se rapproche, comme facture et 
comme expression, de celle d'un jeune diacre d'une chapelle d'Eubée, 
de 1245. Avec les peintures murales de l'Achiropiitos de Salonique, 
découvertes récemment et datées d'environ 1230, les rapports ne sont 
pas très étroits. Pourtant on y retrouve le même sens de monumenta-
lité simple, qui ici provient souvent directement de mosaïques des 
Ve - Vie s# ; c'est le cas aussi à Milechevo. Seules les proportions très 
hautes des figures d'Oropos, ainsi que leur élégance, les rapprochent de 
l'art des Comnènes de la dernière époque. 

On est donc amené à placer nos peintures dans les premières 
décades du Xl I Ie siècle. La présence, inattendue à cette époque, des 
saints évêques du type d'icônes dans l'hémicycle de l'abside, serait 
expliquée par cet esprit de retour aux anciens modèles, dont témoi­
gnent Achiropiitos et Milechevo ; elle ne pourrait pas être attribuée à 
un attardement provincial, car leur qualité place ces peintures dans 
l'orbite d'un grand centre artistique. 

La présence, d'autre part, d'arcs de forme ogivale dans l'église, 
confirmerait notre datation. 

A. Xyngopoulos, Quelques remarques sur les fresques épirotes, pp. 
108-114. 

Ces remarques se rapportent aux fresques de deux églises de 
l'Epire, Veltsista (1568) et Krapsa (1564), publiées dans le présent 
volume du Deltion (pp . 40-54 et pi. 8-22) par feu D. Evangélidis. 

Déchiffrement plus exact du nom du peintre dans l'inscription 
dédicatoire de Krapsa, qui s'appelait Frangos Dicotaris et non Fran-
gos Catélanos, comme le croyait Evangélidis. 

Différence du style et de l'iconographie dans les fresques de 



— 171 — 

Frangos Dicotaris et dans celles de son compatriote et contemporain 
Frangos Catélanos, dont la seule œuvre signée est la décoration exé­
cutée en 1560 dans la chapelle de St Nicolas au monastère athonite 
de Lavra. 

L'iconographie des fresques exécutées par Frangos Dicotaris et 
son frère, le prêtre Georges, présente des similitudes remarquables 
avec celle de la décoration datée de 1543 dans l'église du petit mona­
stère de St Nicolas Dilios dans l'île du lac de Jannina. Ce fait nous 
permet de penser à une école hagiographique épirote et d'expliquer 
l'activité remarquable des peintres originaires d'Epire au XVIIe et 
surtout au XVIIIe siècle, dont les œuvres, pour la plupart médiocres 
et de caractère plutôt populaire, se rencontrent partout en Grèce, plus 
particulièrement en Epire. 

E. Stikas, L'église byzantine des Incorporels près du « Theseion » 
d'Athènes, pp. 115-127. 

Cette belle église du Xle - X l l e s. en forme de croix grecque 
inscrite dans un carré fut déformée ensuite à plusieurs reprises. Déjà 
vers la fin du XIXe s. elle a été prolongée de 5.50 m. vers l 'Est et 
de 6.20 m. vers l'Ouest. Pour obtenir ce prolongement on a dû démolir 
ses trois absides byzantines et le mur ouest du narthex et ajouter à 
l'intérieur quatre colonnes en plus des quatre colonnes qui supportaient 
primitivement la coupole. Plus tard encore, au premier quart du XXe 
s., les marguilliers de l'église dans leur ardent désir d'agrandir l'espace 
destiné aux fidèles, ont ajouté aux côtés Nord et Sud de l'église pri­
mitive deux ailes d'un aspect fort déplaisant. Le vénérable monument 
fut ainsi noyé dans de constructions modernes au dessus desquelles 
émergeait seulement l'élégante silhouette de sa coupole byzantine. 

Ce n'est qu'après une longue lutte contre les marguilliers de l'é­
glise que la Direction des Anastyloses parvint, en Septembre 1959, à 
démolir toutes les adjonctions postérieures et à rendre au monument 
son aspect primitif. Des fouilles pratiquées au sous-sol ont mis au jour 
les fondations et une partie de l'élévation des absides primitives ainsi 
que les fondations du mur ouest du narthex. Ensuite on a procédé 
avec le plus grand soin à l'anastylose des absides et du mur du nar­
thex et à la refection des toits. Ainsi l'église a regagné sa forme et 
ses proportions primitives. 

On a aussi enlevé les hourdis postérieurs qui masquaient les murs 
à l'intérieur. Pendant ce dernier travail ont apparu des fragments de 



— 172 — 

fresques byzantines. De même pendant les fouilles ont été trouvés 
des chancels en marbre ornés de croix et d'autres motifs, des débris 
d'une décoration coufique en terre cuite, des impostes paléochrétiens, 
des tessons de vases byzantins et enfin des colonnettes funéraires 
antiques ainsi que des pièces portant des inscriptions antiques. 

Anne Marava-Chadjinicolaou, L'icône en mosaïque de Pat­
mos, pp. 127-134. 

Dans le Trésor du couvent de Saint Jean de Patmos est conservée 
une petite icône de Saint Nicolas en mosaïque, avec encadrement en 
argent, qui selon la tradition du couvent appartenait à son fondateur, 
saint Christodule ( n e s. ). 

On peut identifier cette icône avec « l'icône de Saint Nicolas σα-
ροΰτ(η) avec encadrement», mentionnée dans l'inventaire de 1201 de 
Patmos, mais sans pouvoir être tout à fait sûr de l'origine et de la 
signification du mot σαροΰτη. 

Saint Nicolas est représenté de face, debout. De part et d'autre de 
la tête du Saint, on voit la Théotocos et le Christ en buste. C'est la 
représentation d'un oracle de Saint Nicolas par lequel lui était prédit 
son avènement au trône episcopal. 

Sur le cadre en argent sont sculptées dans des médaillons six fi­
gures de Saints et l'Hétimasie au milieu. 

Les proportions allongées, les draperies schématiques et enve­
loppant étroitement le corps du Saint, le contour très marqué, le mo­
delé du visage et d'autres petits détails du style prouvent que l'icône 
s'apparente à des mosaïques de mur, à des fresques ou à des icônes 
de tradition orientale du nème s. ; elle reflète l'idéal ascétique de 
l'époque. 

Le cadre en argent appartient à deux époques : Le petit morceau 
en bas est le reste du cadre primitif et date du nème s., tandis que les 
trois autres côtés avec les médaillons des Saints et l'Hétimasie datent 
du I3ètne. ï4ème s . 

Marie Sotiriou, [cône bilatérale du, Musée Byzantin d'Athènes 
provenant d'Epire, pp. 135-143. 

L'icône du Crucifiement a été découverte en nettoyant le revers 
de l'icône de la Mère de Dieu du Musée Byzantin (No. 157). Elle 
provient du Monastère de l'Annonciation près d'Arta en Epire. De ce 



— 173 — 

dérochage et de la radiographie, on a pu déterminer trois époques. La 
Croix, le corps du Christ, la petite main à côté de Jean et les petits 
anges proviennent de l'icône primitive ; le fond jaune avec les étoiles 
a été peint par dessus à une époque plus récente ; quant à la tête 
du Christ avec le haut de la poitrine, la Mère de Dieu et St. Jean, 
tout cela appartient à une troisième période. 

Dans le Crucifiement primitif, le Christ était représenté vivant, 
les yeux ouverts, comme la radiographie Ta montré ; cela s'allie avec 
la couleur rose du corps. St. Jean, avec la main tendue, avait le type 
archaïque de l'Evangéliste témoin, qui se conserva jusqu'au Xle siècle. 
Le style linéaire et la simplification des formes témoignent d'une 
œuvre orientale de tradition monastique, qui continue l'art des icônes 
syro-palestiniennes du premier millénaire. 

Les parties de l'icône qui proviennent de la retouche sont d'une 
technique différente et d'une qualité supérieure. 

Pour ce qui concerne l'iconographie, la tête du Christ appartient 
au type du Xl l e siècle, comme les attitudes de la Mère de Dieu et de 
St. Jean, lesquelles ont cependant quelque-chose de plus libre et spon­
tané. La technique et le style démontrent de même des caractères plus 
évolués. La liberté impressioniste dans l'éclairage du visage du Christ 
dépasse les réalisations du X l l e siècle, or les détails du rendement de 
la tête et les altérations des traits du visage par le sceau de la mort 
démontrent un sens de vérité provenant d'une observation réelle. 

Dans le visage de la Mère de Dieu, la minutieuse plasticité s'har­
monise avec un sens rare de réalisme et une expression physionomiste. 
L'artiste réfugie sa passion personnelle dans l'émouvante expression 
de la douleur humaine. Dans le visage de Jean, les couleurs se rangent 
sur des plans plus larges à la manière des fresques ; cela, bien que 
naturaliste, et d'une profonde expression de douleur, présente une 
structure plus solide et des formes simplifiées, ce qui lui donne une 
empreinte de spiritualité. L'ensemble de la figure de Jean se distingue 
par de justes proportions et une conception organique du corps 
humain. La draperie simple, sans l'abondance décorative de l'art des 
Comnènes, fait ressortir le volume plastique du corps. 

Cette phase de l'évolution où les éléments réalistes et dramatiques 
entrent dans l'art, on peut la suivre aux stades évolués des fresques 
de Nerezi (1164), d'Aquileja (fin du X l l e siècle), de Milésevo (1230) 
et des miniatures du cod. Berol. 66. Notre icône se place dans le cadre 
des deux derniers. A la même époque, Giunta Pisano à Toscane et 
ensuite les autres peintres jusqu'à l'époque de Cimabue peignent des 



— 174 — 

crucifix, dont le type iconographique, le procédé et le sens dramatique 
témoignent d'une dépendance étroite des modèles byzantins. Jusqu'au­
jourd'hui, des icônes authentiques, contemporaines au Crucifiement, 
qui auraient pu donner une idée exacte de ces modèles byzantins man­
quaient. De ce point de vue, l'icône du Musée Byzantin est caractéri­
stique, parce qu'elle éclaire davantage le problème des influences 
byzantines sur l'art de Ducente et atteste la supériorité qualitative des 
modèles byzantins. 

L'importance de cette icône est d'autant plus grande que, prove­
nant d'un Monastère près d'Arta, elle constitue un exemplaire de l'art 
du Despotat de l'Epire, art qui était considéré comme conservatif et 
provincial. Le niveau élevé de l'icône du Crucifiement ainsi que des 
mosaïques des Prophètes récemment découvertes de la coupole de 
Parégoritissa d'Arta réfutent les opinions acceptées jusqu'à présent et 
témoignent que l'Epire, au XHIe siècle, n'est pas restée étrangère à la 
formation du nouveau style des Paléologues. 

T. Margaritof, Rapport sur le nettoyage de l'icone bilatérale du 
Musée Byzantin, pp. 144 -148. 

Le nettoyage et l'examen radiographique de l'icone publiée plus 
haut par Mme Sotiriou (cf. p. 135 sq) ont montré que le Crucifiement 
représenté sur l'un de ses côtés a été peint trois fois sur trois couches 
superposées. De deux premières couches ne restent plus que les dessins 
gravés qui servaient de guides aux peintres dans leur travail. 

Th. Velianitis, Sur une icone du Musée Byzantin représentant une 
bataille navale contre des pirates, pp. 149-154. 

Eclaircissements historiques sur une icone du Musée Byzantin 
datée de 1628 et représentant l'attaque par des pirates près de l'île 
Vardiani d'une galère vénitienne partie de Céphalonie et se dirigeant 
à Corfou. 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

